
Umática. Revista sobre Creación y Análisis de la Imagen 
{issn: 2659-5354 // d.l.: ma- 1628-2018}

BY-NC-SA 4.0

Resumen

El compositor italiano Luciano Berio (1925-2003) tituló una de sus conferencias «Ver la música» 
(1993-1994). Como ejemplo de esta visión sinestésica, tomamos como referencia un trabajo interdis-
ciplinar, Moving Picture (946-3) Kyoto Version (2019-24), una instalación inmersiva en filme y música 
que, partiendo del cuadro de Gerhard Richter (Dresde, *1932) titulado Abstraktes Bild (CR 946-3) 
(2016), recreado cinematográficamente por Corinna Belz (Marburgo, *1955) y complementado a su 
vez por una composición de Rebecca Saunders (Londres, *1967), se llevó a término en el templo Kiyo-
mizu-dera de Kioto en el año 2019. Richter siempre se ha sentido atraído por la música clásica: series 
Bach (CR 785) (1992), Cage (CR 897-1) (2006). Por su parte, Saunders ha manifestado su interés por 
la obra pictórica de Mark Rothko. El color rojo –Gerhard Richter, Red (CR 821) (1994), Abstraktes Bild 
(CR 849-3) (1997); Rebecca Saunders, Cinnabar (1999), Vermilion (2003), Crimson (2004/05)– se erige 
en un color simbólico común sobre el cual construir el tejido visual y sonoro. Tanto en la audición si-
lente de Richter como en la escucha sonora de Saunders, el silencio constituye un referente esencial: 
«El silencio es el lienzo en blanco en el que el peso del sonido deja su huella» (Rebecca Saunders).

Palabras Clave: pintura contemporánea, música contemporánea, ver la música, color, silencio.

CÓMO CITAR ESTE TRABAJO / HOW TO CITE THIS PAPER

Gonzalo Carbó, A (2025). «Ver la música», «una voz visible». Un encuentro interdisciplinar: Moving Picture (946-
3) Kyoto Version (2019-24): Gerhard Richter, Corinna Belz, Rebecca Saunders. Umática. Revista sobre Creación 
y Análisis de la Imagen, 8. https://doi.org/10.24310/Umatica.2025.v8i8.21339

Umática. 2025; 8. https://doi.org/10.24310/Umatica.2024.v8i8.21339

1

«Ver la música», «una voz visible».
Un encuentro interdisciplinar: Moving Picture 
(946-3) Kyoto Version (2019-24): Gerhard 
Richter, Corinna Belz, Rebecca Saunders
«Seeing Music», «A Visible Voice». An Interdisciplinary Encounter: Moving Picture (946-3) 
Kyoto Version (2019-24): Gerhard Richter, Corinna Belz, Rebecca Saunders

Antoni Gonzalo Carbó orcid 0000-0002-1760-1764

Universidad de Barcelona, Barcelona, España.

Artículo original 
Original Article

Correspondencia/
Correspondence
Natalia Juan García 
antonigonzalo@ub.edu

Financiación/Fundings
Sin financiación

Received: 21.02.2025 
Accepted: 29.12.2025

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://doi.org/10.24310/Umatica.2025.v8i8.21339
https://orcid.org/0000-0001-7654-6358
mailto:antonigonzalo@ub.edu


Abstract

Italian composer Luciano Berio (1925-2003) titled one of his lectures «Seeing Music» (1993-1994). 
As an example of this synaesthetic vision, we refer to an interdisciplinary work, Moving Picture (946-
3) Kyoto Version (2019-24), an immersive installation in film and music that, based on the paint-
ing by Gerhard Richter (Dresden, *1932) entitled Abstraktes Bild (CR 946-3) (2016), recreated cine-
matographically by Corinna Belz (Marburg, *1955) and complemented by a composition by Rebecca 
Saunders (London, *1967), was completed at the Kiyomizu-dera temple in Kyoto in 2019. Richter 
has always been attracted to classical music: series Bach (CR 785) (1992), Cage (CR 897-1) (2006). 
Saunders, for her part, has expressed her interest in the paintings of Mark Rothko. The colour red – 
Gerhard Richter, Red (CR 821) (1994), Abstraktes Bild (CR 849-3) (1997); Rebecca Saunders, Cinnabar 
(1999), Vermilion (2003), Crimson (2004/05) – stands as a common symbolic colour on which to build 
the visual and sound fabric. Both in Richter’s silent listening and in Saunders’ sound listening, silence 
is an essential reference point: «Silence is the blank canvas on which the weight of sound leaves its 
mark» (Rebecca Saunders).

Key Words: contemporary painting, contemporary music, seeing music, colour, silence.

Summary – Sumario

1. Introducción
2. Marco especulativo: «ver la música», «el color sonoro»
3. Música que nace de la nada a la cual retorna: de Claude Debussy a Rebecca Saunders
4. Un color simbólico: Mark Rothko, Gerhard Richter, Rebecca Saunders
5. «Sin color» (Gerhard Richter), «el lienzo en blanco» (Rebecca Saunders)
6. Consideraciones finales

Umática. 2025; 8. https://doi.org/10.24310/Umatica.2024.v8i8.21339

2

Antoni Gonzalo CarbóResearch·Area

«Seeing Music», «A Visible Voice». An Interdisciplinary Encounter: 
Moving Picture (946-3) Kyoto Version (2019-24): Gerhard Richter, 
Corinna Belz, Rebecca Saunders

Antoni Gonzalo Carbó
University of Barcelona, Barcelona, Spain.



1. Introducción

Un encuentro interdisciplinar en el templo Kiyomizu-dera (Kioto): Moving Picture (946-
3) Kyoto Version (2019-24): Gerhard Richter, Corinna Belz, Rebecca Saunders. El punto de 
partida es una de las pinturas abstractas de gran formato del reputado artista visual ale-
mán Gerhard Richter –Abstraktes Bild (CR1 946-3), 2016 (Figura 1)– convertida en un moti-
vo de creación interdisciplinar o transversal de tres insignes creadores contemporáneos: en 
el campo de la pintura, el artista visual alemán Gerhard Richter; en el del cine, la realizadora 
documental alemana Corinna Belz; y, por último, en el de la música, la compositora británica, 
que vive y trabaja en Berlín, Rebecca Saunders2.

Moving Picture (946-3) Kyoto Version es en una película, realizada por la guionista y ci-
neasta Corinna Belz a partir del mencionado cuadro de Richter, proyectada en una monu-
mental pantalla de 22 metros de ancho, acompañada de una partitura para trompeta com-
puesta por Rebecca Saunders y grabada por el solista de trompeta holandés Marco Blaauw 
(Lichtenvoorde, *1965). Anteriormente, los experimentos de Richter al combinar imagen y 
sonido en experiencias inmersivas dieron como resultado trabajos temporales en el Festival 
Internacional de Manchester (2015, con Arvo Pärt) y The Shed, en Nueva York (2019, con Arvo 
Pärt y Steve Reich).

1	 CR = Catalogue raisonné (Butin y Gronert, 2004).

2	 Trailer »Moving Picture 946-3«.

Figura 1. Gerhard 
Richter, Abstraktes 
Bild (Pintura 
abstracta) (CR 
946-3), 2016. Óleo 
sobre lienzo, 175 
× 250 × 3,5 cm.

Umática. 2025; 8. https://doi.org/10.24310/Umatica.2024.v8i8.21339

3

«Ver la música», «una voz visible» Research·Area

https://www.youtube.com/watch?v=gHzc4Brk4zU


Moving Picture 946-3 (Imagen en movimiento 946-3), 2019/20, para solo de trompeta 
de doble campana y sonido manipulado acústicamente para una película de Corinna Belz y 
Gerhard Richter; la pieza fue creada en colaboración con Sebastian Schottke (diseño de so-
nido) y Marco Blaauw (solista de trompeta) / 37’. Sus primeras funciones fueron en el templo 
Kiyomizu-dera en Kioto, Japón, 31 de agosto – 8 de septiembre de 2019 (Figura 2) y el estreno 
de la versión final en el Berliner Festspiele Musikfest en el Zoo Palast Cinema Berlin, el 14 de 
septiembre de 2020.

De Abstraktes Bild (CR 946-3), 2016, la pintura con la técnica tradicional al óleo sobre 
lienzo, pasamos a Moving Picture 946-3, 2019/20, un filme sobre la transformación cinemato-
gráfica de la misma. Imágenes en movimiento de innumerables franjas de colores acompa-
ñadas por los sonidos de una trompeta. Tan pronto como la primera nota de la trompeta re-
suena sobre la película Moving Picture 946-3 y lo virtual comienza a fusionarse con lo real, el 
público se embarca en una inmersión sin espacio, casi hipnótica, a través de las estructuras. 
La combinación de imagen y sonido abre otra dimensión y genera un impulso esférico que se 
convierte en un catalizador continuo de asociaciones visuales y sonoras. Cuando los inten-
sos y atmosféricos sonidos de la trompeta de la composición de Rebecca Saunders, interpre-
tada por Marco Blaauw, son amplificados por el trabajo colaborativo de Gerhard Richter y 
Corinna Belz, el auditorio queda completamente inmerso y se convierte en parte de una com-
pleja obra de arte (Figura 3).

Moving Picture (946-3) se basa en una idea de Gerhard Richter, que presentó en su libro 
Patterns. Divided Mirrored Repeated (Patterns. Dividido Reflejado Repetido) (Richter, 2011). 
En este libro de artista, Richter toma una imagen de su cuadro Abstract Painting (CR 724-4), 
1990, y la divide verticalmente en franjas: primero 2, luego 4, 8, 16… hasta 4096 franjas. Este 
proceso (doce etapas de división) da como resultado 8190 franjas, cada una de las cuales tie-
ne la altura de la imagen original.

Corinna Belz lo ha convertido en película después de diez años de estudiar las ideas 
de Richter. Residente en Colonia, acompaña desde hace décadas al pintor, que también vive 
y trabaja en la ciudad a orillas del Rin. Moving Picture es su tercera película sobre Richter 
después de Das Kölner Domfenster (La vidriera de la catedral de Colonia) (2007) y Gerhard 
Richter Painting (Pintura de Gerhard Richter) de 2011. Belz también trabajó con Richter en la 
adaptación cinematográfica. El artista alemán describe los principios matemáticos con los 
que se pretende crear secuencias de imágenes como posibilidades de implementación cine-
matográfica y también sugiere una de sus imágenes (CR 946-3) como base cinematográfi-
ca. A partir del escaneo de la imagen, el director desarrolla el estricto proceso de división, 
reflexión y repetición y, al descomponerla en imágenes individuales en el proceso fílmico, 
una asombrosa variedad de formas y colores. Estos, a su vez, inspiraron a la compositora 
Rebecca Saunders a crear un paisaje sonoro, en el que el trompetista Marco Blaauw actuó en 
directo con sonidos experimentales.

Umática. 2025; 8. https://doi.org/10.24310/Umatica.2024.v8i8.21339

4

Antoni Gonzalo CarbóResearch·Area



Figura 2. Gerhard 
Richter, Corinna Belz, 
Rebecca Saunders, 
Moving Picture (946-3) 
Kyoto Version (2019-24). 
Templo Kiyomizu-dera 
(Kioto), Kioto, Japón, 
31/08–08/09/2019.

Figura 3. Marco Blaauw, 
simbólicamente de 
rojo, interpretando 
Moving Picture (946-3) 
en el Musikfestspiele 
Saar (Festival de 
Música del Sarre). 
Benediktinerabtei 
St. Mauritius (abadía 
benedictina de San 
Mauricio), Tholey, 
septiembre de 2020.

Umática. 2025; 8. https://doi.org/10.24310/Umatica.2024.v8i8.21339

5

«Ver la música», «una voz visible» Research·Area



La primera colaboración entre Richter y Belz utilizando este principio dio como resulta-
do la película de 2016 Richter’s Patterns. Sin embargo, en septiembre de 2017, Richter le envió 
a Belz algunas notas sobre nuevas formas en las que pensaba que este principio podría apli-
carse al cine. Empezaron a colaborar en un nuevo proyecto, Moving Picture 946-3, basado en 
su cuadro Abstraktes Bild (CR 946-3), la culminación de un periodo de investigación y desa-
rrollo de seis años.

Sometido a este sistema, el material visual original (la única pintura de Richter) mues-
tra una asombrosa diversidad de variaciones de forma y color. Debido al empalme vertical 
y al reflejo de la sección dividida, el elemento de simetría es constante en todas las fases. 
Las combinaciones resultantes de patrones y colores también pueden tener un parecido sor-
prendente con fenómenos orgánicos y diversos símbolos culturales. En las etapas avanza-
das del proceso de división/reflejo/repetición –cuando la pintura ha sido destilada en una 
serie de líneas coloreadas– estas variaciones simétricas ya no son visualmente aparentes, 
pero de alguna manera permanecen sutilmente perceptibles en la imagen en un plano vibra-
torio. Apartándose del formato del libro Patterns, no comenzaron la película con la división 
inicial de la imagen de la pintura en dos (por la mitad). En lugar de eso, invirtieron el orden 
visual, comenzando con la unidad más pequeña de la división (dos píxeles), luego reflejando 
y repitiendo hasta que las secciones llenan la pantalla. Generada a partir de las unidades de 
imagen individuales más pequeñas, esta fase aparece en la pantalla como una serie de fran-
jas que se mueven rápidamente antes de convertirse en imágenes ricas y simétricas, que re-
gresan a las franjas al final de la película.

2. Marco especulativo: «ver la música», «el color sonoro»

Sobre la dimensión visual que cumple una función emblemática en el campo musical, el 
compositor Luciano Berio, en su ensayo significativamente titulado «Ver la música», escribe:

Ver la música: el impulso a buscar una unión entre imagen y sonido nos lle-
ga desde muy lejos, de una antigua visión sinestésica del mundo. Éxodo, 20, 18: 
«Ahora todo el pueblo veía las voces, las llamas, el sonido del shofar y el monte 
que humeaba…».

[…] La música se alza a menudo como el intermediario más poderoso entre el 
ojo y el oído, entre esos puntos móviles y extremos de un espacio que todavía 
debe ser explorado e interrogado. Un espacio que a veces se diría que nos con-
duce al umbral de un misterio. Un espacio que […] parece contener siempre un 
núcleo intangible y, tal vez, sagrado. (2019, p. 111)

La obra de Gerhard Richter se inscribe en una larga tradición de artistas que a lo largo 
de los siglos XX-XXI han establecido un diálogo entre pintura abstracta y música. Muchos 

Umática. 2025; 8. https://doi.org/10.24310/Umatica.2024.v8i8.21339

6

Antoni Gonzalo CarbóResearch·Area



pintores modernos con tendencias abstractas (Wassily Kandinsky, František Kupka, Paul 
Klee, Duncan Grant, Morgan Russell y Josef Albers) han tratado de encontrar formas pic-
tóricas equivalentes a formas musicales. Estas correspondencias se establecen bien en el 
campo del color, en relación con la tonalidad, o más bien a través de la estructura, en re-
lación con el ritmo y la composición musical. Lo más frecuente es que las corresponden-
cias estructurales utilicen el contrapunto como modelo para la pintura: un tipo de articu-
lación de motivos sonoros superpuestos basado en un principio general de variación. La 
fuga proporcionó a dichos pintores un modelo ideal. Además de la desmaterialización, es-
tos artistas intentaron introducir en la pintura una dimensión temporal y un elemento rít-
mico. Sus investigaciones dieron lugar a menudo a obras de gran extensión, con un juego 
de repeticiones y capas superpuestas. Paul Klee fue sin duda uno de los más interesados 
en esta forma de «fuga pintada». En el mes de julio de 1917, en Gersthofen, Klee escribe en 
sus Tagebucher (Diarios) 1898-1918: «La pintura polifónica supera a la música en cuento 
que lo temporal es aquí más espacial» (1987, p. 287).

El entrelazamiento de la visión y la audición –según el cual cada una de ellas está carga-
da de la otra, del corazón de ella misma como de su propio exceso– está atestiguado en las 
tradiciones religiosas judías y cristianas. El filósofo Jean-Louis Chrétien, en la línea de Paul 
Claudel, L’œil écoute (El ojo escucha), se pregunta: «¿Un visible inaudible o una voz visible?»: 
«No cabe oponerlas al helenismo por la mera primacía de la audición sobre la visión, salvo 
añadiendo que para ellas el ojo escucha y la palabra ve, lo que modifica el sentido de cada 
una.» (1997, pp. 49, 54).

Plotino, que rechaza el logos ruidoso, el mismo Plotino, autor de una Περὶ 
θεωρίας [Perì theōrías], no busca el silencio para escuchar en él un verbo in-
audible, una palabra sobrenatural o una voz secreta, sino para contemplar un 
espectáculo (θέαμα, θεώρημα) [théama, theṓrēma] [Enn. III 8, 4; VI 8, 19]. En la 
Biblia la audición precede, a veces, a la visión; en ciertos momentos, Dios se re-
vela al hombre como Palabra. ¡Escucha Israel! Porque si nunca nadie ha visto 
a Dios, algunos han podido oírlo [Jn 1:18, I Ep. Jn 4:12; pero Jn 5:37, Éx 33:20, Dt 
5:22]… Σκότος [Skótos], γνόφος [gnóphos], φωνὴ μεγάλη [phōnḕ megálē], dice 
el Deuteronomio: ¿No proclama Dios la ley en medio de las nubes? El silencio 
nos permite escuchar otra voz que habla otra lengua, una voz llegada de otra 
parte… Esta lengua desconocida de una voz desconocida, esta vox ignota, se 
oculta tras el silencio […]. (Jankélévitch, 2005, pp. 223-224)

Ya en el antiguo Egipto convivían un sistema jeroglífico (visual) y uno hierático (auditivo), 
quizá para evitar la dicotomía de visión y audición. Ello es coherente con nuestra conscien-
cia contemporánea de que visión y sonido, como tiempo y espacio, sólo están separados de 
manera superficial: «El lenguaje del canto, presente en tantas culturas antiguas, integraba 

Umática. 2025; 8. https://doi.org/10.24310/Umatica.2024.v8i8.21339

7

«Ver la música», «una voz visible» Research·Area



audición y visión: nunca un sonido sin visualización, nunca una visión sin vibración sonora.» 
(Lawlor, 2024, p. 293).

La dimensión ontológica fundamental de las dramaturgias negativas es la Voz. ¿Dónde 
está? ¿Cuándo se eleva? El oyente nunca escudriña la Voz, que no se puede tocar ni ver. Está 
ahí. Voz se traduce en latín como vox, lingua, conscientia, la voz de la conciencia, o cantus, el 
sonido asimilado a la voz humana. Elsa, una virgen vestal que es acusada de fornicación, 
pero que es en realidad una paciente en un pabellón psiquiátrico –Lohengrin (Azione invisibile 
per solista, strumenti e voci) (1982-84), coro masculino (TBtB - puede haber solistas) / 2.1.2.2. / 
1.1.1.-. / percusión / cuerdas / 45’, un monodrama operístico del compositor italiano Salvatore 
Sciarrino–, no es simplemente φωνή (phōnḗ), flujo sonoro de la fonación, significado que 
emerge poco a poco, movimiento de la φωνή (phōnḗ) al λóγος (lógos), articulación donde se 
cumple el paso de la phōnḗ al lógos, del vivir al lenguaje. Pero en el canto, la línea, el aliento, la 
Voz cumple la doble negatividad de la phōnḗ y el lógos. Su lenguaje ya no es φωνή σημαντική 
(phōnḗ sēmantikḗ). Aquí el ojo escucha, ve mientras escucha, escucha con la mirada. La voz 
visible es el esplendor mismo. En Éx 20:18, en la Revelación en el Sinaí, está escrito: «Y todo el 
pueblo percibía los sonidos (hebreo: qôlôt)». En su tratado De migratione Abrahami (La mi-
gración de Abraham, IX, §§ 47-48), Filón de Alejandría (nacido aproximadamente en el año 13 
a.C.) lee este versículo literalmente. Si Dios es una voz sutil (qôl, ‘sonido’, ‘voz’) visible y «si la 
voz de los vivientes mortales se dirige al oído, los oráculos revelan las palabras de Dios como 
si fuesen vistas, igual que la luz» (2009-2016, vol. III, p. 95).

En su obra De vita Mosis (Vida de Moisés, II, XXXIX, § 213), Filón vuelve sobre esta para-
doja, de esa voz visible como de lo más paradójico que haya, το παραδοξώτατον (to para-
doxṓtaton): la voz es lo único en nosotros que no se puede ver. Y el ser del drama es ante todo 
una voz (2009-2016, vol. V, pp. 129-130).

Asimismo, en su tratado De decalogo (Sobre el decálogo, XI, § 47) se propone dar cuenta 
de esa visibilidad singular, voz «que parecía que se veía más que se oía»:

Da garantía de lo que digo la ley en la que está escrito: «Todo el pueblo vio la 
voz» (Ex 20, 18). Una frase sumamente expresiva. En efecto, sucede que la 
[voz] de los hombres es audible, pero visible verdaderamente lo es la de Dios. 
¿Por qué? Porque todo lo que dice Dios no son palabras, sino hechos, a los cua-
les juzgan los ojos en vez de los oídos. (2009-2016, vol. VI, p. 48)

Que el ojo escuche somete, así, todo nuestro ser a la prueba del verbo. 
En este sentido, Rebecca Saunders, sobre la obra inmersiva que nos ocupa, pone su 

atención en el color sonoro, y en el sonido (qôl) de un instrumento que, según comenta ella 
misma, se convierte en una voz (qôl):

A primera vista, la película Moving Picture 946-3 es sencillamente asombrosa: 
su resplandor, su hipnotizante y absoluto enfoque y, en particular, cómo se sus-

Umática. 2025; 8. https://doi.org/10.24310/Umatica.2024.v8i8.21339

8

Antoni Gonzalo CarbóResearch·Area



pende el sentido del tiempo. Observando las diminutas partículas de la imagen 
visual, uno parece ser arrastrado dentro de fragmentos de color. La música, a 
su vez, investiga los matices de filigrana de cada fragmento musical: rastrea el 
grano del color sonoro, se adentra en el núcleo de un timbre y rastrea las par-
tículas mismas del sonido.

La música de Moving Picture 946-3 se inspira en las numerosas sesiones de 
sonido que he compartido con Marco Blaauw en los últimos diecisiete años. 
Cuando suena la trompeta, cierro los ojos y oigo una voz, no un instrumento.

Es como si Marco estuviera cantando, una canción extraña, pero una voz. El li-
rismo natural de la trompeta es casi como una canción antigua y se presta bien 
a una música estática e intemporal. Esta música es esencialmente melódica, 
pero las líneas líricas son extremadamente alargadas, estirando el material, 
siguiendo y desarrollando cada matiz tímbrico.» (Saunders, 2019/20)

Según nuestra compositora, aquí el instrumento se convierte en voz y la música en color 
sonoro. De nuevo recurrimos al tratado De decalogo (Sobre el decálogo, IX, §§ 33, 35), de Filón, 
cuando en el apartado «La voz de Dios» hace referencia a que Yahveh obró el milagro cuan-
do «hizo sonar, como un soplido a través de una trompeta, una voz articulada» «introducien-
do en el alma de cada uno una audición mucho mejor que la que tiene lugar a través de los oí-
dos» (2009-2016, vol. VI, p. 46).

En este sentido y volviendo al contexto contemporáneo, Theodor W. Adorno, en su escrito 
«Sobre algunas relaciones entre música y pintura» (2021, pp. 139-154), nos recuerda que: «En 
música el movimiento hacia la pintura ha continuado aun después del repudio de Wagner y 
del principio neorromántico de la sinestesia –“oigo la luz”– en las corrientes antiwagneria-
nas: prueba de su incesante fuerza subterránea.» (2006, p. 638). Así, para nuestro filósofo, en 
su escrito «Sobre la relación entre pintura y música hoy en día» (2021, pp. 129-138): «Las ana-
logías entre la pintura y la música contemporáneas son evidentes.» (2011, p. 146).

En este sentido de la visión sinestésica, cuando el compositor francés Olivier Messiaen 
escuchaba música poseía el don natural de percibir colores por medio de la visión interior. La 
profunda visión espiritual de Messiaen le lleva a entender que la música religiosa o sacra, en 
su sentido más amplio, está por encima del canto llano de la liturgia (Sholl y Maas, 2017). Sin 
embargo, contemplaba un tercer tipo de música, a la que denomina «coloreada», que ubica 
por encima de aquélla. Tratándose más un don del oyente que del compositor, la música colo-
reada es una sinestesia, la percepción de sonidos como colores y de colores como sonidos; o, 
tal vez, de ambos como algo inaprehensible e inefable que no se puede definir mediante nin-
guno de los dos sentidos. En efecto, la Realidad indiferencia e incolora escapa a los perfumes 
y colores de este mundo fenoménico aparente. Ya en un contexto de perfil claramente secu-
lar, tanto en las especulaciones pictóricas sobre el no color (ohne Farbe = sin color) o el gris 

Umática. 2025; 8. https://doi.org/10.24310/Umatica.2024.v8i8.21339

9

«Ver la música», «una voz visible» Research·Area



(Spieler, 2005, pp. 8-23) en la obra de Gerhard Richter, como en la música que nace del silen-
cio (o la nada) y se disuelve en la nada o el vacío –v. gr. un larguísimo bordón, siempre ejecu-
tado en pianissimo, en la composición de Salvatore Sciarrino, Un’immagine di Arpocrate (Su 
frammenti di Goethe e Wittgenstein) (1974-79), para piano y orquesta con coro / 43’; «Es de-
cir, la imagen del sonido, la frontera entre el sonido, el silencio y el espacio» (Sciarrino, 1974-
79)– o en el «lienzo en blanco» –en el caso de la obra de Rebecca Saunders, Scar (Cicatriz) 
(2018/19), para 15 solistas y director de orquesta / 19’–, la obra de arte accede a una percep-
ción monocroma de la Realidad última. Messiaen describe el efecto de esta música como un 
éblouissement, un «deslumbramiento». Cuando miramos a través de un vitral «no entende-
mos, estamos éblouis (deslumbrados)» (Messiaen, 1977, p. 10).

Con relación a la pintura abstracta de Gerhard Richter en diálogo con la música de 
Rebecca Saunders, podemos recordar las reflexiones del filósofo y novelista francés Michel 
Henry, en el apartado sobre «Música y pintura» de su ensayo Voir l’invisible. Sur Kandinsky 
(Ver lo invisible. Acerca de Kandinsky), cuando destaca el papel que desempeñó la música en 
la gestación del arte abstracto (2008, p. 134).

Lo que ocurre en la pantalla, en cambio, es extremadamente formal y simétrico. En un 
número de líneas de colores vivos –el punto de partida–, las intensidades de color cambian, 
se oscurecen, se aclaran, las sombras se desplazan, en el centro, en un lado, luego en dos lu-
gares, hasta que surgen formas de las líneas, que inicialmente se reflejan en el eje central 
del cuadro, luego reciben otros ejes especulares, con lo que nuevas figuras crecen a partir de 
sus secciones de línea en el punto especular mediante una continua expansión especular y se 
desplazan danzando hasta el borde. 

En esta obra interdisciplinar hay algo de ritual, como una danza de templo que se sigue 
con fascinación en un trance sonoro, en el que los sonidos de trompeta provocan ocasional-
mente un sobresalto. El proceso se intensifica con patrones cada vez más complejos hasta 
el punto de que la expansividad acústica con patrones rítmicos también adquiere una nue-
va dimensión en la música. Y entonces todo corre simétricamente hacia atrás en la pantalla. 
Hasta que los patrones de las figuras se reducen a una línea. Y se dice que se rodaron 30.000 
secuencias en poco más de 30 minutos concentrados de película. No obstante, el secreto del 
pintor no está más cerca de ser desvelado. Él mismo dijo una vez que siempre desarrollaba 
una estrategia diferente para saltar por encima de su sombra. Además, considera que, de 
todos modos, no se puede pensar mientras se pinta, porque la pintura es una forma de pen-
samiento. Esta película es una obra de arte en sí misma. Una película de arte abstracto con 
música en directo.

Moving Picture (946-3) Kyoto Version es la apoteosis inmersiva y experiencial del proyecto 
Strip, 2011 (CR 920-4) de Richter, en el que comenzó a trabajar en 2010 tras su descubrimiento 
de herramientas digitales para extraer pinturas existentes para nuevas estrategias artísti-
cas. La serie Strip se inició cuando el artista fracturó digitalmente la imagen fotográfica de un 
lienzo en divisiones progresivamente más pequeñas que luego duplicó o reflejó en superficies 
expansivas. Este proceso abrió un mundo de nuevas posibilidades que dieron como resultado 

Umática. 2025; 8. https://doi.org/10.24310/Umatica.2024.v8i8.21339

10

Antoni Gonzalo CarbóResearch·Area



la serie de pinturas Strip (2011-2016), así como libros, grabados, tapices y Strip-tower (2023), 
una escultura monumental que actualmente se exhibe en Serpentine, Londres.

3. Música que nace de la nada a la cual retorna: de Claude Debussy a 
Rebecca Saunders

De Claude Debussy a Rebecca Saunders, pasando por Luigi Nono y Salvatore Sciarrino, 
estos relevantes compositores contemplan como un principio axial que la música nace de la 
nada (Sciarrino) o el silencio (Saunders) y se extingue de nuevo en la nada (el silencio), a la 
cual retorna. Es lo que Jankélévitch denomina el doble silencio:

Desde esta perspectiva, se puede distinguir un silencio antecedente y uno con-
secuente […]. El doble silencio baña la música de Claude Debussy, que flota en 
el sereno océano del silencio. E silentio, ad silentium, per silentium! Del silencio 
al silencio, a través del silencio […].

Mientras que el silencio inicial es promesa, o amenaza, el final designa la 
nada a la cual la vida retorna. La música nacida del silencio al silencio re-
gresa. Pelléas [et Mélisande], decíamos, está delimitado entre ambos silencios 
(Jankélévitch, 2005, pp. 200, 201)

El compositor siciliano Salvatore Sciarrino, en su búsqueda extrema de «la percepción 
de lo imperceptible en sí mismo, hasta el punto de que sonido y silencio se confunden en 
los confines del silencio, reduce el sonido hasta el susurro por medio de la dinámica musi-
cal «crescendo dal nulla», «diminuendo al niente», «dal nulla al nulla» (Sciarrino, 2001, p. 204; 
Angius, 2007, p. 41; Misuraca, 2013, pp. 73-80). El crescendo dal nulla y dimuendo al niente en 
el mismo elemento, que significa inicio desde la nada, realizando una transición lo más su-
til posible desde el aire hasta la aparición del sonido, para finalizar otra vez en la nada. En la 
misma línea que «los confines del silencio» de Sciarrino (Sciarrino, 2013b; Belgiojoso, 2014, 
pp. 74-93), en una entrevista con Rebecca Saunders a propósito de su composición Vermilion 
(Bermellón), para clarinete en sib, guitarra eléctrica y violonchelo (2003) / 17’, la compositora 
londinense afirma: «La obra es una serie de gestos, en la que cada uno de ellos emerge del si-
lencio y desaparecen de nuevo en el silencio.» (Chavarria-Aldrete, 2017).

Olivier Messiaen, que definía la música como la «aprehensión de lo inaudible» (Gavoty, 
1961, p. 36), que permanecía atento a «los sonidos de lo invisible», «porque creo en lo invisible 
y en el más allá, creo en la eternidad» –según explicó a Claude Samuel en 1986 (1986, p. 253), 
dejaba patente su voluntad de revelar lo insondable y su misterio, a pesar de que los medios 
que para ello utilizó podían ser descritos con precisión y exactitud científicas. A propósito de 
«Regard du silence» (‘Mirada del silencio’), pieza n.º XVII perteneciente a Vingt regards sur 
l’Enfant-Jésus (Veinte miradas sobre el Niño Jesús, 1944), colección de veinte piezas para 

Umática. 2025; 8. https://doi.org/10.24310/Umatica.2024.v8i8.21339

11

«Ver la música», «una voz visible» Research·Area



piano de más de dos horas de duración, compuestas en el año 1944, considerada una de las 
obras más importantes del repertorio pianístico contemporáneo, Messiaen escribe: «Silencio 
en la mano, arco iris invertido… cada silencio del nacimiento revela músicas y colores que son 
los misterios de Jesucristo…».

Para Messiaen, los «sonidos y colores» mueven los sentidos más allá del material hacia 
la inmaterialidad de la fe. Los acordes, que originalmente indicaban la aparición de «sonidos y 
colores», están al final de «Regard du silence» descritos por Messiaen como «multicolores» e 
«impalpables»; análogamente, el intelecto se mueve más allá del uso de la razón y en la con-
templación infundida descansa en la «noche oscura» de la fe de san Juan de la Cruz. En defi-
nitiva, toda esta mezcla de elementos contrapuestos y distantes que podemos escuchar yux-
tapuestos en la música de Messiaen, adquiere la unidad de una vidriera gótica construida con 
cristales multicolores en la que se refleja la luz de lo sagrado, como la que Richter realizó para 
la catedral de Colonia en el año 2007 con auténtico vidrio antiguo soplado (Honnef, 2019, p. 79).

4. Un color simbólico: Mark Rothko, Gerhard Richter, Rebecca 
Saunders

Tal como se puede comprobar en las imágenes que acompañan este texto, el rojo es un 
color relevante en la obra de Gerhard Richter (Figura 4) (Friedel y Storr, 2011). A su vez, Mark 
Rothko es uno de los artistas visuales que ha sido un referente en la trayectoria creativa de 
Rebecca Saunders.

Es conocido que la última pintura de Rothko, Untitled (Sin título, 1970; acrílico sobre lien-
zo, 152,4 × 145,1 cm; National Gallery of Art, Washington, D.C.), es un cuadro monocromo rojo. 
En esta obra abstracta de formato casi cuadrado, los dos rectángulos horizontales de co-
lor rojo que la componen, situados uno sobre otro, realizados con bordes suaves y borrosos, 
están separados y rodeados por un fino borde de color rojo. Aunque vibrante, Untitled se ha 
considerado un presagio del suicidio de Rothko ese mismo año, ya que su atrevido color tam-
bién evoca la sangre. Rothko utilizaba grandes franjas rectangulares de color para expresar 
emociones universales, y sus fascinantes pinturas de campos de color provocan empatía y 
asombro. Sin embargo, sus tonos rojos brillantes destacan en comparación con los marro-
nes, negros y ocres más sobrios de muchas de las obras anteriores del artista. Esto contrasta 
con otras obras de los últimos veintidós meses de su vida posteriores a su aneurisma, la ma-
yoría realizadas sobre papel. Esta pintura se encontró a solo unos metros de donde el artista 
se suicidó. El rectángulo de sangre que el cuerpo deja sobre el estudio es la prolongación im-
periosa de lo que este cuadro monocromo rojo no reflejaba: la huella íntegra de la convicción 
firme del sacrificio de sí. Rothko, con esta obra monocroma postrera, bañada con el rojo de la 
sangre, parece recuperar la idea de sacrificio de la tradición judía:

Umática. 2025; 8. https://doi.org/10.24310/Umatica.2024.v8i8.21339

12

Antoni Gonzalo CarbóResearch·Area



Y todo esto lo consigna Moisés grabando palabras definitivas y compartiendo 
la sangre de un sacrificio: la mitad esparcida sobre el altar del dios –mesa mo-
nocroma, roja, vacía de imágenes–, la otra mitad derramada sobre el pueblo. 
Unción dividida, señal de la alianza [Éx 24:1-8]. […]

Se dará cuenta de que un rojo sobrenatural cae sobre él, rodea sus propios pa-
sos hasta envolverlo de hecho. Entonces se reconocerá a sí mismo como un 
caminante en el color. Tal vez recordará, ungido de roja luminosidad, la san-
gre compartida sobre el altar, de cara al Sinaí, para señalar en la historia de los 
hombres la gran alianza con el Ausente. (Didi-Huberman, 2014, pp. 20-21, 34)

Figura 4. Gerhard 
Richter, Corinna 
Belz, Moving Picture 
(946-3) Kyoto 
Version (2019-24).

El rojo es un color especialmente significativo en la obra pictórica de Gerhard Richter. 
Así, por ejemplo, en el cuadro Abstraktes Bild (CR 611-2), 1986, la última capa de color arras-
trada por toda la superficie del lienzo es de color rojo (Figura 5). Otro ejemplo de la relevan-

Umática. 2025; 8. https://doi.org/10.24310/Umatica.2024.v8i8.21339

13

«Ver la música», «una voz visible» Research·Area



cia del color rojo en su obra es la serie de cuadros de gran formato (200 × 200 cm) realiza-
dos en 1991 en las que las pinturas se acercan al monocromo rojo (Lebrero Stals y Buchloh, 
1994, pp. 147-149). Así, Abstraktes Bild (CR 747-1), 1991 (Figura 6). Del mismo año es su cuadro 
Abstraktes Bild (CR 747-4) (óleo sobre lienzo, 200 × 200 cm) (Richter, Buchloh, Gidal y Pelzer, 
1993, vol. III, n.p.; Elger, 2002, p. 400; Jenni-Preihs, 2013, p. 199). En estas obras, una última grue-
sa capa de color rojo brillante, aplicada con técnica de impasto al óleo, discurre por la super-
ficie el lienzo. Desde los años ochenta del siglo XX hasta el presente, los cuadros abstractos 
de Richter, realizados con densas capas de pintura al óleo sin diluir, distribuidas por la super-
ficie del lienzo de forma perpendicular, crean crestas y picos de efecto visual (impasto) y mu-
sical (staccato) que se han convertido en la manera de proceder central del artista. De hecho, 
la suma del incansable proceso de suma y resta, adición y de sustracción de pintura, se con-
vierte en un registro del tiempo mismo dentro de los estratos de pintura: las innumerables 
capas de aplicación y erradicación han dejado sus huellas para acumularse y forjar un retra-
to de la génesis temporal de la presencia por medio de la ausencia.

Tanto en Abstraktes Bild (CR 946-3) como en Moving Picture (946-3) el color rojo es uno 
de los más relevantes. Es, asimismo, en todas sus variedades (bermellón, carmesí, cinabrio…), 
un color referente en la trayectoria musical de Rebecca Saunders. El rojo es el color arque-
típico, el primero que el hombre dominó, fabricó, reprodujo y declinó en diferentes matices, 
primero en la pintura y más tarde en el tinte. Eso le confirió durante largos milenios la pri-
macía sobre todos los demás colores. Y esos explica también por qué en numerosas lenguas 
una misma palabra puede significar a la vez «rojo», «bello» y «colorido». Es innegable que el 
rojo desempeño durante mucho tiempo el papel principal, como si estuviera dotado de po-
deres más o menos mágicos que los demás colores no poseían. Para los alquimistas, el rojo 
es el color de la piedra filosofal, cuyo nombre significa «la piedra que lleva el signo del sol». 
Una respuesta se halla sin duda en los dos principales «referentes» de este color: el fuego y 
la sangre, dos elementos naturales que forman con el rojo una asociación casi inmediata que 
encontramos en la mayor parte de las sociedades y en todas las épocas de su historia. Color 
de fuego y de sangre, el rojo es para muchos pueblos el primero de los colores, por ser el que 
está ligado más fundamentalmente a la vida. Con la valoración divina del rojo, el simbolismo 
de la llama precede al de la sangre. Los demás colores también tienen probablemente en la 
naturaleza uno o varios referentes poderosos, pero lo cierto es que parecen menos univer-
sales y menos inmutables. El rojo, en cambio, remite siempre y en todas partes al fuego y a la 
sangre (Pastoureau, 2023, pp. 31, 38).

Esta serie de obras de Richter tienen su réplica en la importancia que este mismo co-
lor ha tenido en la obra de Saunders. En efecto, como el pintor alemán, la compositora britá-
nica ha hecho del rojo (carmesí cinabrio, bermellón) un color simbólico especialmente rele-
vante en sus obras: CRIMSON - Molly’s Song 1 (1995); Molly’s Song 3 - Shades of Crimson 
(1996); Cinnabar (1999); Vermilion (2003); Crimson (2004/05); paleta de rojos que recuerda a 
la de Kandinsky en Über das Geistige in der Kunst (De lo espiritual en el arte): «rojo saturno, 
rojo cinabrio, rojo inglés, barniz de granza, en tonos claros y oscuros». Nuestra compositora 

Umática. 2025; 8. https://doi.org/10.24310/Umatica.2024.v8i8.21339

14

Antoni Gonzalo CarbóResearch·Area



Figura 5. Gerhard Richter, Abstraktes Bild (Pintura abstracta)  
(CR 611-2), 1986. Óleo sobre lienzo, 200 × 160 cm. Colección particular.

Umática. 2025; 8. https://doi.org/10.24310/Umatica.2024.v8i8.21339

15

«Ver la música», «una voz visible» Research·Area



toma las palabras de Über das Geistige in der Kunst: «este rojo no tolera el frío, perdiendo con 
él su sonido y su sentido», «el rojo arde, pero en sí mismo» (Kandinsky, 1972, p. 88; Saunders, 
2003). En la nota de programa de su composición Crimson (2004/05), para piano solo / 21’, 
Saunders escribe: «hacer o volverse carmesí. Sangre roja» (Saunders, 2004/05). En la músi-
ca de György Ligeti, lo mínimo es la pincelada sonora, individualmente inaudible:

Sucede como en los cuadros de Rothko, donde las múltiples capas de pintura terminan 
formando un color de unos matices singulares extraordinarios: el rojo, por ejemplo, como en 
los cuadros de la Tate Modern de Londres. No se llega a ese color único por sustracción, des-
pojo o eliminación. […] Se trata de una hipersaturación de capas sonoras, formadas por múl-
tiples pinceladas, que cubren la gama entera (del rojo en Rothko, del mi mayor en Ligeti). La 
micropolifonía permite que ese mi mayor adquiera una materialidad de sonido resultante de 
pequeñas pinceladas sonoras. (Trías, 2010, p. 492)

Siguiendo con nuestro marco teórico de «ver la música», se puede mencionar aquí a la 
compositora lituana Justė Janulytė (Vilna, *1982), que vive y trabaja entre Vilna y Milán, que 
se autodefine como una compositora de «música monocroma». La propia Janulytė ha dicho 
que su música es monocromática, en el sentido de la palabra que está escrita principalmente 
para un tipo de instrumento. Dos de sus referentes, han sido la pintura casi monocroma de la 
obra de madurez de Mark Rothko y la micropolifonía, la hipersaturación de capas sonoras, de 
György Ligeti, tal como ella misma pone de manifiesto en una conversación:

— ¿De dónde viene el término «música monocroma»?

— Por supuesto, el término existe en las artes visuales para describir pinturas 
monocromas como las obras de Rothko. Pero el término es un poco controver-
tido porque a menudo recibo reacciones después de interpretar mi música que 
dicen que no es cierto, y que en realidad es música muy colorida. Cuando te su-
merges en un color, empiezas a ver cada vez más todos sus matices, tonalida-
des y todas las posibilidades de un mismo color. (Janulytė, 2022)

En una entrevista con Saunders, a propósito de su obra Vermilion (2003) (Chavarria-
Aldrete, 2017), la compositora británica hace referencia a la importancia que el color tiene en el 
conjunto de su obra –The Under Side of Green (1994), para clarinete, violín y piano; Into the Blue 
(1996), para clarinete, fagot, violonchelo, contrabajo, piano y percusión; Cinnabar (1999), para 
violín, trompeta y conjunto; Albescere (2001), para doce instrumentos y cinco voces; Chroma 
(I-XIX) (2003-13), para doce a dieciséis intérpretes; Vermilion (2003), para clarinete, guitarra 
eléctrica y violonchelo; Blaauw (2004), para trompeta de doble campana; Crimson (2004/05), 
para piano; Blue and Gray (2005), para dos bases dobles; Caerulean (2011), para clarinete bajo; 
Alba (2014), para trompeta y orquesta; White (2015, revisada en 2016), para solo de trompeta 
de doble campana– y, como el escritor dublinés, a la significación de los silencios y pausas que 

Umática. 2025; 8. https://doi.org/10.24310/Umatica.2024.v8i8.21339

16

Antoni Gonzalo CarbóResearch·Area



habitan en la dinámica interior de sus obras –Stirrings Still I (2007), para flauta alto, oboe, cla-
rinete, piano y crótalos con arco; Stirrings Still II (2008), para seis intérpretes: flauta alto, oboe, 
clarinete en A, crótalos, piano y contrabajo; Stirrings (2011), para nueve intérpretes: flauta alto, 
clarinete en A (sistema Boehm), oboe, crótalos (octava alta con 2 arcos de violonchelo), piano 
(piano de cola), arpa, violín, violonchelo (IV scordatura), contrabajo (con cinco cuerdas, V scor-
datura); Still (2011), para violín y orquesta; Still / Aether/ Alba (2020).

Ya lo había escrito Wassily Kandinsky en un pasaje de Über das Geistige in der Kunst en 
el cual el artista ruso recorre la calidad acústica de los colores para ejercer una influencia 
directa sobre el alma. Para Kandinsky, la luz espiritual (la sonoridad interior) brota de la li-
bre orquestación de todos los colores en su relación con el amarillo-azul-rojo (1972, pp. 87-
88). La paleta de rojos que Kandinsky menciona en este tratado aparece a lo largo de la tra-
yectoria pictórica de Gerhard Richter, así como también en las composiciones de Rebecca 
Saunders, cuyos títulos hacen referencia a dicha gama.

Figura 6. Gerhard 
Richter, Abstraktes Bild 
(Pintura abstracta) (cr 
747-1), 1991. Óleo sobre 
lienzo, 200 × 200 cm. 
Colección particular.

Umática. 2025; 8. https://doi.org/10.24310/Umatica.2024.v8i8.21339

17

«Ver la música», «una voz visible» Research·Area



5. «Sin color» (Gerhard Richter), «el lienzo en blanco» (Rebecca 
Saunders)

«—Marco Blaauw: ¿Estás buscando conscientemente el silencio?
— Gerhard Richter: Sí, pero automáticamente… Silencio.»

(Blaauw, 27/08/2020)

Hay silencio, incluso en el texto, cuando la obra, contradiciendo el destino comunicativo 
del lenguaje, opone el esoterismo a la hermenéutica, en una palabra, cuando está en silencio. 
Unhörbares hörbar machen (Hacer audible lo inaudible) (Smoje, 2003, pp. 283-322). Un estu-
dio detallado de Pelléas et Mélisande de Claude Debussy apoya esta teoría. 

Vladimir Jankélévitch, en su ensayo La musique et l’ineffable, concibe la música como 
una forma de oración interior, silencio audible (2005, pp. 225, 227, 228-229).

Tanto en la creación literaria (Mallarmé, Beckett, Celan), donde se produce la disolución 
de la escritura y del hablante mismo, como en la composición musical (Boulez, Sciarrino, 
Saunders), donde el sonido se desvanece hasta su completa reintegración en el silencio ori-
ginario, la blancura es una imagen recurrente para designar la Realidad última. Esta albu-
ra omnipresente, es la geografía del proceso de autodisolución del individuo en la blancura 
omnímoda de lo absoluto. Saunders reitera la importancia que en la composición contem-
poránea tiene el silencio como lienzo sobre el que los sonidos se disuelven. Los sonidos como 
«manchas en el silencio (S. Beckett).

En la música de Saunders el discurso se enriquece con una tímbrica muy cuidada, abier-
ta a ámbitos sonoros propios de la improvisación. En sus obras, Saunders concibe el mate-
rial como una sucesión de objetos sonoros concisos, secos, interrumpidos por periodos de 
silencio meticulosamente cuidados. Aquí, el silencio se convierte en un elemento tan impor-
tante como las propias notas. La relevancia de los sonidos sostenidos, la fisicidad del soni-
do, que está en sintonía con el último Scelsi (Andlington, 1999, p. 52), es el signo distintivo de 
esta compositora. En la música de Saunders hay una gran presencia de técnicas extendidas 
y ruidos, pero la progresión armónica tiene, asimismo, una presencia importante. El ruido y 
la armonía se complementan en una extensión recíproca, a modo de una coincidentia oppo-
sitorum. Siempre se mueve Saunders entre instrumentos que permiten amplias resonancias, 
reverberaciones: clarinete bajo, violonchelo, contrabajo. Blaauw (2004), para trompeta de 
doble campana / 11’, Blue and Gray (2005), para dos contrabajos / 9’, y, sobre todo, la excelen-
te Stirrings Still (2006) –composición homónima de A vueltas quietas (1989), el último relato 
del escritor irlandés (Beckett, 2004)–, para cinco concertistas: flauta contralto, oboe, clari-
nete en La, crótalos y piano / 11’, y Stirrings Still II (2008), para seis concertistas: flauta con-
tralto, oboe, clarinete en La, crótalos, piano y contrabajo / 13’, son perfectos ejemplos de una 
música que se mueve entre registros extremos, que prefiere el choque de sonoridades para 
crear atmósferas densas: «Constantes murmullos, armónicos dobles, microintervalos y un 
uso muy calculado del espacio y del tiempo, dan una sensación de expansión inmaterial al so-

Umática. 2025; 8. https://doi.org/10.24310/Umatica.2024.v8i8.21339

18

Antoni Gonzalo CarbóResearch·Area



nido, de transubstanciación de la música en un silencio muy elocuente.» (Yáñez, 18/11/2008). 
La sustancia del discurso de Saunders no anda lejos, en muchos momentos, de la de Morton 
Feldman. No es casualidad que sean los mundos de Mark Rothko y Samuel Beckett los que 
inspiren su universo sonoro. En una entrevista reciente Saunders reconoce, en términos simi-
lares a los de Salvatore Sciarrino, que la música nace en el silencio y muere en el silencio (cf. 
Losseff y Doctor, 2007; Ergal y Finck, 2010; Feneyrou, 2013; Wolf y Bernhart, 2016; Haselböck, 
2020, pp. 20-36): «Descubrí el trabajo de Beckett en 1995 o 1996 y me impresionó mucho. […] 
No hay música sin silencio: la pieza debe comenzar en silencio y terminar en silencio; sin si-
lencio no tenemos un punto de referencia sonoro.» (Merlin, 2023).

Saunders, en la línea de Sciarrino, con quien comparte la imagen de la herida, en com-
posiciones como Shadow (2013; estudio para piano solo / 9’) y Dust (2017/18, para percusión 
solista / 25-28’), deriva las sonoridades hacia una disolución final en la nada (Nonnenmann, 
2020, pp. 52-70): «Dust […] mostrando la importancia que en la composición contemporá-
nea tiene el silencio como lienzo sobre el que los sonidos se disuelven, alcanzando tan be-
llos colores, texturas y grados de presencia en su camino hacia la nada.» (Yáñez, 01/03/2021). 
Saunders, en el texto del programa de Scar (Cicatriz) (2018/19), para 15 solistas y director de 
orquesta / 19’, escribe en términos similares a Sciarrino:

El silencio es el lienzo en blanco en el que el peso del sonido deja su huella. En Scar, el so-
nido rasga la superficie del silencio, o despelleja la piel, se acerca y cae en lo oculto. En busca 
de lo oculto, de lo que yace en el interior.

6. Consideraciones finales

En Moving Picture (946-3) Kyoto Version (2019-24) hemos visto la plasmación en la crea-
ción contemporánea de la complementariedad de los sentidos a la que apunta el compositor 
italiano Luciano Berio en su conferencia «Ver la música». Se trataba aquí de «apreciar las 
ventajas de un ojo que escucha y de un oído que ve» (2019, p. 106). En este sentido, el islamó-
logo y filósofo francés Henry Corbin, en su ensayo «Del sentido musical de la música persa», 
afirmaba que «sólo el hechizo musical nos puede hacer presentir y ver, en la medida en que 
la audición musical [samāʿ ] llegue a hacernos súbitamente “clarividentes”» (2005, p. 133) por 
medio de la visión interior directa (persa: baṣīrat); cf. «los clarividentes y los ultravisionarios» 
–a los que alude Vladimir Jankélévitch– que «con esa segunda visión que es la intuición, ven 
en la oscuridad las esencias invisibles» (2005, p. 227). Los profetas fueron llamados «viden-
tes» (βλέποντας) (blépontas) (2 Re 17:13) y sobre los cambios de los sentidos anímicos de 
Jacob (la enseñanza que viene por medio del oído) y de Isaac (la evidencia tal como proviene 
de la vista), véase Filón de Alejandría, De confusione linguarum (La confusión de las lenguas), 
XVI, 72 (2009-2016, vol. III, pp. 45-46, 93). Asimismo, el musicólogo francés Laurent Feneyrou, 
a partir de la idea de «la Forma imaginal del sonido» que el Luigi Nono tardío encontró en el 
ejemplar que poseía de la traducción italiana del libro Corps spirituel et Terre céleste de Henry 
Corbin (1996, p. 157; cf. Nono, 2007, pp. 26, 573), a propósito de la audición espiritual en la músi-

Umática. 2025; 8. https://doi.org/10.24310/Umatica.2024.v8i8.21339

19

«Ver la música», «una voz visible» Research·Area



ca persa, del concierto u oratorio interior (samāʿ ) entre los místicos neoplatónicos persas, ha-
bla de la «escucha de lo invisible» (2003, p. 778). Por su parte, el compositor italiano Salvatore 
Sciarrino titula uno de sus escritos del año 2007: «El color del sonido» (2013a, pp. 41-46). El 
propio Corbin, como Kandinsky, emplea un terminología musical aplicada al color: así, en un 
contexto cosmológico, habla de «la resonancia de los colores en cada universo» (2003, p. 45). 
Como ejemplo reciente de esta visión sinestésica, hemos tomado como referente un traba-
jo interdisciplinar o transversal, Moving Picture (946-3) Kyoto Version (2019-24), una insta-
lación inmersiva en filme y música que, partiendo del cuadro de Gerhard Richter titulado 
Abstraktes Bild (CR 946-3) (2016), pintura recreada cinematográficamente por Corinna Belz 
y complementada a su vez por una composición de Rebecca Saunders, se llevó a término en 
el templo Kiyomizu-dera de Kioto en 2019. Gerhard Richter siempre se ha sentido atraído por 
la música clásica –series Bach (CR 785) (1992); Cage (CR 897-1) (2006) (Wilmes, 2008, pp. 
147-153; Elger y Obrist (2009), índice s.v. «Bach», «Cage»; Storr, 2009; Honnef, 2019, pp. 74-77)– 
que escucha mientras pinta. Richter gusta de comparar el proceso artístico que emplea con 
el de la música y cita a compositores como Bach, Mozart, Schönberg o Branca como inspira-
dores del impulso creativo y la fuerza evocadora que necesita para abordar el problema de 
la construcción y la estructura de sus cuadros abstractos (Lebrero Stals y Buchloh, 1994, p. 
26). Por su parte, Rebecca Saunders ha manifestado su interés por la relevancia del color en 
la obra de Mark Rothko. Ciertas figuras musicales han creado un discurso con el mundo pic-
tórico de Rothko en su obra, como Morton Feldman y su legendaria Rothko Chapel (1971), pero 
también Rebecca Saunders con su pieza Blue and Gray (Azul y gris) (el título está tomado del 
de un cuadro de Rothko de 1962).

El color rojo –Gerhard Richter, Red (CR 821) (1994), Abstraktes Bild (CR 611-2) (1986), 
Abstraktes Bild (CR 747-1) (1991) (Wilmes, 2008, pp. 139-147); Rebecca Saunders, Cinnabar 
(1999), Vermilion (2003), Crimson (2004/05), que recoge citas sobre el color rojo de Wassily 
Kandinsky (1972) y de Derek Jarman (2017) (Saunders, 2003)– se erige en ambos creadores 
como el color simbólico fundacional sobre el cual construir el tejido visual y sonoro. Sin em-
bargo, en último término, tanto en la audición silente de Richter como en la escucha sonora 
de Saunders, el silencio constituye un referente esencial. Ambos creadores, sin proponérse-
lo, dan cuenta de la vigencia de la concepción platónica del alma incolora, informe e intangi-
ble de Platón y de Plotino. Plotino apuntaba hacia una supraesencia «amorfa» y «aplástica» 
más allá de lo que tiene forma y color. No obstante, los griegos buscaron, de algún modo, un 
misterio inaudible por encima de las apariencias acústicas. La música de Scelsi, Ligeti, Nono, 
Sciarrino o Saunders sería la plasmación de esta utopía. La renuncia paradójica del color –
por medio de los (no) colores: negro, blanco y gris–, siempre han desempeñado un papel im-
portante en el arte de la sustracción de Richter. El gris monocromo en la pintura de Richter y 
el silencio como lienzo en blanco en las composiciones de Saunders, hace que el color de la 
pintura (la gama de colores rojos presentes en ambos) se reintegre en el «sin color» (Mark 
Rothko) (Rodman, 1957, p. 95) o en el gris «ni visible ni invisible, equivalente a indiferencia, au-
sencia de forma» (Gerhard Richter) (Elger y Obrist, 2009, p. 92; Spieler, 2005, pp. 8-23) de la 

Umática. 2025; 8. https://doi.org/10.24310/Umatica.2024.v8i8.21339

20

Antoni Gonzalo CarbóResearch·Area



Realidad originaria; o bien que el sonido, como en Gustav Mahler (Sinfonía n.º 9, con los cin-
co minutos finales de arrobamiento de Claudio Abbado invocando la sabiduría del silencio… 
en los cuales se pueden escuchar multitud de sonidos sin instrumentos), Claude Debussy 
(Pelléas et Mélisande) o Salvatore Sciarrino (Un’immagine d’Arpocrate) se disuelva en el 
blanco acromático (Salvatore Sciarrino, Rebecca Saunders) o monocromo (Justė Janulytė) 
del Silencio primordial, que es su fuente y su término.

Referencias
Adorno, Th. W. (2006). Escritos musicales I-III (Obra completa, 16). Akal.

Adorno, Th. W. (2011). Escritos musicales V (Obra completa, 18). Akal.

Adorno, Th. W. (2021). La fonction de la couleur dans la musique. Timbre, musique et peinture, Wagner, Strauss et 
autres essais. Contrechamps.

Andlington, R. (1999). The Music of Rebecca Saunders. Into the Sensuous World. The Musical Times, 140(1868), 
48+50-56. https://doi.org/10.2307/1004495 https://www.jstor.org/stable/1004495

Angius, M. (2007). Come avvicinare il silenzio. La musica di Salvatore Sciarrino. Rai Libri.

Belgiojoso, R. (2014). Aux limites du silence. À l’écoute de Luciano Berio, Luigi Nono et Salvatore Sciarrino. Lettere 
Italiane, 66(1), 74-93.

Berio, L. (2019). Un recuerdo al futuro. Acantilado.

Blaauw, M. (27/08/2020). „Wenn ich Musik höre, fallen mir Bilder ein“. Gerhard Richter im Gespräch mit dem 
Trompeter Marco Blaauw. Mediathek Berliner Festspiele. „Wenn ich Musik höre, fallen mir Bilder ein“.

Butin, H. y Gronert, S. (Eds.). (2004). Gerhard Richter. Editions 1965-2004. Catalogue raisonné. Hatje Cantz.

Chavarria-Aldrete, B. (2017). Entrevista/Interview Rebecca Saunders. https://www.youtube.com/
watch?v=_aelD1yA4q8.

Chrétien, J.-L. (1997). La llamada y la respuesta. Caparrós.

Corbin, H. (1996). Cuerpo espiritual y Tierra celeste. Del Irán mazdeísta al Irán chiíta. Siruela.

Corbin, H. (2003). Templo y contemplación. Ensayos sobre el islam iranio. Trotta.

Corbin, H. (2005). El Imam oculto. Losada.

Didi-Huberman, G. (2014). El hombre que andaba en el color. Abada.

Elger, D. (2002). Gerhard Richter, Maler. Dumont.

Elger, D. y Obrist, H. U. (eds.). (2009). Gerhard Richter. Writings 1961-2007. D.A.P./Distributed Art Publishers.

Ergal, Y.-M. y Finck, M. (Comps.). (2010). Écriture et silence au XXe siècle. Presses Universitaires de Strasbourg.

Feneyrou, L. (Dir.). (2003). Dramaturgies négatives. En L. Feneyrou (Dir.), Musique et dramaturgie. Esthétique de la 
représentation au XXe siècle (pp. 735-780). Publications de la Sorbonne.

Feneyrou, L. (Dir.). (2013). Silences de l’oracle. Autour de l’œuvre de Salvatore Sciarrino. Centre de documentation de 
la musique contemporaine.

Filón de Alejandría. (2009-2016). Obras completas. Trotta.

Umática. 2025; 8. https://doi.org/10.24310/Umatica.2024.v8i8.21339

21

«Ver la música», «una voz visible» Research·Area

https://doi.org/10.2307/1004495
https://www.jstor.org/stable/1004495
https://mediathek.berlinerfestspiele.de/de/musikfest-berlin/2020/texte/wenn-ich-musik-hoere-fallen-mir-bilder-ein
https://www.youtube.com/watch?v=_aelD1yA4q8
https://www.youtube.com/watch?v=_aelD1yA4q8


Friedel, H. y Storr, R. (2011). Gerhard Richter: Red/Yellow/Blue. The BMW Paintings. Prestel.

Gavoty, B. (1961). Who Are You, Olivier Messiaen? Tempo, New Series, 58, 33-36. https://www.jstor.org/
stable/944251

Haselböck, L. (2020). «Wie klingt die Stille?». Klangräume und Klangdramaturgie bei Rebecca Saunders. En U. 
Tadday. (Ed.), Rebecca Saunders. Musik-Konzepte (pp. 20-36). Neue Folge, IV, 188/189.

Henry, M. (2008). Ver lo invisible. Acerca de Kandinsky. Siruela.

Honnef, K. (2019). Gerhard Richter. Taschen.

Jankélévitch, V. (2005). La música y lo inefable. Alpha Decay.

Janulytė, J. (2022). Entretien exclusif avec. Une introduction à la Musique monochrome. Entrevista realizada 
en mayo de 2022 por Éric Denut. Éditions Durand Salabert Eschig. Entretien exclusif avec Justė Janulytė - Une 
introduction à la musique monochrome

Jarman, D. (2017). Croma. Un libro de color. Caja Negra.

Jenni-Preihs, M. (2013). Gerhard Richter und die Geschichte Deutschlands. LIT Verlag.

Kandinsky, W. (1972). De lo espiritual en el arte. Barral.

Klee, P. (1987). Diarios 1898-1918. Alianza.

Lawlor, R. (2024). El número pitagórico como forma, color y luz. En Ch. Bamford. (Ed.), Pitágoras y la ciencia 
sagrada (pp. 283-317). Atalanta.

Lebrero Stals, J. y Buchloh, B. H. D. (1994). Gerhard Richter. Museo Nacional Centro de Arte Reina Sofía.

Losseff, N. y Doctor, J. (Eds.). (2007). Silence, Music, Silent Music. Ashgate.

Merlin, A. (2023). Rebecca Saunders : la musique à fleur de peau. Entretien par Arnaud Merlin. https://www.
ensembleintercontemporain.com/fr/2023/06/rebecca-saunders-la-musique-a-fleur-de-peau/.

Messiaen, O. (1977). Recherches et expériences spirituelles, Notre-Dame de París, 4 de diciembre de 1977. Leduc.

Messiaen, O. (1986). Musique et couleur. Nouveaux entretiens avec Claude Samuel. Pierre Belfond.

Misuraca, P. (2013). «Dal Nulla al Nulla». La poétique du Vide de Salvatore Sciarrino. En L. Feneyrou. (Dir.), 
Silences de l’oracle. Autour de l’œuvre de Salvatore Sciarrino (pp. 73-80). Centre de documentation de la musique 
contemporaine.

Nonnenmann, R. (2020). Musik um Nichts. Rebecca Saunders’ Traditionen, Routinen, An- und Widersprüche. En U. 
Tadday. (Ed.), Rebecca Saunders. Musik-Konzepte (pp. 52-70). Neue Folge, IV, 188/189.

Nono, L. (2007). Écrits. Contrechamps.

Pastoureau, M. (2023). Rojo. Historia de un color. Folioscopio.

Richter, G. (2011). Patterns. Divided Mirrored Repeated. Walther Koenig.

Richter, G., Buchloh, B. H. D., Gidal, P. y Pelzer, B. (1993). Gerhard Richter. Catalogue Raisonné 1962-1993. 3 vols. Hatje 
Cantz.

Rodman, S. (1957). Conversations with Artists. The Devin-Adair Company. 

Saunders, R. (2003). Vermilion. Vermilion — Rebecca Saunders — Composer.

Umática. 2025; 8. https://doi.org/10.24310/Umatica.2024.v8i8.21339

22

Antoni Gonzalo CarbóResearch·Area

https://www.jstor.org/stable/944251
https://www.jstor.org/stable/944251
https://www.youtube.com/watch?v=w2ALSnebwAs
https://www.youtube.com/watch?v=w2ALSnebwAs
https://www.ensembleintercontemporain.com/fr/2023/06/rebecca-saunders-la-musique-a-fleur-de-peau/
https://www.ensembleintercontemporain.com/fr/2023/06/rebecca-saunders-la-musique-a-fleur-de-peau/
https://www.rebeccasaunders.net/vermilion


Saunders, R. (2004/05). Crimson. Crimson — Rebecca Saunders — Composer.

Saunders, R. (2018/19). Scar — Rebecca Saunders — Composer.

Saunders, R. (2019/20). Moving Picture 946-3. Moving Picture 946-3 — Rebecca Saunders — Composer.

Sciarrino, S. (2001). Carte da suono (1981-2001). Cidim-Novecento.

Sciarrino, S. (2013a). La couleur du son. En L. Feneyrou. (Dir.), Silences de l’oracle. Autour de l’œuvre de Salvatore 
Sciarrino (pp. 41-46). Centre de documentation de la musique contemporaine.

Sciarrino, S. (2013b). Le son et le silence. En L. Feneyrou. (Dir.), Silences de l’oracle. Autour de l’œuvre de Salvatore 
Sciarrino (pp. 81-84). Centre de documentation de la musique contemporaine.

Sholl, R. y Maas, S. van. (Eds.). (2017). Contemporary Music and Spirituality. Routledge.

Smoje, D. (2003). L’audible et l’inaudible. En J.-J. Nattiez. (Dir.), Musiques. Une encyclopédie pour le XXIe siècle, vol. 1 
(Musiques du XXe siècle) (pp. 283-322). Actes Sud, Cité de la musique.

Spieler, R. (Ed.). (2005). Gerhard Richter. Ohne Farbe = Without Color. Museum Franz Gertsch, Hatje Cantz.

Storr, R. (2009). Gerhard Richter. The Cage Paintings. Tate Gallery Publications.

Trías, E. (2010). La imaginación sonora. Argumentos musicales. Galaxia Gutenberg.

Wilmes, U. (Ed.). (2008). Gerhard Richter. Large Abstracts. Hatje Cantz.

Wolf, W. y Bernhart, W. (2016). (Eds.). Silence and Absence in Literature and Music. Brill.

Yáñez, P. (18/11/2008). Rebecca Saunders, la incansable exploradora. Mundoclásico.com. https://www.
mundoclasico.com/articulo/12017/Rebecca-Saunders-la-incansable-exploradora.

Yáñez, P. (01/03/2021). Solo (1) Rebecca Saunders. Mundoclásico.com. https://www.mundoclasico.com/
articulo/34422/Solo-1-Rebecca-Saunders.

Umática. 2025; 8. https://doi.org/10.24310/Umatica.2024.v8i8.21339

23

«Ver la música», «una voz visible» Research·Area

https://www.rebeccasaunders.net/crimson
https://www.rebeccasaunders.net/scar
https://www.rebeccasaunders.net/moving-picture-946-3
https://www.mundoclasico.com/articulo/12017/Rebecca-Saunders-la-incansable-exploradora
https://www.mundoclasico.com/articulo/12017/Rebecca-Saunders-la-incansable-exploradora
https://www.mundoclasico.com/articulo/34422/Solo-1-Rebecca-Saunders
https://www.mundoclasico.com/articulo/34422/Solo-1-Rebecca-Saunders

