
Trasvases entre la literatura y el cine, 7, 2025, págs. 217-248 
ISSN-e: 2695-639X  DOI: 10.24310/tlc.7.2025.20295 

La controversia de Valladolid entre Las Casas y 
Sepúlveda y su reflejo en la pantalla:  

una asignatura pendiente 

The Valladolid controversy between Las Casas 
and Sepúlveda and its manifestation on the 

screen: a pending subject 

FRANCISCO CASTILLA URBANO 
Universidad de Alcalá 

francisco.castilla@uah.es 
ORCID ID: 0000-0001-6388-9474 

Resumen: Bartolomé de las Casas y 
Juan Ginés de Sepúlveda protagoni-
zaron la controversia de Valladolid 
(1550-1), una relevante discusión 
sobre relaciones religiosas y de 
poder entre los conquistadores y los 
indígenas americanos realizada por 
los primeros. Este artículo analiza la 
contribución de Jean-Claude Carriè-
re, guionista de la película sobre 
aquel debate y autor de la novela y 
el drama homólogos. Después de 
exponer un resumen de lo ocurrido 
en Valladolid, revisa el equipo de la 
película, para centrarse en sus 
contenidos y correspondencia con la 
realidad. Finaliza señalando otras 
propuestas divulgativas sobre Las 
Casas y valorando el interés del cine 
y la literatura para el conocimiento 
histórico y las relaciones interétni-
cas.  

Palabras clave: Controversia de 
Valladolid, Bartolomé de las Casas, 
Juan Ginés de Sepúlveda, Jean-
Claude Carrière, cine histórico. 

Abstract: Bartolomé de las Casas 
and Juan Ginés de Sepúlveda were 
the protagonists of the Valladolid 
Controversy (1550-1), an important 
discussion on religious and power 
relations between the conquistadors 
and the indigenous Americans, led 
by the former. This article analyzes 
the contribution of Jean-Claude 
Carrière, screenwriter of the film 
about that debate and author of the 
novel and drama of the same name. 
After summarizing what happened 
in Valladolid, he reviews the film 
crew, focusing on its content and 
correspondence with reality. He 
concludes by pointing out other 
informative proposals about Las 
Casas and assessing the interest of 
cinema and literature for historical 
knowledge and interethnic relations.  

Keywords: Valladolid Controversy, 
Bartolomé de las Casas, Juan Ginés de 
Sepúlveda, Jean-Claude Carrière, 
historical cinema. 

mailto:francisco.castilla@uah.es


 
Francisco Castilla Urbano 

 

 218 

1. INTRODUCCIÓN 
Hace ya varias décadas que los libros y artículos dedicados a 

analizar la controversia de Valladolid entre Bartolomé de las Casas y 
Juan Ginés de Sepúlveda y sus consecuencias son tan numerosos que 
resultan imposibles de enumerar. En estas aportaciones varía mucho 
la información que se maneja, las fuentes consultadas y la 
interpretación que realizan. La distancia con la realidad, a pesar de las 
dificultades que pueda haber para determinar esta en algunos de sus 
elementos decisivos, es, en ocasiones, tan grande que cuesta pensar 
que lo publicado esté encaminado siempre a la comprensión de lo 
ocurrido en aquella disputa o de sus efectos. 

En el ámbito de la literatura, el teatro o el cine las licencias sobre 
la controversia han sido mayores que en la discusión historiográfica. 
No han faltado en narrativa, poesía y drama muchas aproximaciones a 
Las Casas (ninguna a Sepúlveda por sí), unas más amplias y otras más 
breves, a veces simples menciones, más encaminadas a ensalzarlo o 
denigrarlo que a ocuparse estrictamente de sus aportaciones (Marcus, 
1966, 1971, 1978; Cruz, 1967; Vigne Pacheco, 2001; Millares, 
2011). La polémica entre el dominico y el cronista no ha sido de los 
episodios que más atención han recibido desde estos géneros y 
tampoco se ha reflejado mucho en la pantalla. Tal vez por eso, una 
aportación desde el cine, la novela y el teatro como la que tiene por 
denominador común a Jean-Claude Carrière (1931-2021) ha 
obtenido una gran atención y lleva más de treinta años siendo 
utilizada para la explicación del debate en lugar de los textos 
originales y las interpretaciones de los especialistas. 

Nada habría que objetar a esa difusión, sino más bien felicitarse 
por ella, sobre todo cuando consigue un seguimiento que no está en 
condiciones de alcanzar ninguna de las aproximaciones realizadas 
desde el mundo académico. Sin embargo, la cuestión que se debe 
plantear de manera prioritaria no es tanto el innegable valor de la 
cantidad de personas que acceden al conocimiento del asunto a través 
de esos medios, como la validez de lo transmitido. ¿Estamos ante una 
divulgación hecha con el rigor debido o, por el contrario, amenaza 
con devaluar el sentido de lo que se quiere transmitir?  

En estas páginas me ocupo de responder a esta cuestión. Seguiré 
para ello el siguiente orden: expongo un resumen de lo ocurrido en 
Valladolid y de sus consecuencias; me centro a continuación en la 
contribución de Jean-Claude Carrière: reviso el equipo de la película, 
me ocupo de sus contenidos y los de la novela y el drama paralelos, y 
de la correspondencia de todos ellos con la realidad. Finalizo 
señalando otras propuestas divulgativas sobre Las Casas y valorando 
el interés del cine, la novela y el teatro para el conocimiento histórico 
y para la actualidad de las relaciones interétnicas. 

 



 
La controversia de Valladolid entre Las Casas y Sepúlveda 

 
 
 

 219 

2. LA CONTROVERSIA DE VALLADOLID 
Por la misma época en la que Las Casas estaba reconsiderando su 

postura ante la esclavitud africana (Pérez Fernández, 1995), se 
desarrollaba su famosa controversia con Juan Ginés de Sepúlveda 
(Castilla, 2020). Como es sabido, esta se va a gestar a partir de 1547, 
cuando el Obispo regresa por última vez del Nuevo Mundo, aunque 
el origen ideológico de la disputa hay que situarlo en 1542, al 
promulgarse las «Leyes Nuevas» de Indias inspiradas por el dominico. 
Entre otras reformas, estas leyes establecían la desaparición de las 
encomiendas, lo que causó un enorme conflicto en América, que 
provocó incluso el asesinato del virrey de Perú, Blasco Núñez Vela. El 
Emperador, temiendo males mayores, revocó la parte relativa a las 
encomiendas (Las Casas, 2000: 4). Mientras tanto, Sepúlveda, animado 
por el presidente del Consejo de Indias, el cardenal y arzobispo de 
Sevilla García de Loaysa (Sepúlveda, 1879: 336), escribió el Demócrates 
segundo o de las justas causas de la guerra contra los indios, donde aplicaba a 
los indios las ideas sobre la legitimidad de la guerra desarrolladas en su 
diálogo Demócrates primero, publicado en Roma en 1535. 

En 1545 el manuscrito del también llamado Democrates alter se había 
difundido lo suficiente como para que Sepúlveda solicitara licencia al 
Consejo de Castilla para editarlo. Sin embargo, «se interpusieron ciertas 
personas de autoridad del Consejo de Indias» (Sepúlveda, 1879: 336) 
contrarias al protagonismo de conquistadores y encomenderos que el 
libro ensalzaba. Las Casas consiguió que el Consejo de Castilla solicitara 
de las universidades de Salamanca y Alcalá un dictamen sobre su 
impresión. Tanto la primera (Peña, 1982: I, 500) como la segunda 
(Gómez de Castro, 1984: 553) manifestaron su oposición a la 
publicación. Sepúlveda (1879: 337) consideró insuficientes y carentes 
de fundamento sus respuestas y solicitó al príncipe Felipe que lo juzgara 
«un tribunal más íntegro», formado por los miembros del Consejo de 
Castilla, cuyo presidente, el arzobispo Valdés, había alabado el libro 
(Sepúlveda, 2007: 184-185, 242; 1997: 219-220), junto con algunos 
otros teólogos de las universidades discrepantes. El emperador Carlos, 
no obstante, prefirió recurrir al Consejo de Indias, que debería reunirse 
con representantes de los otros Consejos y cuatro teólogos, para 
constituir la Junta de Valladolid. Antes de esta, Sepúlveda publicó en 
Roma, el 1 de mayo de 1550, la Apología a favor del libro sobre las justas 
causas de la guerra. Sus ejemplares «se mandaron recoger por toda 
Castilla» (Las Casas, 1957: 294) y en Indias (Pérez Fernández, 1984: 
794).  

Sepúlveda (2007: 260-261) declaró su espanto al conocer que 
formarían parte de la Junta los teólogos dominicos Bartolomé de 
Carranza, Domingo de Soto y Melchor Cano, «porque no se podían 
nombrar en España otros más contrarios» a la justicia de la conquista. 
Incitó a su sustitución por jueces menos comprometidos, incluso él 



 
Francisco Castilla Urbano 

 

 220 

mismo se ofreció (Sepúlveda, 2007: 266), pero solo consiguió que se le 
invitara a defender sus tesis ante la Junta a la vez que Las Casas.  

La Junta de Valladolid debió comenzar el 15 de agosto de 1550 y se 
alargó hasta septiembre, mientras que la segunda convocatoria se 
celebraría a partir del 15 de abril de 1551 (Beltrán de Heredia, 1960: 
648). La constituían quince teólogos y juristas, pero la baja del 
franciscano Bernardino de Arévalo, redujo a catorce los presentes en su 
inicio.  

Domingo de Soto fue encargado de hacer un Sumario o resumen 
para los miembros de la Junta tras la primera exposición de los dos 
contendientes. Ambos lo aceptaron sin discusión e incluso fue 
publicado posteriormente por Las Casas. En él se indica que la Junta 
fue convocada para tratar de la mejor manera de evangelizar «y examinar 
qué forma puede haber cómo quedasen aquellas gentes subjectas a la 
Majestad del Emperador nuestro señor, sin lesión de su real conciencia, 
conforme a la bula de Alejandro» (Las Casas, 1957: 295). En su lugar se 
trató si es lícito hacer la guerra a los indios para predicarles el Evangelio 
con mayor facilidad. Soto atribuyó a Sepúlveda esta tesis, que coincide 
con lo expuesto en su Demócrates segundo (1984: 83-84) y en su Apología 
(1997: 197-203): 

 
Fundó, pues, el dicho señor doctor Sepúlveda su sentencia 

brevemente, por cuatro razones: la primera, por la gravedad de los 
delictos de aquella gente, señaladamente por la idolatría y otros 
pecados que cometen contra natura. La segunda, por la rudeza de 
sus ingenios, que son de su natura gente servil y bárbara, y por ende 
obligada a servir a los de ingenio más elegantes como son los 
españoles. La tercera, por el fin de la fe, porque aquella subjeción es 
más cómoda y expediente para su predicación y persuasión. La 
cuarta, por la injuria que unos entre sí hacen a otros, matando 
hombres para sacrificarlos y algunos para comerlos (Las Casas, 1957: 
295-296). 

 
Las Casas discutió y rechazó todas estas razones justificativas de la 

guerra según Sepúlveda. La primera, los pecados contra la ley natural 
y la idolatría de los indios, fue impugnada por el dominico negando la 
validez de las autoridades y ejemplos aportados por el cronista, así 
como la falta de jurisdicción de la Iglesia sobre quienes están fuera de 
ella para extirpar y castigar la idolatría. Este rechazo se extiende a los 
pecados contra natura, como insiste extensamente la Apología. De 
ambos escritos se deduce que cualquier intento de obligar a los indios 
a renunciar a sus creencias y admitir el nuevo culto por la fuerza es 
contrario a los principios del cristianismo.  

Sepúlveda, sin embargo, no pretendía obligar a los indios a 
adoptar la fe cristiana, sino facilitar la predicación. La fuerza, por 
tanto, no se aplicaría a la conversión, como le reprochaba Las Casas, 
sino a frenar la idolatría y los pecados contra natura para favorecer la 



 
La controversia de Valladolid entre Las Casas y Sepúlveda 

 
 
 

 221 

evangelización. Estas acciones no eran las rechazadas por el resto de 
la población y perseguidas por las leyes, sino aquellas que, según 
Sepúlveda, eran «pecados que no tienen por pecados, ni ley que los 
prohíba» (Las Casas, 1957: 301). Es decir, lo que, si no hay otra 
alternativa, propone erradicar mediante la guerra eran las prácticas 
contra la naturaleza humana cuando se consideran legales. 

La segunda causa que justificaría la guerra contra los indios según 
el Sumario presuponía la teoría de la esclavitud natural de Aristóteles, 
pero Sepúlveda, como había hecho en la Apología (1997: 197), no 
nombró al filósofo griego, sino que se limitó a afirmar la 
subordinación que corresponde a los indios por su escaso ingenio 
respecto de los españoles. Esta formulación débil de la teoría 
permitía al cronista incidir en la posibilidad de aprendizaje de las 
costumbres y normas de sus dominadores por parte de los que 
denominaba siervos por naturaleza. Las Casas, que contestó este 
argumento al final de su exposición, insistió en que Sepúlveda trataba 
de la esclavitud natural y, en el intento de refutar que los indios 
fueran esclavos, hizo del bárbaro una categoría marginal. Según el 
resumen de Soto, el dominico reconoce que «se hallan tres maneras ò 
linages de Barbaros»: los que solo lo son en sentido impropio, esto 
es, por la «extrañeza» de sus opiniones o costumbres, pero no por 
carecer de «policía, ni prudencia para regirse»; los faltos de escritura, 
pero no por ello desprovistos de reinos y gobernantes; por último, 

 
La tercera especie de bárbaros son los que por sus perversas 

costumbres y rudeza de ingenio y brutal inclinación son como fieras 
silvestres que viven por los campos, sin ciudades ni casas, sin 
policía, sin leyes, sin ritos ni tractos que son de iure gentium, sino 
que andan palantes, como se dice en latín, que quiere decir robando 
y haciendo fuerza, como hicieron al principio los godos y los alanos, 
y agora dice que son en Asia los árabes y los que en África nosotros 
mismos llamamos alárabes. Y destos se podría entender lo que dice 
Aristótiles, que como es licito cazar las fieras, así es licito hacerles 
guerra defendiéndonos dellos que nos hacen daño, procurándoles 
reducir a la policía humana (Las Casas, 1957: 307-308). 

 
Las Casas (2000: 39) añadió una cuarta categoría al publicar la 

Apología: los bárbaros como no cristianos, que en la Apologética (Las 
Casas, 1992: 1583-1590) se dividen en dos subgrupos, los que no 
tienen conocimiento del cristianismo y los que lo persiguen (Castilla, 
2019). 

Sepúlveda mantiene la barbarie de los indios, pero no comparte 
la concepción del dominico. Desvaloriza su uso de razón y los rasgos 
civilizatorios que el Obispo afirma que no poseen los auténticos 
bárbaros (casas, ciudades, instituciones políticas y religiosas, cierto 
grado de convivencia, intercambios comerciales, etc.). Sepúlveda no 



 
Francisco Castilla Urbano 

 

 222 

niega su presencia entre los indios, pero los reduce a meras 
respuestas adaptativas. Incluso entre los mejicanos, que se consideran 
los habitantes más avanzados del Nuevo Mundo, «el hecho de tener 
casas y algún modo racional de vida en común y el comercio a que 
induce la necesidad natural, ¿qué prueba sino que ellos no son osos o 
monos carentes por completo de razón?» (Sepúlveda, 1984: 36-37). 

La tercera causa de guerra contra los indios que expuso 
Sepúlveda tenía como finalidad facilitar la predicación. Las Casas 
consideró que al usar la violencia para controlar a los indios no se 
facilitaba su conversión, sino que se dificultaba, por el rechazo que 
provocaba, o la disfrazaba, al aceptarla por temor. Además, la fe no 
puede demostrarse por razones naturales, por lo que sería contrario a la 
misma hacer uso de guerras para su difusión (Las Casas, 1957: 302-303). 
Esta perspectiva equiparaba las creencias religiosas de los indios a las de 
los cristianos, lo que no dejaba de ser excepcional para su tiempo. 
Sepúlveda (1997: 203), por el contrario, consideró la predicación del 
cristianismo un derecho natural, privilegiando sus valores por encima de 
los de cualquier otra creencia. De esta opinión eran Vitoria (1967: 87), 
Carranza (Pereña Vicente, 1956: 41), Covarrubias (1957: 91) y otros 
muchos (Diego Carro, 1944: II, 233-303). Soto, rompiendo por una vez 
la neutralidad que le era exigida, no pudo resistirse a indicar en el 
Sumario que Las Casas confundía el derecho a predicar, «lo cual es 
opinión de muchos doctores», con el derecho a ser escuchados, «en lo 
cual no hay tanta aparencia» (Las Casas, 1957: 305). 

El cuarto argumento a favor de la guerra del Sumario tendría 
como objetivo frenar los sacrificios humanos y proteger a las víctimas 
inocentes. Las Casas respondió que cuando se sacrifican inocentes hay 
que meditar mucho «para que al querer impedir la muerte de unos 
pocos inocentes [no] causemos la de una incontable multitud de 
personas que tampoco lo merece» (Las Casas, 2000: 186). Se trata, 
pues, de «que de dos males hase de elegir el menor» y siempre es 
preferible el sacrificio de algunos inocentes para ser comidos que las 
muertes que se siguen de las guerras (Las Casas, 1957: 306). A este 
argumento principal añade Las Casas otros en el Sumario, que se 
resumen en ignorancia de su error, y en la Apología: el odio a la 
religión cristiana que surgiría de una guerra de esas características, la 
inexistencia de la costumbre de los sacrificios humanos en otros 
pueblos del Nuevo Mundo y la práctica de la antropofagia no por 
todo el pueblo, sino únicamente por los príncipes o sacerdotes (Las 
Casas, 2000: 187-188). Incluso si así fuera, no deja de plantearse el 
dilema: ¿qué hacer con los sacrificios de inocentes? La respuesta del 
dominico apelaba de nuevo al mal menor: el número de víctimas de 
la guerra es mayor que el de los sacrificios, «Por tanto, en el caso de 
que haya que hacer una guerra por una razón de este tipo, es mejor 
permitir que sean oprimidos unos pocos inocentes o sufran una 



 
La controversia de Valladolid entre Las Casas y Sepúlveda 

 
 
 

 223 

muerte injusta» (Las Casas, 2000: 187). Añadió, además, que los 
sacrificios y la antropofagia podrían aplicarse «sólo a los culpables 
condenados a muerte por sus crímenes o a los prisioneros capturados 
en una guerra justa o a los que mueren por causa natural», sin que 
hicieran daño a personas inocentes (Las Casas, 2000: 218).  

Algunas de estas razones fueron criticadas por Sepúlveda en la 
undécima de las doce «Objeciones» que presentó contra las tesis 
expuestas por el dominico, mientras que otras, como la de que los 
sacrificados habían muerto previamente, no parecen ni haber sido 
tomadas en serio. El humanista no aceptaba el argumento del mal 
menor porque eran muchos más los sacrificados en todos los años de 
conquista: a razón de veinte mil por año «multiplicado por treinta 
años que ha que se ganó y se quitó este sacrifico, serían ya seiscientos 
mil», mientras que en la conquista «no creo que murieron más 
número de los que ellos sacrificaban en un año» (Sepúlveda, 1957: 
315). Tampoco aceptaba excusa alguna para los sacrificios, pues ni los 
gentiles que no eran bárbaros dejaron de considerarlos abominables, 
ni le parecía que el daño posible y accidental que pudiera causar la 
guerra en los inocentes permitiera disculpar el mal real de las 
víctimas sacrificadas. Ni siquiera excusó la ignorancia de los indios, 
pues el mal seguía existiendo. 

Las Casas rechazó las cifras de sacrificados dadas por Sepúlveda, 
no aceptando «ni cincuenta cada un año, porque si eso fuera, no 
halláramos tan infinitas gentes como hallamos» (Las Casas, 1957: 
333). Este argumento contradecía la catástrofe demográfica que 
señalaba en la Brevísima relación de la destrucción de las Indias, leída en 
1542 y que publicaría en 1552. El Obispo contestó, asimismo, el 
resto de las objeciones presentadas por Sepúlveda: los gentiles que no 
eran bárbaros tal vez pudieron condenar los sacrificios, pero la 
ignorancia de los indios al actuar contra la ley natural es excusable y, 
desde luego, fueron muchos los pueblos, incluso los romanos, que los 
practicaron. Tampoco podía disculparse la muerte de inocentes en la 
guerra, porque lo que no cabe en el Nuevo Mundo es la guerra 
misma. Por último, insistió en que era lo erróneo de su creencia, al 
confundir a sus dioses con el Dios verdadero, lo que los llevaba a 
realizar los sacrificios (Las Casas, 1957: 334-336). 

Tras repartirse copias del Sumario de Soto a todos los miembros de 
la Junta, Sepúlveda dedujo doce objeciones a sus tesis en lo dicho por Las 
Casas, a las cuales respondió «en tres pliegos», que también fueron 
entregados a los convocados. A continuación, se dio un margen de seis o 
siete meses a los miembros de la Junta para dar los pareceres. Tras 
reunirse de nuevo la Junta, Sepúlveda «halló que el Obispo de Chiapa, 
sólo ó acompañado, avia replicado á su respuesta en veinte y un pliegos». 
El «acompañado» induce a pensar en una ayuda o colaboración: ¿pensaba 
el cronista en algún miembro de la Junta o en otras personas? Nada se 



 
Francisco Castilla Urbano 

 

 224 

sabe, pero que se insinúe un apoyo es significativo. A pesar de todo, 
Sepúlveda, ante la ausencia de nuevos argumentos, no consideró 
necesario responder, aunque llamó su atención «que aquellos señores 
avian hecho tan poco caso de las réplicas que pocos ó ninguno las avian 
leydo» (Sepúlveda, 1879: 338). 

 
3. CONSECUENCIAS DE LA CONTROVERSIA DE 
VALLADOLID 

Las Casas se atribuyó el éxito porque la Junta consideró que las 
«“conquistas”, eran inicuas, ilícitas e injustas» (2000: 5), por lo que 
debían ser prohibidas, aunque admitió que nada se decidió de los 
«repartimientos» o encomiendas. También Sepúlveda (2007: 267-271) 
se declaró vencedor del duelo porque la mayor parte de los juristas, 
aunque no todos los teólogos (Castilla, 2013: 208), mostraban su 
acuerdo con varias o incluso las cuatro razones dadas por él (Sepúlveda, 
1879: 338).  

A pesar de sus declaraciones, las consecuencias del debate no fueron 
satisfactorias para Sepúlveda: de la Apología ya se ha señalado su recogida; 
el Demócrates segundo solo en 1892, tras editarlo Menéndez Pelayo, pudo 
salir a la luz. Por otra parte, hubo de ver cómo, de los otros tutores del 
príncipe Felipe, Silíceo llegaba a arzobispo de Toledo y Honorato Juan 
fue nombrado obispo de Osma, mientras que él no fue promocionado 
(Bell, 1925: 46). Por último, aunque siempre había criticado los excesos 
con los indios (Sepúlveda, 1984: 28-29; 1997: 194) y siguió haciéndolo 
tras la Junta (Castilla, 2013: 181-223), arrastró con posterioridad la 
fama de haber defendido la esclavitud de los indios con la finalidad de 
explotarles.  

Las Casas, por el contrario, publicó entre 1552 y 1553 ocho obras, 
entre las que figuraba un tratado con las discusiones de la polémica: Aquí 
se contiene una disputa o controversia… Cuando le fue conocido, Sepúlveda 
respondió con sus «Proposiciones temerarias, escandalosas y heréticas 
que notó el doctor Sepúlveda en el libro de la conquista de Indias que 
Fray Bartolomé de las Casas... hizo imprimir sin licencia en Sevilla», en 
las que exponía su versión de lo ocurrido. Al informar del libro editado 
por Las Casas al canciller Granvela, obispo de Arras, señaló Sepúlveda el 
peligro de su divulgación, pues además «de la infamia de los reyes e 
naçión española de tiranías e robos, podría algún príncipe cristiano tomar 
achaque d’ello para entremeterse en la conquista de Indias, diciendo que 
quería resistir como buen cristiano a la injusticia e tiranía» (Sepúlveda, 
2007: 325). Propuso, por ello, que fuera examinado por el Consejo de 
la Inquisición tomando como base sus «Proposiciones temerarias», lo 
que no sucedió. 

El mundo americano apreció la propuesta de Sepúlveda, como 
apuntó Las Casas (2000: 4). El Cabildo de México, la ciudad más rica e 
importante del Nuevo Mundo, aprobó en 1554 «que se le envíen algunas 



 
La controversia de Valladolid entre Las Casas y Sepúlveda 

 
 
 

 225 

cosas desta tierra de joyas y aforros hasta el valor de doscientos pesos de 
oro» (Hanke, 1988: 374). No hay pruebas de que llegasen a manos de 
Sepúlveda ni de que los aceptase, pero se vio obligado a defenderse cua-
ndo sus enemigos propagaron el rumor de que «contratado a sueldo, lo 
había hecho [el libro] para prestar mis servicios de escritor por 
dinero, pactados en cinco o seis mil ducados» (Sepúlveda, 2007: 
305). Se interpretó, por tanto, que se trataba del pago de los 
encomenderos por la defensa de sus intereses, cuando el Demócrates 
segundo se había escrito diez años antes y Sepúlveda mantenía argumentos 
similares sobre la guerra desde que publicara el Gonsalus (1523). 

La Junta de Valladolid no puso fin al debate ideológico entre 
partidarios de Sepúlveda y de Las Casas, continuado durante siglos 
(Zavala, 1970: 184-204). No obstante, los planteamientos lascasianos 
resultaron favorecidos mientras fueron útiles a la Corona. Las Casas y los 
que le acompañaban pretendían frenar, limitar e incluso acabar con el 
poder de conquistadores y encomenderos, lo que coincidía con los 
intereses regios. Esto no convierte a Las Casas en su portavoz oficial, 
pero permite rechazar la imagen de dos bandos enfrentados, uno de los 
cuales, el de Sepúlveda, «estuviese asociado al poder, mientras que el 
otro [Las Casas], veía la mayoría de las veces en las esferas 
gubernamentales un obstáculo a la realización de sus proyectos 
apostólicos» (Joblin, 1993: 239). Es un error convertir las ideas de 
Sepúlveda en expresión de los intereses de la Corona a la vez que de los 
encomenderos y mucho menos de los evangelizadores no estrictamente 
lascasianos (Fernández Buey, 1992: 344), porque estos no coincidían 
entre sí. Los monarcas hispanos pugnaban por mantener su preeminencia 
y defender sus intereses en las Indias sin limitaciones y para ello se sirven 
de cuanto está a su alcance, aunque sea para abandonarlo con 
posterioridad, como en el caso de las argumentaciones lascasianas. Las de 
Sepúlveda, en lo que tenían de apoyo a los conquistadores, nunca las 
asumieron. 

 
4. LA CONTROVERSIA DE VALLADOLID Y SU DIFUSIÓN 

La presencia en la pantalla de la disputa entre Las Casas y 
Sepúlveda ha estado monopolizada hasta hace muy poco por el 
telefilme dirigido por Jean-Daniel Verhaege (1944), con guion de 
Jean-Claude Carrière, La Controverse de Valladolid (1992). 

La película se emitió por primera vez en la televisión francesa 
(FR3, 2.V.1992) y de nuevo en la noruega (20.V.1993). Su difusión 
posterior a través de DVD hacía accesible el telefilme a una extensa 
audiencia, pero la escasa publicidad que le precedió y el insuficiente 
conocimiento de los hechos que refiere no ha favorecido su visión. 
Sin embargo, la posibilidad de innovar respecto a la forma habitual de 
impartir las clases, la inexistencia de alternativas divulgativas sobre lo 
ocurrido en Valladolid a mediados del siglo XVI y la sugerente 



 
Francisco Castilla Urbano 

 

 226 

realidad a la que alude, que sobrepasa el ámbito histórico para abrirse 
a discusiones actuales, han convertido este telefilme en un recurso 
pedagógico frecuente. Paradójico es, por lo demás, que lo que trata 
haya sido materia escolar en Francia y, a pesar de su enorme 
trascendencia por sí y por los elementos con los que se relaciona, no 
sea obligado estudiarlo en las aulas españolas e iberoamericanas. 

Los docentes saben que las imágenes despiertan un interés entre 
sus alumnos que no siempre alcanza una exposición oral y recurren al 
telefilme como testimonio de un debate que ofrece muchos 
elementos para la reflexión. Su público, por tanto, más joven que el 
general y el contexto escolar en el que accede al telefilme hace que la 
influencia de su mensaje sea mayor. Por ello, si siempre se debe 
tomar en consideración lo que implican los instrumentos educativos 
(sus presupuestos, mensaje, validez y coherencia, consecuencias, 
etc.), adquiere mayor relevancia, si cabe, su análisis y evaluación en 
La Controverse de Valladolid.  

El director del telefilme, Jean-Daniel Verhaege, es más conocido 
como realizador para televisión que para el cine, aunque también ha 
rodado alguna película para este medio. Lo que caracteriza su labor 
en uno y otro caso es que casi siempre se ha ocupado de adaptaciones 
literarias, la mayor parte de las cuales corresponden a obras 
francesas. La Controverse de Valladolid sería un producto más de sus 
trabajos para televisión, aunque infrecuente en su dedicación al 
representar un hecho histórico. Es también excepcional en su 
filmografía ocuparse del mundo hispano.  

Con estos antecedentes quizá tenga más sentido prestar una 
mayor atención a su guionista, Jean-Claude Carrière, especialmente 
conocido del público español y mexicano por su colaboración y 
amistad con Luis Buñuel (Carrière, 2011). La televisión francesa 
pidió a Carrière que escribiera una obra de ficción con motivo del V 
centenario del descubrimiento de América y optó por la propuesta 
del debate de Valladolid, que inmediatamente publicó también como 
novela (Torres, 2006). Carrière mantuvo, además, relaciones 
profesionales y amistosas con el magnífico trío de protagonistas del 
telefilme: Jean Carmet (1920-1994), que interpreta el papel de 
legado papal; Jean-Pierre Marielle (1932-2019), como Las Casas; y 
Jean-Louis Trintignant (1930-2022), que representa a Sepúlveda. 
Este vínculo hace pensar que su participación también tuvo que ver 
con la mediación o elección de Carrière. A la novela y la película se 
uniría una obra de teatro que por economía escénica prescinde de 
algunos personajes y acontecimientos que aparecen en los otros 
formatos. El drama ha sido representado en todo el mundo 
numerosas veces desde que en 1999 lo pusiera en escena por primera 
vez Jacques Lassalle (1936-2018; Prédal, 2011).  



 
La controversia de Valladolid entre Las Casas y Sepúlveda 

 
 
 

 227 

Existen, por tanto, buenas razones para considerar que la 
aportación de Jean-Claude Carrière al telefilme, si no le convierte en 
autor en igual medida que el director, le aproxima bastante a esa 
responsabilidad. En cualquier caso, la complejidad de la producción 
fílmica, con profesionales diversos colaborando en su elaboración, 
otorga también al guionista un papel relevante (Martínez Gil, 2013: 
355).  

El telefilme fue premiado con el galardón 7 d’or de 1993 a mejor 
película, al mejor realizador, al mejor guionista y al mejor actor en la 
persona de Jean-Pierre Marielle. Además, fue galardonado con el Prix 
Italia 1992 que otorgaba la RAI. 

Las tres contribuciones de Carrière constituyen un excelente 
esfuerzo por poner de manifiesto un hecho con frecuencia 
desconocido, malinterpretado o minusvalorado que, sin embargo, 
tiene un extraordinario interés. Aunque las creaciones artísticas 
deben ser juzgadas de forma autónoma y con arreglo a los criterios 
estéticos y analíticos propios de su medio (Sánchez Noriega, 2001: 
68), las tres manifestaciones de La Controverse guardan una relación 
que va más allá de su autoría compartida y que las convierte en 
realidades complementarias: a pesar de que la representación 
escénica ha sido la última en ser creada, el telefilme posee una 
estructura teatral, pues presenta toda su acción relevante en 
interiores, confiando más en la intensidad dramática del debate que 
en paisaje o aventura adicional alguna. Se comprende que las guías de 
estudio de la obra hablen de «drama televisivo» (Boutilié y Bouttier-
Couqueberg, 2003: 8, 9, 14) y del «dinamismo teatral» de la novela 
(Puzin, 2004: 40, 121-126). La cercanía entre telefilme y drama se 
hace mayor si recordamos que la obra de teatro ha sido representada 
en la pequeña pantalla, en concreto en un canal mexicano, como 
homenaje a Carrière tras su fallecimiento (Adalid Sainz, 2023). Por 
su parte la novela proporciona explicaciones ausentes en la pantalla y 
en el teatro, pero que son válidas para los tres géneros. Así ocurre 
cuando Carrière detalla lo que quiso hacer al embarcarse en el 
proyecto: «La controversia de Valladolid es un acontecimiento 
histórico, aunque no se desarrolló como lo cuento aquí» (Carrière, 
1998: 9).  

Esta cuestión es la fundamental en relación con lo que nos ocupa 
y es válida por igual para telefilme, teatro y novela, lo que demuestra 
que no es una cuestión de uso de imágenes, relato escrito o discurso 
verbal. La forma de expresión no es aquí determinante y hace 
innecesario el debate sobre la legitimidad historiográfica del cine, la 
televisión o el vídeo (White, 2010: 217-227), si es que a estas alturas 
tiene algún sentido. Los docentes franceses, los que más han 
comentado públicamente La Controverse de Valladolid, suelen servirse y 



 
Francisco Castilla Urbano 

 

 228 

recomiendan los recursos que les ofrecen los tres medios (Pouliquen, 
2024). 

Aunque no se puede poner en duda el derecho del narrador y de 
los directores de cine y teatro a aportar su propia versión de los 
hechos y a recrear estos para aprovechar en mayor medida los 
instrumentos que ofrece cada género, la representación de un 
acontecimiento histórico no puede ignorar lo ocurrido, por difícil 
que pueda ser ponerse de acuerdo sobre qué sea (Eco, 1997). En este 
caso, el acontecimiento ha sido sacrificado en exceso. El relato que se 
presenta en cualquiera de los tres medios no es que se haya 
actualizado o adaptado, es que se ha transformado, y lo que se ha 
mantenido del espíritu originario de la controversia queda 
desdibujado. Cualquiera que desee aproximarse a lo ocurrido tiene 
que saber que lo que se va a recibir a través de los tres formatos no 
refleja el pasado, sino que lo enmienda y, en el mejor de los casos, 
introduce datos y dilemas que no son los que corresponden a la 
discusión original. Carrière reconoce las libertades que se ha tomado. 
Admite que la controversia 

 
Opuso, y con mucha dureza, al dominico Las Casas y su 

adversario Sepúlveda, pero no es seguro que se encontraran y 
debatieran en público. Se sabe que se cruzaron algunos textos y que 
fueron discutidos, que Las Casas habló mucho (hasta el punto de 
fatigar a su auditorio) y que las conclusiones nunca fueron 
oficialmente proclamadas. 

La intervención de un legado pontificio, la aparición de los 
colonos, de los indios, la concordancia cronológica entre las 
decisiones finales, todo lo he inventado, intentando ceñirme a lo 
verosímil o, en cualquier caso, a lo posible. Mi intención sólo ha 
sido someter un relato difuso a una dramaturgia, tensar y endurecer 
la acción. La verdad que busco en el relato no es histórica, sino 
dramática (Carrière, 1998: 9). 

 
Si consideramos válida esta última afirmación tanto para la novela 

en la que figura como para el telefilme y el drama teatral, habrá que 
concluir que esa voluntad de verosimilitud que afirma el autor no ha 
impedido que sus creaciones se alejen en exceso de lo ocurrido. Por 
eso carece de validez su afirmación inmediata de que «Nada he 
inventado de las consideraciones teológicas, raciales y culturales. Me 
he ceñido incluso a su vocabulario». Salvo, quizá, la definición de qué 
es «una verdad dramática», nada o muy poco habría que pedir a una 
verdad que no es la histórica, pero cuando se reclama lo que esta 
supone, aparecen las dificultades. En el relato de Carrière los 
cambios, tanto en la forma como en el contenido, son tan sustanciales 
que acaban creando una realidad muy diferente a lo que se quiere 
representar. Una realidad extraña en tal medida que es muy poco lo 
que de interés queda de lo que se sabe de la discusión histórica. Las 



 
La controversia de Valladolid entre Las Casas y Sepúlveda 

 
 
 

 229 

licencias que se tomó Carrière en los tres formatos que puso en 
marcha son excesivas si su pretensión principal era la reproducción 
de la controversia y no la construcción de una ficción, que es 
evidente que no era lo perseguido. La disparidad afecta también a 
Verhaeghe y Lassalle en sus respectivas aportaciones y a quienes han 
seguido representando la obra en el teatro con la escritura de 
Carrière. Nadie que conozca la controversia podría aceptar unas 
licencias que alcanzan a la forma de representación, la localización del 
escenario, los personajes, el vocabulario y, sobre todo, a los asuntos 
debatidos. 

 
5. LA DIFUSIÓN DE LA CONTROVERSIA: RECURSOS Y 
DEFICIENCIAS 

De inicio, Carrière sintetiza las dos sesiones en cuatro días en la 
novela y dos en el cine y el teatro, sin comprometerse en todos los casos 
sobre el número de asistentes. Más importante sobre la forma de 
desarrollarse el debate es que indique que no fue seguro «que se 
encontraran y debatieran en público» sus protagonistas. Está 
contrastado que cada uno presentó sus argumentos y los dos 
estuvieron más pendientes de convencer a los juristas y teólogos que 
componían la Junta, que de atender a su rival. No hubo, por tanto, el 
diálogo que presenta el guionista. Las Casas no asistió a la exposición 
inicial de su rival y tampoco Sepúlveda a la del dominico. Distinto es 
que la exposición en forma de diálogo se adapte más al medio 
televisivo (Cadé, 2011: 287-290) y al teatro mismo e incluso que 
pueda beneficiar a la novela, lo que pudo hacer que Carrière la 
considerara necesaria. La cuestión es si no lleva al exceso cuando se 
utiliza para crear una trifulca entre contendientes que llega a las 
manos (Carrière, 1998: 178), aunque en la película todo queda en un 
acceso de ira de Las Casas, que tira al suelo los papeles de Sepúlveda.  

Más distorsionadoras parecen las conclusiones. No es que no 
fueran enunciadas, es que todos los datos que tenemos coinciden en 
que los miembros de la Junta no entregaron los votos que se les 
solicitaron. Desde luego, no lo había hecho Melchor Cano hasta 
1557, cuando se le reclama su justificación (Manzano, 1948: 187). El 
resultado de la controversia se manifiesta más por vía de hechos, 
como ya he indicado, que dando respuesta concreta a lo planteado de 
inicio por las autoridades. Tampoco la demanda de edición del libro 
por parte de Sepúlveda obtuvo una contestación específica, aunque 
Carriére (1998: 206) atribuye al delegado papal la negativa a 
imprimirlo en territorio español. 

La inclusión de personajes no presentes en la Junta puede 
considerarse también una concesión al medio, pero Carriére les 
concede tal importancia a algunos de ellos que acaba desdibujando el 
sentido de lo ocurrido. No fueron un debate internacional ni una 



 
Francisco Castilla Urbano 

 

 230 

disputa religiosa los que tuvieron lugar en Valladolid. El origen de la 
controversia, su convocatoria, sus participantes, las cuestiones a 
debatir, las resoluciones a adoptar, el territorio sobre el que se 
debían aplicar y las personas a las que iban a afectar, tanto desde el 
lado de los conquistadores y encomenderos como de los gobernantes, 
los funcionarios, los indios y los religiosos, todo, en definitiva, era 
algo que afectaba al Imperio español. Dada su hegemonía en la época, 
cualquier decisión que se adoptase trascendía sus límites, pero ningún 
legado pontificio podía inmiscuirse y mucho menos asumir toda la 
autoridad para dirigir una discusión que tenía que ver con las cosas de 
Indias. Estas constituían un verdadero monopolio sobre el que los 
monarcas hispanos no admitían intromisión alguna. La novela, con la 
que coinciden la película y el drama, cae en una cierta contradicción 
cuando reconoce «la iniciativa del rey» para aclarar «la legitimidad de 
expediciones y guerras» y, no obstante, delega la decisión a tomar en 
las autoridades de Roma. El enviado del pontífice llega a decir: «Esta 
decisión, si la apruebo, será ipso facto confirmada por el santo padre y 
por consiguiente se hará irrevocable» (Carrière, 1998: 41). Sin 
embargo, ese legado, si hubiera estado presente, carecería de 
autoridad para decidir que «Esta decisión [las conclusiones de la 
Junta], conforme a la caritativa tradición de la religión católica, será 
proclamada en todas las iglesias del Antiguo y el Nuevo Mundo» 
(Carrière, 1998: 206). El Patronato de los reyes hispanos sobre las 
Indias y el pase regio dejaban estas decisiones en manos de los 
monarcas. 

Tampoco era necesario el ridículo y superficial conde Pittaluga 
como representante del rey: la Junta estaba formada por los 
miembros del Consejo de Indias, cuyo presidente, Luis Hurtado de 
Mendoza, marqués de Mondéjar, debió presidir las sesiones, y 
algunos integrantes de otros Consejos reales, además de teólogos. 
Todos, juristas y teólogos, representan al Emperador y han sido 
elegidos para la Junta por este. Por cierto, eran varios los miembros 
del Consejo de Indias, que constituían la parte principal de los 
reunidos, que habían estado en el Nuevo Mundo y todos los 
integrantes de la Junta estaban familiarizados con sus asuntos. 
Carriére resalta que, de los presentes en la reunión, solo Las Casas y 
el ficticio fray Pablo conocían aquellas tierras (Carrière, 1998: 105).  

El guionista parece utilizar a este franciscano para mostrar la 
distancia de los de su Orden respecto de Las Casas, pero esa actitud 
no fue unívoca. También hubo franciscanos lascasistas (Friede, 1958) 
y, en cualquier caso, las diferencias con Las Casas, como en el caso de 
Motolinía (1914: 257-277) y su célebre carta a Carlos V, no vista con 
agrado dentro de su Orden, no los convertían en partidarios de 
Sepúlveda. 



 
La controversia de Valladolid entre Las Casas y Sepúlveda 

 
 
 

 231 

La presencia de las dos familias indias, la de los dos 
encomenderos y la de los bufones y su triste espectáculo, cuesta 
también aceptarla en la forma en que se presentan. Legalmente los 
indios no podían ser traídos del Nuevo Mundo sin la autorización del 
Consejo de Indias o del monarca mismo, que hubiera trasladado la 
orden al Consejo. Un legado pontificio carecía de autoridad para que 
ese mandato fuera obedecido sin su permiso. No cabía, por tanto, 
secreto ni sorpresa alguna, como presenta Carrière (1998: 124), 
aunque tiene el mérito de mostrar a los indígenas, que estuvieron 
ausentes por completo en la Junta, y de retratarlos como 
corresponde a un régimen colonial: pasivos o adaptados, pero cautos 
y temerosos del mal que puede venir de los dominadores. 

La reunión tuvo lugar en el colegio de San Gregorio, como indica 
la novela, aunque lo que tenía al lado no era el Palacio Real 
(Carrière, 1998: 34), que solo lo sería en 1601, pues hasta entonces 
perteneció al secretario real Francisco de los Cobos y sus herederos 
(Pérez Gil, 2023: 82, 86). Desde su construcción a finales del siglo 
XV (Díaz Ibáñez, 2016a: 70; Olivares Martínez, 2020: 90-107), 
existía una puerta que unía el colegio con el convento dominico de San 
Pablo, pero eran dos instituciones diferentes y entre ellas no faltaron 
fricciones en varios momentos de su historia (Olivares Martínez, 
2022). Al frente del colegio había un rector, mientras el convento 
era dirigido por un prior o superior. Por tanto, la mención 
permanente de este al frente del colegio no procede, aunque parece 
que la confusión va más allá, pues tanto en la obra de teatro 
(Carrière, 2006: 22) como en la novela (Carrière, 1998: 35) se alude 
al convento de San Gregorio. En la película se acentúa, si cabe, el 
malentendido cuando tanto el superior del convento como los frailes 
que rodean a los protagonistas visten de franciscanos.  

No es creíble que los colonos asistieran a la discusión como 
espectadores furtivos (Carrière, 1998: 37-39). Resulta difícil, si no 
imposible que, en un centro exclusivo de los dominicos, que velaba 
especialmente por su aislamiento de personas ajenas a San Gregorio y 
que incluso en sus estatutos establecía tanto la prohibición de admitir 
visitantes como los medios para el control de acceso al mismo y su 
cierre por la noche (Díaz Ibáñez, 2016a), se ocultaran dos personas. 
Cuesta creer todavía más que fueran bien acogidas al ser descubiertas. 
La carta del obispo que llevaban, que no llegaron a usar de inicio, no 
podía ser una justificación para entrometerse en un debate de la 
trascendencia del tratado en Valladolid. Carrière se sirve de ellos 
hábilmente para exponer el punto de vista de los encomenderos, que 
no se manifestó en la Junta real. Como colonialistas exponen las 
dificultades para su prosperidad, su descontento porque los indios no 
colaboran en su enriquecimiento, la necesidad de recurrir a la dureza, 
su derecho a imponer sus fines: 



 
Francisco Castilla Urbano 

 

 232 

 
Hacemos por ellos lo que podemos. Para que se sientan a gusto 

con nosotros. Les cuidamos cuando están enfermos. Y además les 
enseñamos nuestras herramientas, incluso a fabricarlas. Les 
enseñamos el castellano y la historia de España, cómo expulsamos a 
los moros (Carrière, 1998: 115). 

 
También la invitación del superior «a una decena de dominicos» 

(Carrière, 1998: 56) se hace inverosímil. Además de las razones 
aducidas para la no introducción en San Gregorio de personas de 
cualquier condición, la controversia no fue un acto público, sino un 
encuentro entre personas seleccionadas por sus conocimientos, 
encaminado a decidir sobre aspectos importantes del gobierno de las 
Indias. La capacidad para invitar o llamar a prestar testimonio no 
estaba en el rector de San Gregorio, sino en todo caso en María, la 
hermana del príncipe Felipe, recién casada (1548) con Maximiliano, 
archiduque de Austria, que, como regentes del Reino en ausencia de 
Carlos I y de su hijo, fueron los que convocaron a los asistentes.  

Respecto al espectáculo de los bufones, no sé si merece la pena 
mencionarlo. San Gregorio era un centro de formación dominico 
entregado a la observancia más estricta desde su fundación (Díaz 
Ibáñez, 2016b). Además de las señaladas dificultades de acceso era 
difícil que la institución y la mayoría de los que formaban la Junta, 
especialmente los eclesiásticos pertenecientes a órdenes reformadas, 
las más exigentes en el cumplimiento de sus votos, soportaran ni un 
minuto el irreverente entretenimiento. Cuesta pensar también en un 
legado papal propiciándolo, aunque se justifique bajo el disfraz del 
experimento. 

No resulta tampoco muy creíble la inclusión de lo que se 
considera una figura demoniaca en el colegio dominico donde se 
formaban los frailes más presentes en la estructura inquisitorial. Sería 
difícil que Sepúlveda, sacerdote y teólogo, él mismo colaborador de 
la Inquisición en algún momento, se permitiera tal desliz y menos 
delante de un representante del Papa, si hubiera estado presente. Por 
desgracia, la destrucción por parte de los nuevos dominadores de 
imágenes veneradas por los indios o su ocultamiento por estos para su 
preservación fue la respuesta más frecuente que recibieron, pero 
todo se desarrolló en sus lugares de origen.  

Con todo, lo que parece menos ajustado a la realidad de la 
controversia es el debate ideológico que se introduce en la misma. 
Los asuntos que Carrière expone como motivo de la discusión y en 
los que se reafirma en entrevistas (Perales, 2006) no fueron los que 
plantean sus obras. Ni siquiera corresponden a ese momento ni lugar. 
De inicio, el ficticio cardenal Roncieri señala que 

 



 
La controversia de Valladolid entre Las Casas y Sepúlveda 

 
 
 

 233 

Hoy el santo padre me envía a vosotros con una misión precisa: 
decidir, con vuestra ayuda, si esos indígenas son seres humanos 
completos y verdaderos, criaturas de Dios y hermanos nuestros en 
la descendencia de Adán. O si, por el contrario, como se ha 
afirmado, son seres de una categoría distinta o incluso súbditos del 
imperio del Diablo (Carrière, 1998: 41). 

 
Lo que debía discutir la Junta no era esto, sino, como se ha 

indicado, cómo llevar a cabo la evangelización y cómo esa acción 
debía realizarse sin cuestionar el derecho de Carlos V a las Indias y sin 
que sufriera su conciencia. En 1550-1551 el debate que pone en boca 
del legado el novelista estaba más que superado. Por no retroceder 
hasta la reina Isabel y el sermón de Montesinos de 1511, en 1537, la 
bula Sublimis Deus de Paulo III no había dado a conocer «el punto de 
vista de Roma» (Carrière, 1998: 41), sino que zanjó la cuestión con 
una bula (reproducida en Las Casas, 1975: 323) reconociendo que los 
indios eran «verdaderos hombres», que no podían ser esclavizados ni 
se les podían arrebatar sus bienes. Con esta afirmación pontificia se 
viene abajo la discusión y pierden sentido experimentos tan 
desafortunados como los que padecen los indios para ver si poseen 
emociones humanas. La cuestión de «la salvación del alma» 
(Carrière, 1998: 68, 87), que se ha calificado de «idea banal» 
(Capdevila, 2007: 9), también estaba resuelta por la Iglesia desde los 
primeros contactos y no podía solventarse por nadie versado en 
teología (y Sepúlveda lo era) con que «es Cristo quien no les quiere 
en su reino» (Carrière, 1998: 145). El dominio sobre los indios que 
defendía el humanista tenía como objetivo teórico, por equivocado o 
manipulador que pudiera ser, formarlos para convertirlos al 
cristianismo.  

También la pregunta del legado papal por la posible mezcla de 
indios y españoles y la fecundación de las mujeres indias resultaba 
anacrónica (Carrière, 1998: 128-129). Casi sesenta años después del 
descubrimiento, con una legislación abundante sobre los matrimonios 
mixtos y cuando no faltaban hijos mestizos que habían recibido bienes 
de sus padres conquistadores, parece un desliz más que una concesión 
dramática.  

Lo paradójico de estos planteamientos tan ajenos a la realidad es 
que se mezclan con declaraciones que no son exactamente las de 
Sepúlveda, pero le son cercanas:  

 
La solución es precisamente, fray Bartolomé, la que os parecía 

imposible. Consiste, ni más ni menos, en mantenerlos esclavos 
intentando convertirles al cristianismo al menos durante algún 
tiempo, a la espera de una conversión general. Consiste también en 
decir, como se hace ya, que quien se convierte en cristiano sincero 



 
Francisco Castilla Urbano 

 

 234 

deja ipso facto de ser esclavo. Pues eso es lo que nos importa, lo que 
constituye nuestro deber fundamental (Carrière, 1998: 193).  

 
Esta postura deja sin sentido las anteriores disquisiciones y podría 

representar un planteamiento más acertado. Al fin y al cabo, si no se 
presenta la posición de Sepúlveda como mínimamente coherente, 
¿cómo puede explicarse que hiciera frente a unos argumentos tan 
cargados de razón como los de Las Casas? 

Por lo demás, aunque el legado da la palabra en primer lugar a 
Las Casas (Carrière, 1998: 42), en aquel encuentro Sepúlveda fue el 
primero en hablar y cuando expuso de memoria lo esencial de su 
Apología no mencionó la teoría de la esclavitud natural de Aristóteles, 
como señala Carrière (1998: 88-89, 92). Estaba escarmentado del 
rechazo a la publicación del Demócrates segundo por las universidades 
de Alcalá y Salamanca. Prefirió recurrir a textos más cercanos a los 
teólogos, como el Comentario a la Política de Tomás de Aquino. 
Tampoco esgrime una servidumbre imposible de redimir. Todo lo 
contrario, su argumentación va a insistir en la necesidad momentánea 
de someter a los indios para facilitar su evangelización y su 
civilización. De hecho, él mismo reconoció que muchos indios habían 
adquirido para esa época hábitos y costumbres que hacían innecesario 
su sometimiento a los españoles (Sepúlveda, 1984: 38).  

Con sus menciones a los gustos culinarios de los indios (Carrière, 
1998: 90-91), a «su noción del arte» (Carrière, 1998: 97), a «las 
reglas estéticas, siempre relativas, variables» (Carrière, 1998: 108), 
etc., Carrière hace de Las Casas un antropólogo contemporáneo 
adscrito al relativismo cultural. Sus colonos advierten, como lo haría 
un economista actual, de las consecuencias de la liberación del trabajo 
indígena (Carrière, 1998: 199-200). La retrocesión a 1550 de 
acusaciones sobre la conquista, «rumores» dice el legado pontificio, 
«muy exagerados por los enemigos de España» (Carrière, 1998: 40), 
también es una proyección del presente: el debate es todavía interno 
entre españoles. Las acusaciones de «holandeses, ingleses y franceses» 
llegarán después y los primeros forman parte en este momento del 
dominio carolino y no solo no han empezado a rebelarse y criticar, 
sino que obtienen grandes beneficios del mundo americano. Existe 
una frecuente invocación del presente en el pasado, como cuando se 
hace decir a Sepúlveda, que ni en su convocatoria ni en su desarrollo 
ni en sus resultados tuvo una valoración positiva de la Junta, que 
«nuestro encuentro aquí, nuestra discusión, no tiene parangón alguno 
en la historia de las naciones. ¡Será la gloria de España! ¡Y por mucho 
tiempo!» (Carrière, 1998: 190-191). Una premonición que apela a 
España como sinécdoque de Castilla, como hace repetidas veces 
Carrière (1998: 34, 36, 64, 72, 98, 115, 116, 118, 157, 209). Pero 
el debate no lo convoca «el reino de España» (Carrière, 1998: 39) ni 



 
La controversia de Valladolid entre Las Casas y Sepúlveda 

 
 
 

 235 

el Estado español ni su gobierno, que no existían. Lo convoca el 
monarca. Uno y otra, el rey y Castilla, son algo distinto del reino y 
de España, lo que con frecuencia olvidan también muchos de los 
historiadores, filósofos y divulgadores que se ocupan de la Junta. En 
suma, el presentismo que inunda buena parte del relato de Carriére 
obliga a prestar atención a sus atribuciones, para evitar que se 
traspasen valores y realidades actuales a un pasado que manejaba 
supuestos y significados muy diferentes. 

No hay ninguna noticia sobre la presencia de personas ajenas a los 
integrantes de la Junta durante el desarrollo de esta. Frailes, 
carpinteros, limpiadores, cocineros, albañiles, servidores, etc., 
tuvieron que trabajar para que el acontecimiento tuviera lugar, pero, 
como es propio de la época, nada se dice de ellos en la 
documentación conocida. San Gregorio tenía establecido en sus 
estatutos la presencia de servidores legos, cocinero, médico y 
barbero, aunque también los veinte colegiales estaban obligados a 
limpiar su celda y otras dependencias del colegio una vez a la semana 
(Díaz Ibáñez, 2016a: 66, 73). Ignoramos cuántos y quiénes fueron, si 
se incrementó su número por la celebración de la Junta, si los 
miembros de esta dispusieron de servicios del convento de San Pablo, 
etc. Su presencia es, por tanto, una licencia de Carrière, que con su 
introducción tal vez quiso rendir homenaje a los que no suelen ser 
objeto de la historia. Entre estos personajes que ocupan a la llamada 
historia desde abajo (Hobsbawm, 1998: 205-219; Sharpe, 1996), 
tiene especial significación el africano al que se alude varias veces 
(Carrière, 1998: 105, 110, 165, 212-213). Su presencia anticipa la 
apelación final a la esclavitud africana. Esta, aceptada por Las Casas 
como sustitutivo del trabajo de los indios no brevemente, como 
afirma Carrière (1998: 210-211), sino por tres décadas, desde al 
menos 1516 hasta mediada la década de los cuarenta (Castilla, 2022), 
no se discutió en la Junta. De haberlo hecho, habría tenido la 
oposición del dominico, que para entonces estaba cambiando su 
opinión al respecto. Carrière, con su introducción, renuncia de 
nuevo a la fidelidad histórica, pero une las dos intervenciones del 
dominico que mayor debate historiográfico han provocado. 

Las imprecisiones del vocabulario y los errores relativos a datos 
históricos son, por lo demás, abundantes e importantes, hasta 
amenazar el esfuerzo divulgativo. Dejo de lado los anacronismos de 
expresiones como «cuando llegaron los españoles, creyeron que 
procedían de otro mundo. De otro planeta, tal vez. De otra 
dimensión del tiempo o de la materia» (Carrière, 1998: 141), la 
mención de «budistas» por Las Casas (Carrière, 1998: 195) o el uso 
repetido de la palabra «civilización» y «civilizado» (Carrière, 1998: 
63, 133, 184-185), que no aparece hasta el siglo XVIII (Febvre, 
1930; Benveniste, 1997: 209-218; Braudel, 1970; Goberna Falque, 



 
Francisco Castilla Urbano 

 

 236 

1999). El término equivalente más habitual en la época es «policía» y, 
en ocasiones, «civil» (Maravall, 1977; Escobar, 1982, 1984; 
Rubinstein, 1987). También está fuera de época el uso de 
centímetros para expresar el largo de un tubo (Carrière, 1998: 125). 
El cientifismo de un enunciado como «decidí hacer venir hasta aquí, 
hasta España, a algunos especímenes de esa especie india» (Carrière, 
1998: 124) es impropio del siglo XVI, como lo es hablar de 
«teoremas científicos» (Carrière, 1998: 98). Prescindo de 
topónimos, gentilicios, etc., que no se corresponden con los que eran 
habituales durante ese período. Señalo, no obstante, algunos datos 
concretos que creo de cierta importancia: no se menciona al P. 
Antón Montesinos y se atribuye su famoso sermón de La Española en 
1511 a su superior, fray Pedro de Córdoba (Carrière, 1998: 16, 29); 
se habla de la leyenda negra (Carrière, 1998: 16, 18, 27, 40), pero 
las alusiones a América que se relacionan con esta creación del siglo 
XX son muy posteriores a la Junta de Valladolid; se dice que «Cortés 
se hace nombrar virrey» (Carrière, 1998: 21, 27), pero nunca lo fue; 
se indica que los dos protagonistas imaginarios del Demócrates «se 
encuentran con un tercero que no es otro que Hernán Cortés, el 
conquistador y virrey (sic) de Méjico (que fue amigo personal del 
autor), y la discusión se inicia» (Carrière, 1998: 27), pero, en esa 
obra, el conquistador solo aparece mencionado por uno de esos dos 
únicos interlocutores, Leopoldo, que le cuenta al otro, Demócrates, 
que ha estado conversando con él (Sepúlveda, 1984: 7); se altera el 
orden de los papas Julio III y Paulo III, y se atribuye a cada uno la 
duración del pontificado del otro (Carrière, 1998: 25); se confunde 
el Democrates alter, al que se dice acabado de publicar en Roma, con la 
Apología (Carrière, 1998: 27, 42, 60, 206); atribuye a «los dominicos 
de las universidades de Alcalá y Salamanca» (Carrière, 1998: 27) la 
negativa a publicar su libro, cuando las comisiones dictaminadoras de 
las respectivas universidades incluían seglares y religiosos, estos 
últimos no solo de la Orden de Santo Domingo; señala que «le niegan 
el imprimátur, considerándolo contrario a la verdad y a la tradición 
apostólica», cuando lo que más irritó al humanista es que esas 
comisiones no dieron razones que avalaran su negativa (Castilla, 
2013: 183-184); atribuye a Las Casas la lectura del Democrates 
secundus (Carrière, 1998: 59), cuando solo pudo acceder a un 
resumen en castellano de este; convierte la polémica en un 
enfrentamiento de Sepúlveda con «el clero español» (Carrière, 1998: 
28), olvidando que el cronista formaba parte de ese clero e ignorando 
que este se encontraba tan dividido sobre sus tesis como los laicos; 
solo incluye en la comisión nombrada por el rey a «teólogos» 
(Carrière, 1998: 28) dejando a un lado el ya señalado importante 
papel de los juristas en la misma, que Sepúlveda consideró que le 
favorecían; traslada Valladolid, que, en contra de lo que se afirma 



 
La controversia de Valladolid entre Las Casas y Sepúlveda 

 
 
 

 237 

(Carrière, 1998: 26), todavía no era capital de la monarquía, de 
Castilla la Vieja a Castilla la Nueva (Carrière, 1998: 28); oscila, en 
las ocasiones en las que señala la edad de Las Casas, como si dudara al 
fijar su nacimiento entre 1474 y 1484 (Carrière, 1998: 28, 34, 79); 
se atribuye a Vitoria la «denuncia» de la noción de guerra justa 
(Carrière, 1998: 33), cuando lo que hace es desarrollar la teoría, a la 
vez que se dice que su relección De indis fue publicada en 1539 
(Carrière, 1998: 81), que es cuando se pronunció, probablemente el 
1 de enero (su primera publicación hubo de esperar hasta 1557); se 
alude repetidamente a Sepúlveda como «el profesor», pero apenas 
tenemos una leve noticia de que hubiera dado alguna clase de filosofía 
moral cuando vivía en Roma y de haber estado enseñando latín al 
príncipe Felipe (cuyo aprendizaje, por cierto, no acabó de 
conseguir). Realmente, no es la docencia lo que caracteriza al 
cordobés, a pesar de ser el apelativo que más se le aplica (Carrière, 
1998: 44, 60, 63, 74, 87, 88, 100, 130, 134, 143, 157, 185, 190); 
tampoco es suya la atribución de ochenta mil víctimas de los 
sacrificios en la inauguración del gran templo de Méjico, pues 
Sepúlveda habló de veinte mil sacrificados al año (Sepúlveda, 1957: 
315); Carrière considera que la Brevísima relación de la destrucción de las 
Indias se nutrió de lo dicho en Valladolid (Carrière, 1998: 48), pero 
lo leído en la Junta fue una primera versión de la Apología, mientras 
lo esencial de la Brevísima había sido redactado para ser expuesto en 
1542; etc.  

No sé si merece la pena seguir enumerando anacronismos, 
simplificaciones, distorsiones, etc. Con estos desaciertos se pierde no 
solo la representación de lo acontecido, sino, de manera más 
ambiciosa, cuestiones importantes y atractivas todavía hoy en día y 
que tienen enorme trascendencia para la educación de las nuevas 
generaciones. La disputa de Valladolid, además de cuanto afecta a su 
valor histórico, nos invita a seguir planteando cómo deben ser las 
relaciones interétnicas y si la colonización europea puede exhibir 
algún valor positivo. Incluso en lo que procede de esa religión que 
representa el P. Las Casas y a la que hay que añadir otros muchos 
misioneros menos conocidos, ¿cuál es el balance? 

 
6. ANTES Y DESPUÉS DE CARRIÈRE: ALGUNOS OTROS 
INTENTOS DE DIFUSIÓN 

No quisiera que se sacara una conclusión equivocada. A pesar de 
los errores, el esfuerzo de Carrière, en cualquiera de sus tres 
géneros, me parece un empeño de gran interés. El tiempo 
transcurrido desde su estreno en pantalla y lo señalado no impiden 
que siga siendo un intento valioso de transmisión de un episodio 
necesitado de difusión. Su forma de dar a conocer el debate es 
siempre preferible al aire apologético y unilateral de algunos 



 
Francisco Castilla Urbano 

 

 238 

documentales mucho más generalistas hechos en España en los 
últimos años (López Linares, 2021, 2024).  

Otras aproximaciones al dominico también lo intentaron. 
Contemporáneo a la obra de Carrière es otro Las Casas protagonista 
en la pantalla (Olhovich, 1992; Jablonska Zaborowska, 2004), 
derivado también del teatro (Salom, 1990). El drama se había 
estrenado en el Teatro Jorge Negrete de la ciudad de México la 
noche del 31 de agosto de 1990, dirigido precisamente por Sergio 
Olhovich. Casi dos décadas después vuelve a la pantalla como 
personaje secundario (Bollaín, 2010).  

Carrière tuvo un antecedente en el tratamiento intensivo de la 
controversia en la novela de Reinhold Schneider Las Casas vor Karl V. 
Szenen aus der Konquistadorenzeit (1938). Su compromiso literario le 
hacía modificar la cronología de varios de los hechos decisivos de la 
vida de Las Casas, pero el resultado es mucho más válido desde el 
punto de vista narrativo y de estructura dramática (Gauger, 2003: 
30). Ha gozado, además, de varias traducciones: la de la editorial 
Edhasa (1991), a la que alude Arno Gimber (2009: 167), fue 
precedida, como señaló Raymond Marcus (1978: 398-399), de dos 
ediciones anteriores: una traducida por Alberto González Fernández, 
publicada en Fribourg-en-Brisgau por Herder y Cia. (1940) y otra, 
con la traducción de Jorge Lehmann, que es la usada por Edhasa, y 
que se publicó primero en Buenos Aires por Ediciones Criterio 
(1956). Esta misma traducción la utilizó Ediciones Encuentro (1979) 
en Madrid. Un texto del mismo año de la novela de Carriére es el de 
José Luis Olaizola, Bartolomé de las Casas. Crónica de un sueño, mientras 
son posteriores los de Mario Escobar, Exterminio. La verdadera historia 
de sangre y muerte que supuso la conquista (2012) y José Ángel Mañas, 
Conquistadores de lo imposible, de 2019, que le dedica su capítulo 12.  

Algunos dramas son de décadas lejanas, como el de Miguel Ángel 
Asturias revisado tras su estreno en 1957, y el de Enrique 
Buenaventura (1963), que tuvo también dos versiones posteriores 
(1975 y 1988). Eduardo Fernández-Fournier ganó con Teólogos el 
accésit al Premio Lope de Vega de teatro de 1974, pero no llegó a 
estrenarse. De ese año es el diálogo teatral inconcluso del peruano 
Augusto Salazar Bondy Bartolomé o de la dominación (1995). También 
ha tenido un breve recorrido la Primera noticia de la catástrofe, de Juan 
Mayorga, representada por primera vez en 2006.  

Ninguno estudia la controversia de Valladolid con tanto detalle 
como la película que comentamos y, con frecuencia, ni la mencionan. 
Todos estos tratamientos reclaman, sea cual sea el caso, más intentos. 
Se está preparando una versión inglesa para el cine que al parecer 
utilizará el guion de Carrière (Kelassy, 2022). Confiemos en que se 
cuente con una revisión histórica previa del mismo y una asesoría 



 
La controversia de Valladolid entre Las Casas y Sepúlveda 

 
 
 

 239 

adecuada de la película, para evitar que se repita mucho de lo 
señalado.  

También se ha premiado recientemente un documental sobre el 
asunto de Juan Rodríguez-Briso (2021; Pasalodos Pérez, 2023), pero 
su difusión, hasta que lo ha difundido la segunda cadena de TVE y ha 
quedado en su plataforma, había sido escasa. Sustituye la 
unilateralidad por el pluralismo. Con cierta diversidad de voces 
pretende solucionar lo que supuso el debate, pero las inexactitudes y 
anacronismos siguen siendo importantes y no por dar versiones 
diferentes las imágenes resultantes son las más cercanas a la realidad. 
Creo que, con menos eco a los tópicos, podría haberse hecho más 
por ganar la batalla de la divulgación en los centros educativos. 

 
7. CONCLUSIONES 

En cualquier caso, hay que revisar lo que se transmite porque la 
mayor parte de quienes se acercan al telefilme, la obra de teatro o la 
novela tienden a considerar que en ellos se presenta lo realmente 
ocurrido en Valladolid. Que solo aparecen algunos añadidos más 
estéticos o formales que de contenido, pero que lo esencial está dado. 
Muchos piensan, en consecuencia, que a través de los diferentes 
medios conocen aquel episodio y no vuelven a aproximarse al asunto, 
cuando vemos lo lejos que se está de poder formarse una idea válida 
solo con esa experiencia. Incluso el artículo correspondiente sobre la 
Junta de Valladolid de la habitualmente bien informada Wikipedia 
(2024) menciona al cardenal Salvatore Roncieri sin advertir que se 
trata de un personaje de ficción, mientras que la comisaria de la 
exposición «Un réquiem por la humanidad» (Madrid, La Casa 
Encendida, 24.V al 15.IX.2024), en información que, si no es 
tomada de Carrière, coincide con este, atribuye a Las Casas en el 
encuentro de Valladolid, cuando ya se ha dicho que el dominico se 
había alejado de esa propuesta y donde no se mencionó para nada a 
los africanos, «esclavizar a los negros de África» (Jan, 2024) como 
«enemigos de Cristo» e individuos que no «tenían alma» (Ruvenal, 
2024 y Safura Adam, 2024).  

Debería medirse, sobre todo, el uso pedagógico de las distintas 
propuestas. En lo que respecta al telefilme, todavía más, porque, 
como se ha dicho (Rosenstone, 2005: 100), las películas favorecen la 
información emocional y visual sobre la analítica, con lo que alteran a 
veces sutilmente nuestro mismo sentido del pasado. En muchas 
ocasiones me temo que esa alteración ni siquiera sea sutil: si acabo de 
mostrar que la divulgación errónea contamina incluso el saber 
experto no puede sorprender que muchas de las propuestas de 
trabajo escolares sobre la película, la novela o el drama de La 
Controverse de Valladolid den por válida la información que se 
desprende de la obra (Cassou-Noguëés y Langenhagen, 2006; 



 
Francisco Castilla Urbano 

 

 240 

Boudier, 2024; Lutz, 2024; Mottier, 2024; Boiron, 2024) e incluso 
incrementen la confusión con datos adicionales erróneos (Boutilié y 
Bouttier-Couqueberg, 2003). También se mantiene el malentendido 
cuando se traduce y se representa una escena (Pizzini, 2004) o en su 
totalidad (De Cusco, 2007: 15-22). Aunque hay análisis y propuestas 
de análisis dirigidos a los docentes de gran interés (Puzin, 2004; Yahi 
y Fonvielle, 2006; Choffray, 2013), no es infrecuente que corrijan 
algunos errores para seguir reproduciendo o creando otros (Fabre, 
2006; Saada, 2015).  

Entre la difusión a través de la pantalla, la novela y el teatro, creo 
que el telefilme es, probablemente, el más utilizado en las aulas. Si, a 
pesar de todo lo dicho, se quiere ver completo o a través de 
secuencias, quienes lo contemplen deben ser conscientes de que uno 
y otras están muy lejos de representar lo ocurrido hace cinco siglos 
en Valladolid. Como se ha advertido con carácter general para 
quienes pretenden aplicar el cine en las aulas (Grupo «Imágenes de la 
Historia», 1998: 90), debe constituir una premisa de su reproducción 
que el docente trabaje con sus alumnos previamente o con 
posterioridad no solo el debate, sus presupuestos, contenidos y 
consecuencias, sino también los múltiples errores históricos o 
distorsiones que van a aparecer en el telefilme. De lo contrario, 
corremos el riesgo de que la ignorancia de uno de los episodios más 
dignos de conocer del incipiente colonialismo moderno sea sustituida 
por el malentendido y, lo que es peor, que se contribuya incluso con 
la mejor de las intenciones a extender este. Si divulgar es poner al 
alcance del público un acontecimiento, la divulgación no puede 
consistir en entender ese acontecimiento de una forma muy diferente 
a como ocurrió, aunque, como he dicho anteriormente, resulte difícil 
ponerse de acuerdo sobre qué sea lo ocurrido (Eco, 1997).  

Por lo demás, el análisis de los errores no deja de ser, desde otro 
punto de vista, una forma de estudio del texto fílmico, novelesco o 
teatral, como lo es para cualquier otro conocimiento que pretenda 
avanzar, incluido lo que nos proporciona Internet (Morduchowicz, 
2023: 45). Este análisis nunca puede perjudicar la comprensión y 
contribuye a ampliar el conocimiento de lo abordado y de todo lo 
que le rodea. 

Esto me permite introducir una consideración final sobre los 
textos escritos, representados o expuestos en imágenes de Carrière o 
de cualquier otro creador. Sería un error considerar que su 
aportación cierra el conocimiento de lo ocurrido, que con su 
representación del pasado cumplen con su función. Esto es 
especialmente relevante para el telefilme y su uso por los docentes: si 
alguna virtualidad debe tener su visionado no es clausurar el 
acontecimiento al que alude, sino abrirlo a una reflexión que abarque 
tanto sus condicionantes, su acontecer y sus resultados, como que 



 
La controversia de Valladolid entre Las Casas y Sepúlveda 

 
 
 

 241 

sirva para pensar las consecuencias para nuestro presente. Para 
contemplar una fotografía del pasado no se necesita tanto y menos si 
está desenfocada. El instrumento que lleva a pensar el pasado, sea la 
palabra, la imagen o la dramatización no puede detener su efecto en 
la representación de lo inerte, sino en la apertura a la discusión de lo 
que no está resuelto. 

 
 

BIBLIOGRAFÍA CITADA 
7 D’OR DE 1993 (2023), s. pág. [En línea: 

https://en.wikipedia.org/wiki/7_d%27Or. Fecha de consulta 
19/03/2023]. 

ADALID SAINZ, Raúl (2021), «Historia de una puesta en escena: La 
Controversia de Valladolid», Tiempo de Michoacán, 23 de febrero. 

ASTURIAS, Miguel Ángel (2007), Las Casas: el obispo de dios (La 
audiencia de los confines. Crónica en tres andanzas), ed. J. M. Vallejo 
García-Hevia, Madrid, Cátedra. 

BELL, Aubrey Fitz Gerald (1925), Juan Ginés de Sepúlveda, Oxford 
University Press. 

BELTRÁN DE HEREDIA, Vicente (1960), Domingo de Soto. Estudio 
biográfico documentado, Salamanca, I.C.H. 

BENVENISTE, Emile (1997), «Civilización. Contribución a la historia 
de la palabra», en E. Benveniste, Problemas de lingüística general I, 
México, Siglo XXI, págs. 209-218. 

BOIRON, Michel (2011), «La Controverse de Valladolid», s. pág. [En 
línea: chrome-
extension://efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/https://www.
pedagogie.ac-aix-
marseille.fr/upload/docs/application/pdf/2011-
12/hist_seconde_controverse_decoupage_film.pdf. Fecha de 
consulta 17/04/2024]. 

BOLLAÍN, Icíar (2010), También la lluvia, España, Morena Films. 
BOUDIER, Aurélien, «J.C. Carrière, ‘La Controverse de Valladolid’», 

s. pág. [En línea: chrome-
extension://efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/https://www.l
yceedadultes.fr/sitepedagogique/documents/francais/Aurelien
_francais2B/14_2nde_fr_A6_J_C_CARRIERE_La_Controvers
e_de_Valladolid.pdf. Fecha de consulta 17/04/2024]. 

BOUTILIÉ, Marie-Dominique et Catherine Bouttier-Couqueberg 
(2003), La Controverse de Valladolid de Jean-Claude Carrière, Paris, 
Pocket. 

BRAUDEL, Ferdinand (1970), La historia y las ciencias sociales, Madrid, 
Alianza. 



 
Francisco Castilla Urbano 

 

 242 

BUENAVENTURA, Enrique (1963), Teatro. Un réquiem por el padre Las 
Casas. La tragedia del rey Christophe. En la diestra de Dios Padre, 
Bogotá, Ediciones Tercer Mundo. 

CADÉ, Michel (2011), «Le jeu du passé et du présent dans La 
Controverse de Valladolid», en Victorien Lavou Zoungbo (dir.), 
Bartolomé de Las Casas: Face à l'esclavage des Noires en 
Amériques/Caraïbes. L'aberration du Onzième Remède (1516), 
Perpignan, Presses universitaires de Perpignan, págs. 287-290. 

CAPDEVILA, Nestor (2007), «Impérialisme, empire et destruction», 
en Casas, Bartolomé de las, La Controverse entre Las Casas et 
Sepúlveda, Paris, Vrin, págs. 7-200. 

CARRIÉRE, Jean-Claude (1992), La Controverse de Valladolid, récit, 
Belfond, Le pré aux Clercs. 

— (1998), La controversia de Valladolid, Barcelona, Península.  
— (2006), La Controverse de Valladolid, Présentation, notes, 

chronologie et dossier par Anne Cassou-Noguès et Marie-Aude 
de Langenhagen, Paris, Flammarion. 

— (2011), Para matar el recuerdo, Barcelona, Lumen. 
CASAS, Bartolomé de las (1957), Obras escogidas. V. Opúsculos, cartas y 

memoriales, ed. Juan Pérez de Tudela Bueso, Madrid, Atlas. 
— (1975), Del único modo de atraer a todos los pueblos a la verdadera 

religión, ed. Agustín Millares Carlos y Lewis Hanke, México, 
FCE.  

— (1992), Obras completas, 8. Apologética Historia Sumaria III, ed. 
Vidal Abril Castelló y otros, Madrid, Alianza Ed. 

— (2000), Apología, ed. Vidal Abril Castelló y otros, Junta de 
Castilla y León, Consejería de Educación y Cultura. 

CASSOU-NOGUËÈS, Anne et Marie-Aude DE LANGENHAGEN (2006), 
«Présentation, notes, chronologie et dossier», en Jean-Claude 
Carrière, La Controverse de Valladolid, Paris, Flammarion, págs. 5-
17 y 107-119. 

CASTILLA URBANO, Francisco (2013), El pensamiento de Juan Ginés de 
Sepúlveda: vida activa, humanismo y guerra en el Renacimiento, 
Madrid, CEPC. 

— (2019), «La revisión del concepto de ‘bárbaro’ en los escritos de 
Las Casas», Romance Notes, 59/1, págs. 7-17. 

— (2020), «The Debate of Valladolid (1550–1551): Background, 
Discussions, and Results of the Debate between Juan Ginés de 
Sepúlveda and Bartolomé de las Casas», en Jörg Alejandro 
Tellkamp, ed., A Companion to Early Modern Spanish Imperial 
Political and Social Thought, Leiden-Boston, Brill, págs. 222-251. 

— (2022), «Bartolomé de las Casas y Miguel de Cervantes: censura y 
retrato de la esclavitud», Conceφtos, 6. La controverse. 

CHOFFRAY, Éliane (2013), Fiche de lecture de Jean-Claude Carrière, La 
Controverse Valladolid, LePetitLittéraire.fr. 



 
La controversia de Valladolid entre Las Casas y Sepúlveda 

 
 
 

 243 

COVARRUBIAS Y LEYVA, Diego de (1957), Textos jurídico-políticos, 
selección y prólogo de M. Fraga Iribarne, trad. de A. Rico Seco, 
Madrid, I.E.P. 

CRUZ, Salvador (1967), «El padre Las Casas y la literatura de 
independencia en México», Anuario de Estudios Americanos, 24, 
págs. 1621-1639. 

DE CUSCO (2007), “La controversia de Valladolid», Teatro. Publicación 
del Conjunto Teatral “Nuevos Horizontes” 20, Cochabamba – Bolivia, 
Editorial Serrano, págs. 15-22. 

DÍAZ IBÁÑEZ, Jorge (2016b), Fray Alonso de Burgos: Un prelado al 
servicio de la monarquía castellana en la segunda mitad del siglo XV, 
Ecclesiastics and political state building in the Iberian monarchies, 
13th-15th centuries, Lisbonne, Publicações do Cidehus, DOI: 
10.4000/books.cidehus.1559. 

Díaz Ibáñez, Jorge (2016a), «Alonso de Burgos y la fundación y 
primeros estatutos del colegio de San Gregorio de Valladolid. La 
regulación de la vida religiosa y académica de los dominicos 
observantes en la Castilla del siglo XV». Cuadernos de Historia del 
Derecho 23, 41-100, http:// 
dx.doi.org/10.5209/rev_CUHD.2016.v23.53058. 

DIEGO CARRO, Venancio (1944), La teología y los teólogos-juristas 
españoles en la conquista de América, Madrid, CSIC, 2 vols.  

ECO, Umberto (1997), Interpretación y sobreinterpretación, Madrid, 
Cambridge University Press. 

ESCOBAR, José (1982), «“Civilizar”, “civilizado” y “civilización”: una 
polémica de 1763», Actas del séptimo Congreso de la Asociación 
Internacional de Hispanistas: celebrado en Venecia del 25 al 30 de 
agosto de 1980, Roma, Bulzoni, págs. 419-427. 

— (1984), «Más sobre los orígenes de civilizar y civilización en la 
España del siglo XVIII», Nueva Revista de Filología Hispánica, 
33/1, págs. 88-114. 

ESCOBAR, Mario (2012), Exterminio. La verdadera historia de sangre y 
muerte que supuso la conquista, Nashville, Grupo Nelson. 

FABRE, Michel (2006), «Problématisation et débat d’idées: Litiges et 
différends. Le cas de la controverse de Valladolid», Recherches en 
éducation, 1, págs. 49-65. 

FEBVRE, Lucien (1930), Civilisation, le mot et l’idée, Paris, La 
Renaissance du livre. 

FERNÁNDEZ BUEY, Francisco (1992), «La controversia entre Ginés de 
Sepúlveda y Bartolomé de las Casas. Una revisión», Boletín 
americanista, 42-43, págs. 301-47. 

FERNÁNDEZ-FOURNIER, Eduardo (1974), «Teólogos», Accésit Premio 
Lope de Vega de teatro, 1974, Tiempo de historia, 1, págs. 64-83. 

FRIEDE, Juan (1958), «Los franciscanos en el Nuevo Reino de 
Granada y el movimiento indigenista del siglo XVI», Bulletin 



 
Francisco Castilla Urbano 

 

 244 

Hispanique, 60/1, págs. 5-29; doi: 
https://doi.org/10.3406/hispa.1958.3561. 

GAUGER, Klaus (2003), «Un libro de resistencia frente al nazismo: Las 
Casas contra Hitler», Nueva Revista, 88, págs. 26-38 

GIMBER, Arno (2009), «La disputa de Valladolid en dos relatos 
históricos del siglo XX», Cuadernos de Filología Alemana, anejo I, 
págs. 165-174. 

GOBERNA Falque, Juan Ramón (1999), Civilización. Historia de una 
idea, Universidad de Santiago de Compostela.  

GÓMEZ DE CASTRO, Alvar (1984), De las hazañas de Francisco Jiménez de 
Cisneros, Ed. J. Oroz Reta, Madrid. 

GRUPO «IMÁGENES DE LA HISTORIA» (1998), «Fuente, procedimiento 
y medio de comunicación. El cine en la clase de historia», 
Comunicar, 11, págs. 87-93. 

HANKE, Lewis (1988), La lucha por la justicia en la conquista de América, 
Madrid, Istmo. 

HOBSBAWM, Eric (1998), Sobre la historia, Barcelona, Crítica,  
págs. 205-219. 

JABLONSKA ZABOROWSKA, Aleksandra (2004), «La representación de 
los procesos de construcción de la identidad en los contextos 
interculturales de dos películas mexicanas sobre la Conquista», 
Cultura, lenguaje y representación, I, págs. 19-28. 

JAN, Cecilia (2024), «El imperialismo español como origen de la 
deshumanización del negro y de 500 años de racismo», El País, 
Planeta Futuro, 29 de mayo.  

JOBLIN, Joseph (1993), «Significado histórico de la disputa de 
Sepúlveda con Las Casas», Actas del Congreso Internacional sobre el V 
Centenario del nacimiento del Dr. Juan Ginés de Sepúlveda, Córdoba,  
págs. 237-249. 

JUNTA DE VALLADOLID (2024), s. pág. [En línea: 
https://es.wikipedia.org/wiki/Junta_de_Valladolid. Fecha de 
consulta 5/05/2024]. 

KESLASSY, Elsa (2022), Variety, 11.X [En línea: 
https://variety.com/2022/global/global/jean-claude-carriere-
controversy-of-valladolid-stephane-celerier-wassim-beji-
1235399074/. Fecha de consulta 19/03/2023]. 

LÓPEZ LINARES, José Luis (2021), España, la primera globalización, 
España, López Li Films.  

— (2024), Hispanoamérica, canto de vida y esperanza, España, López Li 
Films.  

LUTZ, Sébastien (2024), «Analyse filmique de la Controverse de 
Valladolid», s. pág. [En línea: chrome-
extension://efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/https://pedago
gie.ac-
strasbourg.fr/fileadmin/pedagogie/lettres/BTS_autres_themes



 
La controversia de Valladolid entre Las Casas y Sepúlveda 

 
 
 

 245 

/Analyse_filmique_La_Controverse.pdf. Fecha de consulta 
17/04/2024]. 

MANZANO MANZANO, Juan (1948), La incorporación de las Indias a la 
Corona de Castilla, Madrid, Ediciones Cultura Hispánica. 

MAÑAS, José Ángel (2019), Conquistadores de lo imposible, Madrid, 
Arzalia. 

MARAVALL, José Antonio (1977), «La palabra ‘civilización’ y su 
sentido en el siglo XVIII», Actas del Quinto Congreso Internacional de 
Hispanistas, Burdeos, Université de Bordeaux III, págs. 79-104. 

MARCUS, Raymond (1971), «Las Casas in Literature», en Juan Friede 
y Benjamin Keen (eds.), Bartolomé de las Casas in History, 
Northern Illinois University Press, DeKalb, págs. 581-600. 

Marcus, Raymond (1966), «La transformación literaria de Las Casas 
en Hispanoamérica», Anuario de estudios americanos, 23,  
págs. 247-265. 

Marcus, Raymond (1978), «Le mythe littéraire de Las Casas», Revue 
de Littérature Comparée, 52/2, págs. 390-415. 

MARTÍNEZ GIL, Fernando (2013), «La historia y el cine: ¿unas 
amistades peligrosas?», Vínculos de Historia, 2, págs. 351-372. 

MAYORGA, Juan (2006), Primera noticia de la catástrofe (primera 
representación), s. pág. [En línea: 
https://www.dominicos.org/500-sermon-montesino/en-el-
arte/teatro/. Fecha de consulta 21/04/2024]. 

MILLARES, Selena (2011), «Bartolomé de las Casas en la literatura 
contemporánea», Edad de Oro, XXX, págs. 165-177. 

MORDUCHOWICZ, Roxana (2023), La Inteligencia Artificial. 
¿Necesitamos una nueva educación?, Montevideo – Uruguay, 
Unesco. 

MOTOLINÍA, Fray T. de Benavente (1914), “Carta de… al Emperador 
Carlos V», en Fray Toribio de Motolinía, Historia de los indios de 
la Nueva España, ed. de R. P. Fr. Daniel Sánchez García, 
Barcelona, Herederos de Juan Gili, Editores, págs. 257-277. 

MOTTIER, Jacques (2024), «Jean-Claude Carrière, La Controverse de 
Valladolid. Objets d’étude: le théâtre et sa représentation / argumenter, 
délibérer», s. pág. [En línea: chrome-
extension://efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/http://jacques
mottier.online.fr/pages/cours_controverse.pdf. Fecha de 
consulta 17/04/2024]. 

OLAIZOLA, José Luis (1992), Bartolomé de las Casas. Crónica de un 
sueño, Barcelona, Planeta. 

OLHOVICH, Sergio (1992), Bartolomé de las Casas: la leyenda negra, 
México, Imcine. 

OLIVARES MARTÍNEZ, Diana (2020), El Colegio de San Gregorio de 
Valladolid Saber y magnificencia en el tardogótico castellano, Madrid, 
CSIC. 



 
Francisco Castilla Urbano 

 

 246 

— (2022), «Du couvent au collège: relations, circulations et conflits 
entre San Pablo et San Gregorio à Valladolid», Mélanges de la Casa 
de Velázquez, 52/2, DOI: https://doi.org/10.4000/mcv.17538. 

PASALODOS PÉREZ, Rebeca (2023), «Entrevista con Juan Rodríguez-
Briso», Tribuna de Valladolid, 5 de diciembre [En línea: 
https://www.tribunavalladolid.com/noticias/351892/rodrigue
z-briso-la-controversia-de-valladolid-es-un-hecho-
extraordinario-en-la-historia-de-la-humanidad. Fecha de consulta 
16/04/2024]. 

PEÑA, Juan de la (1982), «Actas de la Universidad de Salamanca 
acerca de un libro de Sepúlveda», De bello contra insulanos. In-
tervención de España en América, I y II, ed. L. Pereña, Madrid, 
CSIC. 

PERALES, L. (2006), «Jean-Claude Carriére», entrevista en El 
Cultural, 23 de febrero. 

PEREÑA VICENTE, Luciano (1956), Misión de España en América 1540-
1560, Madrid, CSIC. 

PÉREZ FERNÁNDEZ, Isacio (1984), Cronología documentada de los viajes, 
estancias y actuaciones de Fray Bartolomé de las Casas, Centro de 
Estudios de los Dominicos del Caribe, Universidad Central de 
Bayamón. 

— (1995), Fray Bartolomé de las Casas, O.P. De defensor de los indios a 
defensor de los negros, Salamanca, Ed. San Esteban. 

PÉREZ GIL, Javier (2023), «El Palacio Real y la herencia cortesana  
en Valladolid», en Ana B. Martínez García (coord.), Espacios  
con historia en la ciudad de Valladolid (III). Quintas jornadas de 
Patrimonio y Ciudad Villa de Prado, Ayuntamiento de Valladolid, 
págs. 75-111. 

PIZZINI, Joel (2004), 500 almas (documental), Brasil, Riofilme. 
POULIQUEN, Fabienne (2024), «Étudier La Controverse de Valladolid» 

[En línea: https://www.weblettres.net/spip/spip.php?article390. 
Fecha de consulta 17/04/2024]. 

PRÉDAL, René (2011), «Jacques Lassalle, un théâtre d'auteur», Jeune 
Cinéma, 340-341, págs. 106-113. 

PRIX ITALIA 1992 (2023), s. pág. [En línea: 
https://www.imdb.com/event/ev0000547/1992/1/?ref_=ev
ov_eh. Fecha de consulta 19/03/2023]. 

PUZIN, Claude (2004), La Controverse de Valladolid. Récit (1992). Pièce 
de théâtre (1999). Jean-Claude Carrière, Paris, Hatier. 

RODRÍGUEZ-BRISO, Juan (2021), La controversia de Valladolid, España, 
Omnicorp Estudio. 

ROSENSTONE, Robert A. (2005), «La historia en imágenes/la historia 
en palabras: reflexiones sobre la posibilidad real de llevar la 
historia a la pantalla», Istor, 20, págs. 91-108. 



 
La controversia de Valladolid entre Las Casas y Sepúlveda 

 
 
 

 247 

RUBINSTEIN, Nicolai (1987), «The history of the Word politicus in 
early-modern Europe», en A. Pagden (ed.), The languages of 
political theory in early-modern Europe, C.U.P., págs. 41-56. 

RUVENAL, Caio (2024), «El racismo en la historia del arte», El País, 
Cultura, 21 de junio.  

SAADA, Julie (2015), «La controverse de Valladolid (Jean-Daniel 
Verhaeghe, 1992). Les controverses du droit: l'universel et ses 
autres –Une analyse de…– Centre de Droit International» [En 
línea: https://cdi.ulb.ac.be/la-controverse-de-valladolid-jean-
daniel-verhaeghe-1992-les-controverses-du-droit-luniversel-et-
ses-autres-une-analyse-de-julie-saada/. Fecha de consulta 
14/04/2024]. 

SAFURA Adam, Tania (2024), Comisaria de la exposición «Un 
réquiem por la humanidad. Deshumanizaciones, poder y 
futurismos negros». Del 25 de mayo al 15 de septiembre en las 
salas B y C de La Casa Encendida [En línea: 
https://www.lacasaencendida.es/sala-prensa/un-requiem-por-
la-humanidad-deshumanizaciones-poder-y-futurismos-negros. 
Fecha de consulta 25/04/2024]. 

SALAZAR BONDY, Augusto (1995), «Bartolomé o de la dominación», 
en Augusto Salazar Bondy, Dominación y Liberación. Escritos 1966-
1974, ed. de H. Orvig y D. Sobrevilla, Fondo Editorial de la 
Facultad de Letras y Ciencias Humanas, Universidad Nacional 
Mayor de San Marcos, págs. 191-264. 

SALOM, Jaime (1990), Las Casas. Una hoguera en el amanecer. Retablo 
histórico en cuatro actos, México, Planeta. 

SÁNCHEZ NORIEGA, José Luis (2001), «Las adaptaciones literarias al 
cine: un debate permanente», Comunicar, 17, págs. 65-69. 

SCHNEIDER, Reinhold (1938), Las Casas vor Karl V. Szenen aus der 
Konquistadorenzeit, Leipzig, Insel Verlag.  

— (1940), Las Casas y Carlos V. Escenas del tiempo de los Conquistadores, 
trad. A. González Fernández, Fribourg-en-Brisgau, Herder y 
Cia. 

— (1956), El Padre de los indios (Las Casas ante Carlos V), trad. J. 
Lehmann, Buenos Aires, Ediciones Criterio. 

— (1979), Bartolomé de las Casas frente a Carlos V, trad. J. Lehmann, 
Madrid, Ediciones Encuentro. 

— (1991), Bartolomé de las Casas y Carlos V, Trad. J. Lehmann, 
Barcelona, Edhasa. 

SEPÚLVEDA, Juan Ginés de (1879), «Proposiciones temerarias, 
escandalosas y heréticas que notó el doctor Sepúlveda en el libro 
de la conquista de Indias, que fray Bartolomé de las Casas, obispo 
que fue de Chiapa, hizo imprimir “sin licencia” en Sevilla, año de 
1552, cuyo título comiença: Aquí se contiene una disputa o 



 
Francisco Castilla Urbano 

 

 248 

controversia», Colección de documentos inéditos para la historia de 
España, Madrid, vol. LXXI, págs. 335-361. 

— (1957), «Objeciones (Prólogo) del doctor Sepúlveda a los señores 
de la Congregación», en Bartolomé de las Casas, Obras escogidas. 
V. Opúsculos, cartas y memoriales, ed. Juan Pérez de Tudela Bueso, 
Madrid, Atlas. 

— (1984), Demócrates segundo o de las justas causas de la guerra contra los 
indios, traducción y edición de Ángel Losada, Madrid, CSIC. 

— (1997), Obras completas III. Apología en favor del libro sobre las justas 
causas de la guerra, introducción y edición crítica de Antonio 
Moreno Hernández, traducción y notas de Ángel Losada 
(Revisión de Antonio Moreno), Ayuntamiento de Pozoblanco. 

— (2007), Obras completas IX, 1. Epistolario, Cartas 1-75 (1517-1548) 
y IX, 2. Epistolario, Cartas 76-139 (1549-1567), edición crítica y 
traducción de Ignacio J. García Pinilla y Julián Solana Pujalte, 
Excmo. Ayuntamiento de Pozoblanco. 

SHARPE, Jim (1996), «Historia desde abajo», en P. Burke, Formas de 
hacer Historia, Madrid, Alianza Editorial, págs. 38-58. 

TORRES, Rosana (2006), «Entrevista a Jean-Claude Carrière», El país, 
22 de febrero.  

VERHAEGHE, Jean-Daniel (1992), La Controverse de Valladolid, Francia, 
Bakti Productions, FR3 Marseille, La Sept, RTBF (Télévision 
Belge). 

VIGNE PACHECO, Ana (2001), «El Padre Las Casas entre los 
modernistas», Caravelle, 76-77, págs. 475-483. 

VITORIA, Francisco de (1967), Relectio de indis, ed. L. Pereña, Madrid, 
CSIC. 

WHITE, Hayden (2010), «Historiografía e historiofotía», en H. 
White, Ficción histórica, historia ficcional y realidad histórica, Buenos 
Aires, Prometeo Libros, págs. 217-227. 

YAHI, Garance et Aude Fonvielle (2006), La Controverse de Valladolid 
de Jean-Daniel Verheghe. Scénario de Jean-Claude Carrière, Zéro de 
conduite.net [En línea: https://pedagogie.ac-
reims.fr/images/stories/lettres-histoire-
geographie/Histoire/Controverse_de_Valladolid.pdf. Fecha de 
consulta 17/04/2024]. 

ZAVALA, Silvio (1970), «Los títulos de posesión a las Indias 
Occidentales», sobretiro de la Memoria de El Colegio Nacional, 
tomo VI, números 2-3, años de 1967-1968, México, págs. 184-
204. 

 
 

Fecha de recepción: 15/10/2024. 
Fecha de aceptación: 16/02/2025. 


