
33TSN nº19, 2025. ISSN: 2530-8521

M
on

og
rá

fic
o

Esta obra está bajo licencia internacional Creative Commons Reconocimiento-NoComercial-CompartirIgual 4.0.

Cómo citar este artículo: López García-Molins, Á. (2025). El idioma español del siglo XXI como comunidad vivencial. TSN. Transatlan-
tic Studies Network, (19), 33-48. https://doi.org/10.24310/tsn.19.2025.21623. Financiación: este artículo no cuenta con financiación 
externa.

EL IDIOMA ESPAÑOL DEL SIGLO XXI COMO 
COMUNIDAD VIVENCIAL

The Spanish Language of the 21st Century as a Living Community

Como muestra el mito de Babel, las lenguas siempre 
han representado un elemento de unión entre perso-
nas, pero en la modernidad su papel se ha reforzado 
hasta alcanzar la condición de fundamento de la socie-
dad. Sin embargo, hay tres patrones lingüísticos que 
permiten vincular a los miembros de un grupo social y 
los tres últimos siglos se caracterizan por el predominio 
sucesivo da cada uno de ellos. En el siglo XIX, al menos 
en Europa, la lengua se consideró el fundamento de la 
nación. En el siglo XX la lengua ha servido para esta-
blecer intereses económicos compartidos por grupos 
muy amplios de personas de casi todo el mundo. En el 
siglo XXI, al calor de las redes sociales posibilitadas por 
las nuevas tecnologías, hemos pasado a que la lengua 
sustente sobre todo comunidades vivenciales. En este 
trabajo se examinan las tres comunidades sucesivas del 
español, la nacional, la económica y la vivencial, y las 
razones por las que esta última ha conferido una iden-
tidad muy peculiar a la comunidad hispanohablante.

Palabras clave
Dialectología, mestizaje lingüístico, proyección panhis-
pánica del español

As the myth of Babel illustrates, languages have always 
represented a unifying element among people, but 
in modern times their role has been reinforced to the 
point of becoming the foundation of society. Howe-
ver, there are three linguistic patterns that allow mem-
bers of a social group to connect, and the last three 
centuries have been characterized by the successive 
predominance of each of them. In the 19th century, at 
least in Europe, language was considered the founda-
tion of the nation. In the 20th century, language served 
to establish economic interests shared by very large 
groups of people from almost all over the world. In 
the 21st century, fueled by social networks enabled by 
new technologies, we have moved to a point where 
language primarily sustains living communities. This 
paper examines the three successive communities of 
Spanish, the national, the economic and the experien-
tial, and the reasons why the latter has conferred a very 
peculiar identity on the Spanish-speaking community.

Keywords
National language, economic language, experiential lan-
guage

Ángel López García-Molins
Catedrático emérito de Lingüística General de la Universidad  

de Valencia (España)

https://doi.org/10.24310/tsn.19.2025.21623


   TSN nº1934

1. La lengua como base de la comunidad nacional

Un aserto que nadie discute es el de la estrecha 
relación que existe entre las lenguas y las nacio-
nes. Esto no deja de ser curioso si se piensa que 
dicho supuesto es rigurosamente decimonónico. 
En épocas anteriores al siglo XIX, los filósofos no se 
pronunciaban sobre esta cuestión. El primero que 
sostuvo la cuasidentidad de la lengua y la nación 
no solo formal, sino también operativa, fue Wilhelm 
von Humboldt en su obra Über die Verschiedenheit 
des menschlichen Sprachbaues und ihren Einfluß 
auf die geistige Entwicklung des Menschengesch-
lechts (Berlín, 1836, § 8):

Describir el lenguaje como obra del espíritu es 
una expresión completamente correcta y adecua-
da porque la existencia del espíritu solo puede 
pensarse en términos de actividad y como tal. La 
disección de su estructura, indispensable para su 
estudio, nos obliga incluso a considerarlos como 
un proceso que avanza por ciertos medios hacia 
ciertos fines, y en este sentido a verlos realmente 
como formaciones de naciones 1.

Sin embargo, sorprendentemente, estas ideas 
habían surgido en el siglo anterior en la obra de 
Lorenzo Hervás y Panduro, un jesuita español des-
terrado, como todos los de su orden, en 1767 que 
se instaló en Cesena y luego en Roma, rodeado de 
gramáticas y noticias de casi todas las lenguas del 
mundo proporcionadas por los misioneros expul-
sos de su congregación. Allí redactó una verdadera 
enciclopedia, en 21 volúmenes. El tomo XVII, en el 
que trata del lenguaje, volvió a aparecer muy au-
mentado entre 1801 y 1805 en Madrid con el título 
Catálogo de las lenguas de las naciones conocidas, 
en seis volúmenes. Y en él se afirma lo siguiente  
(I, 23):

El método y los medios que he tenido a la vista 
para formar la distinción, graduación y clasifica-
ción de las naciones que se nombran en la pre-
sente obra, y son casi todas las conocidas en el 
mundo, consisten principalmente en la observa-
ción de las palabras de sus respectivos lenguajes, 
y principalmente del artificio gramatical de ellas. 
Este artificio ha sido, en mi observación, el prin-
cipal medio de que me he valido para conocer la 

1 «Die Sprache als eine Arbeit des Geistes zu bezeichnen, ist 
schon darum ein vollkommen richtiger und adequäter Ausdruck, 
weil sich das Dasein des Geistes überhaupt nur in Thätigkeit und 
als solche denken läßt. Die zu ihrem Studium unentbehrliche Zer-
gliederung ihres Baues nöthigt uns sogar, sie als ein Verfahren zu 
betrachten, das durch bestimmte Mittel zu bestimmten Zwecken 
vorschreitet, and sie insofern wirklich als Bildungen der Nationen 
anzusehen».

afinidad o diferencia de las lenguas conocidas y 
reducirlas a determinadas clases. El artificio par-
ticular con que, en cada lengua, se ordenan las 
palabras no depende de la invención humana y 
menos del capricho: él es propio de cada lengua, 
de la que forma el fondo. Las naciones, con la ci-
vilidad y con las ciencias, salen del estado de bar-
barie y se hacen más o menos civiles o sabias, mas 
nunca mudan el fondo del artificio gramatical de 
sus respectivas lenguas.

Humboldt aprovechó muchos de los datos de 
Hervás, sobre todo los de las lenguas indígenas 
americanas, y reconoció a regañadientes la deuda 
contraída con el jesuita. Sea como sea, no cito este 
párrafo en calidad de reivindicación patriótica de 
Hervás, sino para mostrar que no existe una única 
interpretación científica del binomio lengua-na-
ción: la solución humboldtiana de la lengua como 
símbolo (y casi límite cognitivo) de la nación es solo 
una de las posibles. En el siglo ilustrado, esta hipó-
tesis parecía una simpleza. Pero en el siglo siguien-
te, el XIX, llegó a convertirse en una verdad apodíc-
tica. En medio había sucedido algo que tiene muy 
poco que ver con la ciencia: la Revolución francesa 
puso fin al Antiguo Régimen y las guerras napoleó-
nicas que siguieron tuvieron el efecto de soliviantar 
a los pueblos invadidos, los cuales sintieron que 
su lengua constituía una defensa frente a las ideas 
universalistas que Napoleón pretendía imponer a 
cañonazos. El hundimiento del Imperio otomano 
terminaría por segmentar Europa a finales del siglo 
XIX y comienzos del XX sobre fundamentos lingüís-
tico-nacionalistas. Sin este transfondo histórico, es 
poco probable que la lengua se hubiese identifica-
do con la nación y, de hecho, durante milenios la 
humanidad la asoció con la tribu, nunca con la ciu-
dad o con el país. ¿Se imaginan un Imperio romano 
en el que solo se hubiera considerado ciudadanos 
a las personas cuya lengua materna fuera el latín? 
La mitad oriental no tenía el latín como lengua vehi-
cular, sino el griego, y fue este idioma el que per-
vivió en Bizancio hasta 1453. En la Antigüedad la 
limitación lingüística de la nación solía significar su 
insignificancia política.

Aun así, son posibles dos versiones decimonó-
nicas del binomio lengua-nación. Desde el Roman-
ticismo alemán la lengua se viene identificando con 
la nación y desde la Revolución francesa la nación 
con la lengua, a pesar de que ambos movimientos 
son coetáneos y correlativos. He aquí una de esas 
asimetrías a las que tan aficionados son los huma-
nistas y que ponen a los científicos de los nervios. 
Evidentemente, si dos más dos son cuatro, también 
sucederá que cuatro es dos más dos. Pero en nues-
tro caso parece que no es así. Si partimos de la len-
gua alemana, concluiremos que todas las personas 
que hablan alemán como nativos son de nación 



2025 35

alemana. Este argumento, que ya aparece formu-
lado por Herder, sirvió de base a los ideólogos del 
III Reich para justificar su política imperialista, con-
sistente en anexionar territorios en los que había 
minorías germanohablantes y expulsar a todas las 
personas de otra lengua. El segundo planteamien-
to, típico de los revolucionarios franceses, parte de 
una nación francesa de origen histórico y cultural 
en la que hay una lengua predominante, la cual 
toma nombre de la nación y se procura imponer 
a los hablantes connacionales de lengua diferente.

Los textos fundacionales de lo que pudiéramos 
llamar la perspectiva de la lengua nacional (Ln) y la 
perspectiva de la nación lingüística (Nl) son consi-
deraciones como las siguientes:

Ln Herder (1795, Werke, Anm. 20, S. 120):
Por medio de la lengua se vuelve una nación edu-
cada y formada; por medio de la lengua se vuel-
ve amante del orden y del honor, obediente, bien 
educada, afable, famosa, trabajadora y poderosa 2.

Nl Rousseau (Essai sur l’origine des langues, 1753-
1763, ch. I):
El habla distingue al hombre de los animales; el 
idioma distingue a las naciones entre sí; Solo sabe-
mos de dónde viene un hombre después de haber 
hablado. La costumbre y la necesidad es enseñar 
a cada uno el idioma de su país. Pero ¿qué hace 
que esta lengua sea la de su país y no la de otro? 
Para decir esto, hay que remontarse mucho tiempo 
atrás, por alguna razón local y anterior a la moral 
misma: el habla, siendo la primera institución so-
cial, debe su forma solo a causas naturales 3.

En otras palabras, que para la perspectiva Ln la 
lengua es el presupuesto de la nación, mientras que 
para la perspectiva Nl la nación es anterior a la len-
gua y esta surge en el seno del grupo social como 
consecuencia natural del contrato en el que dicho 
grupo se funda:

             L → n                                          N → l
perspectiva de la lengua nacional           perspectiva de la nación lingüística

Si lengua y nación cubriesen el mismo ámbito 
referencial, no habría nada que objetar, estaríamos 

2 «Mittelst der Sprache wird eine Nation erzogen und gebildet; 
mittelst der Sprache wird sie Ordnung- und Ehrliebend, folgsam, 
gesittet, umgänglich, berühmt, fleißig und mächtig».
3 «La parole distingue l’homme entre les animaux: le langage 
distingue les nations entreilles; on ne connoit d’ou est un hom-
me qu’après qu’il a parle. L’usage & le besoin sont apprendre a 
chacun la langue de son pays; mais qu’est-ce qui fait que cette 
langue est celle de son pays & non pas d’un autre? Il faut bien 
remonter pour le dire, a quelque raison qui tienne au local, & qui 
soit antérieure aux mœurs mêmes: la parole étant la première 
institution sociale ne doit sa forme qu’a des causes naturelles».

ante un dilema retórico, como el del huevo y la gal-
lina. Esta opción ideal plantea la relación como una 
bicondicional en la forma L ←→ N. El problema es 
que esto no es así. La lengua está sometida a cri-
terios estrictos de objetivación: una lengua es un 
instrumento de comunicación que permite la in-
tercomunicabilidad de un grupo de personas. Por 
eso, cuando la intercomunicación ya no es posible, 
hablamos de lenguas distintas, que es lo que suce-
dió cuando el latín se fragmentó en varias lenguas 
románicas. Desgraciadamente, la nación no puede 
ser acotada con criterios objetivos, no sabemos 
qué deben tener en común los miembros de una 
misma nación: ¿una lengua, unas mismas costum-
bres, una historia compartida, una religión, un ter-
ritorio…?

Tal vez por ello el siglo XIX europeo haya visto 
proliferar las naciones lingüísticas, es decir, las so-
ciedades que comparten un idioma común: Ruma-
nía, el país de los que hablan rumano; Dinamarca, 
el país de los que hablan danés; Portugal, el país 
de los que hablan portugués. Y así sucesivamente, 
solo que se trata de una lista con muy pocos tér-
minos: Gran Bretaña es el país de los que hablan 
inglés, pero algunos también galés o gaélico; Italia 
es el país de los que hablan italiano, pero algunos 
también sardo o siciliano; Francia es el país de los 
que hablan francés, pero algunos también bretón, 
alsaciano (alemán) u occitano… España, y ahí nos 
duele, es el país de los que hablan español, pero 
algunos también catalán, gallego o vasco.

Pudiera parecer que la oposición se da entre 
países europeos monolingües y plurilingües, pero 
no es exactamente así. Los plurilingües son la abru-
madora mayoría y, en realidad, los que he citado no 
son simplemente plurilingües, son países con va-
rias lenguas en los que una funciona en calidad de 
lengua común, que todos comparten, y es la condi-
ción común de dicha lengua la que los convierte en 
una comunidad política. Si se considera esta cues-
tión a escala mundial, resulta que el plurilingüismo 
con una o varias lenguas comunes es lo normal en 
el mundo. Según Ethnologue, los diez países con 
mayor variedad idiomática son los siguientes: en 
Papúa-Nueva Guinea se hablan 840 idiomas; en In-
donesia, 711; en Nigeria, 517; en la India, 456; en 
Estados Unidos, 328; en Australia, 312; en China, 
309; en México, 292; en Camerún, 274; y en Brasil, 
221. Como se puede ver, el plurilingüismo alcanza 
cotas numéricas muy altas en países de todos los 
continentes, salvo en Europa.

Obsérvese que no existen razones sociales o 
económicas que justifiquen este inventario: hay 
países antiquísimos, como China, frente a países 
modernos, como Australia; hay países desarrolla-
dos, como Estados Unidos, frente a países tercer-
mundistas, como Camerún; hay países de religión 



   TSN nº1936

musulmana como Indonesia, cristiana como Méxi-
co, animista como Nigeria, brahmánica como India, 
etcétera. En realidad estas cifras permiten sacar la 
conclusión de que las lenguas no son un proble-
ma, de que los criterios de agrupación los señalan 
las etnias y la lengua es un acompañante con poco 
valor simbólico. Salvo en Europa, claro, donde la 
ecuación «lengua = nación» surgió en el siglo XIX 
y desde entonces entorpece la vida política de los 
europeos en torno a esta aspiración imposible. 
Todavía hoy, en pleno siglo XXI, existen territorios 
europeos en los que la lengua puede llegar a ser 
un problema serio. De todos es sabido el enfren-
tamiento y la hostilidad verbal que caracterizan la 
difícil convivencia de valones y flamencos en Bélgi-
ca o a la de hispanohablantes y catalanohablantes 
en Cataluña. Si las circunstancias llegan a ser ex-
cepcionales, podría ser incluso peor: en Ucrania, 
hablar la lengua indebida, ucraniano en zona ru-
sohablante o ruso en zona ucranianohablante, pue-
de acarrear insultos, agresiones y eventualmente 
la muerte. Pero todo esto representa el pasado. El 
mundo camina hacia otros derroteros y ya no esta-
mos en el siglo XIX.

En España durante el siglo XIX las dos perspec-
tivas planteadas arriba (L → n / N → l) se presenta-
ron a la vez, aunque no referidas al mismo idioma. 
En general se puede afirmar que la defensa del 
español se basó en argumentos de tipo francés  
(N → l), mientras que la de las otras tres lenguas, el 
catalán, el gallego y el vasco, manejó razones de 
tipo alemán (L → n). De lo primero es buena mues-
tra la postura de Ramón Menéndez Pidal (1931), 
quien aboga por el nombre de «español» para la 
lengua común 4.

Fuera de las dos cuestiones de hecho ya tratadas, 
no me ocuparé sino en dos apreciaciones del ar-
tículo del señor Massó, pues de las otras hablaría-
mos años enteros sin convencernos mutuamente. 
Es la una el hallar censurable que yo use el nom-
bre de lengua española, «no sé si ab intent de su-
premacía o d’exclusió deis que no’l parlen». Ni lo 
uno ni lo otro. Yo no sé llamar de otra manera a 
la lengua que resultó de la fusión de la leonesa, 
castellana, aragonesa, navarra, etcétera. La llaman 
spanish los programas de las universidades de 
Columbia, Baltimore, Filadelfia, Chicago, donde 
se estudia; la llaman spanisch en las de Alemania 
y Austria; espagnol en las universidades y liceos 
de Francia, y lingua spagnola se la llama en los 

4 R. Menéndez Pidal (1931). Personalidad de las regiones: Sobre 
la supresión de la frase nación española. El Sol, Madrid, 27 de 
agosto. Véase P. García Isasti (2002). Ramón Menéndez Pidal: su 
intervención en el debate público (1902-1932). Lectura crítica 
del pensamiento de Ramón Menéndez Pidal, 1891-1936 [tesis de 
doctorado de la UAM].

manuales de Gorra, Monaci y D’Ovidio para uso 
de los estudiantes italianos. Español la llamó ya 
Alfonso el Sabio y la llamaron muchos de nuestros 
clásicos, y tal nombre es el único que en defini-
tiva puede adoptar la ciencia. Claro es que esto 
no quita que el catalán sea también una lengua 
española, aunque no la lengua española por an-
tonomasia.

La postura contraria es la sostenida por los inte-
lectuales de las regiones bilingües. Sirvan de mues-
tra las palabras de Enric Prat de la Riba 5.

Así se ha encontrado la lengua catalana en la situa-
ción de tener que formular su gramática, depurar 
y completar su léxico, fijar su ortografía, cuando 
ya todas las demás lenguas tenían desempeñada 
esta tarea; y en circunstancias tan desfavorables 
como la actual situación política de la raza, que 
deja nuestra lengua desarmada, entre dos gran-
des influencias invasoras, sin escuelas, sin uni-
versidades, sin dinastía y aristocracia propias, sin 
Estado, y teniendo frente a vehículos de la acción 
destructora de otra lengua, la escuela y la Univer-
sidad y la prensa y el Estado con la prensa y el 
Estado. […] Puesto que no ha tenido el catalán la 
evolución normal de las otras lenguas latinas, ni 
ha tenido en los siglos del Renacimiento, ni tiene 
todavía hoy, un Estado que haya impuesto o pu-
diera imponer desde arriba formas únicas defini-
tivas, démonoslas espontáneamente, libremente, 
nosotros mismos, por aclamación, por patriótica 
renuncia a todas las preferencias individuales o de 
escuela, establezcámoslas por unánime plebiscito 
de todos los catalanes 6.

Políticamente, tras la exaltación nacionalista 
de la guerra de la Independencia, el siglo XIX se 
saldó con tres guerras carlistas, en las que se en-
frentaron dos bandos dinásticos; pero también dos 

5 E. Prat de la Riba (1913). Per la llengua catalana. La Veu de Ca-
talunya, 31-1.
6 «Així s’ha trobat la llengua catalana en la situació d’haver de for-
mular la seva gramàtica, depurar i completar el seu lèxic, fixar la 
seva ortografia, quan ja totes les altres llengües tenien acomplida 
aquesta tasca; i en circumstàncies tan desfavorables com l’actual 
situació política de la raça, que deixa la nostra llengua desarma-
da, entre dues grans influències invasores, sense escoles, sense 
universitats, sense dinastia i aristocràcia pròpies, sense Estat, i 
tenint enfront vehicles de l’acció destructora d’una altra llengua, 
l’escola i la Universitat i la premsa i l’Estat amb tota la complexa 
xarxa de canalització per influir i penetrar un poble. […] Ja que no 
ha tingut el català l’evolució normal de les altres llengües llatines, 
ni ha tingut en els segles del Renaixement, ni té encara avui, un 
Estat que hagi imposat o pogués imposar des de dalt formes úni-
ques definitives, donem-nos-les espontàniament, lliurement, no-
saltres mateixos, per aclamació, per patriòtica renúncia de totes 
les preferències individuals o d’escola; establim-les per unànime 
plebiscit de tots els catalans».



2025 37

cia de las trabas que las mayorías nacionales del 
sitio en que residen ponen a su idioma, a sus es-
cuelas, etcétera. De aquí los conflictos nacionales.

Sin embargo, continúa Stalin, la solución no pue-
de ser la que Bauer y otros autores proponen para 
Austria-Hungría, consistente en una fragmentación 
territorial infinita. En el caso de Rusia, por ejem-
plo, lo que se impone en el Cáucaso (Stalin era de 
Georgia) es agrupar nacionalidades, previamente 
interdependientes en lo económico, bajo el para-
guas de una cultura común: «La cuestión nacional 
del Cáucaso solo puede resolverse en el sentido de 
llevar a las naciones y pueblos rezagados al cauce 
común de una cultura superior» (p. 52). Stalin fue 
un personaje nada atractivo, pero este opúsculo 
de 1913 interesa porque expresa la doctrina oficial 
del partido socialdemócrata y parece ser que fue 
inducido por Lenin. Hoy día difícilmente acepta-
ríamos la expresión «cultura superior». Por eso, el 
desarrollo de estas ideas en la URSS tras la Revolu-
ción se volcó en fomentar las lenguas más que las 
culturas (algunas muy primitivas), ya que la única 
cultura que oficialmente interesaba a la URSS era 
la del proletariado. Pero a la hora de la verdad lo 
que hubo fue un desarrollo enorme de la rusifica-
ción idiomática, al convertir el ruso en la lengua de 
todos los soviéticos; la lengua rusa, que ya era el 
idioma vehicular de la nobleza y de la burguesía 
del Imperio zarista, acabó siendo la lengua común 
de los ciudadanos de la URSS.

Esta globalización idiomática del mundo socia-
lista fue debida a la economía más que a la política. 
Desde el punto de vista ideológico esto es muy im-
portante. La lengua pertenece a la base, donde jue-
gan las fuerzas económicas; la cultura pertenece a 
la superestructura, que es el asiento de las disputas 
políticas. Lo volvió a dejar claro Stalin al publicar 
en 1950 un nuevo artículo en el que desautoriza 
la propuesta de Nicolai Marr, el lingüista oficial de 
la URSS hasta ese momento, para quien la lengua 
pertenece a la superestructura ideológico-cultural 
y no a la base económico-social. Nada de eso, sos-
tiene Stalin, la lengua está basada en la economía y 
en la sociedad, es un valor económico 7.

PREGUNTA. ¿Es cierto que el idioma es una supe-
restructura sobre la base?

RESPUESTA. No, no es cierto. La base es el siste-
ma económico de la sociedad, en una etapa dada 
de su desarrollo. La superestructura son las con-
cepciones políticas jurídicas, religiosas, artísticas 
y filosóficas de la sociedad y sus correspondien-

7 Stalin (1950). Acerca del marxismo en la lingüística. Pravda, 20 
de junio.

posiciones políticas: la unitarista, que era constitu-
cionalista liberal, y la disgregacionista, que fue bá-
sicamente conservadora y defensora del Antiguo 
Régimen. Parece mentira que dos siglos más tarde 
el españolismo estatal sea tildado de filofascista y 
el independentismo de algunas comunidades au-
tónomas bilingües de progresista.

2. La lengua como base de la comunidad económica

En otros países europeos el siglo XIX vio surgir los 
nacionalismos a causa de un cambio político: el 
fin del Antiguo Régimen, sin que en ellos hubie-
se nada parecido a una pulsión regional como la 
cuestión dinástica, que está en la base del carlismo. 
Sin embargo, dicha explicación se queda en lo epi-
fenoménico, porque la razón profunda estuvo en 
una mutación radical de las bases económicas de 
la sociedad. Lo que sucedió fue que la Revolución 
Industrial, iniciada en Inglaterra y pronto propaga-
da a los demás países europeos, cambió el funda-
mento de la sociedad. En el Antiguo Régimen la 
gente se agrupaba en pueblos dependientes de 
un señor, vivía de la agricultura y apenas se movía 
de su lugar de nacimiento. Naturalmente, todos ha-
blaban la misma lengua y la convivencia lingüística 
era lo normal. Con la Revolución Industrial, la gente 
pasó a vivir en grandes ciudades, donde se junta-
ban personas de lenguas diferentes en un ambien-
te generalmente mísero. En estas condiciones era 
inevitable que se impusiese la lengua del grupo 
lingüístico mayoritario de cada lugar como lengua 
de relación.

Es muy frecuente atribuir esta causa a la con-
cepción economicista de la lengua, tan típica del 
capitalismo occidental, y suponer que el marxis-
mo, que dominó en la mitad oriental de Europa, 
representaba su antítesis. Es un error: por lo que 
a la lengua se refiere, capitalistas y anticapitalistas 
son igualmente materialistas y privilegian sin am-
bages las grandes lenguas vehiculares. La doctrina 
marxista, expuesta por Stalin en El marxismo y la 
cuestión nacional (Marksizm i natzional’nyy vopros, 
Viena, 1913, 29), intentaba no enfrentar las lenguas 
menores a las mayores (de hecho se refería al ruso 
como la lengua de facto) y culpaba al capitalismo 
del conflictivo panorama de las nacionalidades.

Pero las personas que componen una nación no 
siempre viven agrupadas en una masa compacta; 
frecuentemente se dividen en grupos, y en esta 
forma se incrustan en organismos nacionales aje-
nos. Es el capitalismo el que las acucia a ir a diver-
sas regiones y ciudades a ganar su pan. Pero al en-
trar en territorios nacionales ajenos, formando en 
ellos minorías, estos grupos sufren a consecuen-



   TSN nº1938

tes instituciones políticas, jurídicas y otras. […] En 
este sentido, el idioma se diferencia radicalmente 
de la superestructura. Tomemos, por ejemplo, la 
sociedad rusa y su lengua rusa. En el curso de los 
últimos treinta años, en Rusia fue liquidada la vieja 
base capitalista y construida una base nueva, so-
cialista. En consonancia con esto, fue liquidada la 
superestructura existente sobre la base capitalista 
y creada una nueva superestructura, que corres-
ponde a la base socialista. Por consiguiente, fue-
ron sustituidas las viejas instituciones políticas, ju-
rídicas y otras por instituciones nuevas, socialistas. 
Pero, a pesar de ello, la lengua rusa ha continuado 
siendo, en lo fundamental, la misma que era hasta 
la Revolución de Octubre.

En el mundo capitalista occidental también se 
impuso la globalización idiomática, aunque los au-
tores que la justifican la presentan como una ver-
dad factual derivada de la situación económica. 
Así, Crystal (1997, pp. 7-8) inicia su libro sobre la 
supremacía mundial del inglés como sigue 8:

Una lengua no se convierte en lengua global por 
sus propiedades estructurales intrínsecas, ni por 
la extensión de su vocabulario, ni por haber sido 
vehículo de una gran literatura en el pasado, ni 
por haber estado asociada en su momento a una 
gran cultura o religión. […] Una lengua se convier-
te en lengua internacional por una razón princi-
pal: el poder político de su gente, especialmente 
su poder militar. […] Pero el dominio lingüístico 
internacional no es únicamente resultado del po-
derío militar. Puede que se necesite una nación 
militarmente poderosa para establecer una len-
gua, pero se necesita una nación económicamen-
te poderosa para mantenerla y expandirla. Esto 
siempre ha sido así, pero se convirtió en un factor 
particularmente crítico a principios del siglo XX, 
cuando los desarrollos económicos comenzaron 
a operar a escala global 9.

Y concluye diciendo:

8 D. Crystal (1997). English as a Global Language. Cambridge Uni-
versity Press.
9 «A language does not become a global language because of 
its intrinsic structural properties, or because of the size of its vo-
cabulary, or because it has been a vehicle of a great literature in 
the past, or because it was once associated with a great culture 
or religion. […] A language becomes an international language 
for one chief reason: the political power of its people — especially 
their military power. […] But international language dominance 
is not solely the result of military might. It may take a militarily 
powerful nation to establish a language, but it takes an econo-
mically powerful on to maintain and expand it. This has always 
been the case, but it became a particularly critical factor early in 
the twentieth century, with economic developments beginning to 
operate on a global scale».

¿Qué podemos concluir tras este amplio análisis 
del uso del inglés en el mundo moderno? ¿Existe 
un hilo conductor que nos ayude a explicar su no-
table crecimiento? Este capítulo demuestra que 
se trata de un idioma que ha encontrado repeti-
damente su lugar en el momento oportuno 10.

Seguidamente Crystal se explaya glosando los 
éxitos de las sociedades anglosajonas a un lado y a 
otro del Atlántico: primero Gran Bretaña promovió 
la Revolución Industrial; luego Estados Unidos ejer-
ció de líder de la economía capitalista; finalmente 
las nuevas tecnologías acogieron el inglés como su 
lengua propia. Es un relato edulcorado y volunta-
rista que rehúye sistemáticamente la palabra «co-
lonialismo». No nos engañemos: en el siglo XIX las 
potencias europeas se repartieron África como un 
botín de guerra y explotaron sistemáticamente los 
bienes del mundo sojuzgado. Las potencias colo-
niales más poderosas, y por lo mismo más depre-
dadoras, fueron Gran Bretaña y su pariente Estados 
Unidos, los cuales terminaron la faena en el si- 
glo XX ampliando sus tentáculos a América Latina 
y al sudeste asiático. Francisco Moreno Fernández 
(2016)  se muestra escéptico respecto al carácter 
global de cualquier idioma, incluido el inglés 11.

Probablemente, para muchos el inglés es la «len-
gua perfecta» anhelada desde hace siglos, pero la 
realidad no es tan simple. […] La caracterización 
del inglés como «lengua global» se ha universali-
zado en las últimas décadas, hasta el punto de ser 
asunto tratado monográficamente en libros tan 
conocidos como English as a Global Language 
(1997), de David Crystal, o How English Became 
the Global Language (2013), de David Northup. 
En ellos se presenta la universalización del inglés 
como un proceso benigno, derivado del entrama-
do mundial de relaciones comerciales y, en todo 
caso, consecuencia de un imperialismo moderado 
tanto del Reino Unido como, después, de Estados 
Unidos. […] Esta situación de partida, bien cono-
cida por otra parte, nos hace plantearnos algunas 
preguntas básicas que quisiéramos responder de 
forma breve y clara. ¿Qué es una lengua global? 
¿Es realmente el inglés una lengua global? ¿Pue-
de ser considerado el español una lengua global? 
Para no provocar intriga alguna, me apresuro a 

10 «What are we to conclude, after this wideranging review of the 
way English has come to be used in the modern world? Is there a 
common theme which can help us explain the remarcable growth 
of this language? The evidence of this chapter […] is that it is a 
language which has repeatedly found itself in the right place at 
the right time» (p. 110).
11 F. Moreno Fernández (2016). La búsqueda de un «español glo-
bal». VII Congreso Internacional de la Lengua Española, https://
congresosdelalengua.es/puerto-rico/paneles-ponencias/espa-
nol-mundo/moreno-fancisco.htm

https://congresosdelalengua.es/puerto-rico/paneles-ponencias/espanol-mundo/moreno-fancisco.htm
https://congresosdelalengua.es/puerto-rico/paneles-ponencias/espanol-mundo/moreno-fancisco.htm
https://congresosdelalengua.es/puerto-rico/paneles-ponencias/espanol-mundo/moreno-fancisco.htm


2025 39

sempeñado un papel relevante sobre todo dos ins-
tituciones, la Real Academia Española y el Instituto 
Cervantes, así como una serie de intelectuales a los 
que se dedican capítulos específicos de la obra. 
También estoy de acuerdo.

Sin embargo, tengo mis reservas respecto a las 
conclusiones que se extraen de lo anterior: a) que 
la imagen de armonía que se ha construido para 
el mundo hispánico margina la realidad de las len-
guas peninsulares periféricas, de las lenguas ame-
rindias y de las variedades mixtas resultantes del 
contacto lingüístico (como el Spanglish); b) que 
la ideología dominante subordina la coexistencia 
pacífica al control ejercido por una lengua homo-
génea; c) que dicha lengua, el español, sustenta 
toda una ideología del hispanismo, la cual con-
cibe como única expectativa de futuro la de una 
comunidad lingüística homogénea sin la amenaza 
de otras lenguas que interfieran en su desarrollo. 
Esta ideología, se afirma, la construyeron algunos 
intelectuales del XIX y primera mitad del XX (Bello, 
Unamuno, Ortega, Menéndez Pidal, etcétera), pero 
ha sido aceptada sin reservas por sus continuado-
res modernos al convertir a aquellos en padres fun-
dadores (es el llamado founding-father effect). Se 
supone que esta sacralización de la ideología idio-
mática hispánica es la labor de una serie de profe-
sores que habrían aportado un baño científico para 
lograrla (Del Valle y Stheeman, pp. 194-195):

La unidad y uniformidad de la lengua española, 
la responsabilidad de los intelectuales españoles 
de asumir un papel protagónico en su estandari-
zación, la importancia de salvaguardar su unidad 
y pureza son temas recurrentes en el discurso 
lingüístico de estos autores. A lo largo del libro 
hemos visto cómo, para la construcción textual y 
la legitimación de esta ideología, los intelectua-
les hispánicos recurrieron a menudo, en diversos 
grados, al poder legitimador de la ciencia y la re-
tórica. Sus discípulos contemporáneos continúan 
apoyando su discurso en el campo, aún legitima-
dor, de la lingüística y la filología: no es casualidad 
que, en los últimos años, la mayoría de los debates 
públicos sobre cuestiones lingüísticas hayan sido 
escritos por reconocidos profesores españoles de 
estas disciplinas: Manuel Alvar, Víctor García de la 
Concha, Rafael Lapesa, Fernando Lázaro Carreter, 
Juan M. Lope Blanch, Ángel López García, Grego-
rio Salvador, etcétera 14.

14 «The unity and uniformity of the Spanish language, the res-
ponsibility of Spanish intellectuals to assume a leading role in 
its standardization, and the importance of safeguarding its uni-
ty and purity are recurring themes in the linguistic discourse of 
these authors. Throughout the book, we have seen how, for the 
textual construction and legitimization of this ideology, Hispanic 
intellectuals often resorted, to varying degrees, to the legitimi-
zing power of science and rhetoric. Their contemporary disciples 

explicitar mi premisa mayor, que no es otra que la 
siguiente: en la historia de la humanidad nunca ha 
existido una lengua global y resultará difícil que 
llegue a haberla. Esto supone afirmar que el in-
glés no es una lengua global y, por supuesto, que 
tampoco lo es el español.

Sea como sea, en el siglo XX ciertos idiomas 
—singularmente el inglés y el ruso— han llegado a 
ser lenguas cuasiglobales por razones fundamen-
talmente económicas, el primero en el dominio 
capitalista, el segundo en el socialista. No es sor-
prendente que lo que pudiéramos llamar la «vin-
dicación histórica del idioma español» se intentase 
atribuir también a su creciente importancia econó-
mica. Hace veinte años se publicó un libro 12 en el 
que se analiza lo que sus compiladores llamaron la 
batalla del español, al hilo de un cambio de para-
digma que sustituye el valor nacional del español 
por su valor económico. Desde entonces sus opi-
niones han resonado en muchos congresos y es-
tán creando un estado de opinión en la comunidad 
académica que, tal vez, terminará por saltar a los 
medios y convertirse en opinión común. La cosa 
no tendría mayor trascendencia si lo que se afirma 
en el mismo no afectase a la imagen que se tiene 
de los hispanohablantes en el mundo, sobre todo 
en el mundo anglohablante, que es el que crea los 
estereotipos culturales en la actualidad. Quiero de-
cir con esto que la cuestión no es solo académica, 
tiene una dimensión ideológica y es desde esta 
perspectiva desde la que quiero enfocarlo. Lo he 
elegido, además, basándome en una vieja reseña 
mía (López García-Molins, 2003) 13 porque me ligan 
lazos de amistad y numerosas complicidades cien-
tíficas con uno de sus editores, José del Valle, quien 
participa además en el presente monográfico, así 
que de paso respondo a la petición que se nos ha 
hecho para intercambiar opiniones.

Bueno será expresar de entrada mi extrañeza 
ante la interpretación que se propone en The Battle 
over Spanish de unos hechos examinados, no obs-
tante, casi siempre con ejemplar maestría académi-
ca. Dicen los autores que la cuestión de la lengua 
—lo que es el español, lo que representa y quién 
tiene autoridad para terciar en las disputas idiomá-
ticas— ha tenido un evidente carácter político en las 
dos últimas centurias. Esto es evidente. También lo 
es que en la construcción de lo que pudiéramos 
llamar el imaginario de la lengua española han de-

12 José del Valle y Luis Gabriel Stheeman (eds.), 2002. The Battle 
over Spanish between 1800 and 2000: Language Ideologies and 
Hispanic Intellectuals. Londres: Routledge.
13 López García-Molins, Ángel (2003), Reseña de «Del Valle y Stee-
man, The Battle over Spanish (2002)». RFE, LXXXIII, 317-340.



   TSN nº1940

Donde más llaman la atención las hipótesis de-
fendidas por The Battle over Spanish es en el último 
capítulo, el que trata de la actualidad. Como con-
clusión de la línea argumentativa precedente se 
viene a decir poco menos que hay un imperialismo 
lingüístico panhispánico del que la RAE y, en parti-
cular, su director serían los portavoces; el diario El 
País, la plataforma de la grandeur del español; el 
inglés, el enemigo que hay que batir; y el Instituto 
Cervantes, que está a punto de «conquistar» Brasil 
y amplias zonas de Estados Unidos, la avanzadilla 
de los ejércitos de la monarquía lingüística, la de 
un rey y un príncipe dispensadores de distinciones 
a los héroes del idioma. Tengo que decir, como uno 
de los supuestos participantes en esta conspiración 
imperialista, que no me reconozco en lo que se nos 
imputa, aunque no deje de satisfacerme la buena 
compañía en la que me han colocado. Y es que lla-
ma la atención la falta de perspectiva con la que se 
hacen estas afirmaciones. En toda la obra no se ci-
tan en ningún momento el British Council, la Allian-
ce Française, el Goethe Institut o la Societá Dante 
Alighieri, organismos que hacen lo mismo que el 
Cervantes, solo que mejor (por ejemplo, son pro-
pagandistas eficaces del mundo académico de sus 
respectivos países, porque están convencidos de 
que una lengua moderna o es capaz de expresar 
la ciencia y la cultura o se anquilosa sin remedio). 
De otro lado, uno puede encontrar anacrónica e 
ineficaz la costumbre latina, que no germánica, de 
las academias (existe l’Académie Française, mode-
lo de las demás, mientras que ingleses y alemanes 
elaboran la norma a base de diccionarios comer-
ciales), pero no veo por qué razón tendríamos que 
reprocharle al director de la RAE que haga propa-
ganda de las excelencias del español: los directo-
res de cualquier empresa, si tienen un mínimo de 
sentido comercial, se pasan la vida pregonando las 
virtudes de sus productos. En cuanto al rey de Es-
paña, por supuesto, hace lo mismo que su majes-
tad británica, solo que aquí, en vez de dar medallas 
British, las impone Hispanic.

Dicho lo cual, tampoco querría refugiarme en 
el triunfalismo. Aunque las responsabilidades im-
putadas a ciertas instituciones de España en su 
intento de vender el español como una mercancía 
me parecen excesivas, sí que se advierte una cier-
ta prepotencia de la sociedad española en general 
relativa a este tema. Es cierto que disponer de una 

continue to base their discourse on the still legitimizing field of 
linguistics and philology. It is no coincidence that, in recent years, 
most of the public debates on linguistic issues have been written 
by renowned Spanish professors of these disciplines: Manuel Al-
var, Víctor García de la Concha, Rafael Lapesa, Fernando Lázaro 
Carreter, Juan M. Lope Blanch, Ángel López García, Gregorio Sal-
vador, etc.».

lengua de casi seis millones de usuarios permite 
vencer muchas barreras y facilita los negocios. Pero 
esto no concede ninguna regalía a las empresas es-
pañolas sobre las demás. Imagínense un argumen-
to como el siguiente: los árabes, concretamente 
el bagdadí Al-Juarismi, inventaron el álgebra con-
forme a la que se rigen los algoritmos lógicos que 
permiten la inteligencia artificial, por lo que Irak 
debería ser la potencia dominante en el campo de 
la informática y de la inteligencia artificial. Ridículo, 
¿verdad? Pues lo mismo cabe decir de la supuesta 
dominancia de las empresas españolas en el mun-
do hispanoamericano a cuenta de las solidaridades 
que suscita la posesión de un instrumento de co-
municación común que se inventó en el alto Ebro 
allá por el siglo IX d. C.

3. La lengua como base de la comunidad vivencial

La pura justificación económica del idioma español 
es una falacia. Menos humos, si bien no hay humo 
sin fuego. A escala mundial, lo que más destaca de 
su perfil ideológico es su especialísima condición 
vivencial. Enseguida me ocupo de ello, pero antes 
quiero reflexionar brevemente sobre el caso del 
chino. Piénsese que el modelo expansivo del ruso, 
ligado a una ideología, podría hacerse extensivo 
igualmente al árabe (la lengua del islam). En cuanto 
al modelo colonialista del inglés, vino acompañado 
del progreso del francés, por ejemplo. Pero ¿qué 
diríamos del chino? Considérese el siguiente lista-
do de las diez lenguas más habladas del mundo 
según datos de Ethnologue (2022):

El alemán o el francés son  
lenguas fundamentalmente  
nacionales, con proyección  

económica y vivencial; el inglés 
es la lengua de la globalización 

económica, con proyección  
nacional y vivencial secundaria; 
el chino y el español son lenguas 

prioritariamente vivenciales,  
con proyecciones nacionales  

y económicas añadidas



2025 41

Al lector no especializado sin duda le asombra-
rá esta clasificación. ¿Acaso no debería ser el inglés 
la primera? Por el número de usuarios, sí; por el nú-
mero de hablantes nativos, no. Evidentemente, la 
lengua más extendida es el chino, pero en época 
moderna no nos consta que hubiera ninguna ex-
pansión política de China; últimamente hay un gran 
crecimiento económico, pero sin consecuencias 
lingüísticas fuera de sus fronteras. Lo que llamamos 
«chino» se reparte en la lista entre dos variedades, 
el mandarín y el yue, aunque en la continuación 
de la misma aparecen otros dialectos (wu, min, jin, 
hakka…) hasta completar unos mil quinientos mil-
lones de hablantes de chino. Algo parecido, pero 
con mayor diferencia entre lenguas, se da en la In-
dia (hindi, punyabí, bengalí). ¿Cuál es el factor uni-
tivo que aglutina a los usuarios de la lengua china?

Pues dicho factor es precisamente que se trata 
de usuarios más que de hablantes. En realidad, un 
chino de Shanghái no entiende oralmente a otro 
de Pekín (Beijing) ni este a un tercero de Cantón 
(Guangzhou) y así sucesivamente; al menos es lo 
que sucedía hasta que la República Popular intro-
dujo el putonghua (lengua común) como idioma 
de relación. Lo que de verdad une a los chinos es 
el sistema de escritura, el cual permite a todos ellos 
leer el mismo texto sin problemas. Como es bien 
sabido, dicho sistema se basa en ideogramas, es 
decir, en dibujos simplificados que representan 
uno o varios referentes y que equivalen a nuestras 
palabras. Ello tiene ventajas e inconvenientes: per-

mite constituir una comunidad inmensa, de mil qui-
nientos millones de personas que estudian dichos 
caracteres durante años y años, pero hace muy di-
fícil su extensión a otros países. Los chinos ven los 
ideogramas y están capacitados para hacerlo prác-
ticamente desde que nacen (la capacidad visual 
del ser humano es genética, igual que la lingüís-
tica, pero esta no se manifiesta hasta los tres años, 
más o menos, en contacto con una lengua), aunque 
dominar los veinte mil caracteres que conoce un 
chino culto suele durar prácticamente hasta la ado-
lescencia.

Interesa reflexionar sobre la clase de comuni-
dad que resulta de esta visualización simbólica 15. 
Por lo pronto, es completamente ajena a la ecua-
ción «lengua = nación»: en China la escritura común 
no es algo propio del lugar donde se nace, el cual 
solo suministra la lengua hablada (los distintos dia-
lectos chinos), sino del Estado vivencial al que uno 
pertenece y en el que convive con otras personas. 
Es dicho Estado el que establece las reglas de con-
formación, aprendizaje y uso de los ideogramas chi-
nos, los cuales pueden escribirse, pero sobre todo 
son leídos por el conjunto de los usuarios. Desde 
la perspectiva española se acostumbra a oponer el 
Estado (lo malo) a la nación (lo bueno), pero se tra-
ta de una lógica perversa, porque lo que sustenta la 
convivencia es precisamente el Estado, mientras que 
las reivindicaciones nacionales suelen conducir a la 
confrontación. El sistema chino tampoco es depen-
diente de la ecuación «lengua = base económica». 
Como consecuencia del apoyo que prestaron Rusia 
y Estados Unidos a las facciones de la última guerra 
civil, hay dos Chinas, la comunista y la nacionalista, 
pero una sola lengua y sistema de escritura. Si mira-
mos hacia atrás estas divergencias estatales, pueden 
llegar a ser mucho mayores:  entre el siglo V a. C. y 
el siglo III d. C., China se fragmentó en siete reinos 
combatientes hasta que la unificó la dinastía Qin, si 
bien el sistema de escritura común permaneció in-
cólume.

¿Qué clase de comunidad lingüística conforma 
por tanto China? Ni nacional ni económica, se tra-
ta de una comunidad vivencial. La escritura china, 
cuyo primer diccionario, el Erya, pertenece precisa-
mente a dicha época, es el basamento de la cultura 
china, una cultura que facilita secundariamente que 
podamos hablar de una nación china y de una eco-
nomía china. Confucio (551-479 a. C.) pensaba que 
las crisis de gobierno son debidas a la pérdida de 
valores que se registra en los ritos, para lo cual pro-
pone como solución la rectificación de los nombres: 

15 Para lo que sigue me baso en P. San Ginés (2004). El pensa-
miento chino clásico sobre la lengua. En Juan de Dios Luque 
Durán (ed.). Lenguas y culturas de Oriente. Granada Lingvistica.

LENGUAS NÚMERO DE HABLANTES 
NATIVOS

chino mandarín  
(septentrional)

929 millones

español 474,7 millones

inglés 372,9 millones

hindi 343,9 millones

bengalí 233,7 millones

portugués 232,4 millones

ruso 154 millones

japonés 125,3 millones

lhanda (punyabí) 92,7 millones

chino yue (meridional) 85,2 millones



   TSN nº1942

«Si los nombres no son correctos, las palabras no se 
ajustarán a lo que representan y, si las palabras no 
se ajustan a lo que representan, los asuntos no se 
realizarán» 16. De ahí resulta que lo verdaderamente 
importante de la semiosis no son los sonidos con 
su inevitable fragmentación nacionalista, como en 
Occidente, ni las cosas, como en cualquier plantea-
miento materialista, sino precisamente los nombres 
manifestados por imágenes simbólicas.

La otra gran lengua mundial que también susten-
ta una comunidad vivencial es el español, solo que 
aquí se trata de un fundamento cultural y no político, 
como en el caso del chino. Permítanme reproducir 
una cita de la ponencia que pronuncié en el IX Con-
greso Internacional de la Lengua Española (Cádiz, 
marzo de 2023), celebrado bajo los auspicios de un 
título problemático: «Lengua común, mestizaje e in-
terculturalidad»:

Es cierto que nuestra lengua soporta una comuni-
dad inmensa. Sin embargo, no es seguro que todos 
sus usuarios se sientan cómodos con la idea, tal vez 
porque «lengua común = lengua mestiza» les pa-
rezca una ecuación errónea. Al fin y al cabo, todo 
colonialismo extendido sobre amplios territorios 
soporta una base mestiza. ¿Acaso no son el inglés, 
el francés, el ruso, el árabe… como redes que cap-
turaron un conjunto de culturas y de lenguas y de 
las que resultaron poblaciones mestizas? ¿Por qué 
destacar algo así en el caso del español? Veamos. 
Mestizaje e interculturalidad no son conceptos 
equivalentes. La interculturalidad es consecuencia 
inevitable de la expansión de un idioma. Las gran-
des lenguas mundiales siempre son interculturales, 
acaban englobando pueblos de muchos otros idio-
mas, cuyos espacios se van achicando progresiva-
mente. Ya ocurrió con el latín en la Edad Antigua, 
y hoy sucede lo mismo con el ruso o con el inglés. 
La Nueva España o el Perú no se concibieron así. 
Las razones son conocidas y han sido expuestas 
muchas veces. Las potencias coloniales necesitan 
difundir su idioma: es preciso que las sociedades 
coloniales conozcan la lengua del invasor para faci-
litar la expansión de la economía, que es lo que hay 
detrás del colonialismo. Esto ya ocurría en la época 
de los romanos —no hay más que ver el paisaje de 
las Médulas en León—, pero alcanza su mayor desa-
rrollo con la Revolución Industrial del XIX. Sin em-
bargo, a mi entender, existe una diferencia capital 
en el caso del español, donde el «mestizaje viene 
antes y la interculturalidad, después». Por eso, en 
los primeros siglos se practicó un colonialismo atí-
pico, el cual privilegiaba la captación de las almas 
sobre la de los clientes. En Latinoamérica la expan-
sión de la lengua fue una iniciativa de los mestizos, 
no de la corona ni de los poderes económicos de 
la metrópoli.

16 Confucio-Mencio (1982). Los cuatro libros (88). Madrid: Alfa-
guara.

He dedicado muchas páginas 17 a fundamentar 
la idea de que el español es una lengua que surge 
desde la necesidad de los mestizos, originariamen-
te en la península ibérica y más tarde en el con-
tinente americano. Por eso, siempre he criticado 
la etiqueta de «castellano»: la koiné peninsular, el 
español, aparece en varios reinos del norte de la 
península ibérica a la vez y solo se hace castella-
no cuando Alfonso X —este sí: rey de Castilla— lo 
normaliza por primera vez siguiendo los usos de 
los hablantes castellanos de español. Desde que 
formulé por primera vez la hipótesis koinética en 
1985, me he encontrado con partidarios apasiona-
dos y con opositores no menos recalcitrantes. Al-
guno de estos últimos me ha tildado de «esencialis-
ta». ¿Esencialista? Siempre me he negado a definir 
el español como esencia de la nación española. 
Al contrario, su gran valor cívico estriba precisa-
mente en que surgió al margen de la idea nacional, 
como una lengua vehicular (una koiné) que permi-
tió a los vascos relacionarse con sus vecinos romá-
nicos, a estos primitivos españoles del alto Ebro 
hacerlo con los demás europeos que llegaban por 
el Camino de Santiago, a los conquistadores del 
Nuevo Continente transformar a los indígenas en 
súbditos —que no en esclavos— de la corona, y así 
sucesivamente. No me tengo por original: la idea 
comienza en Ramón Menéndez Pidal 18, toma alas 
con Emilio Alarcos 19, se consolida empíricamente 
con los atlas lingüísticos de Manuel Alvar 20 y, en el 
fondo, no deja de ser una obviedad. El supuesto 
esencialismo consistiría en lo mismo que legitima 
la ley de la gravitación universal: que parte de he-
chos, no de especulaciones fantasiosas que ape-
nas logran esconder claras intenciones políticas.

Que el español no era ninguna panacea nacio-
nalista lo descubrieron a su pesar los padres de la 
independencia de la repúblicas hispanoamerica-
nas cuando comprobaron que el hecho de hablar 

17 Ángel López García-Molins (1985). El rumor de los desarraiga-
dos (Conflicto de lenguas en la península ibérica. Barcelona: Ed. 
Anagrama; (1991). El sueño hispano ante la encrucijada del racis-
mo contemporáneo. Mérida: Editora Regional de Extremadura; 
(2007). El boom de la lengua española. Análisis ideológico de un 
proceso expansivo. Madrid: Biblioteca Nueva; (2009). La lengua 
común en la España plurilingüe. Madrid/Frankfurt: Iberoameri-
cana, Vervuert; (2010). Anglohispanos. La comunidad lingüística 
iberoamericana y el futuro de Occidente. Barcelona: Península; 
(2020). Repensar España desde sus lenguas. Barcelona: El Viejo 
Topo.
18 Ramón Menéndez Pidal (1926). Orígenes del español. Madrid: 
Espasa Calpe.
19 Emilio Alarcos Llorach (1982). El español, lengua milenaria. Va-
lladolid: Ámbito.
20 Los atlas de Manuel Alvar cubren casi todo el territorio del 
español europeo (Andalucía, Canarias, Aragón, Navarra y Rioja, 
Castilla y León, Santander) y buena parte del americano (Méjico, 
Venezuela, Paraguay, etcétera).



2025 43

el mismo idioma no impidió la división del Imperio 
español en naciones enfrentadas. Y, sin embargo, 
lo que une a los distintos países hispanoamerica-
nos es la lengua, como ya destacaba Simón Bo-
lívar 21 en su Carta de Jamaica de 1815 (Bolívar,  
994, 6):

Es una idea grandiosa pretender formar de todo 
el Mundo Nuevo una sola nación con un solo vín-
culo que ligue sus partes entre sí y con el todo. 
Ya que tiene un origen, una lengua, unas costum-
bres y una religión, debería, por consiguiente, 
tener un solo gobierno que confederase los dife-
rentes Estados que hayan de formarse.

Desde entonces el fracaso político de la ecua-
ción «lengua = nación» se ha glosado miles de ve-
ces en autores hispanos de todas las tendencias, 
siendo casi unánime la afirmación de que la uni-
dad lingüística debería conllevar un cierto tipo de 
unidad política. Es habitual relacionar esta postura 
con los planteamientos esencialistas, más o menos 
conservadores, como el de Unamuno. Según ha 
mostrado Isidro Sepúlveda 22, cuando Unamuno 
critica la postura biologista de la raza hispánica 
expuesta por Carlos Octavio Bunge en Nuestra 
América, el catedrático de Salamanca objeta:

Más que con la sangre les va a los sudamericanos 
el españolismo con la lengua, sangre del espíritu, 
en la que reciben en potencia todo un modo de 
pensar y concebir, y con él las costumbres y hábi-
tos y tradiciones populares 23.

Sin duda, la expresión «la lengua, sangre del es-
píritu» choca abiertamente con el tono discursivo 
del siglo XXI, pero a finales del siglo XX fue nada 
menos que Fidel Castro quien, ante un auditorio 
de Puerto Montt (Chile) y en presencia de Salvador 
Allende, decía lo siguiente:

¡Y pensar que nuestra patria está a 9.000 kilóme-
tros, 8.500, 9.000…! Bueno: unos cientos de kiló-
metros más o menos no tiene importancia. Pero 
desde allá, desde nuestra patria hasta aquí, se 
puede ver que hablamos un mismo idioma, que 
tenemos los mismos ideales, que albergamos los 

21 Simón Bolívar (1994 [1815]). Carta de Jamaica. Kingston, 6 de 
septiembre de 1815. En Augusto Mijares (prólogo) y Manuel Pé-
rez Vila (comp., notas y cronología), Simón Bolívar. Doctrina del 
libertador (47-63). Caracas: Biblioteca Ayacucho.
22 Isidro Sepúlveda (2005). El sueño de la madre patria. Hispanoa-
mericanismo y nacionalismo (217). Madrid: Marcial Pons.
23 Miguel de Unamuno (1903). De la literatura hispanoamericana. 
En Obras completas (IV, 810).

mismos sentimientos, que experimentamos las 
mismas emociones 24.

El tema de la lengua española en su relación 
con América no debería politizarse. Que la comu-
nidad hispanohablante de ambos lados del océa-
no está estrechamente vinculada por el idioma es 
un hecho. Cuestión diferente es la de las interpre-
taciones que se quieran dar a dicha evidencia em-
pírica. Fracasada la hipótesis que primero saltaba 
a la vista, la de la comunidad nacional, se propu-
sieron otras; las más antiguas lo vinculan con la re-
ligión católica, como Maeztu, o con la raza, como 
Vasconcelos; las más modernas, con la economía. 
Las ideas del primero pueden resumirse en esta 
cita de su obra Defensa de la hispanidad 25:

Pero cuando volvemos los ojos a la actualidad, 
nos encontramos, en primer término, con que to-
dos los pueblos que fueron españoles están con-
tinuando la obra de España, porque todos están 
tratando a las razas atrasadas que hay entre ellos 
con la persuasión y en la esperanza de que po-
drán salvarlas; y también con que la necesidad 
urgente del mundo entero, si ha de evitarse la co-
lisión de Oriente y Occidente, es que resucite y se 
extienda por toda la faz de la Tierra aquel espíri-
tu español, que consideraba a todos los hombres 
como hermanos, aunque distinguía los hermanos 
mayores de los menores; porque el español no 
negó nunca la evidencia de las desigualdades. 
Así la obra de España, lejos de ser ruinas y polvo, 
es una fábrica a medio hacer, como la Sagrada 
Familia, de Barcelona, o la Almudena, de Madrid; 
o, si se quiere, una flecha caída a mitad del ca-
mino, que espera el brazo que la recoja y lance 
al blanco, o una sinfonía interrumpida, que está 
pidiendo los músicos que sepan continuarla.

Las ideas de la raza se concibieron en el libro 
del escritor mexicano José Vasconcelos La raza 
cósmica 26, con parecida aspiración universalista, 
aunque con un tinte religioso menos marcado.

Tenemos, pues, en el continente todos los ele-
mentos de la nueva Humanidad; una ley que irá 
seleccionando factores para la creación de tipos 
predominantes, ley que operará no conforme a 

24 Discurso pronunciado por el comandante Fidel Castro Ruz, 
primer secretario del comité central del Partido Comunista de 
Cuba y primer ministro del gobierno revolucionario, en la con-
centración realizada en Puerto Montt (Llanquihue, Chile) el 18 
de noviembre de 1971, http://www.cuba.cu/gobierno/discur-
sos/1967/esp/f181067e.html
25 Ramiro de Maeztu (1934). Defensa de la hispanidad. Madrid: 
Acción Española.
26 José Vasconcelos (1925). La raza cósmica. Madrid: Austral.

http://www.cuba.cu/gobierno/discursos/1967/esp/f181067e.html
http://www.cuba.cu/gobierno/discursos/1967/esp/f181067e.html


   TSN nº1944

Como se puede ver, se trata de una ideología 
del melting pot, paralela a la que por la misma 
época se desarrolló al norte de río Bravo. La única 
diferencia es que en Estados Unidos la mezcla de 
gentes se fundamenta en unos valores (el Ameri-
can dream) y en una Constitución, mientras que en 
Hispanoamérica el cemento de unión lo proporcio-
na el idioma. Pero esto, con independencia de los 
misticismos románticos que le dieron origen, tiene 
una base objetiva. Es un hecho que, en la historia 
moderna de la humanidad, el caso de los pueblos 
hispanos, el de veintidós naciones que comparten 
un mismo idioma, resulta absolutamente único. 
Un idioma propio, entiéndase bien, no un idioma 
internacional en el que pueden entenderse. Por 
supuesto que la lengua de intercambio de la Com-
monwealth es el inglés y la de la Francophonie es 
el francés, pero todas estas naciones tienen sus 
propias lenguas maternas. En Hispanoamérica no 
sucede así: incluso en países con una numerosa 
base indígena, el sentimiento nacional —en Perú, 
en México, en Guatemala y con más razón en Ar-
gentina o en Colombia— se expresa en español. 
Y ello convierte a la lengua española en un factor 
que no se puede dejar de tener en cuenta para las 
expectativas internacionales de las naciones lati-
noamericanas, incluido Brasil, que está totalmente 
rodeado por ellas, e incluido parcialmente Estados 
Unidos, del que constituyen el patio trasero.

¿Que cuál ha sido modernamente la actitud de 
España y de sus intelectuales ante esta situación? 
A mi modo de ver, el aprovecharla, pero no el ci-
mentarla como ideología imperial. Es sintomático 
que esta presunta acometida imperial del español 
tenga su origen en la democracia, sobre todo en el 
gobierno socialista, y no en el régimen de Franco. 
En la época del dictador se decían muchas tonte-
rías sobre la misión espiritual de España (aquello 
de la unidad de destino en lo universal), pero casi 
nada sobre la lengua. El deslumbramiento ante la 
plataforma —política, económica y cultural— pro-
porcionada por el hecho objetivo de la comuni-
dad de naciones que hablan un mismo idioma es 
moderno. Y la respuesta, como parece lógico, ha 
sido la de orientar la acción internacional de Es-
paña, primeramente, en dicha dirección. A ello han 
contribuido políticos que promueven foros iberoa-
mericanos de naciones, empresarios que aspiran a 
instalarse en los países latinoamericanos, escrito-
res y científicos que saben que tienen un extenso 
campo para la divulgación de sus escritos. No creo 
que debamos reprochárselo, entre otras razones 
porque el intercambio se produce en ambas direc-
ciones y España no deja de ser la plataforma de 
lanzamiento de Latinoamérica en el mercado y en 
las sociedades del continente euroasiático y del 
africano.

criterio nacional, como tendría que hacerlo una 
sola raza conquistadora, sino con criterio de uni-
versalidad y belleza, y tenemos también el terri-
torio y los recursos naturales.

Estas ideas quedaron periclitadas cuando en la 
segunda mitad del siglo XX, al calor de la globa-
lización económica, que se expresaba en inglés, 
surgió la conciencia viva de que el español tam-
bién era una lengua global y de ahí que suministra-
se potencialmente la base para hacer grandes ne-
gocios. Y esto nos lleva a la cuestión del inglés. No 
es un secreto para nadie que el inglés, la lengua 
internacional del momento, es la fuente inagotable 
que surte de términos científicos, técnicos, musi-
cales, deportivos, etcétera, a todas las lenguas de 
cultura. Basta leer cualquier periódico francés, ale-
mán o italiano para encontrar artículos en los que 
se lamenta el excesivo número de anglicismos y se 
propugnan medidas —casi siempre inútiles— para 
erradicarlos. Puestos a hablar de medidas, los 
oponentes a la ideología hispanista podrían haber 
comparado la posición —timorata— de las naciones 
hispánicas con la cruzada emprendida por el go-
bierno francés en defensa de su idioma. No lo han 
hecho; han preferido seguir con la tesis de la ideo-
logía idiomática españolista resultante de defen-
sas más o menos apasionadas del idioma, como la 
de Álex Grijelmo o la de J. Ramón Lodares, a las 
que fustigan sin piedad, sin caer en la cuenta de 
que el modelo de estos textos, la Defénse et illus-
tration de la langue française, de J. du Bellay, se 
escribió nada menos que en 1549.

Sin embargo, no quiero que el lector se quede 
con la impresión de que dichos oponentes mani-
pulan la realidad, tan solo la malinterpretan, a mi 
entender. Y es que lo de la ideología idiomática 
del español es cierto, solo que su origen es dife-
rente y sus implicaciones también. En realidad, la 
idea de que el idioma español constituye el funda-
mento de una comunidad supranacional no la pro-
pugnaron primeramente los españoles, sino los 
hispanoamericanos. Fue con ocasión de los actos 
conmemorativos del IV Centenario del Descubri-
miento de América cuando surgió el concepto de 
raza hispánica, raza que no tendría un fundamento 
biológico, sino lingüístico, y que se concebía como 
un crisol de pueblos. Dicho concepto se cargó de 
contenido político izquierdista y fue reelaborado 
por los intelectuales agrupados en el Ateneo de la 
Juventud de Ciudad de México, los Antonio Caso, 
Leopoldo Zea, Pedro Henríquez Ureña y, sobre 
todo, Alfonso Reyes. Este último lo expresa como 
sigue en su Discurso por la lengua: «Considero 
como un privilegio hablar en español y entender 
el mundo en español, lengua de síntesis y de inte-
gración histórica».



2025 45

Con todo, quiero insistir en que el valor económi-
co del español, incuestionable, tiene un fundamen-
to transnacional más que internacional 27. El español 
no tendría la fuerza que tiene sin el concurso de las 
veintidós naciones en las que es la lengua común, 
mientras que en el caso del inglés es obvio que los 
que lo sustentan son la ciencia, la economía, los 
mass media, etcétera. El español se basa en agru-
paciones humanas, el inglés en actividades típicas 
de la modernidad. Estas agrupaciones humanas del 
español, con independencia de su mayor o menor 
carácter nacional, comparten una misma cultura y la 
difunden urbi et orbi con el sustento del idioma. De 
ahí su cercanía funcional a la lengua china. El chino 
es una lengua estatal manifestada simbólicamente 
por los ideogramas de su escritura. El español es 
una lengua pluriestatal expresiva de la cultura que 
subyace a la veintena larga de naciones que lo tie-
nen como lengua común. Sin embargo, no quiero 
fijarme en el sintagma lengua común, sino en el sin-
tagma lo tienen. ¿Tan solo lo tienen o hay algo más? 
Las lenguas comunes vehiculares se tienen, pero las 
lenguas comunes vivenciales se mantienen con un 
esfuerzo sostenido y consciente. Obstinadamente, 
con adelantos y retrocesos, sin complacencias, pero 
también sin dejaciones.

Merece la pena salir por un momento de la dialéc-
tica inglés-español para considerar este último en 
un contexto más amplio, temporal y espacialmente. 
Compárese el caso del español con el del arameo, 
una lengua originaria de Aram (Siria, sureste de Tur-
quía y Líbano) que sustituyó como idioma vehicular 
al acadio y que fue oficial en Asiria y en el Imperio 
persa, aunque los arameos nunca tuvieran un poder 
político reseñable. Su poder también fue simbólico, 
como el de los ideogramas chinos, pues el arameo 
suministra la base de los alfabetos hebreo, árabe y 
fenicio, de donde vienen los eslavos y los latinos. No 
obstante, toda esta grandeza del arameo, la lengua 
que hablaba Jesucristo, es hoy un triste recuerdo. La 
lengua aramea está a punto de extinguirse, según 
pudo comprobar este lingüista que les habla cuan-
do, comisionado por el Instituto Cervantes, visitó 
Malula (Siria), una de las tres aldeas en las que toda-
vía hay hablantes. Los arameos tuvieron una lengua 
vehicular muy extendida hace tres mil años, pero ca-
recieron de la cohesión cultural necesaria para man-
tenerla. Los habitantes de China hablan lenguas del 
grupo sínico desde hace tres mil años (los testimo-
nios más antiguos se remontan al 1250 a. C., a fines 
de la dinastía Shang), pero han podido conservarlas 

27 Ángel López García-Molins (2021). Lengua internacional/len-
gua transnacional. A propósito de las políticas de difusión del 
español. En José Luis García Delgado (ed.). El español, lengua in-
ternacional: proyección y economía (176-188). Thomson Reuters.

porque, además, comparten un sistema ideográfico 
de representación del mundo, el cual les ha permiti-
do mantener sus lazos vivenciales.

¿Y qué decir del español, un idioma que existe 
desde hace dos mil años? Pues que milagrosamen-
te ha subsistido sin fragmentarse, pese a que las cir-
cunstancias exteriores no permitían aventurarlo. Co-
menzando por su vida privada, la que transcurre en 
el hogar ibérico peninsular durante la Edad Media, 
hay que decir que el español, surgido a lo largo del 
Camino de Santiago, careció de una referencia es-
tatal inequívoca, ya que nos lo encontramos como 
romance vehicular hablado en tres reinos (Castilla-
-León, Aragón y Navarra) y como romance vehicular 
comprendido en otros tres (Portugal, Valencia y el 
Principado de Cataluña). Cuando a partir de 1492 
comienza su vida pública, se produce una tremen-
da irradiación geográfica que en teoría hacía muy 
difícil que con el paso del tiempo el idioma virreinal 
de la Nueva España siguiese siendo el mismo que 
el del Perú o el de Nueva Granada. Con la indepen-
dencia política de las naciones hispanoamericanas 
en el siglo XIX (incomprensible para un australiano, 
un estadounidense o un ruso), la trama cohesiva 
llegó a ser todavía más débil, pero ni por esas. Los 
secesionistas cortaron todo vínculo con la metró-
poli, menos el idiomático. Andrés Bello, el filólogo 
venezolano, amigo de Bolívar, que había redactado 
una ortografía fonológica para los americanos entre 
1823 y 1826, empieza a aplicarla en 1844 cuando es 
nombrado rector de la Universidad de Chile, pero 
se vuelve atrás en 1847, cuando publica su gramáti-
ca, en cuyo prólogo escribe:

No tengo la pretensión de escribir para los caste-
llanos. Mis lecciones se dirigen a mis hermanos, los 
habitantes de Hispano-América. Juzgo importante 
la conservación de la lengua de nuestros padres 
en su posible pureza, como un medio providencial 
de comunicación y un vínculo de fraternidad entre 
las varias naciones de origen español derramadas 
sobre los dos continentes. […] Pero el mayor mal 
de todos, y el que, si no se ataja, va a privarnos 
a los dos continentes de las inapreciables venta-
jas de un lenguaje común, es la avenida de neo-
logismos de construcción, que inunda y enturbia 
mucha parte de lo que se escribe en América, y 
alterando la estructura del idioma, tiende a conver-
tirlo en una multitud de dialectos irregulares, licen-
ciosos, bárbaros; embriones de idiomas futuros, 
que durante una larga elaboración reproducirían 
en América lo que fue la Europa en el tenebroso 
período de la corrupción del latín. Chile, el Perú, 
Buenos Aires, México, hablarían cada uno su len-
gua, o por mejor decir, varias lenguas, como su-
cede en España, Italia y Francia, donde dominan 
ciertos idiomas provinciales, pero viven a su lado 
otros varios, oponiendo estorbos a la difusión de 
las luces, a la ejecución de las leyes, a la adminis-



   TSN nº1946

tración del Estado, a la unidad nacional. Una len-
gua es como un cuerpo viviente: su vitalidad no 
consiste en la constante identidad de elementos, 
sino en la regular uniformidad de las funciones 
que estos ejercen, y de que proceden la forma y la 
índole que distinguen.

No era para menos. La idea de conformar la orto-
grafía del español sobre bases fonológicas era anti-
gua (ya aparece en Gonzalo Correas, 1624), pero, en 
cuanto conlleva el más mínimo peligro secesionista, 
los filólogos americanos suelen ser unánimes en 
cortarlo de raíz. Ello ha prestado a la Real Academia 
Española un plus de autoridad que seguramente 
no habría tenido en otras circunstancias. Conviene 
recordar que la norma del inglés estuvo a punto de 
sustentar dos lenguas diferentes poco tiempo des-
pués de que Estados Unidos alcanzase la indepen-
dencia, cuando el lexicógrafo Noah Webster inten-
tó crear un diccionario que favoreciese el American 
English por razones patrióticas. Es lo mismo que su-
cedió al sur de río Grande con el español, solo que 
el Webster sigue siendo el diccionario oficioso del 
inglés en Estados Unidos, mientras que los hispa-
nohablantes de todo el mundo se rigen —con poco 
entusiasmo, todo hay que decirlo— por la ortografía 
y por el diccionario de una institución fundada en 
la metrópoli con el apoyo real un siglo antes de la 
independencia de las repúblicas americanas.

Esta unanimidad de los hispanos, que han alzado 
la lengua española como frontera indestructible de 
su comunidad, es debida a que, pese a distribuirse 
en una veintena de naciones y a participar en oca-
siones de intereses económicos contradictorios, sa-
ben y sienten que constituyen una sola cultura y que 
dicha cultura se expresa en español. Mientras que 
el sistema de escritura chino constituye una frontera 
estatal, el sistema de representación simbólica de 
los hispanos viene a ser una frontera cultural. No es 
lo mismo una frontera estatal que una frontera cul-
tural: la primera es mucho más sólida que la segun-
da, pero al mismo tiempo resulta mucho más rígida. 
La frontera que circunda el espacio de la cultura his-
pana es semipermeable, resulta fácil incorporarse 
al mismo, pero opone mucha resistencia a la ten-
tación de abandonarlo. No de otra manera habría 
que evaluar la singular perdurabilidad del judeoes-
pañol o, actualmente, el fenómeno del Spanglish, 
que, desde luego, no es una nueva lengua, sino una 
práctica conversacional de los hispanos de Estados 
Unidos, los cuales viven en un ambiente angloha-
blante, pero logran conservar a trancas y barrancas 
su vinculación idiomática con el español 28. Compa-

28 Me he ocupado de esta cuestión en muchos estudios. El más 
accesible es Reflexiones multidisciplinares sobre el espanglish. 

rando las comunidades vivenciales del español y 
del chino, llegamos al siguiente esquema:

Como se puede ver, la diferencia entre el siste-
ma vivencial soportado por la lengua española y el 
que soporta la lengua china estriba fundamental-
mente en su grado de porosidad. El sistema chino, 
manifestado por una escritura ideográfica, blinda 
el Estado chino, el cual, precisamente porque dicha 
escritura puede integrar numerosas variedades de 
las lenguas sínicas, soporta desde hace siglos una 
comunidad estable y poderosa. El sistema vivencial 
del español es completamente diferente. Su frontera 
suele ser porosa 29 e incluye numerosos elementos 
de las lenguas con las que convive, que no en vano 
este sistema suele surgir en situaciones plurilingües. 
Mas la porosidad no es sinónimo de debilidad. Es 
difícil que los hispanos constituyan una sola nación o 
que funcionen como una economía unificada sólida, 
pero su cultura tiene una fuerza atractiva que incor-
pora constantemente nuevos usuarios más o menos 
duchos en el manejo de la lengua.

Esto viene de antiguo. No deja de ser curioso que 
la primera globalización que conoció el mundo fuera 
precisamente la encarnada por la corona española 
de los Austrias y por el Imperio chino de los Ming. 
Permítaseme citar una autoridad poco académica, el 
director de cine José Luis López-Linares, quien, sin 
embargo, ha hecho más que muchos estudios para 
que el gran público conociese el hecho que comen-
tamos 30.

A finales del siglo XVI, China concentraba una cuar-
ta parte de la población del mundo y representa-

Observatorio Cervantes de la Universidad de Harvard, 2022 (ac-
cesible en línea, también en inglés).
29 Véase Á. López García (2010). Pluricentrismo, hibridación y po-
rosidad en la lengua española. Madrid: Iberoamericana Vervuert.
30 J. L. López-Linares (2022). España, la primera globalización (29-
30). Barcelona: Penguin Random House. Se trata del libro que 
recoge los contenidos del documental del mismo título que se 
estrenó en 2021 y que se convirtió en un gran éxito de público 
(lo vieron millón y medio de espectadores).



2025 47

ba un 40 por ciento de la riqueza del planeta. La 
dinastía Ming gobernaba aquel vasto Imperio. […] 
En aquel momento, en el Imperio Ming los impues-
tos se recaudaban en especie, un sistema poco efi-
caz para una economía tan desarrollada. En 1580, 
Zhang Juzheng, el secretario del emperador, pla-
neó modificar el sistema tributario y decidió aban-
donar el arroz como unidad de recaudación para 
adoptar la plata. Solo había un problema: China no 
tenía plata. La solución vino de otro gran Imperio. 
Uno muy lejano, gobernado desde el otro lado del 
mundo: la España de los Habsburgo. Los españo-
les, establecidos en Manila desde 1565, contaban 
con recursos ingentes de plata provenientes de 
minas americanas como la de Zacatecas, en Nue-
va España, o la del Potosí, en el virreinato del Perú. 
Esa plata, que podía ser trasladada desde su origen 
hasta los puertos de Filipinas, sirvió para estabilizar 
todo el sistema tributario del Imperio Ming. La plata 
desembarcada en Manila era recogida por funcio-
narios chinos llegados de las costas de Fujian. Así 
se estableció por primera vez un patrón plata como 
medio de intercambio, como unidad monetaria.

Esta cultura mestiza de la globalización hispánica 
—que absorbe con avidez todos los culturemas que 
le llegan de fuera transportados por las decenas de 
lenguas con los que viene conviviendo desde que 
el primitivo romance neolatino del alto Ebro entró 
en contacto con el euskera, allá por los siglos VIII  
al X— ha resistido todas las vicisitudes de la historia. 
Por eso no me sorprende la irritación de muchos 
hispanohablantes cuando asisten al espectáculo del 
intento de patrimonialización de lo que es un bien 
común —la lengua de todos— por parte de algunos 
intelectuales e instituciones de España.

4. Conclusiones

Como se ha expuesto arriba, el alemán o el francés 
son lenguas fundamentalmente nacionales, con pro-
yección económica y vivencial; el inglés es la lengua 
de la globalización económica, con proyección na-
cional y vivencial secundaria; el chino y el español 

son lenguas prioritariamente vivenciales, con pro-
yecciones nacionales y económicas añadidas. La 
situación respectiva de estos tres tipos de lengua 
mundial se podría representar mediante un triángu-
lo que se apoya en el suelo por tres lados diferentes.         

Las tres lenguas mundiales con mayor número de 
usuarios son el inglés, el chino y el español. Pero hay 
algo más que un simple conteo. Según los datos de 
David Fernández-Vitores para el Instituto Cervantes 
correspondientes a 2023 31, los hispanohablantes 
somos 600 millones de personas, lo que representa 
el 7,5 % de la población mundial, repartidos como 
sigue: 499.947.796 usuarios con dominio nativo, 
76.422.128 con competencia limitada y 23.035.198 
como aprendices. Redondeando, esto quiere decir 
que, de los 600 millones de hispanohablantes, unos 
cien millones se han incorporado al dominio hispa-
nohablante desde fuera, es decir, que el 16,5 % de 
los hispanohablantes ha penetrado desde otra len-
gua en el espacio poroso de la lengua española. Al 
paso que vamos, no tardará demasiado en alcanzar-
se la quinta parte: el español será como una mano 
idiomática en la que el dedo pulgar viene de mun-
dos ajenos y completa a los otros cuatro dedos.

Desde luego, no es necesario ponderar el papel 
decisivo que ha tenido Internet en este desarrollo. 
Por ello no sorprende que el español ocupe el ter-
cer lugar entre las lenguas de Internet, tras el inglés 
y el chino, con un 7,9 %. Pero, incluso sin las redes 
sociales, el español habría crecido mucho, porque 
este dedo pulgar, que se opone a los otros cuatro 
y los complementa, es la esencia del manualismo, 
una característica exclusiva de la especie humana, 
igual que el lenguaje.

He aquí la fuerza del español. Tal vez como 
consecuencia de su forma de nacer, la de koiné 
vehicular, el español se ha mostrado abierto a las 
incorporaciones lingüísticas de otras lenguas a lo 

31 David Fernández Villores (2023). El español, una lengua viva. En 
El español en el mundo. Informe 2023. Instituto Cervantes, Mc-
Graw Hill.



   TSN nº1948

largo de toda su historia. Por supuesto que todos 
los idiomas incorporan préstamos, no estamos ah-
ora hablando de esto. En el caso del español lo que 
sucede es que su forma de vida habitual son las 
poblaciones bilingües y, en general, plurilingües. 
Ocurría así en el alto Ebro, durante la Edad Media, y 

en varios Estados de la península ibérica, así como 
en amplios dominios americanos o asiáticos en la 
actualidad. El español es una lengua mundial que 
soporta una comunidad vivencial, aunque no deje 
de ser reivindicado con argumentos economicistas 
o nacionalistas, con mayor o menor fortuna.


