El siguiente estudio tiene como objetivo delinear la
manera mediante la cual el didlogo interreligioso e in-
tercultural puede comprenderse como una experiencia
estética. Al afirmar la esencial inefabilidad divina, si-
guiendo la linea de la teologia negativa en el cristianis-
mo ortodoxo oriental, veremos cémo el mismo acto de
didlogo exige su trascendencia, pues Dios en su esen-
cia Ultima es impensable, empero «sentible», «experi-
mentable». Bajo la guia de algunos célebres pasajes de
la Escritura, las ideas del padre capadocio san Gregorio
de Nisa y varios estudios especializados recientes, in-
tentaremos resignificar el lugar de lo estético en la ex-
periencia interreligiosa con la idea final de demostrar
cémo el didlogo interreligioso puede promover el sen-
tir comUn de esa Presencia, mas alléd de las diferencias
doctrinales, aunque sin dejarlas de lado. Tras destacar
la forma en la cual el padre Ismael Quiles S. J. concep-
tualizé la belleza como una categoria fundamental en el
encuentro entre las religiones y culturas, nos abocare-
mos a una conclusién general que presente la estética
como una modalidad esencial para el encuentro en-
tre las diferentes religiones del mundo en el siglo XXI.

Filosofia de la religidn, estética, religiones comparadas,
belleza, teologia

Especial

The following study aims to delineate the way interre-
ligious dialogue can occur as an aesthetic experience.
By affirming the essential divine ineffability, follow-
ing the line of negative theology in Eastern Orthodox
Christianity, we will see how the very act of dialogue
demands its transcendence for God in his ultimate es-
sence is unthinkable, but “feelable”, “experienceable”.
Under the guidance of two episodes of Scripture, the
ideas of the Cappadocian father St. Gregory of Nys-
sa and various recent specialized papers, we will try
to re-signify the place of the aesthetic in the interreli-
gious experience with the final idea of demonstrating
how interreligious dialogue can promote the common
feeling of that Presence, beyond doctrinal differenc-
es, but without leaving them aside. After highlighting
the way in which father Ismael Quiles S. J. conceptu-
alized beauty as a fundamental category in the en-
counter between religions and cultures, we will move
on to a general conclusion that presents aesthetics
as an essential modality for the encounter between
the different religions of the world in the 21st century.

Philosophy of religion, aesthetics, comparative religion,
beauty, theology

Coémo citar este articulo: Taddeo, R. H. (2025). Ismael Quiles S. J.: el didlogo interreligioso e intercultural como experiencia estética.
TSN. Transatlantic Studies Network, (18), 132-142. https://doi.org/10.24310/tsn.18.2025.21360. Financiacidn: este articulo no cuenta

con financiacion externa.

Esta obra estd bajo licencia internacional Creative Commons Reconocimiento-NoComercial-Compartirlgual 4.0.

TSN n°18, 2025. ISSN: 2530-8521


https://doi.org/10.24310/tsn.18.2025.21360

Introduccién: experiencia estéticay «espacio
estético»

Supongamos que nos encontramos caminando por
la calle y de repente alguien nos detiene e inquiere
con una inusual pregunta: «;Qué es la estética?».
Antes de contestar, reflexionamos y nos inquirimos
a nosotros mismos. Nos sorprende el hecho de que
no podemos darnos una respuesta inmediata real-
mente satisfactoria. Nos decimos: ;Es, acaso, una
rama de la filosofia que se encarga de la «belleza»?
Y, de ser asi, jesto qué significaria exactamente?
;O en realidad concierne mas bien su sentido a las
obras de arte y las asi llamadas «teorias del gusto
artistico»? Pues, bien, en rigor, ni la una ni la otra
serian correctas (aunque tampoco incorrectas). Lo
que ocurre es que solemos utilizar, usualmente, la
palabra «estética» con demasiada ligereza, sin co-
nocer exactamente su sentido y alcance al profe-
rirla.

Todo depende de la época en la que nos situe-
mos. Para la Antigliedad, la estética (derivada de
aisthésis: percepcion/sensacion) consistia en la ex-
periencia vivida, es decir, el conocimiento adquiri-
do, sentido o percibido, a través de los sentidos,
que no se limitan a cinco, sino que incluyen otros,
como la propiocepcion o el «sentido comun». La
discusién de las caracteristicas y alcance de este
conocimiento perceptual conformaban, asimismo,
un modo de discurso especial acerca de la percep-
cién que podia o no estar ligado a las «obras de
arte». Por otro lado, la estética entendida en su vin-
culacién con la reflexion racional sobre la naturale-
za del arte, la belleza y el gusto aparece recién en
la Modernidad con los escritos del filésofo aleman
Alexander Baumgarten (1714-1762), recuperados
luego por Kant y Hegel.

Nosotros la recobraremos en el sentido antiguo,
como un «modo de conocimiento» que se relacio-
na con un tipo particular de experiencia. Asi, a lo
largo de este escrito denominaremos experiencia
estética a:

Un proceso psicolégico en el que la atencién se
centra en el objeto mientras se suprimen todos los
demas objetos, eventos y preocupaciones cotidia-
nas. De manera similar, Ognjenovi¢ (1997) definié
la experiencia estética como un tipo especial de re-
lacion sujeto-objeto en el que un objeto particular
involucra fuertemente la mente del sujeto, eclipsan-
do todos los demés objetos y eventos circundan-
tes'. (Markovi¢, 2012, p. 1).

T«A psychological process in which the attention is focused on
the object while all other objects, events, and everyday concer-
ns are suppressed. Similarly, Ognjenovié¢ (1997) defined aesthe-
tic experience as a special kind of subject-object relationship in

Algo asi parece haberles ocurrido en el siglo XIV
a los viajeros rusos que visitaban la célebre Hagia
Sophia, para ese entonces basilica ortodoxa. La
grandeza y majestad de su belleza les hizo comen-
tar, tras su regreso, acerca de la conmocién que ha-
bian experimentado por su resplandor, que los ha-
bia «transportado a otro mundo» (Majeska, 1973).
Este «otro mundoy, trasladado al encuentro inter-
religioso, constituye en imaginarnos a nosotros
mismos como los otros, con toda nuestra atencion
enfocada en ello, dejando de lado momenténea-
mente —que no abandonando, ni muchos menos—
las diferencias doctrinales, al comprender que el
Espiritu sopla cuando y donde quiere. En otros
términos, descubrir en nosotros al hindu, cristiano,
ateo, etcétera, como enseguida veremos.

Por su parte, la idea de espacio estético o loca-
lizacién estética la propuso David Cheetham, pro-
fesor de la Escuela de Filosofia, Teologia y Religién
de la Universidad de Birmingham, en un reciente
estudio (Cheetham, 2010). El argumenta que, con
el afan del encuentro entre las religiones, en las ul-
timas décadas se han propuesto modelos que pa-
recen pluralistas, pero, a nada que uno los estudie
mas detalladamente, descubre que son «apropia-
ciones de la experiencia religiosa de otros, en base
a teologias que, por su propia naturaleza, tenderan
a ser hetero-interpretaciones de otras tradiciones,
en vez de auto-interpretaciones» (Cheetham, 2010,
p. 74). Para superar este escollo que racionaliza la
experiencia del otro en aras de operar cierta distan-
cia que no «compromete» la fe de quien observa,
Cheetham propone una «suerte de compromiso»
(a kind of engagement) que deja de lado discusio-
nes doctrinales y concentra su foco en la empatia.
Para esto el arte en el encuentro entre las religiones
se vuelve fundamental. Sin embargo, lo estético,
en su vision, no se limita al arte, sino que refiere
también a una teoria interpretativa que incluye, tal
y como afirma Viladesau, «las relaciones de la con-
ciencia simbdlica y tedrica, de la hermenéutica con
la metafisica, de la experiencia religiosa con la ra-
z6n secular, del sentimiento con el discurso légico,
de la belleza con la verdad»? (citado en Cheetham,
2010, p. 75). Rescata asi no solo las ideas religiosas,
sino la clase de experiencias que los fieles viven y
como estas se manifiestan y convierten en cultura:
simbolos, mitos, rituales, imagenes, costumbres,
etcétera. El estudio comparativo de estas experien-

which a particular object strongly engages the subject’s mind,
shadowing all other surrounding objects and events». La traduc-
cién es nuestra.

2«The relations of symbolic and theoretical consciousness, of
hermeneutics to metaphysics, of religious experience to secular
reason, of feeling to logical discourse, of beauty to truth». La tra-
duccién es nuestra.

2025



cias desde la perspectiva antes expuesta podria
desarrollar un «<modo de ver religioso» que con-
temple con la actitud necesaria para remontarse de
lo general a lo particular, del significado formal al
espiritual, de lo visible a lo invisible. La imaginacion
como facultad, para esto, resulta crucial. Sin embar-
go, el especialista propone que, para no deificarla y
para evitar el riesgo de que se convierta en la Unica
fuente de la teologia, opacando a todas las demas,
debemos reconocerla como la capacidad humana
de «subcreacién».

Podriamos proponer una facultad estética o imagi-
nativa que sea [entendida como] una parte distinti-
va del ser: la parte que se dedica a la subcreacion.
Es decir, laimaginacién como algo que, en palabras
de Jyoti Sahi, «crea lo que se podria llamar “otros
mundos”, [...] [y] que se relaciona con la Creacién
de Dios, pero también [constituye] un paisaje inte-
rior del corazén. No tanto una actividad fundacional
a priori para la construccion teolégica, sino una fa-
cultad donde la sub-creacion de “otros mundos” es
una parte reconocida y distintiva del mundo interior
humano. Un espacio imaginal (p. 77).

Pero para que todo esto suceda se precisa un
estado de recepcién, de vaciamiento. Un agudo
estudio reciente vincula la kénosis de Cristo, esto
es, el «vaciamiento» que opera el Hijo al encarnar
como hombre, con esta actitud a la que referimos.

La kénosis, pues, nos coloca en un estado de re-
ceptividad. Desarrollamos una actitud instintiva de
escuchar, de intentar comprender, de dejarnos im-
pregnar por la atmésfera de nuestro entorno, de ir
mas alla de lo que meramente se oye y se ve para
llegar a la personalidad de las personas con las que
vivimos o con las que podemos encontrarnos. Asi
aprendemos a conocer a los demas desde den-
tro. [...] La kenosis es, pues, la puerta de entrada
a la comprensién mutua y, mas alla, a un compartir
intimo que es la consumacién de una relacién en
unién. [...] Al despojarnos de nosotros mismos so-
mos capaces de absorber la asombrosa riqueza de
los demas. De las personas en si mismas y [de ellas]
como encarnacion de una tradicién cultural®. (Fre-
deriks, 2005, p. 214).

3«Kenosis, then, places us in a state of receptivity. We develop an
instinctive attitude of listening, trying to understand, letting our-
selves be permeated with the atmosphere of our surroundings,
passing beyond what is merely heard and seen to reach the per-
sonality of the people with whom we live, or those we may meet.
In this way we learn to know others from within. [...] Kenosis,
then, is the gateway to mutual understanding, and beyond this,
to an intimate sharing that is the consummation of a relationship
in union. [...] By dispossession of self we are able to absorb the
amazing riches of others, the persons in themselves and as em-
bodying a cultural tradition». La traduccidn es nuestra.

Abiertos al otro. De par en par entregados a la
presencia de Dios en la presencia de los demas.
Sin embargo, para que ello sea posible, primero
debemos estar enraizados. Asentados. «Sentados
en nosotros mismosy, literalmente. El padre Ismael
Quiles desarrollé gran parte de su pensamiento a
través de la profundizacion de esta idea. Como ya
ha sido dicho muchas veces, |la filosofia insistencial
recoge la etimologia de la palabra latina in-sistire y
construye su sentido desde alli, ya que

lo mas esencial del hombre no es el ser hacia afue-
ra, sino lo primero y mas original de su esencia es
el «ser hacia adentro», el «estar en si», el «ser-en sf
mismo», que es lo que designamos con el término
insistir (in-sistire), ser en si, ser hacia si, ser hacia
dentro de si. (Quiles, 1958, p. 18).

Acerca del didlogo y una anécdota

Dos elementos se nos aparecen como indudables:
en primer lugar, que el mundo de hoy se encuentra
plagado de habla —que no didlogo—. En segundo
lugar, que el premuroso avance de la globalizacién
estad convirtiendo el mundo entero en un lugar de
constante intercambio intercultural e interreligioso.
Acaso en ese intercambio dialogal, cuando genui-
no y no mero balbuceo, pueda manifestarse un
descubrir y asi pueda ocurrir, pueda aparecer, un
redescubrir. En ese encuentro con las otras cultu-
ras, cada vez mas habitual, quizd pueda acontecer
la magica transformacién de la mirada que nos de-
vuelva nuestra propia cultura. De alli su acuciante
importancia. A propédsito de esto, narraré un epi-
sodio* al pasar que me ocurrié hace afos en la
Facultad de Filosofia, Letras y Estudios Orientales
de la Universidad del Salvador y en la Fundacion
Vocacion Humana, que preside el doctor Bernardo
Nante. Me ocurrié que no podia comprender el Lo-
gos juanino, hasta que el doctor Bernardo Nante,
en una memorable clase, comenté un pasaje que
un gran sinélogo, Richard Wilhelm, analiza del Tao
Te King, texto fundacional de lo que se ha dado en
llamar taoismo. El doctor Nante comenté cémo Wi-
lhelm, para describir esa palabra indefinible, ma-
ravillosa, poética y sagrada que es el Tao, utiliza la
palabra alemana Sinn, la cual significa «sentido».
Wilhelm, ademas de ser sinélogo, era biblista, era

4Este mismo ejemplo fue presentado por quien escribe estas li-
neas en el homenaje realizado al padre Ismael Quiles el dia 27 de
octubre de 2022 en el Salén Rojo del rectorado de la Universidad
del Salvador, al conmemorarse los cien afios de su ordenacidn a
la Sociedad de Jesus. El discurso entero puede consultarse en
https://www.academia.edu/92900377/Ismael Quiles y la_filo-
sof%C3%ADa_comparada Oriente Occidente

TSN n°18


https://www.academia.edu/92900377/Ismael_Quiles_y_la_filosof%C3%ADa_comparada_Oriente_Occidente
https://www.academia.edu/92900377/Ismael_Quiles_y_la_filosof%C3%ADa_comparada_Oriente_Occidente

un gran traductor del Evangelio y para traducir el
Verbo, el Logos que aparece en Juan («en el princi-
pio era el Verbo») utiliza la misma palabra, Sinn, con
la cual tradujo el vocablo Tao. Por supuesto que el
Tao constituye, para los taoistas®, esa fuerza inefa-
ble, ese sentido en el cual todos estamos inmersos
y debemos descubrir cémo es y cémo amalgamar-
nos a él. Esa fuerza que dio origen a todas las cosas
y las sostiene, inmanente y trascendente a la vez,
que hace posible la realidad y que solo podemos ir
a su favor o ir en su contra, nadar contra su corrien-
te o dejarnos llevar gracil y espontaneamente por
su fluir. Esa fuerza vital que todo lo recorre, que es
mucho mas que una idea, pues la palabra «idea»
se queda corta, ya que define. Eso incomprensib-
le, inabarcable, principio y fin de todas las cosas,
madre-padre de todos los principios y de todos
los seres, que no puede conocerse positivamente,
pero que puede intuirse, sentirse y vivificarse. Eso
mismo es el Tao y esa descripcién con la cual Wi-
Ihelm traduce luego el Verbo (Logos) me acercé a
comprender lo que era el Verbo en el Evangelio.
Podrian multiplicarse los ejemplos y, sin embargo,
la idea central continuaria siendo idéntica: la pro-
fundizacion en el devenir humano, en el quehacer
humano, en la cuestién humana, puede hacernos
entender mucho mejor infinidad de matices de
nuestras propias raices culturales. Ya lo decia C. G.
Jung, y el profesor Nante siempre lo destaca, el in-
consciente cultural que poseemos es «occidental».
Eso no quiere decir que uno no pueda criticar e in-
tentar vivir de otra manera, desde otra perspectiva,
la propia tradicién occidental, pero lo que estamos
diciendo es que es imposible abandonarla. En ul-
tima instancia, lo que podemos hacer es redescu-
brirla.

Por y para obrar ese redescubrimiento, antes
que nada, debemos ahondar en precisiones termi-
noldgicas. La palabra «didlogo» proviene del griego
dialdoyog (didlogos), formada por el prefijo &ia (dia
= a través) y Aoyog (logos = palabra, expresion, dis-
curso). Atravesar el logos, por tanto, es el objetivo
ulterior del didlogo desde su propia definicién. Esto
significa que todo didlogo esta hecho para trascen-
derse a si mismo en el acto mismo de su dialogar.
Por supuesto, vienen a la mente del lector infinidad
de ejemplos: la dialéctica platénica, la armonia de
los contrarios heraclitea, el sistema hegeliano, la es-
cuela Nyaya hindd, etcétera. Sin embargo, conside-
ramos que poco ha sido dicho confrontando la idea
de didlogo en su sentido etimoldgico con el Logos

*Para una introduccion general al vocablo y sus connotaciones
filosdficas, que aqui recogemos, véase la introduccion de Ifaki
Preciado |doeta en Los libros del Tao. Tao Te Ching (2021, Ed.
Trotta).

Momento de oracién del padre Quiles. (Foto: Universidad del
Salvador).

juanino. En ulterior instancia, atravesar el logos im-
plica bucear en la palabra (logos) y transformarla
asi en la Palabra (Logos). Las implicancias para el
encuentro interreligioso son vastas. Solo acontece
lo sagrado cuando, abandonando nuestra cémoda
posicion y pretensién de verdad, nos abrimos a su-
perar la mera confrontacion de ideas y permitir que
suceda una instancia superadora. Un cabal ejemplo
es Jesucristo. Frente a la acuciante pregunta sobre
qué es la verdad —recordemos que su vida esta en
juego—, calla®. Y ese silencio abre lo que Raimon Pa-
nikkar, en su ya célebre tesis doctoral, llamé el Cris-
to desconocido (1994a).

El «no es en ninglin caso monopolio de los cristia-
nos»; pues: «Cristo no pertenece al cristianismo,
solo pertenece al Padre». El cristianismo y el hin-
duismo expresan y descubren ambos su creencia
en el misterio tedndrico, aunque de dos maneras
diferentes. Por una parte, los cristianos afirman po-
seer un conocimiento Unico, una «intencionalidad
gnoseoldgica: «la gnosis de que Dios es Trinidad
y que nosotros estamos unidos a Dios, en Cristo»;
pero el cristianismo [por otra parte] no niega el he-
cho de que la «intencionalidad éntica» del hinduis-
mo es la misma que la suya, es decir, la unién con el
absoluto». (Citado en Ferrer, 2021, p. 227).

Ahora bien, dicha unién, mediada por Cristo, nos
revela un Sefior no limitado a la imagen del Jesus

histérico, aunque la abrace plenamente, sino en-
tendido como el trasfondo ulterior de la realidad;

¢Juan 18:38.

2025



la «luz que ilumina a todo ser humano que viene a
este mundo» (Panikkar, 1970, p. 184). Esto nos re-
cuerda aquello que Salvador Paniker, hermano de
Raimon, escribiese dos dias después de su muerte
y que consideramos fundamental citar in extenso:

La muerte de mi hermano ha tenido mucha reper-
cusién en prensa, radio y televisién. [...] El sostenia
que Cristo, el Ungido, era el mediador césmico al
que los cristianos no tenian ningtn derecho a mo-
nopolizar. Afadia que Cristo, manifiesto u oculto,
era el Unico vinculo entre lo creado y lo increado,
lo relativo y lo absoluto, lo temporal y lo eterno, la
tierra y el cielo. «Todo lo que entre estos dos polos
opera como mediacién, vinculo, camino, es Cristo,
sacerdote Unico del sacerdocio césmico, la Uncién
por excelencia. [...] Cuando designamos este vin-
culo entre lo finito y lo infinito con el nombre de
Cristo, no presuponemos su identificacion con
JesUs de Nazaret. Incluso, desde la fe cristiana, tal
identificacién nunca ha sido afirmada de forma ab-
soluta». Segin mi hermano [...] el Dios con quien
se puede uno comunicar es el Hijo. El Padre es puro
apofatismo volcado en el Hijo (kenosis). El Padre no
tiene ser: el Hijo es su ser. Ciertamente, mi hermano
trasladaba el mismo esquema (homeomérficamen-
te) al hinduismo. Brahman no es consciente de ser-
lo: Tévara es su conciencia. La misma kenosis cons-
tituye la experiencia budista de nirvana y shunyata
[sic]. (Ferrer, 2021, p. 228).

Con lo anterior en mente, detengdmonos ahora
en el conocido episodio de Pablo frente al Areépa-
go. Como el lector sabe, este evento se narra en He-
chos 17: 22-31. El apdstol se encuentra de visita en
Atenas y se ve sorprendido por la cantidad de dio-
ses que los griegos veneran. Sin embargo, llama su
atencion especialmente una inscripciéon que reza:
«Al dios desconocido» (ATNQ3TQ OEQ). Convoca-
do por epiclreos y estoicos para versar acerca de
su nueva y extranjera ensefianza, de pie en el Areé-
pago, sede del Consejo eupétrida, responsable de
todo asunto religioso y politico, manifiesta publica-
mente su recuerdo de esta experiencia. Para ello
comienza reconociendo, con elocuente reveren-
cia: «Atenienses, por todo lo que veo, ustedes son
gente muy religiosa» (v. 22). Luego profiere algunas
palabras, sugeridas por la imagen griega contem-
plada, acerca de la omnipotencia, universalidad y
capacidad creadora del Dios revelado por Cristo
(v. 23-27) y acto seguido recita el fragmento de un
antiguo poema que los griegos conocian profun-
damente: «Porque en él vivimos, y nos movemos, y
somos; como algunos de vuestros propios poetas
también han dicho: porque linaje suyo somos» (v.
28). Estas lineas pertenecen a la obra Cretica del
poeta y filésofo Epiménides de Cnosos (siglo VII
a. C.-siglo VI a. C.), siglos después también citadas
por el poeta cirenaico Calimaco (310 a. C.-240 a. C.)

en su Himno a Zeus. Finaliza su exposicién con los
aspectos centrales de la proclamacion cristiana: el
dios desconocido que los griegos veneran es, en
rigor, el Creador, quien se ha manifestado en Jesus
de Nazaret y quien, asimismo, vendra a juzgarnos y
a resucitar a los muertos al final de los tiempos (v.
29-31).

Como vemos, el apdstol Pablo no comienza su
discurso apelando a instancias doctrinales o ideold-
gicas. Ni siquiera a ideas o razonamientos «puros».
Sabe y conoce que la condicion humana rehuye
todo convencimiento explicito, pues no es una ma-
quina. La componen también percepciones, sen-
timientos, recuerdos, suefos, deseos, intuiciones,
proyecciones, imaginaciones, fantasias, dolores,
placeres, etcétera. Tal y como dird Borges mucho
después:

A mi entender, lo sugerido es mucho mas efecti-
vo que lo explicito. Quiza la mente humana tenga
tendencia a negar las afirmaciones. Recuerden que
Emerson decia que los razonamientos no conven-
cen a nadie. No convencen a nadie porque son
presentados como razonamientos. Entonces los
consideramos, los sopesamos, les damos la vuelta
y decidimos en su contra. Pero cuando algo solo es
dicho o —mejor todavia— sugerido, nuestra imagi-
nacién lo acoge con una especie de hospitalidad.
Estamos dispuestos a aceptarlo. (Borges, 2000, p.
101).

La experiencia estética es comln a todos los
pueblos, naciones e individuos, pues se conecta
con lo profundo del aparato gnoseoldgico, como
veremos mas adelante. Ahora bien, el episodio de
Pablo y el dios desconocido no implica que las otras
religiones son vélidas en tanto que prefiguran o se
acercan al Dios cristiano, sino exactamente lo con-
trario: que esta dimensién ulterior habita y palpita
en cada una de ellas y aquella dimensién de ellas
habita y late en el cristianismo. No se trata de un
monopolio, sino de un espacio que se descubre. Y
que se descubre en comun. Kees Waaijman ha de-
dicado un pormenorizado estudio al didlogo inter-
religioso a raiz de este episodio (Waaijman, 2008).
Destaca tres instancias que el apdstol realiza antes
de hablar ante el Aredpago y que son ejemplifica-
doras para el didlogo interreligioso:

1. Respeta. Antes de proferir palabra alguna,
reconoce que son profundamente religiosos,
aunque su religiosidad se exprese, en ciertos
puntos, de manera diversa a la revelada por Cris-
to.

2. Investiga. Cuenta que recorrié e investigd
pormenorizadamente los templos y cultos ate-
nienses y que uno en particular le llamé la aten-

TSN n°18



cién y explica por qué. A su vez se admira de lo
que descubre. Respeto y admiracién van de la
mano.

3. Desde los dos pasos anteriores busca un
punto de contacto comun a la experiencia huma-
na, cifrado en el lenguaje de la cultura de ambos
pueblos.

Al hacer esto, Pablo recuerda al pueblo atenien-
se algo que yace en lo profundo de su tradicion
poética, filoséfica y mistica —basta recordar a He-
raclito’, Pitdgoras® o los misterios de Eleusis’: la
inefabilidad total de la realidad dltima en si; la ab-
soluta entrega para «alcanzarla», y la necesidad de
interpretar sus «sefiales» en la tierra.

El ser humano es capaz de comprender estas
sefales, pues para el cristianismo su constitucién ul-
tima consiste en una triple combinacién: alma, cuer-
po y espiritu. Esta es la esencia de la antropologia
cristiana. Tres conocimientos que son uno —cuerpo:
sensible; alma: inteligible; espiritu: mistico—. He
aqui el fundamento de la gnoseologia cristiana. Las
ideas religiosas se viven en la plenitud de ese cono-
cimiento, que es un no-conocimiento, pues siempre
debe admitir su propia contingencia. La religion,
hilvanando lo sensible con lo espiritual —o, mejor,
haciendo aparecer lo «<segundo» en lo «primero»—,
conduce a la experiencia mistica. Dicha experiencia
unitiva constituye el objetivo Ultimo de aquella, des-
de su propia etimologia. Sea esta re-ligare, es decir,
«atar firmemente» (Lactancio) o re-legere, esto es,
«releer» (Cicerdn), ambas expresan la idea de unirse
con lo Absoluto. Mientras una privilegia la experien-
cia directa, la otra alude al rito que, realizado asi-
duamente, con conciencia y compromiso genuino,
conduce al contacto con Aquello. Con este fin en
mente —y en cuerpo y espiritu— el didlogo interreli-
gioso puede —y debe— transformarse en un espacio
de experiencia comun de la realidad humana y, por
ende, de la divina, pues cuando tocamos el espacio
mas profundo de lo humano alli acontece lo divino.
«Entre los pucheros anda Dios», dijo santa Teresa de
Avila.Y Panikkar recuerda:

La experiencia de Dios es, si se quiere, experiencia
de nada; no hay un objeto «Dios» que se experi-
mente. Es experiencia de la nada, experiencia de
lo inefable, experiencia de lo inexperimentable. Es
aquella experiencia en la que se experimenta que

’Fr. 93 DK.

8La escuela pitagdrica prestaba tanta atencién a este hecho que
atodo aquel que quisiese formar parte de ella le prescribia cinco
afios de voto de silencio, como un modo de purificacion para
comprender la ensefianza (Jdmblico, VP 72. En M. P. Llorente,
2003. Vida pitagédrica. Protréptico (p. 65). Madrid: Gredos).

? Cf. Camus, mas abajo.

la propia experiencia no agota el fondo de ninguna
realidad. Es la experiencia del vacio, de la ausencia;
la experiencia por la cual uno se hace consciente de
que hay «algo mas», no en el orden cuantitativo, no
en el sentido de un algo que se complete, sino en
el orden cualitativo: algo, «algo mas», precisamente
aquello que permite, que hace posible la experien-
cia. El lugar. El locus. (Panikkar, 1994b, p. 4).

No otra misién tiene la teologia que esta: condu-
cir ala comunidad humana a la experiencia de lo di-
vino, raiz de toda experiencia. En el centro de cada
religion ella se abre, por tanto, como espacio sagra-
do. Sin embargo, cabe preguntarse: ;logos de qué
theds? En otras palabras, jcomo puede predicarse
algo de lo que es, por definicién, inexpresable? Y,
por metonimia, podemos inquirirnos: ;No compar-
ten todas las religiones del mundo la devocién por
ese mismo nlcleo inmarcesible y que escapa a toda
definicién? Imposible es, claro estd, otorgar una res-
puesta. Sin embargo, podemos ilustrarlo con algu-
nos ejemplos.

Recobremos el episodio de Pablo acerca del
cual nos referimos con anterioridad. Tal y como
Waaijman reconoce en su perspicaz estudio, la gran
paradoja que marca la inefabilidad divina en el cris-
tianismo se encuentra cifrada en estos versiculos. Si
en El vivimos, nos movemos y somos, es imposible
objetivar la presencia del Creador, al igual que co-
nocer su esencia Ultima.

Nuestro ser nace del Dios Desconocido. Precisa-
mente esta inmediatez es —en mi opinién— la razén
mas importante de la imposibilidad de conocerle.
No podemos obijetivar la presencia moradora del
Creador. Es incognoscible por esencia, porque en
él vivimos, nos movemos y somos. No hay distancia.
Nuestro propio ser estd inmediatamente unificado
(no identificado) con su ser. Esta es la incognoscibi-
lidad de nuestro Creador. Brotamos de Dios. Esta
es la razén por la que toda objetivacion de este
Dios Desconocido fracasara [...]. Somos la descen-
dencia del Dios Creador. Somos su lenguaje corpo-
ral'%. (Waaijman, 2008, p. 223).

Ahora bien, cuando el razonamiento se torna im-
posible, pues la realidad divina se nos descubre ina-
barcable e indescriptible en si, podemos inquirir-

19%«Our being is born from the Unknown God. Precisely this im-
mediacy is — in my opinion — the most important reason for the
impossibility to know him. We can not objectify the indwelling
presence of the Creator. He is unknowable by essence, because
in him we live and move and are. There is no distance. Our very
being is immediately unified (not identified) with his being. This
is the unknowability of our Creator. We flow from God. This is the
very reason why every objectivation of this Unknown God will fail
[...]. We are the offspring of God the Creator. We are his body
languagen». La traduccién es nuestra.

2025



nos a la manera de Coleridge: «;Entonces, qué?» .
Toda la tradicién del cristianismo ortodoxo parecie-
ra ser un intento de respuesta a esta pregunta. En
aras de la brevedad elegiremos un solo ejemplo de
los tantos posibles para analizar e intentar dar res-
puesta a esta cuestion.

San Gregorio de Nisayla «cierta sensacion
de Presencia» '*

El padre y doctor de la Iglesia san Gregorio (331-
394) vivié durante una época teolégicamente agi-
tada. La revitalizacion de ciertas doctrinas heréticas,
especialmente el arrianismo, arreciaba en el seno
de la Iglesia. En la figura de Eunomio (335-393) el
arrianismo radical habia encontrado un férreo e
inteligente representante. La idea central que este
postulaba era la que afirmaba la naturaleza no en-
gendrada de Dios en su esencia. Creia que la dis-
tinciéon entre no engendrado (Padre) y engendra-
do (Hijo) estableceria una dualidad en Dios. Como
resultado, la semejanza entre Cristo y el Padre se
deshacia, por lo que el primero pasaba a ser un
mero humano, al negar su naturaleza divina. Esto
ocasionaba la aceptacién de otro postulado: la po-
sibilidad de conocer a Dios tal y como El se conoce.
Si bien todos los Padres reaccionaron en un bloque
conjunto frente a estos postulados, sosteniendo la
tesis de la inefabilidad divina de Dios en si, solo san
Gregorio desarrollé una teoria especifica que de-
muestra no solo este punto, sino que también afir-
ma la incomprensibilidad como la via al verdadero
conocimiento de Dios (theognosia), anticipando
desarrollos muy posteriores (Cantalamessa, 2012).
Para ello recuperé un tépico desarrollado con ante-
rioridad por Filén de Alejandria en el De Posteritate
(5, 15): el encuentro de Moisés con Dios dentro de
la nube que aparece en Exodo 24: 15.

Entonces Moisés subid al monte, y una nube cubrid
el monte. La gloria de Jehovéa reposé sobre el mon-
te Sinai, y la nube lo cubrié por seis dias; y al sép-
timo dia llamé a Moisés de en medio de la nube. Y
la apariencia de la gloria de Jehovéa era como un
fuego abrasador en la cumbre del monte, a los ojos
de los hijos de Israel.

""Coleridge [...] dice literalmente: «Si un hombre atravesara el
Paraiso en un suefio, y le dieran una flor como prueba de que ha-
bia estado alli, y si al despertar encontrara esa flor en su mano...
jentonces, qué?» (Borges, 1952, p. 21).

12Seguimos la lectura que realiza el padre Cantalamessa en su
homilia: «St. Gregory of Nyssa and the Way to Know God». The
Servants of the Pierced Hearts of Jesus and Mary, https://www.
piercedhearts.org/liturgy/homilies/cantalamessa lent4 2012.
html

Participacién del padre Quiles en una graduacién. (Foto: Univer-
sidad del Salvador).

El comentario de san Gregorio resulta mas que
iluminador:

La manifestacién de Dios sucede primero para Moi-
sés en la luz. Después habla con él en la nube. Final-
mente, habiéndose perfeccionado, Moisés contem-
pla a Dios en la oscuridad. El paso de las tinieblas
a la luz es la primera separacién de las ideas falsas
y erréneas sobre Dios. La inteligencia, mas atenta a
las cosas ocultas, conduciendo al alma a través de
las cosas visibles a la realidad invisible, es como una
nube que oscurece todo lo sensible y acostumbra
al alma a la contemplacién de lo oculto. Finalmen-
te, el alma, que ha caminado por esta senda hacia
las cosas celestiales, habiendo dejado las cosas te-
rrenas en la medida de lo posible a la naturaleza
humana, penetra en el santuario del conocimiento
divino. " (Citado por Cantalamessa, 2012).

3«The manifestation of God happens first for Moses in the light;
then He spoke with him in the cloud, finally having become more
perfect, Moses contemplates God in the darkness. The passage
from darkness to light is the first separation of the false and erro-
neous ideas about God; the intelligence more attentive to hid-
den things, leading the soul through visible things to the invisible
reality, is like a cloud that darkens all the sensible and accustoms
the soul to the contemplation of what is hidden; finally the soul
that has walked on this path toward heavenly things, having left
earthly things in so far as possible to human nature, penetrates
the sanctuary of divine knowledge». La traduccién sobre el ori-
ginal griego pertenece, en este caso, al padre Cantalamessa en
su homilia antes citada. La traduccién del inglés al espafiol es
nuestra.

TSN n°18


https://www.piercedhearts.org/liturgy/homilies/cantalamessa_lent4_2012.html
https://www.piercedhearts.org/liturgy/homilies/cantalamessa_lent4_2012.html
https://www.piercedhearts.org/liturgy/homilies/cantalamessa_lent4_2012.html

El mas alto conocimiento de Dios consiste asi
en una vision no conceptual, sino «experiencial»,
esto es, estética. Dios, en la noche de su invisibi-
lidad, «dona al alma una cierta sensacion de pre-
sencia» (&AN" aloBnowv pév tva Sidwot th) YPuyh TS
napovotiag *) que lo envuelve enteramente.

Existe, asimismo, otro episodio biblico que plas-
ma y dibuja de forma Unica esta cuestion. Nos re-
ferimos a Pentecostés. Alli los discipulos de Jesus,
inspirados por el Espiritu Santo, se encienden vy
conflagran en una llama colectiva. Profundizar en
su propia tradicion los dota, paraddjicamente, de la
capacidad de que en cualquier lengua los entien-
dan. En otras palabras, adentrarse en los simbolos
e ideas ulteriores de su religién les permite que los
otros comprendan lo que profieren, empero desde
su propia cosmovisién y lengua materna. No con-
siste en «convertirse» a la religién del otro, pues alli
se corre el riesgo —tan comun en estos tiempos,
especialmente tras el auge de la asi llamada New
Age— de caer en sincretismos, reduccionismos y
deficiencias epistemoldgicas. Se trata, mas bien,
de la humilde, admirable y admirada actitud de
intentar encontrase a si mismo en el otro y dejar
que el otro se encuentre a si en uno. La clave se
halla en el versiculo 7: «Y estaban aténitos y mara-
villados, diciendo: Mirad, ;no son galileos todos
estos que hablan? ; Cémo, pues, les oimos nosotros
hablar cada uno en nuestra lengua en la que he-
mos nacido»'>. Dicho con otras palabras, los apds-
toles, unidos misticamente a la verdad que les fue
revelada por Cristo, proclaman y exclaman desde
su intimidad mas profunda. Los oyentes compren-
den directamente esa revelacién misteriosa en su
propia lengua materna. Resulta facil deducir las
consecuencias para el didlogo interreligioso: no se
trata de imponer ideas a través de la retdrica del
convencimiento, intentando «convertir», en el sen-
tido de «ganar adeptos a nuestras filas», sino que el
fiel se apasione de tal manera por los contenidos
ulteriores de su propia fe que el otro comprenda
los suyos propios en su propia tradicién, cultura y
lengua. Y viceversa. Asi el encuentro seré fecundo,
fructifero y alentador.

Sin embargo, cabe destacar que esto no implica
el relativismo de los postulados de las distintas re-
ligiones ni el «irracionalismo de afirmaciones con-
tradictorias, motivadas por el buen deseo de una
concordia, que seria, en Ultimo término, superficial
y a la larga contraproducente» (Panikkar, 2015, p.
367), sino la actitud verdaderamente ecuménica

*La traduccién es nuestra sobre el original griego en Norris Jr.,
Richard A. (2012). Gregory of Nyssa: Homilies on the Song of
Songs. SBL.

5El subrayado es nuestro.

que comprende que Dios habita y hace su casa en
diversas «moradas». Y que la experiencia de esa
inhabitacion no es monopolio de ninguna religién,
pues no atafie a la doctrina, sino a la vivencia pro-
pia del corazén del devoto.

Ismael Quiles yla belleza como categoria teolégica

El padre Ismael Quiles dedica una serie de paginas
de su Antropologia filosdfica insistencial (1978, pp.
54-57) a elucidar la nocién de existencia encarna-
da, propia del filésofo existencialista cristiano Ga-
briel Marcel (1889-1973), y a relacionarla con sus
propios postulados. Nos dice: «[la insistencia del
hombre] es una insistencia en la carne, que anima
una carne, hasta formar con ella una totalidad, has-
ta hacerle llegar las resonancias de la “in-sistencia”
espiritual y recibir a su vez de ella la modalidad
propia, complejisima, de insistencia encarnada». Es
por ello por lo que el ser humano —al estar consti-
tuido de materia y espiritu— posee la capacidad de
desplegar los alcances de su in-sistencia en la reali-
dad material. Sin el Espiritu, la realidad sensible se
confundiria en un caos informe e incomprensible.
Por otra parte, sin esta Ultima el Espiritu quedaria
inerte y cerrado sobre si mismo en un mero cono-
cimiento abstracto y tedrico, sin experiencia de las
cosas. Por ello, comenta Quiles, cuando Dios cred
los espiritus puros se dijo:

Todavia no estd completa mi obra; crearé otros
espiritus, pero no solos, sino que les voy a dar una
compaiiera: la materia; serd ella un nuevo escena-
rio para el espiritu».[...] Y entonces se completd en
la mente de Dios esta maravilla del mundo material
[...]. ;Podemos acaso imaginar lo que seria el mun-
do sin un ser espiritual encarnado que lo habitase:
sin ojos de carne que admirasen la luz y los colores,
sin oidos que escucharan los sonidos, sin manos y
brazos que percibiesen la resistencia y la delicadeza
de los cuerpos... y sobre todo sin un ser espiritual
que fuese capaz de reunir en si estas sensaciones
materiales y vivir la vida, las bellezas y la grandeza
de la materia? Sin ese ser espiritual, dotado a la vez
de 6rganos materiales para captar en su ser formal
los efectos de la materia, lo que sucederia es que
no habria en el mundo ni luz, ni color, ni sonido...
serfa una materia oscura, sérdida y muerta. Y sin
mundo material, no podria el espiritu vivir en si mis-
mo las maravillas que en el cosmos admiramos, y
las maravillas mas complejas, que la libertad puede
convertir en miserias, de la vida de los sentidos y
del corazén humano. (Quiles, 1978, p. 56).

Es por esto por lo que la misién triple del ser
humano en el universo sensible es: en primer lu-
gar, «gobernar y dirigir la naturaleza material hacia
un mayor progreso, aplicando las fuerzas secretas

2025



de la naturaleza» (ibid.). Y por esto es llamado rey.
En segundo término, debe «asumir todas las per-
fecciones materiales del universo y referirlas al Ser
Supremon» (ibid.) en una actitud de sacrificio y re-
verencia. Por esto es llamado sacerdote. Finalmen-
te, estd encargado de «percibir y cantar la belleza
material, iluminando la materia o descubriendo los
reflejos de espiritu en ella» (ibid.). Por esto es lla-
mado poeta.

No obstante, debemos tener en considera-
cién que esta mision y triple titulo les correspon-
de a todos y cada uno de los hombres y mujeres
que pueblan lo largo y ancho de la tierra, no solo
a los cristianos. La tarea de embellecer el mundo
—y embellecerlo en comin— se convierte enton-
ces en lema directriz del didlogo intercultural e in-
terreligioso. A «imagen y semejanza» (Gén. 1, 26)
significa esto. Poseemos el sello divino impreso en
nosotros, empero para «actualizarlo» es necesario
asemejarse a la imagen de Dios que mora en to-
dos, sin distincion de religiéon o ideologia. Es por
ello por lo que el teélogo Hans Urs von Balthasar,
en el primero de sus célebres volimenes ', vincula
al Hijo con el arquetipo de toda forma, encargado
de iluminar nuevamente los corazones humanos,
quienes perdieron la capacidad de traslucir la bel-
leza, bondad y verdad divinas tras la Caida y asi se
han alejado de su misién de ser reflejo de la Gloria
(Fajardo Pedroza, 2012, p. 19). Como nos recuerda
el tantas veces citado hadiz: «Dios es bello y ama
la bellezax.

Dicho de otra manera, el hombre es homo re-
ligiosus. Precisa de la religién para hallar el senti-
do ultimo a su vida y a lo que se encuentra mas
alld de la vida. Es por ello por lo que los mitos, los
simbolos y el arte, no siendo «tan reales» como la
realidad, ya que apelan a la imaginacion, a la sen-
sibilidad, a la emocidn, a la narrativizacién, etcéte-
ra, son «mas reales» que la realidad porque estan
impregnados de sacralidad, de poder ontoldgico.
Mejor lo supo decir el gran escritor y filésofo arge-
lino-francés Albert Camus (1913-1960) en su poéti-
co ensayo Nupcias en Tipasa:

Describo, digo: «Aqui hay algo rojo, algo azul, algo
verde. Esto es el mar, la montafia, las flores». ;Por
qué tengo que hablar de Dioniso para decir que
me encanta aplastar bulbos de lentisco bajo mi
nariz? jFue incluso a Deméter, este antiguo himno
que vino a mi mas tarde sin proponérmelo: «Felices

®Nos referimos a su conocida «trilogia» de dieciséis volimenes,
publicada entre 1961y 1987, y dividida en tres secciones: 1) He-
rrlichkeit («La Gloria del Sefior»); 2) Theodramatik («Teo-drama-
tican), y 3) Theologik («Teo-l6gica»). Existe edicidn inglesa: Von
Balthasar, H. U. (1984-2009). Hans Urs von Balthasar's Theological
Trilogy. Ignatius-Crossroad.

los que viven en la tierra que han visto estas cosas»?
Ver, y ver en esta tierra, jcémo puede uno olvidar
tal leccién? Todo lo que los hombres tenian que
hacer en los misterios de Eleusis era mirar. (Camus,

1965, p. 3").

El fragmento resulta interesante al propésito de
nuestro estudio, ya que el poeta se inquiere: ;Debo
nombrar a los dioses para describir mi experien-
cia? ;O, mejor, debo relacionarme con la realidad
de cierta manera para lograr que los dioses acon-
tezcan, mas allad de nombres y figuras? Camus, sin
lugar a duda, elegiria la Ultima opcidén. Y nosotros
creemos, asimismo, que esta visidn, en el contexto
del encuentro interreligioso, es lo que Cheetham
denomina «entrar en el espacio imaginal» que pro-
ponen los fieles de otras religiones (Cheetham,
2010).

Conclusion: por el camino de la belleza haciala paz

Ismael Quiles avizoré un promisorio futuro para el
didlogo interreligioso y nos legé, esperanzado, una
monumental obra sobre sus caracteristicas e ideas
fundamentales. Sin embargo, para que tal encuen-
tro sea verdaderamente posible y fecundo es me-
nester aprender a morar en el silencio. Internarse
en el bosque y la selva de la vida implica, a la vez,
humildad y grandeza. La via es estrecha. Solo acep-
tando el principio trascendente que constituye la
textura ulterior de la realidad puede, acto seguido,
trascendérselo. Solo entregédndose a lo alto puede
descubrirse lo profundo. Y en el fondo del océano
de la verdad no existen las diferencias.

La interdependencia de todas las cosas y seres
implica que lo aparente da cuenta de lo no apa-
rente en la propia apariencia. Tal y como afirmé el

7La traduccién sobre el original francés pertenece al escritor
colombiano Norberto Insuasty Plaza, publicada libremente en su
blog: https://norbertoinsuasty.blogspot.com/2020/07/nupcias-
en-tipasa-1-por-albert-camus.html?spref=tw. La elegimos por
considerarla la mas apropiada al texto original y al propésito de
este trabajo. (Consultada el 29 de mayo de 2023).

TSN n°18


https://norbertoinsuasty.blogspot.com/2020/07/nupcias-en-tipasa-1-por-albert-camus.html?spref=tw
https://norbertoinsuasty.blogspot.com/2020/07/nupcias-en-tipasa-1-por-albert-camus.html?spref=tw

filésofo francés Maurice Merleau-Ponty: lo visible
esta conectado directamente al ser (Merleau-Ponty,
2017, p. 18) y el ver constituye la clave de todas
las cosas: «Quizéa se sienta ahora mejor todo lo que
lleva en si esa pequefia palabra: ver. La visién no
es cierto modo del pensamiento o de la presencia
a si: es el medio que me es dado de estar ausente
de mi mismo, de asistir desde dentro a la fisidn del
Ser» (pp. 60-61). Hay un mas alld de lo visible en-
tremedio de lo visible, por y desde lo visible. Las
cosas son cercania porque son distancia desde la
cercania. Nosotros somos nosotros mismos porque
somos todos los demés siendo nosotros 8.

Bien lo supo decir Borges, al comienzo de la se-
gunda estrofa de un bello poema'?:

Ya todo esta. Los miles de reflejos

que entre los dos crepusculos del dia

tu rostro fue dejando en los espejos

y los que ird dejando todavia.
(Borges, 2005, p. 48)

El acto de «ver a Dios», de descubrir ese mis-
terioso «ya todo estd», implica la apertura de esta
capacidad, de esta vocacién gnoseoldgica, pues en
el nucleo ulterior de todas las religiones se encuen-
tra el trasfondo mitico e imaginal. La materia misma
que entreteje el discurso profundo de las tradicio-
nes religiosas apela no solo a la capacidad «racio-
nal» del individuo, sino también, como hemos di-
cho, a la triparticion antropo-gnoseoldgica de su
constitucién misma. Esto implica no solamente el
discurso racional y la experiencia sensible —aunque
en gran medida desde la llustracién hasta esta par-
te nos hayan hecho creer ello—, sino también lo «in-
telectual» (vinculado al Intelecto con mayusculas:
nous; vijiiana, viveka, etcétera) y lo «mistico». Por su
misma composicién antropoldgica el ser humano
es capaz de experimentar lo religioso, que une to-
das sus facultades, logrando que las trascienda en
lo Absoluto.

No puede haber verdadero didlogo interreligio-
so e intercultural sin la profundizacién en y recu-
peracién de estas instancias. Sin ellas el didlogo se
torna mondlogo. O, aun peor, soliloquio. La conver-
sacion aislada se transforma asi en incapacidad de
comunicarse. Creemos que dialogamos, pero solo
repetimos, balbuceantes, que poseemos la Unica
verdad. Y el mondlogo vuelto soliloquio se torna,

8Quien escribe estas lineas tuvo el placer de ahondar esta re-
flexion —que aqui solo mencionamos— en el Congreso Latinoa-
mericano de Teoria Social, celebrado los dias 7 a 10 de marzo
del afio 2023 en Santiago de Chile y Valparaiso (Chile) bajo el
auspicio de la Universidad de Chile, la Universidad de Valparaiso
y la Universidad Academia de Humanismo Cristiano.

7Se trata de Everness.

entonces, solipsismo. Alcanza asi su grado mas peli-
groso: el integrismo. Nada hay mas alejado de Dios
que esto. Si hay algo en lo cual todas las religiones
han coincidido es en equiparar la realidad divina
a la verdad. Y la verdad es trascendencia en la re-
lacién (Aersten, 1992). Recordemos, verbigracia, el
quincuagésimo primer nombre de Allah, Al- Haqq
(IJz3): «La Absoluta Verdad»; el célebre pasaje jua-
nino en 14:6: «Yo soy el Camino, la Verdad (a\f0ewa)
y la Vida» o la Tord, cuando expresa el vocablo
EMET (xnn) «La Verdad» / «El Verdadero», tan pre-
sente en la tradicién cabalistica: «y pasando Jeho-
va por delante de él, proclamé: jJehova! jJehova!
fuerte, misericordioso y piadoso; tardo para la ira,
y grande en misericordia y verdad» (Deuteronomio
34:6) o «la suma de tu palabra es verdad, y eterno
es todo juicio de tu justicia» (Salmo 119:160).

En suma, no puede haber verdad sin paz y paz
sin compromiso. Y nada de todo esto sin amor. Solo
asi, vacios, Dios podra habitarnos. Y asi, la belleza
hard morada en nosotros. La experiencia estética
en el didlogo interreligioso, sin embargo, no solo
consiste en hacer participar al arte sacro de este —
aunque esto sea muy importante—, sino en desar-
rollar una modalidad discursiva y metodoldgica
propiamente estética que incorpore la senso-per-
cepcion, el cuerpo, los simbolos, la imaginacion, et-
cétera, a ese didlogo. Que hable «con sentimiento y
en imdgenes, integrando los elementos religiosos y
poéticos a su modo de discurso» (Viladesau, 1999,
p. 12). Que comprenda que el didlogo no puede
estar basado en el mero intercambio de ideas o
silogismos doctrinales, sino en el vaciamiento to-
tal de la razén conceptual (que no abandono ni
irracionalismo, sino trascendencia) y la entrega al
amor comunal que me descubre a mi mismo como
el otro, al otro como yo y a ambos como el Misterio
expresandose a si mismo por medio del encuentro.
Que desarrolla en nosotros la capacidad de, una
vez vacios, habitar el «espacio estético» o «mundo
imaginal» que propone el creyente de otra religion
y, asi, en comunioén, en intimo sacramento, desper-
tar la creatividad hermenéutica inherente a todos y
cada uno.

Quizé por ello cierta tradicidn exegética afirme
que el mundo fue creado no solamente «bueno»,
sino a la par «bello».

El Creador, cual poeta divino, al hacer surgir el
mundo de la nada, compuso su Sinfonia en seis
dias, el Hexamerdn. Después de cada uno de sus
actos creativos, «vio que era bello». El texto griego
del relato biblico utiliza la palabra kalén-bello y no
agathdn-bueno; la palabra hebrea tiene ambos
significados a la vez. [...] Incluso en el momento
en que sale de las manos de Dios, el retofio de
la creacién ya es bello, pero este mismo retofio

2025



apunta a su evolucién, a la vivida pero tragica his-
toria de Dios y el hombre trabajando juntos. A su
sinergia. Segun san Maximo el Confesor, |a realiza-
cién de la belleza primigenia en la Belleza perfecta
tiene lugar al final y se llama Reino?°. (Ekdokimoy,
1989, p. 1).

Si rememorasemos la belleza primigenia —pre-
sente al principio de los principios, descubierta hic
et nunc y manifiesta al final de los finales— vy la in-
corporasemos al didlogo interreligioso, el camino
hacia la paz entre las religiones del mundo se hal-
laria méas cerca que nunca. Y asi acaso también el
acaecimiento del Reino, que entre todos nosotros
se halla.

Fuentes ybibliografia

Aersten (1992). Truth as Trascendental in Thomas Aquinas.
Topoi, 11, 159-171.

Borges, J. L. (1952). Otras inquisiciones. Sur.

Borges, J. L. (2000). Arte poética. Seis conferencias. Critica.

Borges, J. L. (2005). El otro, el mismo. EMECE.

Camus, Albert (1965). Essais. Noces. Editions Gallimard et
Calmann-Lévy.

Cheetham, David (2010). Exploring the Aesthetic “Space”
for Inter-religious Encounter. Exchange 39(1), 71-86.

20«The Creator, like a divine poet, in bringing the world into be-
ing out of nothingness, composed his Symphony in Six Days, the
Hexameron. After each one of his creative acts, he “saw that it
was beautiful.” The Greek text of the biblical story uses the word
kalon-beautiful and not agathon-good; the Hebrew word carries
both meanings atthe same time.[...] That is to say, the world “has
been created, is created, and will be created” until its fulfillment.
Even at the moment it leaves God'’s hands, the sprout of creation
is already beautiful, but this very seedling points to its evolution,
to the very lively but tragic history of God and man working toge-
ther, their synergy. According to St. Maximus the Confessor, the
realization of the primal beauty in the perfect Beauty takes place
atthe end and is called the Kingdomy. La traduccién es nuestra.

Ekdokimov, Paul (1989). The Art of the Icon. A Theology of
Beauty. Oakwood.

Fajardo Pedroza, Camilo Andrés (2012). La teologia es-
tética de Hans Urs von Balthasar: aportes para una
reflexion y caracterizacién de la pedagogia de Jesus
en el ser del discipulo-maestro. Pontificia Universidad
Javeriana.

Ferrer, Eliseo (2021). Sacrificio y drama del rey sagrado.
Star Publishers, S. L.

Frederiks, M. Th. (2005). Kenosis as a Model for Interreli-
gious Dialogue. Missiology, 33(2), 211-222.

|doeta, Ifaki Preciado (2021). Los Libros del Tao. Tao Te
Ching. Trotta.

Llorente, M. P. (2003). Vida pitagdrica. Protréptico. Gre-
dos.

Majeska (1973). St. Sophia in the Fourteenth and Fifte-
enth Centuries: The Russian Travelers on the Relics.
Dumbarton Oaks Papers (27), 68-87.

Markovié, Slobodan (2012). Components of Aesthetic Ex-
perience: Aesthetic Fascination, Aesthetic Appraisal,
and Aesthetic Emotion. Iperception, 1-17.

Merleau-Ponty, M. (2017). El ojo y el espiritu. Madrid: Tro-
tta.

Norris Jr., Richard (2012). Homilies on the Song of the
Songs. SBL.

Panikkar, Raimon (1970). Le mystére du culte dans I'hin-
douisme et le christianisme. Ed. du Cerf.

Panikkar, Raimon (1994a). El Cristo desconocido del hin-
duismo. Para una cristofania ecuménica. Grupo Libro
88.

Panikkar, Raimon (1994b). La experiencia de Dios. PPC.

Panikkar, Raimon (2015). Obra completa, tomo |.1: Misti-
cay espiritualidad. Herder.

Quiles, I. (1958). M3s alla del existencialismo. Barcelona:
Editorial Miracle.

Quiles, 1. (1978). Antropologia filoséfica insistencial. Bue-
nos Aires: Ediciones Depalma.

Viladesau, Richard (1999). Theological Aesthetics. Oxford
University Press.

Waaijman, K. (2008). Mystical Perspectives in Interreli-
gious Dialogue. Acta Theologica Supplementum, 11,
221-223.

TSN n°18



