
132

ISMAEL QUILES S. J.: EL DIÁLOGO  
INTERRELIGIOSO E INTERCULTURAL COMO  

EXPERIENCIA ESTÉTICA
Ismael Quiles S. J.: Interreligious and Intercultural Dialogue  

as an Aesthetic Experience

Ricardo Hamlet Taddeo
Universidad del Salvador (Argentina) y Universidad de Groningen (Países Bajos)

El siguiente estudio tiene como objetivo delinear la 
manera mediante la cual el diálogo interreligioso e in-
tercultural puede comprenderse como una experiencia 
estética. Al afirmar la esencial inefabilidad divina, si-
guiendo la línea de la teología negativa en el cristianis-
mo ortodoxo oriental, veremos cómo el mismo acto de 
diálogo exige su trascendencia, pues Dios en su esen-
cia última es impensable, empero «sentible», «experi-
mentable». Bajo la guía de algunos célebres pasajes de 
la Escritura, las ideas del padre capadocio san Gregorio 
de Nisa y varios estudios especializados recientes, in-
tentaremos resignificar el lugar de lo estético en la ex-
periencia interreligiosa con la idea final de demostrar 
cómo el diálogo interreligioso puede promover el sen-
tir común de esa Presencia, más allá de las diferencias 
doctrinales, aunque sin dejarlas de lado. Tras destacar 
la forma en la cual el padre Ismael Quiles S. J. concep-
tualizó la belleza como una categoría fundamental en el 
encuentro entre las religiones y culturas, nos abocare-
mos a una conclusión general que presente la estética 
como una modalidad esencial para el encuentro en-
tre las diferentes religiones del mundo en el siglo XXI.

Palabras clave
Filosofía de la religión, estética, religiones comparadas, 
belleza, teología

The following study aims to delineate the way interre-
ligious dialogue can occur as an aesthetic experience. 
By affirming the essential divine ineffability, follow-
ing the line of negative theology in Eastern Orthodox 
Christianity, we will see how the very act of dialogue 
demands its transcendence for God in his ultimate es-
sence is unthinkable, but “feelable”, “experienceable”. 
Under the guidance of two episodes of Scripture, the 
ideas of the Cappadocian father St. Gregory of Nys-
sa and various recent specialized papers, we will try 
to re-signify the place of the aesthetic in the interreli-
gious experience with the final idea of demonstrating 
how interreligious dialogue can promote the common 
feeling of that Presence, beyond doctrinal differenc-
es, but without leaving them aside. After highlighting 
the way in which father Ismael Quiles S. J. conceptu-
alized beauty as a fundamental category in the en-
counter between religions and cultures, we will move 
on to a general conclusion that presents aesthetics 
as an essential modality for the encounter between 
the different religions of the world in the 21st century.

Keywords
Philosophy of religion, aesthetics, comparative religion, 
beauty, theology

Es
pe

ci
al

TSN nº18, 2025. ISSN: 2530-8521

Esta obra está bajo licencia internacional Creative Commons Reconocimiento-NoComercial-CompartirIgual 4.0.

Cómo citar este artículo: Taddeo, R. H. (2025). Ismael Quiles S. J.: el diálogo interreligioso e intercultural como experiencia estética. 
TSN. Transatlantic Studies Network, (18), 132-142. https://doi.org/10.24310/tsn.18.2025.21360. Financiación: este artículo no cuenta 
con financiación externa.

https://doi.org/10.24310/tsn.18.2025.21360


2025 133

Introducción: experiencia estética y «espacio 
estético»

Supongamos que nos encontramos caminando por 
la calle y de repente alguien nos detiene e inquiere 
con una inusual pregunta: «¿Qué es la estética?». 
Antes de contestar, reflexionamos y nos inquirimos 
a nosotros mismos. Nos sorprende el hecho de que 
no podemos darnos una respuesta inmediata real-
mente satisfactoria. Nos decimos: ¿Es, acaso, una 
rama de la filosofía que se encarga de la «belleza»? 
Y, de ser así, ¿esto qué significaría exactamente? 
¿O en realidad concierne más bien su sentido a las 
obras de arte y las así llamadas «teorías del gusto 
artístico»? Pues, bien, en rigor, ni la una ni la otra 
serían correctas (aunque tampoco incorrectas). Lo 
que ocurre es que solemos utilizar, usualmente, la 
palabra «estética» con demasiada ligereza, sin co-
nocer exactamente su sentido y alcance al profe-
rirla.

Todo depende de la época en la que nos situe-
mos. Para la Antigüedad, la estética (derivada de 
aísthēsis: percepción/sensación) consistía en la ex-
periencia vivida, es decir, el conocimiento adquiri-
do, sentido o percibido, a través de los sentidos, 
que no se limitan a cinco, sino que incluyen otros, 
como la propiocepción o el «sentido común». La 
discusión de las características y alcance de este 
conocimiento perceptual conformaban, asimismo, 
un modo de discurso especial acerca de la percep-
ción que podía o no estar ligado a las «obras de 
arte». Por otro lado, la estética entendida en su vin-
culación con la reflexión racional sobre la naturale-
za del arte, la belleza y el gusto aparece recién en 
la Modernidad con los escritos del filósofo alemán 
Alexander Baumgarten (1714-1762), recuperados 
luego por Kant y Hegel.

Nosotros la recobraremos en el sentido antiguo, 
como un «modo de conocimiento» que se relacio-
na con un tipo particular de experiencia. Así, a lo 
largo de este escrito denominaremos experiencia 
estética a:

Un proceso psicológico en el que la atención se 
centra en el objeto mientras se suprimen todos los 
demás objetos, eventos y preocupaciones cotidia-
nas. De manera similar, Ognjenović (1997) definió 
la experiencia estética como un tipo especial de re-
lación sujeto-objeto en el que un objeto particular 
involucra fuertemente la mente del sujeto, eclipsan-
do todos los demás objetos y eventos circundan-
tes 1. (Marković, 2012, p. 1).

1 «A psychological process in which the attention is focused on 
the object while all other objects, events, and everyday concer-
ns are suppressed. Similarly, Ognjenović (1997) defined aesthe-
tic experience as a special kind of subject-object relationship in 

Algo así parece haberles ocurrido en el siglo XIV 
a los viajeros rusos que visitaban la célebre Hagia 
Sophía, para ese entonces basílica ortodoxa. La 
grandeza y majestad de su belleza les hizo comen-
tar, tras su regreso, acerca de la conmoción que ha-
bían experimentado por su resplandor, que los ha-
bía «transportado a otro mundo» (Majeska, 1973). 
Este «otro mundo», trasladado al encuentro inter-
religioso, constituye en imaginarnos a nosotros 
mismos como los otros, con toda nuestra atención 
enfocada en ello, dejando de lado momentánea-
mente —que no abandonando, ni muchos menos— 
las diferencias doctrinales, al comprender que el 
Espíritu sopla cuando y donde quiere. En otros 
términos, descubrir en nosotros al hindú, cristiano, 
ateo, etcétera, como enseguida veremos.

Por su parte, la idea de espacio estético o loca-
lización estética la propuso David Cheetham, pro-
fesor de la Escuela de Filosofía, Teología y Religión 
de la Universidad de Birmingham, en un reciente 
estudio (Cheetham, 2010). Él argumenta que, con 
el afán del encuentro entre las religiones, en las úl-
timas décadas se han propuesto modelos que pa-
recen pluralistas, pero, a nada que uno los estudie 
más detalladamente, descubre que son «apropia-
ciones de la experiencia religiosa de otros, en base 
a teologías que, por su propia naturaleza, tenderán 
a ser hetero-interpretaciones de otras tradiciones, 
en vez de auto-interpretaciones» (Cheetham, 2010, 
p. 74). Para superar este escollo que racionaliza la 
experiencia del otro en aras de operar cierta distan-
cia que no «compromete» la fe de quien observa, 
Cheetham propone una «suerte de compromiso» 
(a kind of engagement) que deja de lado discusio-
nes doctrinales y concentra su foco en la empatía. 
Para esto el arte en el encuentro entre las religiones 
se vuelve fundamental. Sin embargo, lo estético, 
en su visión, no se limita al arte, sino que refiere 
también a una teoría interpretativa que incluye, tal 
y como afirma Viladesau, «las relaciones de la con-
ciencia simbólica y teórica, de la hermenéutica con 
la metafísica, de la experiencia religiosa con la ra-
zón secular, del sentimiento con el discurso lógico, 
de la belleza con la verdad» 2 (citado en Cheetham, 
2010, p. 75). Rescata así no solo las ideas religiosas, 
sino la clase de experiencias que los fieles viven y 
cómo estas se manifiestan y convierten en cultura: 
símbolos, mitos, rituales, imágenes, costumbres, 
etcétera. El estudio comparativo de estas experien-

which a particular object strongly engages the subject’s mind, 
shadowing all other surrounding objects and events». La traduc-
ción es nuestra.
2 «The relations of symbolic and theoretical consciousness, of 
hermeneutics to metaphysics, of religious experience to secular 
reason, of feeling to logical discourse, of beauty to truth». La tra-
ducción es nuestra.



   TSN nº18134

Abiertos al otro. De par en par entregados a la 
presencia de Dios en la presencia de los demás. 
Sin embargo, para que ello sea posible, primero 
debemos estar enraizados. Asentados. «Sentados 
en nosotros mismos», literalmente. El padre Ismael 
Quiles desarrolló gran parte de su pensamiento a 
través de la profundización de esta idea. Como ya 
ha sido dicho muchas veces, la filosofía insistencial 
recoge la etimología de la palabra latina in-sistire y 
construye su sentido desde allí, ya que

lo más esencial del hombre no es el ser hacia afue-
ra, sino lo primero y más original de su esencia es 
el «ser hacia adentro», el «estar en sí», el «ser-en sí 
mismo», que es lo que designamos con el término 
insistir (in-sistire), ser en sí, ser hacia sí, ser hacia 
dentro de sí. (Quiles, 1958, p. 18).

Acerca del diálogo y una anécdota

Dos elementos se nos aparecen como indudables: 
en primer lugar, que el mundo de hoy se encuentra 
plagado de habla —que no diálogo—. En segundo 
lugar, que el premuroso avance de la globalización 
está convirtiendo el mundo entero en un lugar de 
constante intercambio intercultural e interreligioso. 
Acaso en ese intercambio dialogal, cuando genui-
no y no mero balbuceo, pueda manifestarse un 
descubrir y así pueda ocurrir, pueda aparecer, un 
redescubrir. En ese encuentro con las otras cultu-
ras, cada vez más habitual, quizá pueda acontecer 
la mágica transformación de la mirada que nos de-
vuelva nuestra propia cultura. De allí su acuciante 
importancia. A propósito de esto, narraré un epi-
sodio 4 al pasar que me ocurrió hace años en la 
Facultad de Filosofía, Letras y Estudios Orientales 
de la Universidad del Salvador y en la Fundación 
Vocación Humana, que preside el doctor Bernardo 
Nante. Me ocurrió que no podía comprender el Lo-
gos juanino, hasta que el doctor Bernardo Nante, 
en una memorable clase, comentó un pasaje que 
un gran sinólogo, Richard Wilhelm, analiza del Tao 
Te King, texto fundacional de lo que se ha dado en 
llamar taoísmo. El doctor Nante comentó cómo Wi-
lhelm, para describir esa palabra indefinible, ma-
ravillosa, poética y sagrada que es el Tao, utiliza la 
palabra alemana Sinn, la cual significa «sentido». 
Wilhelm, además de ser sinólogo, era biblista, era 

4 Este mismo ejemplo fue presentado por quien escribe estas lí-
neas en el homenaje realizado al padre Ismael Quiles el día 27 de 
octubre de 2022 en el Salón Rojo del rectorado de la Universidad 
del Salvador, al conmemorarse los cien años de su ordenación a 
la Sociedad de Jesús. El discurso entero puede consultarse en 
https://www.academia.edu/92900377/Ismael_Quiles_y_la_filo-
sof%C3%ADa_comparada_Oriente_Occidente

cias desde la perspectiva antes expuesta podría 
desarrollar un «modo de ver religioso» que con-
temple con la actitud necesaria para remontarse de 
lo general a lo particular, del significado formal al 
espiritual, de lo visible a lo invisible. La imaginación 
como facultad, para esto, resulta crucial. Sin embar-
go, el especialista propone que, para no deificarla y 
para evitar el riesgo de que se convierta en la única 
fuente de la teología, opacando a todas las demás, 
debemos reconocerla como la capacidad humana 
de «subcreación».

Podríamos proponer una facultad estética o imagi-
nativa que sea [entendida como] una parte distinti-
va del ser: la parte que se dedica a la subcreación. 
Es decir, la imaginación como algo que, en palabras 
de Jyoti Sahi, «crea lo que se podría llamar “otros 
mundos”, […] [y] que se relaciona con la Creación 
de Dios, pero también [constituye] un paisaje inte-
rior del corazón. No tanto una actividad fundacional 
a priori para la construcción teológica, sino una fa-
cultad donde la sub-creación de “otros mundos” es 
una parte reconocida y distintiva del mundo interior 
humano. Un espacio imaginal (p. 77).

Pero para que todo esto suceda se precisa un 
estado de recepción, de vaciamiento. Un agudo 
estudio reciente vincula la kénosis de Cristo, esto 
es, el «vaciamiento» que opera el Hijo al encarnar 
como hombre, con esta actitud a la que referimos.

La kénosis, pues, nos coloca en un estado de re-
ceptividad. Desarrollamos una actitud instintiva de 
escuchar, de intentar comprender, de dejarnos im-
pregnar por la atmósfera de nuestro entorno, de ir 
más allá de lo que meramente se oye y se ve para 
llegar a la personalidad de las personas con las que 
vivimos o con las que podemos encontrarnos. Así 
aprendemos a conocer a los demás desde den-
tro. […] La kenosis es, pues, la puerta de entrada 
a la comprensión mutua y, más allá, a un compartir 
íntimo que es la consumación de una relación en 
unión. […] Al despojarnos de nosotros mismos so-
mos capaces de absorber la asombrosa riqueza de 
los demás. De las personas en sí mismas y [de ellas] 
como encarnación de una tradición cultural 3. (Fre-
deriks, 2005, p. 214).

3 «Kenosis, then, places us in a state of receptivity. We develop an 
instinctive attitude of listening, trying to understand, letting our-
selves be permeated with the atmosphere of our surroundings, 
passing beyond what is merely heard and seen to reach the per-
sonality of the people with whom we live, or those we may meet. 
In this way we learn to know others from within. […] Kenosis, 
then, is the gateway to mutual understanding, and beyond this, 
to an intimate sharing that is the consummation of a relationship 
in union. […] By dispossession of self we are able to absorb the 
amazing riches of others, the persons in themselves and as em-
bodying a cultural tradition». La traducción es nuestra.

https://www.academia.edu/92900377/Ismael_Quiles_y_la_filosof%C3%ADa_comparada_Oriente_Occidente
https://www.academia.edu/92900377/Ismael_Quiles_y_la_filosof%C3%ADa_comparada_Oriente_Occidente


2025 135

un gran traductor del Evangelio y para traducir el 
Verbo, el Logos que aparece en Juan («en el princi-
pio era el Verbo») utiliza la misma palabra, Sinn, con 
la cual tradujo el vocablo Tao. Por supuesto que el 
Tao constituye, para los taoístas 5, esa fuerza inefa-
ble, ese sentido en el cual todos estamos inmersos 
y debemos descubrir cómo es y cómo amalgamar-
nos a él. Esa fuerza que dio origen a todas las cosas 
y las sostiene, inmanente y trascendente a la vez, 
que hace posible la realidad y que solo podemos ir 
a su favor o ir en su contra, nadar contra su corrien-
te o dejarnos llevar grácil y espontáneamente por 
su fluir. Esa fuerza vital que todo lo recorre, que es 
mucho más que una idea, pues la palabra «idea» 
se queda corta, ya que define. Eso incomprensib-
le, inabarcable, principio y fin de todas las cosas, 
madre-padre de todos los principios y de todos 
los seres, que no puede conocerse positivamente, 
pero que puede intuirse, sentirse y vivificarse. Eso 
mismo es el Tao y esa descripción con la cual Wi-
lhelm traduce luego el Verbo (Logos) me acercó a 
comprender lo que era el Verbo en el Evangelio. 
Podrían multiplicarse los ejemplos y, sin embargo, 
la idea central continuaría siendo idéntica: la pro-
fundización en el devenir humano, en el quehacer 
humano, en la cuestión humana, puede hacernos 
entender mucho mejor infinidad de matices de 
nuestras propias raíces culturales. Ya lo decía C. G. 
Jung, y el profesor Nante siempre lo destaca, el in-
consciente cultural que poseemos es «occidental». 
Eso no quiere decir que uno no pueda criticar e in-
tentar vivir de otra manera, desde otra perspectiva, 
la propia tradición occidental, pero lo que estamos 
diciendo es que es imposible abandonarla. En úl-
tima instancia, lo que podemos hacer es redescu-
brirla.

Por y para obrar ese redescubrimiento, antes 
que nada, debemos ahondar en precisiones termi-
nológicas. La palabra «diálogo» proviene del griego 
διάλογος (diálogos), formada por el prefijo διά (día 
= a través) y λογος (logos = palabra, expresión, dis-
curso). Atravesar el logos, por tanto, es el objetivo 
ulterior del diálogo desde su propia definición. Esto 
significa que todo diálogo está hecho para trascen-
derse a sí mismo en el acto mismo de su dialogar. 
Por supuesto, vienen a la mente del lector infinidad 
de ejemplos: la dialéctica platónica, la armonía de 
los contrarios heraclítea, el sistema hegeliano, la es-
cuela Nyāya hindú, etcétera. Sin embargo, conside-
ramos que poco ha sido dicho confrontando la idea 
de diálogo en su sentido etimológico con el Logos 

5 Para una introducción general al vocablo y sus connotaciones 
filosóficas, que aquí recogemos, véase la introducción de Iñaki 
Preciado Idoeta en Los libros del Tao. Tao Te Ching (2021, Ed. 
Trotta).

juanino. En ulterior instancia, atravesar el logos im-
plica bucear en la palabra (logos) y transformarla 
así en la Palabra (Logos). Las implicancias para el 
encuentro interreligioso son vastas. Solo acontece 
lo sagrado cuando, abandonando nuestra cómoda 
posición y pretensión de verdad, nos abrimos a su-
perar la mera confrontación de ideas y permitir que 
suceda una instancia superadora. Un cabal ejemplo 
es Jesucristo. Frente a la acuciante pregunta sobre 
qué es la verdad —recordemos que su vida está en 
juego—, calla 6. Y ese silencio abre lo que Raimon Pa-
nikkar, en su ya célebre tesis doctoral, llamó el Cris-
to desconocido (1994a).

Él «no es en ningún caso monopolio de los cristia-
nos»; pues: «Cristo no pertenece al cristianismo, 
solo pertenece al Padre». El cristianismo y el hin-
duismo expresan y descubren ambos su creencia 
en el misterio teándrico, aunque de dos maneras 
diferentes. Por una parte, los cristianos afirman po-
seer un conocimiento único, una «intencionalidad 
gnoseológica: «la gnosis de que Dios es Trinidad 
y que nosotros estamos unidos a Dios, en Cristo»; 
pero el cristianismo [por otra parte] no niega el he-
cho de que la «intencionalidad óntica» del hinduis-
mo es la misma que la suya, es decir, la unión con el 
absoluto». (Citado en Ferrer, 2021, p. 227).

Ahora bien, dicha unión, mediada por Cristo, nos 
revela un Señor no limitado a la imagen del Jesús 
histórico, aunque la abrace plenamente, sino en-
tendido como el trasfondo ulterior de la realidad; 

6 Juan 18:38.

Momento de oración del padre Quiles. (Foto: Universidad del 
Salvador).



   TSN nº18136

la «luz que ilumina a todo ser humano que viene a 
este mundo» (Panikkar, 1970, p. 184). Esto nos re-
cuerda aquello que Salvador Pániker, hermano de 
Raimon, escribiese dos días después de su muerte 
y que consideramos fundamental citar in extenso:

La muerte de mi hermano ha tenido mucha reper-
cusión en prensa, radio y televisión. […] Él sostenía 
que Cristo, el Ungido, era el mediador cósmico al 
que los cristianos no tenían ningún derecho a mo-
nopolizar. Añadía que Cristo, manifiesto u oculto, 
era el único vínculo entre lo creado y lo increado, 
lo relativo y lo absoluto, lo temporal y lo eterno, la 
tierra y el cielo. «Todo lo que entre estos dos polos 
opera como mediación, vinculo, camino, es Cristo, 
sacerdote único del sacerdocio cósmico, la Unción 
por excelencia. […] Cuando designamos este vín-
culo entre lo finito y lo infinito con el nombre de 
Cristo, no presuponemos su identificación con 
Jesús de Nazaret. Incluso, desde la fe cristiana, tal 
identificación nunca ha sido afirmada de forma ab-
soluta». Según mi hermano […] el Dios con quien 
se puede uno comunicar es el Hijo. El Padre es puro 
apofatismo volcado en el Hijo (kenosis). El Padre no 
tiene ser: el Hijo es su ser. Ciertamente, mi hermano 
trasladaba el mismo esquema (homeomórficamen-
te) al hinduismo. Brahman no es consciente de ser-
lo: Īśvara es su conciencia. La misma kenosis cons-
tituye la experiencia budista de nirvāna y shunyata 
[sic]. (Ferrer, 2021, p. 228).

Con lo anterior en mente, detengámonos ahora 
en el conocido episodio de Pablo frente al Areópa-
go. Como el lector sabe, este evento se narra en He-
chos 17: 22-31. El apóstol se encuentra de visita en 
Atenas y se ve sorprendido por la cantidad de dio-
ses que los griegos veneran. Sin embargo, llama su 
atención especialmente una inscripción que reza: 
«Al dios desconocido» (ΑΓΝΩΣΤΩ ΘΕΩ). Convoca-
do por epicúreos y estoicos para versar acerca de 
su nueva y extranjera enseñanza, de pie en el Areó-
pago, sede del Consejo eupátrida, responsable de 
todo asunto religioso y político, manifiesta pública-
mente su recuerdo de esta experiencia. Para ello 
comienza reconociendo, con elocuente reveren-
cia: «Atenienses, por todo lo que veo, ustedes son 
gente muy religiosa» (v. 22). Luego profiere algunas 
palabras, sugeridas por la imagen griega contem-
plada, acerca de la omnipotencia, universalidad y 
capacidad creadora del Dios revelado por Cristo 
(v. 23-27) y acto seguido recita el fragmento de un 
antiguo poema que los griegos conocían profun-
damente: «Porque en él vivimos, y nos movemos, y 
somos; como algunos de vuestros propios poetas 
también han dicho: porque linaje suyo somos» (v. 
28). Estas líneas pertenecen a la obra Cretica del 
poeta y filósofo Epiménides de Cnosos (siglo VII 
a. C.-siglo VI a. C.), siglos después también citadas 
por el poeta cirenaico Calímaco (310 a. C.-240 a. C.) 

en su Himno a Zeus. Finaliza su exposición con los 
aspectos centrales de la proclamación cristiana: el 
dios desconocido que los griegos veneran es, en 
rigor, el Creador, quien se ha manifestado en Jesús 
de Nazaret y quien, asimismo, vendrá a juzgarnos y 
a resucitar a los muertos al final de los tiempos (v. 
29-31).

Como vemos, el apóstol Pablo no comienza su 
discurso apelando a instancias doctrinales o ideoló-
gicas. Ni siquiera a ideas o razonamientos «puros». 
Sabe y conoce que la condición humana rehúye 
todo convencimiento explícito, pues no es una má-
quina. La componen también percepciones, sen-
timientos, recuerdos, sueños, deseos, intuiciones, 
proyecciones, imaginaciones, fantasías, dolores, 
placeres, etcétera. Tal y como dirá Borges mucho 
después:

A mi entender, lo sugerido es mucho más efecti-
vo que lo explícito. Quizá la mente humana tenga 
tendencia a negar las afirmaciones. Recuerden que 
Emerson decía que los razonamientos no conven-
cen a nadie. No convencen a nadie porque son 
presentados como razonamientos. Entonces los 
consideramos, los sopesamos, les damos la vuelta 
y decidimos en su contra. Pero cuando algo solo es 
dicho o —mejor todavía— sugerido, nuestra imagi-
nación lo acoge con una especie de hospitalidad. 
Estamos dispuestos a aceptarlo. (Borges, 2000, p. 
101).

La experiencia estética es común a todos los 
pueblos, naciones e individuos, pues se conecta 
con lo profundo del aparato gnoseológico, como 
veremos más adelante. Ahora bien, el episodio de 
Pablo y el dios desconocido no implica que las otras 
religiones son válidas en tanto que prefiguran o se 
acercan al Dios cristiano, sino exactamente lo con-
trario: que esta dimensión ulterior habita y palpita 
en cada una de ellas y aquella dimensión de ellas 
habita y late en el cristianismo. No se trata de un 
monopolio, sino de un espacio que se descubre. Y 
que se descubre en común. Kees Waaijman ha de-
dicado un pormenorizado estudio al diálogo inter-
religioso a raíz de este episodio (Waaijman, 2008). 
Destaca tres instancias que el apóstol realiza antes 
de hablar ante el Areópago y que son ejemplifica-
doras para el diálogo interreligioso:

1. Respeta. Antes de proferir palabra alguna, 
reconoce que son profundamente religiosos, 
aunque su religiosidad se exprese, en ciertos 
puntos, de manera diversa a la revelada por Cris-
to.

2. Investiga. Cuenta que recorrió e investigó 
pormenorizadamente los templos y cultos ate-
nienses y que uno en particular le llamó la aten-



2025 137

ción y explica por qué. A su vez se admira de lo 
que descubre. Respeto y admiración van de la 
mano.

3. Desde los dos pasos anteriores busca un 
punto de contacto común a la experiencia huma-
na, cifrado en el lenguaje de la cultura de ambos 
pueblos.

Al hacer esto, Pablo recuerda al pueblo atenien-
se algo que yace en lo profundo de su tradición 
poética, filosófica y mística —basta recordar a He-
ráclito 7, Pitágoras 8 o los misterios de Eleusis 9—: la 
inefabilidad total de la realidad última en sí; la ab-
soluta entrega para «alcanzarla», y la necesidad de 
interpretar sus «señales» en la tierra.

El ser humano es capaz de comprender estas 
señales, pues para el cristianismo su constitución úl-
tima consiste en una triple combinación: alma, cuer-
po y espíritu. Esta es la esencia de la antropología 
cristiana. Tres conocimientos que son uno —cuerpo: 
sensible; alma: inteligible; espíritu: místico—. He 
aquí el fundamento de la gnoseología cristiana. Las 
ideas religiosas se viven en la plenitud de ese cono-
cimiento, que es un no-conocimiento, pues siempre 
debe admitir su propia contingencia. La religión, 
hilvanando lo sensible con lo espiritual —o, mejor, 
haciendo aparecer lo «segundo» en lo «primero»—, 
conduce a la experiencia mística. Dicha experiencia 
unitiva constituye el objetivo último de aquella, des-
de su propia etimología. Sea esta re-ligare, es decir, 
«atar firmemente» (Lactancio) o re-legere, esto es, 
«releer» (Cicerón), ambas expresan la idea de unirse 
con lo Absoluto. Mientras una privilegia la experien-
cia directa, la otra alude al rito que, realizado asi-
duamente, con conciencia y compromiso genuino, 
conduce al contacto con Aquello. Con este fin en 
mente —y en cuerpo y espíritu— el diálogo interreli-
gioso puede —y debe— transformarse en un espacio 
de experiencia común de la realidad humana y, por 
ende, de la divina, pues cuando tocamos el espacio 
más profundo de lo humano allí acontece lo divino. 
«Entre los pucheros anda Dios», dijo santa Teresa de 
Ávila. Y Panikkar recuerda:

La experiencia de Dios es, si se quiere, experiencia 
de nada; no hay un objeto «Dios» que se experi-
mente. Es experiencia de la nada, experiencia de 
lo inefable, experiencia de lo inexperimentable. Es 
aquella experiencia en la que se experimenta que 

7 Fr. 93 DK.
8 La escuela pitagórica prestaba tanta atención a este hecho que 
a todo aquel que quisiese formar parte de ella le prescribía cinco 
años de voto de silencio, como un modo de purificación para 
comprender la enseñanza (Jámblico, VP 72. En M. P. Llorente, 
2003. Vida pitagórica. Protréptico (p. 65). Madrid: Gredos).
9 Cf. Camus, más abajo.

la propia experiencia no agota el fondo de ninguna 
realidad. Es la experiencia del vacío, de la ausencia; 
la experiencia por la cual uno se hace consciente de 
que hay «algo más», no en el orden cuantitativo, no 
en el sentido de un algo que se complete, sino en 
el orden cualitativo: algo, «algo más», precisamente 
aquello que permite, que hace posible la experien-
cia. El lugar. El locus. (Panikkar, 1994b, p. 4).

No otra misión tiene la teología que esta: condu-
cir a la comunidad humana a la experiencia de lo di-
vino, raíz de toda experiencia. En el centro de cada 
religión ella se abre, por tanto, como espacio sagra-
do. Sin embargo, cabe preguntarse: ¿logos de qué 
theós? En otras palabras, ¿cómo puede predicarse 
algo de lo que es, por definición, inexpresable? Y, 
por metonimia, podemos inquirirnos: ¿No compar-
ten todas las religiones del mundo la devoción por 
ese mismo núcleo inmarcesible y que escapa a toda 
definición? Imposible es, claro está, otorgar una res-
puesta. Sin embargo, podemos ilustrarlo con algu-
nos ejemplos.

Recobremos el episodio de Pablo acerca del 
cual nos referimos con anterioridad. Tal y como 
Waaijman reconoce en su perspicaz estudio, la gran 
paradoja que marca la inefabilidad divina en el cris-
tianismo se encuentra cifrada en estos versículos. Si 
en Él vivimos, nos movemos y somos, es imposible 
objetivar la presencia del Creador, al igual que co-
nocer su esencia última.

Nuestro ser nace del Dios Desconocido. Precisa-
mente esta inmediatez es —en mi opinión— la razón 
más importante de la imposibilidad de conocerle. 
No podemos objetivar la presencia moradora del 
Creador. Es incognoscible por esencia, porque en 
él vivimos, nos movemos y somos. No hay distancia. 
Nuestro propio ser está inmediatamente unificado 
(no identificado) con su ser. Esta es la incognoscibi-
lidad de nuestro Creador. Brotamos de Dios. Esta 
es la razón por la que toda objetivación de este 
Dios Desconocido fracasará […]. Somos la descen-
dencia del Dios Creador. Somos su lenguaje corpo-
ral 10. (Waaijman, 2008, p. 223). 

Ahora bien, cuando el razonamiento se torna im-
posible, pues la realidad divina se nos descubre ina-
barcable e indescriptible en sí, podemos inquirir-

10 «Our being is born from the Unknown God. Precisely this im-
mediacy is — in my opinion — the most important reason for the 
impossibility to know him. We can not objectify the indwelling 
presence of the Creator. He is unknowable by essence, because 
in him we live and move and are. There is no distance. Our very 
being is immediately unified (not identified) with his being. This 
is the unknowability of our Creator. We flow from God. This is the 
very reason why every objectivation of this Unknown God will fail 
[…]. We are the offspring of God the Creator. We are his body 
language». La traducción es nuestra.



   TSN nº18138

nos a la manera de Coleridge: «¿Entonces, qué?» 11. 
Toda la tradición del cristianismo ortodoxo parecie-
ra ser un intento de respuesta a esta pregunta. En 
aras de la brevedad elegiremos un solo ejemplo de 
los tantos posibles para analizar e intentar dar res-
puesta a esta cuestión.

San Gregorio de Nisa y la «cierta sensación  
de Presencia» 12

El padre y doctor de la Iglesia san Gregorio (331-
394) vivió durante una época teológicamente agi-
tada. La revitalización de ciertas doctrinas heréticas, 
especialmente el arrianismo, arreciaba en el seno 
de la Iglesia. En la figura de Eunomio (335-393) el 
arrianismo radical había encontrado un férreo e 
inteligente representante. La idea central que este 
postulaba era la que afirmaba la naturaleza no en-
gendrada de Dios en su esencia. Creía que la dis-
tinción entre no engendrado (Padre) y engendra-
do (Hijo) establecería una dualidad en Dios. Como 
resultado, la semejanza entre Cristo y el Padre se 
deshacía, por lo que el primero pasaba a ser un 
mero humano, al negar su naturaleza divina. Esto 
ocasionaba la aceptación de otro postulado: la po-
sibilidad de conocer a Dios tal y como Él se conoce. 
Si bien todos los Padres reaccionaron en un bloque 
conjunto frente a estos postulados, sosteniendo la 
tesis de la inefabilidad divina de Dios en sí, solo san 
Gregorio desarrolló una teoría específica que de-
muestra no solo este punto, sino que también afir-
ma la incomprensibilidad como la vía al verdadero 
conocimiento de Dios (theognosía), anticipando 
desarrollos muy posteriores (Cantalamessa, 2012). 
Para ello recuperó un tópico desarrollado con ante-
rioridad por Filón de Alejandría en el De Posteritate 
(5, 15): el encuentro de Moisés con Dios dentro de 
la nube que aparece en Éxodo 24: 15.

Entonces Moisés subió al monte, y una nube cubrió 
el monte. La gloria de Jehová reposó sobre el mon-
te Sinaí, y la nube lo cubrió por seis días; y al sép-
timo día llamó a Moisés de en medio de la nube. Y 
la apariencia de la gloria de Jehová era como un 
fuego abrasador en la cumbre del monte, a los ojos 
de los hijos de Israel.

11 Coleridge […] dice literalmente: «Si un hombre atravesara el 
Paraíso en un sueño, y le dieran una flor como prueba de que ha-
bía estado allí, y si al despertar encontrara esa flor en su mano… 
¿entonces, qué?» (Borges, 1952, p. 21).
12 Seguimos la lectura que realiza el padre Cantalamessa en su 
homilía: «St. Gregory of Nyssa and the Way to Know God». The 
Servants of the Pierced Hearts of Jesus and Mary, https://www.
piercedhearts.org/liturgy/homilies/cantalamessa_lent4_2012.
html

El comentario de san Gregorio resulta más que 
iluminador:

La manifestación de Dios sucede primero para Moi-
sés en la luz. Después habla con él en la nube. Final-
mente, habiéndose perfeccionado, Moisés contem-
pla a Dios en la oscuridad. El paso de las tinieblas 
a la luz es la primera separación de las ideas falsas 
y erróneas sobre Dios. La inteligencia, más atenta a 
las cosas ocultas, conduciendo al alma a través de 
las cosas visibles a la realidad invisible, es como una 
nube que oscurece todo lo sensible y acostumbra 
al alma a la contemplación de lo oculto. Finalmen-
te, el alma, que ha caminado por esta senda hacia 
las cosas celestiales, habiendo dejado las cosas te-
rrenas en la medida de lo posible a la naturaleza 
humana, penetra en el santuario del conocimiento 
divino. 13 (Citado por Cantalamessa, 2012).

13 «The manifestation of God happens first for Moses in the light; 
then He spoke with him in the cloud, finally having become more 
perfect, Moses contemplates God in the darkness. The passage 
from darkness to light is the first separation of the false and erro-
neous ideas about God; the intelligence more attentive to hid-
den things, leading the soul through visible things to the invisible 
reality, is like a cloud that darkens all the sensible and accustoms 
the soul to the contemplation of what is hidden; finally the soul 
that has walked on this path toward heavenly things, having left 
earthly things in so far as possible to human nature, penetrates 
the sanctuary of divine knowledge». La traducción sobre el ori-
ginal griego pertenece, en este caso, al padre Cantalamessa en 
su homilía antes citada. La traducción del inglés al español es 
nuestra.

Participación del padre Quiles en una graduación. (Foto: Univer-
sidad del Salvador).

https://www.piercedhearts.org/liturgy/homilies/cantalamessa_lent4_2012.html
https://www.piercedhearts.org/liturgy/homilies/cantalamessa_lent4_2012.html
https://www.piercedhearts.org/liturgy/homilies/cantalamessa_lent4_2012.html


2025 139

El más alto conocimiento de Dios consiste así 
en una visión no conceptual, sino «experiencial», 
esto es, estética. Dios, en la noche de su invisibi-
lidad, «dona al alma una cierta sensación de pre-
sencia» (ἀλλ᾽ αἴσθησιν μέν τινα δίδωσι τῇ ψυχῇ τῆς 
παρουσίας 14) que lo envuelve enteramente.

Existe, asimismo, otro episodio bíblico que plas-
ma y dibuja de forma única esta cuestión. Nos re-
ferimos a Pentecostés. Allí los discípulos de Jesús, 
inspirados por el Espíritu Santo, se encienden y 
conflagran en una llama colectiva. Profundizar en 
su propia tradición los dota, paradójicamente, de la 
capacidad de que en cualquier lengua los entien-
dan. En otras palabras, adentrarse en los símbolos 
e ideas ulteriores de su religión les permite que los 
otros comprendan lo que profieren, empero desde 
su propia cosmovisión y lengua materna. No con-
siste en «convertirse» a la religión del otro, pues allí 
se corre el riesgo —tan común en estos tiempos, 
especialmente tras el auge de la así llamada New 
Age— de caer en sincretismos, reduccionismos y 
deficiencias epistemológicas. Se trata, más bien, 
de la humilde, admirable y admirada actitud de 
intentar encontrase a sí mismo en el otro y dejar 
que el otro se encuentre a sí en uno. La clave se 
halla en el versículo 7: «Y estaban atónitos y mara-
villados, diciendo: Mirad, ¿no son galileos todos 
estos que hablan? ¿Cómo, pues, les oímos nosotros 
hablar cada uno en nuestra lengua en la que he-
mos nacido» 15. Dicho con otras palabras, los após-
toles, unidos místicamente a la verdad que les fue 
revelada por Cristo, proclaman y exclaman desde 
su intimidad más profunda. Los oyentes compren-
den directamente esa revelación misteriosa en su 
propia lengua materna. Resulta fácil deducir las 
consecuencias para el diálogo interreligioso: no se 
trata de imponer ideas a través de la retórica del 
convencimiento, intentando «convertir», en el sen-
tido de «ganar adeptos a nuestras filas», sino que el 
fiel se apasione de tal manera por los contenidos 
ulteriores de su propia fe que el otro comprenda 
los suyos propios en su propia tradición, cultura y 
lengua. Y viceversa. Así el encuentro será fecundo, 
fructífero y alentador.

Sin embargo, cabe destacar que esto no implica 
el relativismo de los postulados de las distintas re-
ligiones ni el «irracionalismo de afirmaciones con-
tradictorias, motivadas por el buen deseo de una 
concordia, que sería, en último término, superficial 
y a la larga contraproducente» (Panikkar, 2015, p. 
367), sino la actitud verdaderamente ecuménica 

14 La traducción es nuestra sobre el original griego en Norris Jr., 
Richard A. (2012). Gregory of Nyssa: Homilies on the Song of 
Songs. SBL.
15 El subrayado es nuestro.

que comprende que Dios habita y hace su casa en 
diversas «moradas». Y que la experiencia de esa 
inhabitación no es monopolio de ninguna religión, 
pues no atañe a la doctrina, sino a la vivencia pro-
pia del corazón del devoto.

Ismael Quiles y la belleza como categoría teológica

El padre Ismael Quiles dedica una serie de páginas 
de su Antropología filosófica insistencial (1978, pp. 
54-57) a elucidar la noción de existencia encarna-
da, propia del filósofo existencialista cristiano Ga-
briel Marcel (1889-1973), y a relacionarla con sus 
propios postulados. Nos dice: «[la insistencia del 
hombre] es una insistencia en la carne, que anima 
una carne, hasta formar con ella una totalidad, has-
ta hacerle llegar las resonancias de la “in-sistencia” 
espiritual y recibir a su vez de ella la modalidad 
propia, complejísima, de insistencia encarnada». Es 
por ello por lo que el ser humano —al estar consti-
tuido de materia y espíritu— posee la capacidad de 
desplegar los alcances de su in-sistencia en la reali-
dad material. Sin el Espíritu, la realidad sensible se 
confundiría en un caos informe e incomprensible. 
Por otra parte, sin esta última el Espíritu quedaría 
inerte y cerrado sobre sí mismo en un mero cono-
cimiento abstracto y teórico, sin experiencia de las 
cosas. Por ello, comenta Quiles, cuando Dios creó 
los espíritus puros se dijo:

Todavía no está completa mi obra; crearé otros 
espíritus, pero no solos, sino que les voy a dar una 
compañera: la materia; será ella un nuevo escena-
rio para el espíritu». […] Y entonces se completó en 
la mente de Dios esta maravilla del mundo material 
[…]. ¿Podemos acaso imaginar lo que sería el mun-
do sin un ser espiritual encarnado que lo habitase: 
sin ojos de carne que admirasen la luz y los colores, 
sin oídos que escucharan los sonidos, sin manos y 
brazos que percibiesen la resistencia y la delicadeza 
de los cuerpos… y sobre todo sin un ser espiritual 
que fuese capaz de reunir en sí estas sensaciones 
materiales y vivir la vida, las bellezas y la grandeza 
de la materia? Sin ese ser espiritual, dotado a la vez 
de órganos materiales para captar en su ser formal 
los efectos de la materia, lo que sucedería es que 
no habría en el mundo ni luz, ni color, ni sonido… 
sería una materia oscura, sórdida y muerta. Y sin 
mundo material, no podría el espíritu vivir en sí mis-
mo las maravillas que en el cosmos admiramos, y 
las maravillas más complejas, que la libertad puede 
convertir en miserias, de la vida de los sentidos y 
del corazón humano. (Quiles, 1978, p. 56).

Es por esto por lo que la misión triple del ser 
humano en el universo sensible es: en primer lu-
gar, «gobernar y dirigir la naturaleza material hacia 
un mayor progreso, aplicando las fuerzas secretas 



   TSN nº18140

de la naturaleza» (ibid.). Y por esto es llamado rey. 
En segundo término, debe «asumir todas las per-
fecciones materiales del universo y referirlas al Ser 
Supremo» (ibid.) en una actitud de sacrificio y re-
verencia. Por esto es llamado sacerdote. Finalmen-
te, está encargado de «percibir y cantar la belleza 
material, iluminando la materia o descubriendo los 
reflejos de espíritu en ella» (ibid.). Por esto es lla-
mado poeta.

No obstante, debemos tener en considera-
ción que esta misión y triple título les correspon-
de a todos y cada uno de los hombres y mujeres 
que pueblan lo largo y ancho de la tierra, no solo 
a los cristianos. La tarea de embellecer el mundo 
—y embellecerlo en común— se convierte enton-
ces en lema directriz del diálogo intercultural e in-
terreligioso. A «imagen y semejanza» (Gén. 1, 26) 
significa esto. Poseemos el sello divino impreso en 
nosotros, empero para «actualizarlo» es necesario 
asemejarse a la imagen de Dios que mora en to-
dos, sin distinción de religión o ideología. Es por 
ello por lo que el teólogo Hans Urs von Balthasar, 
en el primero de sus célebres volúmenes 16, vincula 
al Hijo con el arquetipo de toda forma, encargado 
de iluminar nuevamente los corazones humanos, 
quienes perdieron la capacidad de traslucir la bel-
leza, bondad y verdad divinas tras la Caída y así se 
han alejado de su misión de ser reflejo de la Gloria 
(Fajardo Pedroza, 2012, p. 19). Como nos recuerda 
el tantas veces citado hadiz: «Dios es bello y ama 
la belleza».

Dicho de otra manera, el hombre es homo re-
ligiosus. Precisa de la religión para hallar el senti-
do último a su vida y a lo que se encuentra más 
allá de la vida. Es por ello por lo que los mitos, los 
símbolos y el arte, no siendo «tan reales» como la 
realidad, ya que apelan a la imaginación, a la sen-
sibilidad, a la emoción, a la narrativización, etcéte-
ra, son «más reales» que la realidad porque están 
impregnados de sacralidad, de poder ontológico. 
Mejor lo supo decir el gran escritor y filósofo arge-
lino-francés Albert Camus (1913-1960) en su poéti-
co ensayo Nupcias en Tipasa:

Describo, digo: «Aquí hay algo rojo, algo azul, algo 
verde. Esto es el mar, la montaña, las flores». ¿Por 
qué tengo que hablar de Dioniso para decir que 
me encanta aplastar bulbos de lentisco bajo mi 
nariz? ¿Fue incluso a Deméter, este antiguo himno 
que vino a mí más tarde sin proponérmelo: «Felices 

16 Nos referimos a su conocida «trilogía» de dieciséis volúmenes, 
publicada entre 1961 y 1987, y dividida en tres secciones: 1) He-
rrlichkeit («La Gloria del Señor»); 2) Theodramatik («Teo-dramá-
tica»), y 3) Theologik («Teo-lógica»). Existe edición inglesa: Von 
Balthasar, H. U. (1984-2009). Hans Urs von Balthasar’s Theological 
Trilogy. Ignatius-Crossroad.

los que viven en la tierra que han visto estas cosas»? 
Ver, y ver en esta tierra, ¿cómo puede uno olvidar 
tal lección? Todo lo que los hombres tenían que 
hacer en los misterios de Eleusis era mirar. (Camus, 
1965, p. 3 17).

El fragmento resulta interesante al propósito de 
nuestro estudio, ya que el poeta se inquiere: ¿Debo 
nombrar a los dioses para describir mi experien-
cia? ¿O, mejor, debo relacionarme con la realidad 
de cierta manera para lograr que los dioses acon-
tezcan, más allá de nombres y figuras? Camus, sin 
lugar a duda, elegiría la última opción. Y nosotros 
creemos, asimismo, que esta visión, en el contexto 
del encuentro interreligioso, es lo que Cheetham 
denomina «entrar en el espacio imaginal» que pro-
ponen los fieles de otras religiones (Cheetham, 
2010).

Conclusión: por el camino de la belleza hacia la paz

Ismael Quiles avizoró un promisorio futuro para el 
diálogo interreligioso y nos legó, esperanzado, una 
monumental obra sobre sus características e ideas 
fundamentales. Sin embargo, para que tal encuen-
tro sea verdaderamente posible y fecundo es me-
nester aprender a morar en el silencio. Internarse 
en el bosque y la selva de la vida implica, a la vez, 
humildad y grandeza. La vía es estrecha. Solo acep-
tando el principio trascendente que constituye la 
textura ulterior de la realidad puede, acto seguido, 
trascendérselo. Solo entregándose a lo alto puede 
descubrirse lo profundo. Y en el fondo del océano 
de la verdad no existen las diferencias.

La interdependencia de todas las cosas y seres 
implica que lo aparente da cuenta de lo no apa-
rente en la propia apariencia. Tal y como afirmó el 

17 La traducción sobre el original francés pertenece al escritor 
colombiano Norberto Insuasty Plaza, publicada libremente en su 
blog: https://norbertoinsuasty.blogspot.com/2020/07/nupcias-
en-tipasa-1-por-albert-camus.html?spref=tw. La elegimos por 
considerarla la más apropiada al texto original y al propósito de 
este trabajo. (Consultada el 29 de mayo de 2023).

La tarea de embellecer el mundo 
—y embellecerlo en común—  

se convierte entonces en lema  
directriz del diálogo  

intercultural e interreligioso

https://norbertoinsuasty.blogspot.com/2020/07/nupcias-en-tipasa-1-por-albert-camus.html?spref=tw
https://norbertoinsuasty.blogspot.com/2020/07/nupcias-en-tipasa-1-por-albert-camus.html?spref=tw


2025 141

filósofo francés Maurice Merleau-Ponty: lo visible 
está conectado directamente al ser (Merleau-Ponty, 
2017, p. 18) y el ver constituye la clave de todas 
las cosas: «Quizá se sienta ahora mejor todo lo que 
lleva en sí esa pequeña palabra: ver. La visión no 
es cierto modo del pensamiento o de la presencia 
a sí: es el medio que me es dado de estar ausente 
de mí mismo, de asistir desde dentro a la fisión del 
Ser» (pp. 60-61). Hay un más allá de lo visible en-
tremedio de lo visible, por y desde lo visible. Las 
cosas son cercanía porque son distancia desde la 
cercanía. Nosotros somos nosotros mismos porque 
somos todos los demás siendo nosotros 18.

Bien lo supo decir Borges, al comienzo de la se-
gunda estrofa de un bello poema 19:

Ya todo está. Los miles de reflejos
que entre los dos crepúsculos del día
tu rostro fue dejando en los espejos
y los que irá dejando todavía.

(Borges, 2005, p. 48)

El acto de «ver a Dios», de descubrir ese mis-
terioso «ya todo está», implica la apertura de esta 
capacidad, de esta vocación gnoseológica, pues en 
el núcleo ulterior de todas las religiones se encuen-
tra el trasfondo mítico e imaginal. La materia misma 
que entreteje el discurso profundo de las tradicio-
nes religiosas apela no solo a la capacidad «racio-
nal» del individuo, sino también, como hemos di-
cho, a la tripartición antropo-gnoseológica de su 
constitución misma. Esto implica no solamente el 
discurso racional y la experiencia sensible —aunque 
en gran medida desde la Ilustración hasta esta par-
te nos hayan hecho creer ello—, sino también lo «in-
telectual» (vinculado al Intelecto con mayúsculas: 
nous; vijñana, viveka, etcétera) y lo «místico». Por su 
misma composición antropológica el ser humano 
es capaz de experimentar lo religioso, que une to-
das sus facultades, logrando que las trascienda en 
lo Absoluto.

No puede haber verdadero diálogo interreligio-
so e intercultural sin la profundización en y recu-
peración de estas instancias. Sin ellas el diálogo se 
torna monólogo. O, aún peor, soliloquio. La conver-
sación aislada se transforma así en incapacidad de 
comunicarse. Creemos que dialogamos, pero solo 
repetimos, balbuceantes, que poseemos la única 
verdad. Y el monólogo vuelto soliloquio se torna, 

18 Quien escribe estas líneas tuvo el placer de ahondar esta re-
flexión —que aquí solo mencionamos— en el Congreso Latinoa-
mericano de Teoría Social, celebrado los días 7 a 10 de marzo 
del año 2023 en Santiago de Chile y Valparaíso (Chile) bajo el 
auspicio de la Universidad de Chile, la Universidad de Valparaíso 
y la Universidad Academia de Humanismo Cristiano.
19 Se trata de Everness.

entonces, solipsismo. Alcanza así su grado más peli-
groso: el integrismo. Nada hay más alejado de Dios 
que esto. Si hay algo en lo cual todas las religiones 
han coincidido es en equiparar la realidad divina 
a la verdad. Y la verdad es trascendencia en la re-
lación (Aersten, 1992). Recordemos, verbigracia, el 
quincuagésimo primer nombre de Allah, Al- Haqq 
-La Absoluta Verdad»; el célebre pasaje jua» :(ُّقَحْلٱ)
nino en 14:6: «Yo soy el Camino, la Verdad (ἀλήθεια) 
y la Vida» o la Torá, cuando expresa el vocablo 
EMET (תֶמֱא) «La Verdad» / «El Verdadero», tan pre-
sente en la tradición cabalística: «y pasando Jeho-
vá por delante de él, proclamó: ¡Jehová! ¡Jehová! 
fuerte, misericordioso y piadoso; tardo para la ira, 
y grande en misericordia y verdad» (Deuteronomio 
34:6) o «la suma de tu palabra es verdad, y eterno 
es todo juicio de tu justicia» (Salmo 119:160).

En suma, no puede haber verdad sin paz y paz 
sin compromiso. Y nada de todo esto sin amor. Solo 
así, vacíos, Dios podrá habitarnos. Y así, la belleza 
hará morada en nosotros. La experiencia estética 
en el diálogo interreligioso, sin embargo, no solo 
consiste en hacer participar al arte sacro de este —
aunque esto sea muy importante—, sino en desar-
rollar una modalidad discursiva y metodológica 
propiamente estética que incorpore la senso-per-
cepción, el cuerpo, los símbolos, la imaginación, et-
cétera, a ese diálogo. Que hable «con sentimiento y 
en imágenes, integrando los elementos religiosos y 
poéticos a su modo de discurso» (Viladesau, 1999, 
p. 12). Que comprenda que el diálogo no puede 
estar basado en el mero intercambio de ideas o 
silogismos doctrinales, sino en el vaciamiento to-
tal de la razón conceptual (que no abandono ni 
irracionalismo, sino trascendencia) y la entrega al 
amor comunal que me descubre a mí mismo como 
el otro, al otro como yo y a ambos como el Misterio 
expresándose a sí mismo por medio del encuentro. 
Que desarrolla en nosotros la capacidad de, una 
vez vacíos, habitar el «espacio estético» o «mundo 
imaginal» que propone el creyente de otra religión 
y, así, en comunión, en íntimo sacramento, desper-
tar la creatividad hermenéutica inherente a todos y 
cada uno.

Quizá por ello cierta tradición exegética afirme 
que el mundo fue creado no solamente «bueno», 
sino a la par «bello».

El Creador, cual poeta divino, al hacer surgir el 
mundo de la nada, compuso su Sinfonía en seis 
días, el Hexamerón. Después de cada uno de sus 
actos creativos, «vio que era bello». El texto griego 
del relato bíblico utiliza la palabra kalón-bello y no 
agathón-bueno; la palabra hebrea tiene ambos 
significados a la vez. […] Incluso en el momento 
en que sale de las manos de Dios, el retoño de 
la creación ya es bello, pero este mismo retoño 



   TSN nº18142

apunta a su evolución, a la vívida pero trágica his-
toria de Dios y el hombre trabajando juntos. A su 
sinergia. Según san Máximo el Confesor, la realiza-
ción de la belleza primigenia en la Belleza perfecta 
tiene lugar al final y se llama Reino 20. (Ekdokimov, 
1989, p. 1).

Si rememorásemos la belleza primigenia —pre-
sente al principio de los principios, descubierta hic 
et nunc y manifiesta al final de los finales— y la in-
corporásemos al diálogo interreligioso, el camino 
hacia la paz entre las religiones del mundo se hal-
laría más cerca que nunca. Y así acaso también el 
acaecimiento del Reino, que entre todos nosotros 
se halla.

Fuentes y bibliografía

Aersten (1992). Truth as Trascendental in Thomas Aquinas. 
Topoi, 11, 159-171.

Borges, J. L. (1952). Otras inquisiciones. Sur.
Borges, J. L. (2000). Arte poética. Seis conferencias. Crítica.
Borges, J. L. (2005). El otro, el mismo. EMECÉ.
Camus, Albert (1965). Essais. Noces. Éditions Gallimard et 

Calmann-Lévy.
Cheetham, David (2010). Exploring the Aesthetic “Space” 

for Inter-religious Encounter. Exchange 39(1), 71-86.

20 «The Creator, like a divine poet, in bringing the world into be-
ing out of nothingness, composed his Symphony in Six Days, the 
Hexameron. After each one of his creative acts, he “saw that it 
was beautiful.” The Greek text of the biblical story uses the word 
kalon-beautiful and not agathon-good; the Hebrew word carries 
both meanings at the same time. […] That is to say, the world “has 
been created, is created, and will be created” until its fulfillment. 
Even at the moment it leaves God’s hands, the sprout of creation 
is already beautiful, but this very seedling points to its evolution, 
to the very lively but tragic history of God and man working toge-
ther, their synergy. According to St. Maximus the Confessor, the 
realization of the primal beauty in the perfect Beauty takes place 
at the end and is called the Kingdom». La traducción es nuestra.

Ekdokimov, Paul (1989). The Art of the Icon. A Theology of 
Beauty. Oakwood.

Fajardo Pedroza, Camilo Andrés (2012). La teología es-
tética de Hans Urs von Balthasar: aportes para una 
reflexión y caracterización de la pedagogía de Jesús 
en el ser del discípulo-maestro. Pontificia Universidad 
Javeriana.

Ferrer, Eliseo (2021). Sacrificio y drama del rey sagrado. 
Star Publishers, S. L.

Frederiks, M. Th. (2005). Kenosis as a Model for Interreli-
gious Dialogue. Missiology, 33(2), 211-222.

Idoeta, Iñaki Preciado (2021). Los Libros del Tao. Tao Te 
Ching. Trotta.

Llorente, M. P. (2003). Vida pitagórica. Protréptico. Gre-
dos.

Majeska (1973). St. Sophia in the Fourteenth and Fifte-
enth Centuries: The Russian Travelers on the Relics. 
Dumbarton Oaks Papers (27), 68-87.

Marković, Slobodan (2012). Components of Aesthetic Ex-
perience: Aesthetic Fascination, Aesthetic Appraisal, 
and Aesthetic Emotion. Iperception, 1-17.

Merleau-Ponty, M. (2017). El ojo y el espíritu. Madrid: Tro-
tta.

Norris Jr., Richard (2012). Homilies on the Song of the 
Songs. SBL.

Panikkar, Raimon (1970). Le mystére du culte dans l’hin-
douisme et Ie christianisme. Ed. du Cerf.

Panikkar, Raimon (1994a). El Cristo desconocido del hin-
duismo. Para una cristofanía ecuménica. Grupo Libro 
88.

Panikkar, Raimon (1994b). La experiencia de Dios. PPC.
Panikkar, Raimon (2015). Obra completa, tomo I.1: Místi-

ca y espiritualidad. Herder.
Quiles, I. (1958). Más allá del existencialismo. Barcelona: 

Editorial Miracle.
Quiles, I. (1978). Antropología filosófica insistencial. Bue-

nos Aires: Ediciones Depalma.
Viladesau, Richard (1999). Theological Aesthetics. Oxford 

University Press.
Waaijman, K. (2008). Mystical Perspectives in Interreli-

gious Dialogue. Acta Theologica Supplementum, 11, 
221-223.


