
Ángel Ruiz Pérez, Introducción a la religión griega, 
“Temas de Historia Antigua”, Síntesis, Madrid, 2025, 178 pp., 
ISBN: 978-84-1357-412-7.

Como bien afirma su autor, Ángel Ruiz Pérez, profesor titular de 
Filología Griega en la Universidad de Santiago de Compostela, a pesar 
de que disponemos de muy buenos manuales sobre la religión griega 
antigua en español, estos están pensados para un público especializado. 
Por ello, su objetivo último en este libro ha sido elaborar una síntesis 

Thamyris, n. s. 16 (2025), 159-168



160 Thamyris, n. s. 16 Cristóbal Macías Villalobos

de la religión griega, básicamente la de época clásica, aunque con 
incursiones en los precedentes minoicos y micénicos, así como en la 
época helenística, dirigida a un público no especializado, pero sin caer 
en la simplificación, que ilustre con claridad los rasgos que mejor defi-
nían la experiencia y realidad de la religión griega antigua.

Desde el punto de vista estructural, el texto se divide en ocho partes. 
La primera, “El estudio de la religión griega: historiografía, fuentes y 
rasgos generales” (pp. 11-26), comienza indicando que el estudio de la 
religión griega depende de cuatro tipos de fuentes principales: literarias, 
epigráficas, papirológicas y arqueológicas. De estas, son especialmente 
importantes las literarias y las arqueológicas. En el caso de la literatura, 
aunque es cierto que en casi todos los géneros literarios se puede encontrar 
información valiosa sobre la religión griega, no debemos olvidar que 
la imagen que del mundo divino transmitió Homero en sus poemas 
ejerció una gran influencia en el imaginario colectivo griego, además de 
que su propia antigüedad ilustra una serie de prácticas y creencias que 
son anteriores a los propios textos escritos. A ellos se unen los Himnos 
homéricos y, por supuesto, Hesíodo, con su Teogonía, donde encontramos 
un sistema perfectamente articulado de dioses no solo con su origen, 
sino sobre todo con su organización y funciones, y sus Trabajos y días, 
con información valiosa sobre rituales y piedad personal. Finalmente, 
Ruiz Pérez destaca los valiosos testimonios de época helenística e 
imperial romana, los cuales, gracias a su preocupación anticuaria, nos 
han conservado referencias a la religión antigua, así como a otras más 
contemporáneas. 

Respecto a las fuentes arqueológicas, son esenciales para reconstruir 
las manifestaciones materiales de las creencias y confirmar los vínculos 
con la religión de los restos encontrados. Entre los elementos vinculados 
con este tipo de fuentes, tienen gran importancia la iconografía, en 
particular, las imágenes que nos han llegado a través de la cerámica; otro 
tipo de fuentes vinculadas con este ámbito son las numismáticas.

Respecto al concepto de religión, el autor señala cuatro ámbitos 
fundamentales para definir el hecho religioso: la divinidad, el hombre 
y la doble y mutua relación entre ambos. Y respecto a los inicios de 
los estudios sobre la religión griega, aunque ya autores antiguos como 
Heródoto compararon la religión griega con otras creencias desde 
una óptica meramente descriptiva, y los propios cristianos trataron de 



161Thamyris, n. s. 16Introducción a la religión griega

encontrar semejanzas y divergencias entre sus creencias y las de los 
griegos, solo fue a mediados del siglo XIX cuando podemos datar el 
nacimiento de la historia de la religión griega como disciplina científica, 
con planteamientos muy diversos según la época (pp. 18-20). Se cierra 
este primer apartado con una serie de rasgos, todo ellos bien conocidos, 
que sirven para caracterizar de modo general la religión griega clásica, 
entre los cuales queremos destacar: pluralidad de dioses con funciones 
definidas y estructuradas; no se trata de una religión revelada y con 
un corpus doctrinal definido, lo cual no impedía la existencia de un 
consenso de ideas más o menos seguras sobre sus dioses; el individuo no 
participa en la religión a nivel personal (de hecho, no hay una relación 
de persona a persona con la divinidad), sino según su posición social y 
el papel que esta le concede; aunque hay sacerdotes, no hay un cuerpo 
sacerdotal como tal, y las funciones sacerdotales no son incompatibles 
con las políticas; se trata de una religión para la vida: aunque existen 
concepciones sobre la muerte y el más allá, estas no son ni unitarias ni 
prioritarias para la mayoría de los griegos en la concepción del hecho 
religioso; por último, aunque resulte extraño, no había en griego antiguo 
un término específico para definir la religión, por lo que el autor, con 
gran acierto, presenta una serie de términos que se le acercan bastante o 
designan conceptos religiosos fundamentales (pp. 24-26).

La segunda parte, “Orígenes. La religión minoica y micénica” (pp. 
27-44), intenta ilustrar el hecho religioso de los diversos pueblos y 
culturas que precedieron a la Grecia clásica. Desde los primeros asen-
tamientos neolíticos en la península e islas adyacentes, pasando por la 
reconstrucción hipotética que se ha hecho de lo que pudo haber sido 
la religión indoeuropea ⸺que algunos investigadores han intentado 
trasladar al mundo griego a través de un dualismo entre lo pregriego y la 
religiosidad indoeuropea posterior, que se organizaría en torno a polos 
opuestos como lo matriarcal/lo patriarcal; el cielo/la tierra; lo olímpico/
lo ctónico, etc.⸺, hasta un estudio más profundo del hecho religioso en 
las culturas minoica y micénica.

Para el estudio de la religión minoica, nuestras únicas fuentes son 
prácticamente las arqueológicas, así como la mitología localizada en 
Creta. Esto explica, por ejemplo, la importancia concedida al toro que 
aparece en los mitos de Europa, Pasífae y el Minotauro. Según Ruiz 
Pérez, dos elementos religiosos específicos de la religión minoica son 
el cuerno doble, que corresponde en origen a unos cuernos de toro, y la 



162 Thamyris, n. s. 16 Cristóbal Macías Villalobos

doble hacha, claramente relacionada con el sacrificio. En el caso de la 
religión micénica, el descubrimiento de las tablillas del llamado lineal B, 
descifradas por Ventris y Chadwick en 1953, nos ha permitido hacernos 
una buena idea sobre los componentes y la estructura del panteón 
micénico. Así, en él encontramos deidades reconocibles como Zeus, 
Hera, Posidón, frente a otras desconocidas como *Drimio, *Manasa 
o *Ifimedia. Además, encontramos ya parejas divinas perfectamente 
constituidas, como las formadas por Zeus y Hera, o Posidón y una 
diosa *Posidaeja. Para terminar, el autor incluye la influencia que en la 
primitiva religión griega tuvo el colapso del mundo griego a partir del 
siglo XII a.C., colapso atribuido tanto a las invasiones de los “pueblos 
del mar” como a la penetración doria.

La tercera parte, “La concepción griega de los dioses y el mundo 
divino” (pp. 45-91), es el capítulo más extenso del volumen. Comienza 
analizando el mundo divino en Homero y Hesíodo, aunque la parte más 
extensa la constituye la dedicada a describir el panteón olímpico1 (pp. 
50-67). En cada caso se tratan en esencia aspectos que tienen que ver con 
la religión, desde la etimología de su nombre (cuando es posible) a sus 
funciones y atributos divinos. Y aunque es inevitable hacer menciones a 
la mitología, son siempre breves y de pasada. Completan el capítulo una 
pequeña relación de dioses menores (Hestia, Asclepio, Enialio, Hécate 
y el dios Pan, entre otros); otros que se presentan en forma de colectivo, 
por lo que se les designa en plural (como los Cabiros, Las Erinias, los 
Sátiros, etc.); dioses griegos que, en su origen, son fenómenos naturales 
divinizados (como Helios, Selene, Gaia, los dioses-ríos, las ninfas, etc.); 
dioses extranjeros (como Adonis o Cibeles); el papel de los démones, 
seres intermedios entre los dioses y los hombres, sin imágenes y sin 
culto, que llegarán a ocupar una posición cada vez más relevante y 
que fueron la vía para una relación más estrecha entre el hombre y la 
divinidad. El capítulo se cierra, en primer lugar, con una interesante 
reflexión sobre las relaciones y diferencias entre religión y mito, los 
cuales, a pesar de pertenecer a un mismo fondo común, la mentalidad 
griega los distinguía como dos realidades distintas (p. 77); el papel 
de la mántica, pues aunque la relación con la divinidad se producía 
sobre todo a través de la plegaria y la práctica ritual, la expresión y 

1 Como advierte Ruiz Pérez, solo doce de las grandes deidades griegas pueden 
considerarse auténticamente panhelénicas, rango este que adquirieron gracias a su 
difusión a través de la épica (p. 68).



163Thamyris, n. s. 16Introducción a la religión griega

el conocimiento de la voluntad divina se realizaba por medio de la 
adivinación; y, finalmente, la relación entre filosofía y religión, pues 
desde su nacimiento uno de los intereses principales de la filosofía fue 
el estudio de la divinidad y de la religión. Y aunque se discuten muchos 
aspectos de la religión tradicional, raramente se rechaza en su conjunto2.

La cuarta parte, que lleva por título “La religión en la vida comu-
nitaria” (pp. 93- 118), se centra en uno de los rasgos más marcados de 
la religión griega, su carácter comunitario, pues sus prácticas solo se 
entienden en el marco de la polis, de ahí que se la pueda definir como 
“religión cívica”. Asimismo, desde finales del XIX, los especialistas 
dieron una importancia creciente al ritual, por encima incluso del 
contexto mitológico, en la configuración de la religión griega. El ritual 
se entiende como una especie de lenguaje, basado en la conciencia de lo 
sagrado, cuyo objetivo era honrar a la divinidad para volvérsela propicia, 
aunque a sabiendas de que los actos rituales no siempre consiguen lo 
que se busca.

El marco en que se desenvuelven muchos de los rituales es la fiesta, 
que articula e interrumpe la vida cotidiana. El calendario festivo de 
las polis griegas se basaba en un calendario lunar, que seguía el ritmo 
de la vida ciudadana, no tanto el de la agricultura. Junto a los rituales 
vinculados a las grandes fiestas del calendario antiguo, había rituales 
para aspectos concretos de la vida, como rituales de iniciación ⸺como 
la efebía, que marcaba el final de la infancia y el paso a la vida adulta⸺ 
o rituales de purificación ⸺con procedimientos para limpiarse de un 
estado de mancha o míasma, sirviéndose de elementos rituales como el 
agua, el fuego y la sangre⸺, amén de rituales especiales para problemas 
particulares.

Otros aspectos tratados en el capítulo son el espacio sagrado donde se 
lleva a cabo el culto y los rituales, y que tiene que quedar perfectamente 
delimitado; la representación de la divinidad mediante imágenes, a 
las que se venera, sí, pero siendo plenamente conscientes de que la 
divinidad no estaba en su imagen; y si el rito es el armazón fundamental 

2 Entre los filósofos concretos que se mencionan tenemos, a Tales, Anaximandro, 
Anaxímenes, Jenófanes, Heráclito, Parménides, Anaxágoras, Diógenes de Apolonia, 
Empédocles, los sofistas, Platón y Aristóteles, siendo Platón el autor al que más aten-
ción se dedica, pues con él “se llega a la culminación de la reflexión filosófica sobre 
Dios” (p. 90).



164 Thamyris, n. s. 16 Cristóbal Macías Villalobos

de la religión griega, el sacrificio es la forma más directa de vincularse el 
hombre con el dios,  al hacerle entrega de algo que le pertenece o llevar a 
cabo acciones con las cosas sagradas, distinguiéndose dos modalidades: 
el sacrificio sangriento, que consiste en la matanza ritual de un animal sin 
tacha que se consagra al dios y cuya carne se comparte en una comida3, y 
distintas modalidades de  sacrificios incruentos. Termina el capítulo con 
un epígrafe dedicado a los aspectos verbales del culto, pues las prácticas 
cultuales a nivel lingüístico acogen desde gritos rituales (como evoé o 
ié Paián) hasta el canto religioso o las plegarias, que pueden, a su vez, 
ser de diferentes tipos (invocación, petición, maldición, etc.)4. Se aborda 
luego la cuestión del sacerdocio, ya mencionada más arriba. Por último, 
se habla de los centros panhelénicos y sus cultos, es decir, aquellos 
santuarios que se consideraban patrimonio común de todos los griegos, 
que cumplían una importante función unificadora en el ámbito religioso, 
político y cultural (p. 115). Entre ellos se contaban los de Apolo en 
Delfos, Zeus en Olimpia, el de Zeus en Dodona y el de Asclepio en 
Epidauro, entre otros.

La quinta parte, “Los cultos mistéricos” (pp. 119-131), aborda uno 
de los aspectos más controvertidos de la religión griega antigua, un 
tipo de cultos plenamente griegos (aunque a veces se han intentado 
explicar como un supuesto préstamo oriental), que no se veían como 
algo opuesto a la religión poliádica, sino que venían a satisfacer esa 
necesidad del hombre de una relación más directa y menos formal con 
el dios, que respondiera a las necesidades de esta vida y después de la 
muerte. En ellos es esencial el concepto de salvación o sotería. Es muy 
difícil saber para nosotros qué experiencias se desarrollaban en el seno 
de los misterios. En todo caso, proporcionaban un encuentro inmediato 
con lo divino, que se recordaba toda la vida, algo por encima de la 
vida cotidiana5. Entre los cultos concretos que se abordan tenemos: los 
misterios báquicos (el dionisismo), el orfismo y los misterios de Eleusis.

3 Lo cual incide en el carácter social preponderante del acto sacrificial, pues el 
principal beneficiado del sacrificio griego es el hombre (p. 105).

4 Sin olvidar que a menudo hay en los ritos momentos de absoluto silencio.
5 Esta es la definición, a modo de resumen, que da el autor: “se puede dar una de-

finición de ellos como rituales de iniciación de carácter voluntario, personal y secreto, 
que buscaban un cambio de planteamientos vitales por medio de la experiencia de lo 
sagrado” (p. 124).



165Thamyris, n. s. 16Introducción a la religión griega

La sexta parte, “La magia” (pp. 133-146), trata de acercarse a esta 
práctica ritualizada, que se desarrolla fuera de los cauces ordinarios y 
oficiales, intentando comprender qué entendían los antiguos por ella. 
No obstante, es muy difícil dar una definición única de magia. Entre 
sus rasgos, se trata de un conocimiento de carácter práctico que mira a 
objetivos concretos e inmediatos; por eso uno de sus rasgos frente a la 
religión es el egoísmo. Y, fundamental, en la relación entre el hombre y 
la divinidad, el primero domina y la segunda se somete, con base en un 
supuesto conocimiento del mago de los rasgos del dios, a quien se invoca 
con nombres extranjeros, o con fórmulas que no son sino meros sonidos. 
En la actualidad se asiste a un interés renovado por la magia antigua, 
como demuestran las nuevas ediciones publicadas recientemente de 
obras tan clásicas como los Papiros Mágicos Griegos de Preisendanz, de 
los cuales ha aparecido el primer volumen a cargo de Faraone y Torallas 
Tovar; o la publicación en 2024 de las Defixiones áticas por Curbera 
que reemplazan, en las Inscriptiones Graecae, a las viejas publicaciones 
de Audollent, Wünsch y Ziebart. Para terminar, queremos destacar una 
especie de contrasentido: durante los siglos XIX y XX se estudió la 
magia buscando los rasgos más primitivos de la religiosidad, cuando 
la mayoría de los textos que nos la transmiten son tardíos (de época 
imperial romana) y muy condicionados por su lugar de descubrimiento. 
Para Ruiz Pérez, “Más que de primitivismo habría que hablar de rasgos 
quizá enraizados en características antropológicas comunes a muchas 
tradiciones, pero en textos muy tardíos, donde la elaboración que ha 
pasado por tratamientos eruditos de la religión hace que los textos sean 
muy complejos de estudiar” (p. 140).

La séptima parte, “Culto a los muertos y los héroes. El Más Allá” 
(pp. 147-155), aborda el culto a los muertos desde el punto de vista 
material, así como desde el punto de vista psicológico y social. His-
tóricamente, en Grecia se emplearon la inhumación y la cremación (esta 
es la única presente en los poemas homéricos). Otro rasgo fundamental 
era la estricta separación entre vivos y muertos, pues las tumbas se 
situaban fuera del recinto urbano al ser causa de impureza. Asimismo, 
en el culto se distinguía entre lo olímpico y lo ctónico ⸺aunque dioses 
considerados olímpicos tenían ciertos rasgos ctónicos, como Dioniso⸺. 
En la oposición inmortales/mortales hay un grupo intermedio, los 
héroes, entendidos como hombres muertos que tienen un poder ya 
sea benéfico o maléfico, razón por la cual se les honra en sus tumbas, 



166 Thamyris, n. s. 16 Cristóbal Macías Villalobos

con prácticas diferentes a las de los dioses. El culto a los héroes se 
desarrolla sobre todo en el marco de la polis, al considerárseles como 
antepasados gloriosos, comunes a los ciudadanos. Finalmente, termina 
el capítulo con los rituales dirigidos especialmente a los muertos, a los 
que se intenta calmar y honrar, para evitar que dañen a los vivos. El 
mundo de los muertos se situaba en el lejano Occidente o bajo tierra, y 
la imagen que de él se daba estaba constituida por multitud de elementos 
contradictorios, que nos lleva a caracterizarlo como mera prolongación 
de esta vida, pero con rasgos negativos. Esta imagen desvaída del Más 
Allá sufrirá una mutación profunda cuando el desarrollo filosófico de 
la noción de alma la convierta en un lugar venturoso para los que han 
reunido méritos en esta vida y desgraciado para los malvados.

La octava y última parte, “Helenismo y final en la época imperial” 
(pp. 157-174), trata de reunir los rasgos más sobresalientes del pe-
riodo propiamente helenístico y luego de la religión griega en época 
imperial romana. El periodo se caracteriza desde el punto de vista 
cultural y religioso por una suerte de universalismo, que provocará 
una cierta homogeneización, pero al mismo tiempo por un acentuado 
individualismo. Otro rasgo básico es el sincretismo: es decir, se mezclan 
aportaciones de muy diverso tipo, tanto griegas como de los territorios 
dominados. En materia religiosa, la relación entre el hombre y el dios 
se hace más cercana, la piedad más personal y el culto a los dioses 
se purifica de sus rasgos más crueles. En cuanto a las nociones del 
Más Allá, hay una mezcla de esperanza y salvación: el futuro del alma 
dependerá de los méritos del individuo en esta vida. Asimismo, aunque 
no desaparece el politeísmo de la religión pública, el culto se centra en 
un dios principal, por lo que se tiende al henoteísmo. Este panorama 
se enriquece con la entrada de dioses extranjeros nuevos, sobre todo 
egipcios (Isis, Osiris, Horus y Sarapis), de Asia Menor (Cibeles, Atis) e 
Irán (Mitra). Rasgo esencial de este periodo es el culto al emperador, que 
se basa en creencias anteriores (como la idea de que existen hombres 
divinos o el propio culto a los héroes), junto a la concepción divina de 
la monarquía en los territorios dominados por Alejandro. Asimismo, 
la divinización tiene un evidente componente político, pues era un 
recurso cómodo para dar carta de naturaleza al absolutismo monárquico 
y al sometimiento de los súbditos. El último gran hecho en materia 
religiosa es la aparición y expansión del cristianismo, que tras siglos de 
persecución y convivencia con el paganismo, acabará siendo declarado 



167Thamyris, n. s. 16Introducción a la religión griega

la religión oficial del Imperio, marcando así el final del paganismo (a 
finales del siglo IV).

El libro se cierra con una breve sección de referencias bibliográficas 
(pp. 175-178), dividida en obras de carácter general y otra de estudios 
de referencia. Echamos en falta un índice final de materias que habría 
sido de gran ayuda para localizar a través de términos clave alguno de 
los muchos aspectos y conceptos incluidos en este libro.

A modo de conclusión, estamos ante un trabajo que consigue un 
difícil equilibrio entre divulgación y rigor, donde prácticamente todas 
las cuestiones que suscita la religión griega antigua encuentran cabida, 
incluso con cierta extensión, como sucede con el tratamiento del pan-
teón griego antiguo o la magia, que se cuentan entre los capítulos más 
logrados, desde nuestro punto de vista. En su preocupación por diver-
sificar el discurso, junto a una exposición ágil y fluida, el autor no ha 
dudado en acompañar el texto de un buen número de citas textuales 
en traducción, procedentes de ediciones españolas de fuentes primarias 
griegas de indudable calidad, que sirven de complemento necesario a la 
parte expositiva del texto. Además, toda la terminología técnica aparece 
tanto en griego como trasliterada en caracteres latinos, para así facilitar 
la lectura. En suma, estamos seguros de la buena acogida de un libro que 
pretende acercar el apasionante y complejo mundo de la religión griega 
a un público enamorado del mundo antiguo, pero que tradicionalmente 
se muestra reacio a dar el paso con los grandes manuales académicos 
al uso.

Cristóbal Macías Villalobos

Universidad de Málaga




