
Metafísica y Persona
Filosofía, conocimiento y vida



Metafísica y Persona, Año 18, No. 35, Enero-Junio 2026, es una publicación se-
mestral, coeditada por la Universidad de Málaga y la Universidad Popular  
Autónoma del Estado de Puebla A.C., a través de la Academia de Filosofía, por la 
Facultad de Filosofía y el Departamento de Investigación. Calle 21 Sur No. 1103, 
Col. Santiago, Puebla-Puebla, C.P. 72410, tel. (222) 229.94.00, www.upaep.mx,  
contacto@metyper.com, roberto.casales@upaep.mx. Editor responsable: Roberto 
Casales García. Reservas de Derecho al Uso Exclusivo 04-2014-061317185400-102, 
ISSN: 2007-9699 ambos otorgados por el Instituto Nacional del Derecho de Autor. 
Licitud de Título y contenido No. (en trámite), otorgados por la Comisión Cali-
ficadora de Publicaciones y Revistas Ilustradas de la Secretaría de Gobernación. 
Impresa por en los talleres de Océano Azul: Chelsea 2B, col. La Calera, C.P. 72520, 
Puebla, Puebla, este número se terminó de imprimir en enero de 2026, con un tiraje 
de 70 ejemplares.

Metafísica y Persona está presente en los siguientes índices: Latindex, ÍnDI-
CEs-CSIC, REDIB, SERIUNAM, The Philosopher’s Index, ERIH PLUS, Dialnet, 
Fuente Académica.

© 2026 UPAEP UNIVERSIDAD / UNIVERSIDAD DE MÁLAGA�   
Las opiniones expresadas por los autores en los artículos, notas críticas y reseñas 
son de su exclusiva responsabilidad.

Todo el contenido de Metafísica y Persona se distribuye bajo la licencia CC BY-NC-SA 
4.0: Creative Commons Atribución-NoComercial-CompartirIgual 4.0 Internacional.

ISSN: 2007-9699
e-ISSN: 1989-4996



Metafísica y Persona
Filosofía, conocimiento y vida

Año 18 — Número 35

DOI: 10.24310/metyper352026

Enero-Junio 2026



Información general

Objetivos científicos
Metafísica y Persona es una revista de difusión internacional y carácter académico, cuyo 

objetivo principal es la transmisión y discusión de los resultados de las últimas investiga-
ciones en el ámbito que reflejan su título y subtítulo, mediante la publicación de Artículos 
y Notas inéditos y de contrastado valor científico.

Pretende ser un lugar de encuentro y difusión de estudios que ahonden en las relacio-
nes entre filosofía, conocimiento y vida, y que, por su calidad, originalidad y rigor, repre-
senten un claro avance en el saber y una contribución de relieve en el campo científico de 
las materias que abarca.

Cobertura temática
El eje central de la revista es la realidad de la persona. Los artículos publicados en 

ella abordarán el estudio de la persona desde los distintos puntos de vista que permiten 
conocerla mejor. El lector encontrará, por tanto, trabajos de Filosofía, Teología, Sociología, 
Psicología, Psiquiatría, Neurociencia, Medicina y otros saberes centrados en el hombre.
No obstante, la revista otorga una especial atención a la Antropología filosófica y, muy 
en particular, a la Metafísica de la persona, pues son ellas las que dan sentido y sirven de 
fundamento al resto de saberes sobre el ser humano.

Público al que se dirige
Metafísica y Persona se dirige especialmente a la comunidad científica y académica y, más 

en concreto, a aquellos investigadores de Instituciones Universitarias y otros Centros afines 
que, sobre todo desde una perspectiva filosófica, dedican todo o parte de sus trabajos a 
mejorar el conocimiento de la persona, necesitado de una constante revisión y puesta al día.

No obstante, por las múltiples orientaciones que acoge, la Revista está también abierta 
a un público más amplio: a todos aquellos que, dotados de una base filosófica y de cierta 
formación en los saberes acerca de la existencia humana, desean profundizar en el cono-
cimiento de la persona.

Carácter de las contribuciones
Las contribuciones enviadas a Metafísica y Persona han de ser inéditas en cualquier 

idioma y no estar sujetas a revisión para ser publicadas en ninguna otra revista o publi-
cación, ni digital ni impresa. En principio, los artículos se publicarán en la lengua en que 
hayan sido redactados, aunque en ocasiones, de acuerdo con el autor, podrán ser traduci-
dos al castellano o al inglés.

Los artículos y las notas son sometidos a un arbitraje doble-ciego. Para ser publicados, 
los artículos han de obtener dos dictámenes favorables. Las notas, sin embargo, podrán 
ser admitidas con un solo dictamen positivo y rechazadas con un solo dictamen negativo.

Más detalles en relación a este extremo figuran en las Normas editoriales.



 
Datos generales (edición, difusión, identificación y contacto)

Metafísica y Persona es coeditada entre la Universidad de Málaga (UMA) y la Univer-
sidad Popular Autónoma del Estado de Puebla (UPAEP). Nació como revista electrónica, 
pero hoy se ofrece a los lectores tanto en formato digital como en papel.

En su versión impresa, la revista se distribuye, con alcance internacional, mediante 
intercambio, donaciones e inscripciones (ver Suscripciones).

Identificación esencial

Título: Metafísica y Persona
Subtítulo: Filosofía, conocimiento y vida
Carácter: Revista filosófica
Periodicidad: Semestral
Difusión: Internacional
ISSN en línea: 1989-4996
ISSN impreso: 2007-9699

Lugar de edición, año de edición y entidad editora

• Málaga (España), Universidad de Málaga (Grupo PAI, Junta de Andalucía, HUM-495)
• Puebla (México), Universidad Popular Autónoma del Estado de Puebla (Facultad de 
Filosofía y Departamento de Investigación)
Año de fundación: 2009

Dirección postal y electrónica

• Livia Bastos Andrade
Facultad de Filosofía
Decanato de Artes y Humanidades
Universidad Popular Autónoma del Estado de Puebla
Calle 21 Sur No. 1103, Col. Santiago
72410 PUEBLA (México)
livia.bastos@upaep.mx

• Gabriel Martí Andrés
Departamento de Filosofía
Facultad de Filosofía y Letras
Universidad de Málaga
Campus de Teatinos
E-29071 MÁLAGA (España)
gmartian@uma.es



Consejo Directivo
Director emérito: 	 Melendo Granados, Tomás, Universidad de Málaga, España
Directora: 	 Bastos Andrade, Livia, Universidad Popular Autónoma del Estado 

de Puebla, México
Subdirectores: 	 Bernal Madrigal, Uriel Ulises, Universidad Popular Autónoma del 

Estado de Puebla, México 
	 Martí Andrés, Gabriel, Universidad de Málaga, España
Secretarios: 	 Amézquita Paisano, Silvia Jazmín, Universidad Popular Autónoma 

del Estado de Puebla, México
	 García Martín, José, Universidad de Granada, España

Consejo de Redacción
Blancas Blancas, Noé, Universidad Popular Autónoma del Estado de Puebla, México
García González, Juan A., Universidad de Málaga, España
Jiménez, Pablo, Australian National University, Australia
Lynch, Sandra (emérito), University of Notre Dame, Australia
Porras Torres, Antonio, Universidad de Málaga, España
Rojas Jiménez, Alejandro, Universidad de Málaga, España
Villagrán Mora, Abigail, Universidad Popular Autónoma del Estado de Puebla, México

Consejo Científico Asesor
Arana Cañedo, Juan, Universidad de Sevilla, España
Brock, Stephen L., Università della Santa Croce, Italia
Caldera, Rafael T., Universidad Simón Bolívar, Venezuela
Casales García, Roberto, Universidad Popular Autónoma del Estado de Puebla, México
Castro Manzano, José Martín, Universidad Popular Autónoma del Estado de Puebla, México 
Clavell, Lluís (emérito), Università della Santa Croce, Italia
D’Agostino, Francesco, Università Tor Vergata, Italia
Donati, Pierpaolo, Università di Bologna, Italia
Falgueras Salinas, Ignacio, Universidad de Málaga, España
González García, Ángel L. (†), Universidad de Navarra, España
Grimaldi, Nicolás, Université de Paris-Sorbonne, Francia
Hittinger, Russell, University of Tulsa, Oklahoma
Jaulent, Esteve, Instituto Brasileiro de Filosofia e Ciência “Raimundo Lúlio”, Brasil
Livi, Antonio (†), Università Lateranense, Italia
Llano Cifuentes, Carlos (†), Instituto Panamericano de Alta Dirección de Empresa, México
López Noriega, Mauricio, Universidad Nacional Autónoma de México, México
Medina Delgadillo, Jorge, Universidad Popular Autónoma del Estado de Puebla, México
Morán y Castellanos, Jorge (†), Universidad Panamericana, México
Pithod, Abelardo, Centro de Investigaciones Cuyo, Argentina
Pizzutti, Giuseppe M., Università della Basilicata, Italia
Peña Vial, Jorge, Universidad de los Andes, Chile
Ramsey, Hayden, Australian Catholic University, Australia
Redmond, Walter, University of Texas, U.S.A.
Sánchez Muñoz, Rubén, Universidad Popular Autónoma del Estado de Puebla, México
Sánchez Sorondo, Marcelo, Pontificia Accademia delle Scienze, Italia
Vigo, Alejandro, Universidad de los Andes, Chile
Wippel, John F., Catholic University of America, U.S.A.
Zagal, Héctor, Universidad Panamericana, México



Contenido

Artículos

La pasión y el hábito de némesis en la obra de Tomás de Aquino
Luis E. Larraguibel Díez . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        11

Política intensiva: pensar entre límites como problema político  
fundamental desde la filosofía política de Hannah Arendt
Diego Báez Fernández . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          29

La intención afirmativa en la Noología de Zubiri
José Alfonso Villa Sánchez . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      63

Por qué todos los seres humanos son personas. En respuesta a  
Elisa Aaltola
Javier Rodríguez Comellas . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      85

La significación del “nosotros” desde la visión ético antropológica de  
Wojtyla para una filosofía social de corte personalista
Ruth Ramos Barragán . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         107

Notas críticas

Un lenguaje sin nosotros: realidad, materialidad y lenguaje figurado
Daniel Pérez Fajardo . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          125

Reseñas

Feser, Edward. All One in Christ. A Catholic Critique of Racism  
and Critical Race Theory. San Francisco: Ignatius Press, 2022, 163 pp.
Gonzalo Alejandro Flores-Castro Lingán . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         143



Jacobo, B.; Hernádez, M.; Brogna, P.; Cruz, R. y Ramírez, T.  
Heterotopías. Inclusión: prácticas y perspectivas emergentes.  
México: UNAM, 2024, 310 pp.
Rubén Sánchez Muñoz y 
Sara Vanessa Marín Álvarez . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    153

Normas editoriales  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                             157



Artículos





11

Metafísica y Persona. Filosofía, conocimiento y vida
Año 18, Núm. 35, Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

DOI: 10.24310/metyper.35.2026.21279

La pasión y el hábito de némesis  
en la obra de Tomás de Aquino
The Passion and the Habit of Nemesis  

in the Work of Thomas Aquinas

Luis E. Larraguibel Díez1 
Universidad Católica de La Plata (UCALP) 

luis.larraguibeldiez@ucalpvirtual.edu.ar
Resumen

La némesis es la tristeza causada por la prosperidad inmerecida del prójimo. A dife-
rencia de otras pasiones y virtudes, Tomás de Aquino no le dedicó a la némesis un trata-
miento singular en su obra; más bien, la menciona de manera ocasional o complementaria 
con otras temáticas. El objetivo de nuestro trabajo es identificar todas estas alusiones y 
otorgarles una unidad de sentido dentro del pensamiento tomasiano, particularmente, 
distinguiendo el uso de la némesis como pasión y como hábito (o virtud potencial de la 
justicia distributiva).

Palabras claves: némesis, pasión, hábito, Tomás de Aquino

Abstract

Nemesis is the sadness caused by the undeserved prosperity of others. Unlike other 
passions and virtues, Thomas Aquinas did not dedicate a singular treatment to Nemesis 
in his work; rather, he mentions it occasionally or in connection with other themes. The 
objective of our work is to identify all these references and give them a unified meaning 
within Thomistic thought, particularly distinguishing the use of Nemesis as a passion and 
as a habit (or potential virtue of distributive justice).

Keywords: nemesis, passion, habit, Thomas Aquinas

1	 ORCID: https://orcid.org/0009-0007-7370-8148

Recepción del original: 06/02/2025 
Aceptación definitiva: 20/09/2025

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommer-
cial-ShareAlike 4.0 International License



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

12

Introducción

Hay un tercer modo de entristecerse uno por el bien de otro, es decir, 
cuando éste no es digno del bien que le cae en suerte. Este tipo de tristeza 
no puede recaer, en realidad, sobre bienes honestos, que mejoran a quien 
los recibe; antes bien, como escribe el Filósofo en II Rhet., recae sobre ri-
quezas y sobre cosas que pueden caer en suerte a dignos e indignos. Este 
tipo de tristeza, según el mismo Filósofo, se llama némesis, y atañe a las 
buenas costumbres.2

Acudiendo a la autoridad de Aristóteles, Tomás de Aquino define a la 
némesis como tristeza causada por la prosperidad de quienes son indignos 
de los bienes materiales, agregando que esta tristeza es loable o pertenece 
a las buenas costumbres. Aparte de la tristeza, la némesis también se aso-
cia con la ira, pues la prosperidad inmerecida provoca la indignación de 
aquellos que aman la justicia. A diferencia de otras pasiones y virtudes, 
el Aquinate no le dedicó a la némesis un tratamiento singular en su obra; 
más bien, la menciona de manera ocasional o complementaria con otras 
temáticas. El objetivo de nuestro trabajo es identificar todas estas alusiones 
y otorgarles una unidad de sentido dentro del pensamiento tomasiano, 
particularmente, distinguiendo el uso de la némesis como pasión y como 
hábito (o virtud potencial de la justicia distributiva).

Para implementar este objetivo, hemos dividido en nuestro trabajo en 
tres partes: en la primera, nos remontaremos al origen mítico de la néme-
sis en la poesía de Hesíodo como diosa que tiene el poder de castigar las 
trasgresiones al orden social, mientras que Aristóteles la define como una 
pasión loable surgida por la prosperidad material inmerecida del prójimo. 
En la segunda, el Aquinate enseña que la némesis como pasión se reduce 
a la ira y a la tristeza; sin embargo y devenida en hábito, la némesis puede 
convertirse en una virtud moral y meritoria si es moderada por la razón y 
regulada por la caridad, emparentándola con la misericordia. Finalmente, 
analizaremos el extenso pasaje de la Summa Theologiae que a primera vista 
podría derribar nuestro objetivo, pues santo Tomás relaciona a la némesis 
con el vicio de la envidia. No obstante, mostraremos que el Aquinate está 
asemejando a la némesis con el celo, pues la emulación de los bienes tem-
porales en desconexión con los espirituales, pueden arrastrar al hombre a 
entristecerse por la prosperidad del prójimo sea digno o no de ella.

2	 Aquinas, Summa Theologiae (Madrid: BAC, 1962) (en adelante: S. Th.) II-II, q.36, a.2 co.



13

La pasión y el hábito de némesis en la obra de Tomás de Aquino

1. La némesis en la poesía de Hesíodo y la filosofía  
de Aristóteles

1.1. El origen mítico de la Némesis

Trascurridos varios siglos del derrumbe de la civilización micénica, podemos 
ubicar al poeta Hesíodo entre los siglos IX y VII a. de C. quien nos entrega la 
aproximación de la Némesis como personificación ética elevada al rango divino.

En su Teogonía, Hesíodo explica que de la diosa primordial Caos surge, sin 
contacto masculino, la diosa Noche o Nicte (Νὺξ). Luego de juntarse con Érebo, 
Noche engendró una serie de diosas que tienen el deber de castigar y perseguir 
las transgresiones de hombres y dioses: […] y a las Moiras y a las Keras procreó, 
en el castigo implacables, [Cloto, Láquesis y Átropos, que a los mortales les dan, 
porque lo tengan, tanto el, bien como el mal, cuando nacen,] que de los hombres 
y dioses las transgresiones persiguen; y nunca cesan las diosas en su ira terrible 
antes de darle duro castigo a cualquiera que peque. Y parió aun a Némesis, 
pena a los hombres mortales (πῆμα θνητοῖσι Βροτοῖσι), la Noche funesta […]3.

Esta pena proviene del verbo πῆμαὶνω que significa asolar o devastar no 
a un individuo sino a una comunidad como pena producida por la ejecución 
de alguna acción injusta o desordenada. De allí el sentido moral de la poesía 
de Hesíodo quien, habiendo padecido la injusticia por parte de su hermano 
Perses en la división de la herencia de su padre, logró traspasarnos su aguda 
sensibilización respecto a los sufrimientos causados por los demás. Al estar 
relacionado con la justicia (δὶκη) entendida como mesura, Hesíodo observa 
que el orden (κὸσμος) no es fruto de la arrogancia (ὕβρις) y por eso el deber 
de guardarlo no sólo es obligatorio para los dioses, sino para los hombres y 
también la naturaleza, estableciendo premios y castigos: 

entre la conducta humana y el comportamiento de la naturaleza, Hesíodo 
establece una estrecha correspondencia que está dirigida a encaminar a los 
hombres por la recta vía señalada por Zeus. Si los humanos se mantienen en 
el sendero de la justicia, la naturaleza es pródiga de bienes con ellos; si se ale-
jan de él, los hostiga y castiga, privándolos del fruto tan deseado y necesario4.

Mientras la justicia denuncia la falta de proporción o mesura (μέτρον)5, la 
Némesis tiene el poder punitivo sobre la injusticia porque la transgresión no 
sólo afecta al individuo, sino también, al orden social y cosmológico.

3	 Hesíodo, Teogonía, estudio, trad. y notas de P. Vianello, México: UNAM, 1978, §220-225.
4	 Hesíodo, Teogonía, p. LXXXVII
5	 Si hýbris se refiere a un comportamiento moral, está implicando una desproporción respecto 

del estado de naturaleza o de lo que corresponde, lo cual puede significarse con el término 



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

14

1.1. La némesis como pasión del buen carácter 

Aristóteles siempre defendió la función mimética de la poesía en cuanto 
refleja el obrar moral del hombre con sus acciones buenas o malas, virtuosas 
o viciosas, sin embargo, no reivindica a Hesíodo sino a Homero como el poe-
ta que trató con excelencia estos temas elevados6.

En el segundo libro de la Retórica, el Estagirita enumera las cualidades 
que debe tener el orador para la persuasión y ser digno de crédito, particu-
larmente la manera en cómo despierta las diversas pasiones o emociones en 
sus auditores. Dentro de éstas comienza definiendo a la ira (ὀργὴ) como un 
“apetito penoso de venganza por causa de un desprecio manifestado contra 
uno mismo o contra los que nos son próximos, sin que hubiera razón para 
tal desprecio”7. Este apetito de venganza, generador de placer en cuanto 
puede ser satisfecho, pudo ser despertado por el desprecio y la humilla-
ción en cuanto somos considerados como dignos de nada, sobre todo, de 
aquellos que –por su inferioridad en linaje, capacidad o virtud– no merecen 
despreciar; o por el ultraje, es decir, en cuanto el ultrajador nos daña cau-
sándonos vergüenza debido a que busca sentirse superior a nosotros8. 

De la ira se desprende una especie particular que es la indignación 
(νεμεσᾶν) y que Aristóteles le atribuye una tristeza más profunda debido a 
su oposición con la compasión (ἔλεος): 

Al hecho de sentir compasión se opone principalmente lo que se llama sentir in-
dignación. En efecto: al pesar que se experimenta por las desgracias inmerecidas 
se opone –de algún modo y procediendo del mismo talante– el que se produce 
por los éxitos inmerecidos. Y ambas pasiones son propias de un talante honesto9. 

Más que una descripción ética, Aristóteles está desarrollando un análisis an-
tropológico pues no considera a la compasión y a la indignación como hábitos 
morales (es decir, especificados por el bien o el mal), sino como pasiones opues-
tas. Aunque la indignación coincida con la envidia en cuanto implica tristeza, son 

‘desmesura’ y en este sentido se opone a la mesura proporcionada por la justicia: “El compor-
tamiento del que trata de trascender su naturaleza mortal y asimilarse a los dioses, asimismo 
ofendiéndolos y ultrajándolos”. Georganta, C., “El concepto de la hybris en la tragedia”, Re-
vista [sic], vol. 13 (2023): 29.

6	 Cf. Aristóteles, Poética, introd., trad. y notas de T. Martínez y L. Rodríguez (Madrid: Gredos, 
2011), 1448b.

7	 Aristóteles, Retórica, introd., trad. y notas de Q. Racionero (Madrid: Gredos, 1994), 1378a 30.
8	 Cf. Retórica, 1378b.
9	 Retórica, 1386b 10: Tanto lo merecido como lo inmerecido hacen referencia a la justicia, aun-

que no a la conmutativa sino a la distributiva, pues el mérito es una propiedad de ésta. En 
efecto, el verbo νέμω hace referencia a la distribución o asignación y por eso puede vincular-
se a la indignación (νέμεσις) con la virtud de la justicia.



15

La pasión y el hábito de némesis en la obra de Tomás de Aquino

diferentes (ἔστι δ᾽ ἕτερον) pues el indignado se aflige sólo por quienes prospe-
ran inmerecidamente. Además, el objeto de la indignación es más reducido que 
el de la envidia, ya que nadie se indigna porque alguien sea más virtuoso o sabio 
sino sólo “por la riqueza, el poder y cosas de esta clase, de las que, hablando en 
absoluto, son merecedores los buenos”10. Mientras las personas serviles o pusi-
lánimes no son propensas a indignarse porque carecen de la capacidad de ame-
ritar, sí lo son las personas buenas que aman la justicia y odian la injusticia, los 
ricos que han ameritado su riqueza o los ambiciosos que deseaban los fines que 
otros alcanzaron inmerecidamente. Con su habitual agudeza, Aristóteles señala: 

Molestan más los nuevos ricos, si gobiernan por causa de su riqueza, que los 
ricos de antiguo. E igual ocurre en los demás casos. Y la causa es que los unos 
parecen tener sus (bienes) legítimamente, mientras que los otros no (…) Re-
sulta así que, por lo tanto, si un hombre bueno no obtiene lo que es ajustado 
a él, ello es motivo de indignación11.

En el segundo libro de la Ética Nicomáquea, Aristóteles menciona ejem-
plos sobre las virtudes que actúan como término medio entre el exceso y 
el defecto. Sin embargo, este criterio también es aplicable a las pasiones 
(περὶ τὰ πάθη μεσότητες) donde “la indignación es el término medio entre 
la envidia y la malignidad, pues son sentimientos relativos al dolor o al placer 
que sentimos por lo que sucede a nuestros prójimos”12. En Magna Moralia, Aris-
tóteles explica que el corazón del nemésico (νεμεσητικός) experimenta dolor 
al ver la fortuna de quien no lo merece, mientras que el envidioso y el malévolo 
se regocijan en la desgracia de los demás, sea o no merecida: “El que siente 
ira justa no es así, sino que es un justo medio entre las dos”13. Sin embargo, 
Aristóteles no se pronuncia si esta ira justa (νέμεσις) junto con la dignidad, la 
amabilidad y el pudor son realmente virtudes: “si éstas son virtudes o no lo son 
(εἰσιν αὗται ἀρεταὶ ἢ μὴ ἀρεταί) es cosa que requeriría ser investigada, pero 
que son términos medios entre los extremos descritos es algo evidente. Porque 
los que viven de acuerdo con ellas son elogiados”14. Por el contrario y en la Éti-
ca Eudemia, el Estagirita enseña que el objeto de las virtudes morales tiene que 
ver con lo placentero y lo penoso (περὶ ἡδέα καὶ λυπηρά), dentro de las cuales 
ubica a la némesis oponiéndola al vicio de la envidia (φθόνος) como extremo 
por exceso, aunque deje incompleto su extremo por defecto15. 

10	Retórica, 1387a 15.
11	Retórica, 1387a 25-30.
12	Aristóteles, Ética Nicomáquea, introd. de T. Martínez, trad. y notas de J. Pallí Bonnet (Madrid: 

Gredos, 2008), 1108b.
13	Aristóteles, Magna Moralia, introd., trad. y notas de T. Martínez y L. Rodríguez (Madrid: Gre-

dos, 2011), 1193a 27.
14	Magna Moralia, 1193a 32.
15	Según el listado de virtudes, la némesis es la única que no presenta un extremo por de-

fecto, razón por la cual el Estagirita completa el casillero con el término ἀνώνυμον. Aris-



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

16

Resumiendo lo visto en esta primera parte, debemos subrayar el origen di-
vino de la némesis según la poesía de Hesíodo, relacionándola con la justicia 
distributiva ya que tiene por objeto el orden social y cosmológico. Al mismo 
tiempo, Aristóteles señala que la pasión de la ira agudizada por la tristeza origi-
na la némesis, pues y al igual que la compasión, el nemésico o indignado se en-
tristece cuando presencia la prosperidad del prójimo en razón de lo inmerecido. 

2. La némesis como pasión y hábito en el pensamiento de 
Tomás de Aquino

A lo largo del corpus thomisticum, el término némesis aparece mencionan-
do en quince ocasiones y siempre en referencia a Aristóteles. Sin embargo, es 
preciso determinar el sentido del término en relación al contexto, es decir, si 
hace relación a la pasión o al hábito.

2.1. Como pasión
A diferencia de Aristóteles, el Aquinate construyó un tratado sistemático de 

las pasiones desde el punto de vista antropológico y ético. La composición hile-
mórfica del compuesto humano sugiere la presencia de las pasiones como uno de 
los principios explicativos –junto a la inteligencia y voluntad– de nuestro obrar 
moral16. Como el acto humano sólo es completo cuando incluye la dimensión 
emocional, el santo Doctor describe a la pasión como una alteración o una trans-
mutación cualitativa que manifiesta el aspecto potencial del cuerpo humano en su 
relación con el alma, particularmente el apetito sensitivo17. No obstante, la pasión 
no se identifica con la transmutación corporal como los latidos del corazón o la 
circulación sanguínea, sino que éstos son el correlato material de un movimiento 
anímico (o formal): es el compuesto humano el que padece la alteración cuando 
aprehende algo exterior como atractivo, perjudicial, dañino o beneficioso18. 

tóteles, Ética Eudemia, introd., trad. y notas de C. Megino Rodríguez (Madrid: Alianza 
Editorial, 2002), 1221a.

16	“As the passions are not external, not strangers to man’s specific appetite, they are necessar-
ily present when his telos is actually realized in and through man’s moral activity”. Uffen-
heimer-Lippens, E. “Rationalized passion and passionate rationality: Thomas Aquinas on the 
relation between reason and passions”, Review of Metaphysics, vol. 56 (2003): 528.

17	“(D)icitur passio proprie, quae consistit in abiectione unius contrarii et alterius receptione per 
viam transmutationis; et hic modus passionis animae convenire non potest nisi ex corpore”. 
Aquinas, Quaestiones Disputatae De Veritate en Opera Omnia iussu Leonis XIII, vol. 22 (Romae: 
Editori di San Tomasso, 1973), q.26, a.3.

18	“Unlike bodily passions, passions of the soul [passio animae] do not begin in the body. Rath-
er, they are activated by apprehension and appetite of the soul, from which a bodily change 



17

La pasión y el hábito de némesis en la obra de Tomás de Aquino

Si bien, el surgimiento de las pasiones implica la presencia del conoci-
miento, éste no basta para generarlas puesto que la pasión constituye un 
movimiento apetitivo, contrariamente al movimiento asimilativo del cono-
cimiento. Por eso el conocimiento del objeto generador de la pasión debe 
estar acompañado de un juicio de valor, es decir, según la razón de apetecible 
(atractivo o repugnante) donde las sensaciones (sea de la imaginación sea 
de la cogitativa) junto con la razón realizan esta evaluación19. De allí que las 
pasiones no sean una mera reacción instintiva ante el mundo exterior como 
sucede con los animales, sino también, un elemento de nuestra psicología 
que puede ser participable por nuestra racionalidad20. 

En este sentido, las pasiones del apetito irascible son más participables 
por la razón que las del concupiscible: si bien, la ira puede estar presente en 
el animal, en el hombre se manifiesta de una manera más compleja en cuanto 
el iracundo es capaz de aprehender racionalmente el menosprecio o el trato 
injusto aumentando su tristeza de acuerdo a la intensidad del perjuicio sufri-
do21. Mientras la ira del animal se reduce al apetito sensitivo en el momento 
de percibir la nocividad de algo que amenaza a su instinto (supervivencia o 
reproducción), la ira del hombre implica una reparación por el daño sufrido 
y por eso debe ser moderada por la razón: 

El hombre -dice D. Téllez- no sólo puede desear la venganza como los ani-
males, sino querer tomar venganza como algo propio de él. Aunque algunas 
pasiones pueden surgir espontánea e involuntariamente, sólo la ira puede 
ser virtuosa o viciosa cuando la voluntad elige enojarse o no22.

La ira siempre genera tristeza porque afecta nuestra excelencia, sobre todo 
en aquellas cosas en las que somos menospreciados cuando sobresalimos, 
pues sólo el daño que nos contrista puede movernos a la ira23. Aunque la né-
mesis surja como un daño que no contriste propiamente a nuestra excelencia 

follows”. Floyd, S., “Aquinas on Emotion: a response some recent interpretation”, History of 
Philosophy Quarterly, vol. 15 (1988): 164.

19	“This knowledge is a combination of a sensation or sense-experience of some kind and a 
judgment on the sensitive level. The object that arouses the passions is never a mere material 
object. It is a ‘known’ object that is evaluated for its attractiveness or repulsiveness. In man 
this evaluation is subject to reason”. Uffenheimer-Lippens, E. “Rationalized passion”, 541.

20	“(Q)uod rationale per participationem non solum est irascibilis et concupiscibilis; sed omni-
no, idest universaliter, appetitivum”. S. Th., I-II, q.56, a.6 ad 2.

21	“The notion of an emotion (e.g. an episode of anger) intrinsically considered, which human 
beings have in common with animals that are incapable of possessing the concepts of justice 
and desert, and which, because of its independence of reason, does not take moral predi-
cates”. Roberts, R. C., “Thomas Aquinas on the morality of emotions”, History of Philosophy 
Quarterly, vol. 9 (1992): 293.

22	Téllez-Maqueo, D., “La ira en Tomás de Aquino y Casiano: dos aproximaciones en torno a un 
tema común”, Signos filosóficos, vol. 20 (2018): 121.

23	“(N)ihil movet ad iram, nisi nocumentum quod contristat”. S. Th., I-II, q.47, a.3 co.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

18

individual, sin embargo y al igual que la compasión, nos entristece porque el 
bien o el mal inmerecido del prójimo es como si fuese en nuestro perjuicio.

De esta manera y en el tercer libro del Comentario a las Sentencias, santo To-
más concibe a la némesis como una especie de la pasión de tristeza causada 
por la prosperidad de los malos (tristitia de prosperitate malorum): mientras la 
misericordia es la tristeza por el mal del prójimo, la envidia lo es por su bien24. 
En su Comentario a la Ética Nicomáquea, el Doctor Común sigue literalmente a 
Aristóteles y señala que ni el pudor ni la némesis son virtudes sino pasiones: 

Pero debe tenerse en cuenta que (Aristóteles) arriba habló de una pasión loa-
ble (posuit passionem laudabile), a saber, la Némesis, de la cual aquí no hace 
mención, porque no es su intención determinar sobre estas pasiones aquí; 
esto, en realidad, pertenece más a la retórica, como se muestra en el segundo 
libro de la Retórica. Por lo tanto, tampoco ha determinado aquí sobre el pu-
dor, salvo para mostrar que no es una virtud, y debe entenderse lo mismo 
acerca de la Némesis25.

Tal como enseñaba Aristóteles, el Aquinate subraya que la némesis es el 
justo medio entre la envidia y la malignidad, ambas disposiciones para el 
deleite y la tristeza: mientras el envidioso se entristece de la prosperidad de 
buenos y malos; la malignidad se deleita de sus desgracias26. 

Para tener una concepción adecuada de la némesis como pasión, no debe 
desvinculársela de la ira puesto que la prosperidad inmerecida del prójimo 
es sufrida como un perjuicio propio: la intensidad de este sufrimiento origina 
tristeza y, por tanto, se desea y se espera la oportunidad de reparación27. Esta 
rectificación del perjuicio puede ser virtuosa y se denomina justa venganza 
(vindicatio) la cual no debe identificársela con la pasión del odio ni el vicio de 
la crueldad (saevitia), pues no se trata de destruir al prójimo sino corregirlo28. 
En efecto, la ira -en cuanto existe una inclinación natural a rechazar lo nocivo- 
puede disponernos a esta virtud siempre que sea razonable y no tenga una 
duración excesiva29. De modo semejante, la tristeza puede colaborar con la 

24	Cf. Aquinas, Scriptum Super Sententiis, magistri Petri Lombardi, Paris: Lethielleux, 1933, III, 
d.26, q.1, a.3

25	Aquinas, Sententia Libri Ethicorum en Opera Omnia iussu Leonis XIII, vol. 47 (Romae: Ad Sanc-
tae Sabinae, 1969), lib. 4, l. 17, n. 16: Es importante precisar que santo Tomás no comentó la 
Retórica de Aristóteles, aunque la cite para hablar de la némesis.

26	“Nemesis autem etc., agit de alia passione, quae vocatur Nemesis, idest reprehensio, quae est 
medietas invidiae et epicacocharchiae”. En Ethic., lib. 2, l. 9, n. 12.

27	“Et ideo iratus hoc appetit, ut ille cui nocumentum infert, percipiat, et doleat, et quod cogno-
scat propter iniuriam illatam sibi hoc provenire”. S. Th., I-II, q.46, a.6 ad 2.

28	“(V)indicatio in tantum licita est et virtuosa inquantum tendit ad cohibitionem malorum”. S. 
Th., II-II, q.108, a.3 co.

29	“With the ultimate goal of right relation, virtuous anger (vindicatio) is love of the enemy, and 
does not repay evil with evil”. Mattison, W., “Virtuous Anger? From Questions of Vindicatio 



19

La pasión y el hábito de némesis en la obra de Tomás de Aquino

plenitud humana a condición de que suframos por todo aquello que se opon-
ga a la virtud, pues sería inhumano no dolerse de alguna manera mientras 
vivamos en este mundo lleno de miseria30.

2.2. Como hábito

En la cuestión vigesimosexta del De Veritate, el Aquinate no sólo se pre-
gunta si las pasiones tienen cualificación moral, sino también, pueden ser 
merecedoras de la vida eterna en cuanto efectos de la voluntad informada 
por el bien. El objetante plantea que los santos han elevado al rango de virtud 
a pasiones como la misericordia y la penitencia; mientras que los filósofos 
(Aristóteles) han hecho algo semejante con pasiones laudables como el pudor 
y la nemésis31. El Aquinate no descarta completamente el argumento, pues sí 
es cierto que las pasiones pueden merecer, aunque no por sí mismas sino en 
cuanto son concomitantes -de algún modo- al acto de la voluntad (aliquo modo 
concomitantur voluntatem): de esta manera, los actos de pudor o misericordia 
son meritorios en cuanto excitan positivamente a la voluntad y, por esta ra-
zón, los santos han elevado estas pasiones al rango de hábitos32.  

Sin embargo y en la cuestión décima del De Malo, donde el santo Doctor re-
flexiona acerca de la gravedad moral de la envidia, la objeción explica que un 
pecado es mortal sólo cuando contraría a una virtud: sin embargo, la envidia 
contraría a una pasión que es la némesis y, por tanto, no sería pecado mortal33. A 
la envidia en cuanto tristeza, se le opone tanto la misericordia que se duele de las 
adversidades de los buenos como la némesis que se la asocia a ira por celo (oppo-
nitur envidia ei ira per zelum, quae intelligitur per Nemesim) y “aunque las pasiones 
de misericordia y némesis se parezcan según la razón de tristeza; sin embargo, 
en la medida en que sobreviene la elección de la razón, adquieren la naturaleza 
de virtud (accipiunt rationem virtutis)”34. En esta obra, el Aquinate introduce dos 
novedades que no deben pasar desapercibidas: por un lado, la némesis se asocia 
al celo pues la tristeza no sólo recae sobre la prosperidad de los malos, sino tam-

to the Habituation of Emotion”, Journal of the Society of Christian Ethics, vol. 24 (2004): 162.
30	Cf. Téllez-Maqueo, D., “La ira en Tomás de Aquino y Casiano”, 124.
31	“Sed quaedam passiones a sanctis ponuntur virtutes, ut misericordia et poenitentia; quae-

dam a philosophis ponuntur laudabiles medietates inter vitia extrema, ut verecundia et Ne-
mesis a Philosopho”. De Veritate, q.26, a.6, arg.16.

32	“Et ideo quandoque a sanctis nomina harum passionum accipiuntur pro habitibus, quibus 
voluntas allicitur, quae est harum passionum principium”. De Veritate, q.26, a.6 ad 16.

33	“Sed invidia non contrariatur alicui virtuti, sed cuidam passioni, quam philosophus in II 
Ethic. Nemesim vocat”. Aquinas. Quaestiones Disputatae De Malo en Opera Omnia iussu Leonis 
XIII, vol. 23 (Romae-Parisii: Comissio Leonina-J. De Vrin, 1982), q.10, a.2, arg.8.

34	De Malo, q.10, a.2 ad 8.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

20

bién, sobre los bienes que tiene el prójimo y de los cuales el celoso carece airada-
mente; y, por otro, la némesis y la misericordia pueden ser consideradas como 
hábitos morales y no exclusivamente como pasiones, pues todo movimiento que 
es regulado por la razón puede adquirir la razón de hábito35. 

Como virtud, la misericordia ya no se entiende simplemente como ἔλεος 
(compassio) que es producida por la aprehensión del dolor del prójimo sino 
como συναλγεῖν (cum-dolore) que es una característica de la amistad pues re-
presenta el acto de sufrir con alguien, aunque Aristóteles no la eleve al rango de 
virtud al ser sinónimo de debilidad: la misericordia surge no sólo por el temor 
del sufrimiento futuro (me puede pasar a mí), sino porque la desgracia padeci-
da por el prójimo en cuanto amigo o alter ego también me ocurre en el presente36.

Santo Tomás suele enfatizar la pasión de la tristeza en la conformación 
de la némesis, ya que intenta vincularla con la misericordia en cuanto virtud 
moral que modera aquella pasión37. A diferencia de la tristeza que genera la 
envidia, la misericordia y la némesis se entristecen del sufrimiento y de la 
prosperidad del prójimo en razón de lo inmerecido38. En el orden sobrenatu-
ral, la misericordia -al estar impulsada por la caridad- se duele no sólo del su-
frimiento inmerecido de los buenos39, sino también, de cualquier sufrimiento 
en cuanto se oponga a los deseos más profundos de la persona en relación 
a su fin último40. De manera análoga sucede con la némesis donde la pros-
peridad material inmerecida de los malos causa una tristeza en los buenos e 
impulsa a la reparación de la injusticia siempre que lo disponga la prudencia 
sobrenatural, confirmando así la relación de ambas virtudes con la justicia: 

(Dice el Aquinate) Dado que la misericordia es compasión de la miseria 
ajena, en el sentido propio de la palabra se tiene en relación con los de-
más, no consigo mismo, a no ser por cierta analogía, como ocurre tam-
bién con la justicia41

35	“Et quia ratio virtutis humanae consistit in hoc quod motus animi ratione reguletur, ut ex supe-
rioribus patet, consequens est Misericordiam esse virtutem”. S. Th., II-II, q.30, a.3 co.

36	Cf. O’Callaghan, J., “Misericordia in Aquinas: A Test Case for Theological and Natural Vir-
tues”, Jaarboek Thomas Instituut te Utrecht, vol. 33 (2013): 23 y 27.

37	“Misericordia, secundum quod est virtus, est moralis virtus circa passiones existens, et re-
ducitur ad illam medietatem quae dicitur Nemesis, quia ab eodem more procedunt, ut in II 
Rhet. dicitur”. S. Th., II-II, q. 30, a. 3 ad 4.

38	“But nothing in the text of Ethics II.7 itself suggests that Aristotle intends to include Miseri-
cordia as a virtue reducible to Nemesis. Aquinas’s thought seems to be that Nemesis gener-
ically involves suffering at the apprehension of what is undeserved”. O’Callaghan, “Miseri-
cordia in Aquinas”, 38.

39	“Et ideo philosophus dicit, in eodem libro, quod Misericordia maxime est super malis eius 
qui indignus patitur”. S. Th., II-II, q. 30, a. 1.

40	“(I)llud quod contrariatur appetitui naturali volentis, scilicet mala corruptiva et contristantia, 
quorum contraria homines naturaliter appetunt”. S. Th., II-II, q. 30, a. 1 co.

41	S. Th., II-II, q.30, a.1 ad 2.



21

La pasión y el hábito de némesis en la obra de Tomás de Aquino

Resumiendo lo visto en esta segunda parte, el Doctor Angélico enseña que 
la conformación de la némesis como pasión se reduce a la ira y a la tristeza, en 
cuanto el menosprecio de los malos sumado a su prosperidad inmerecida no sólo 
afecta a nuestra excelencia, sino también, la de aquellos a quienes consideramos 
como parte de nosotros. Al mismo tiempo, la némesis puede convertirse en una 
virtud moral y meritoria si es moderada por la razón y regulada por la caridad: 
por esta razón, el Aquinate la emparenta con la misericordia como partes poten-
ciales de la justicia porque el sufrimiento o prosperidad inmerecida del prójimo 
es considerada injusta y nos mueve a repararla en la medida de lo posible.

3. ¿Tomás de Aquino es comentador o contraventor  
de Aristóteles respecto de la némesis?

Todas estas consideraciones nos ayudarán a comprender el extenso pasaje 
de la Summa Theologiae (IIa-IIae, q.36, a.2) que suele subrayarse para ilustrar 
la opinión de santo Tomás acerca de la nemésis. Para dilucidarla con mayor 
detalle, hemos decidido dividir el pasaje en cuatro fragmentos: 

I. Hay un tercer modo de entristecerse uno por el bien de otro, es decir, cuan-
do éste no es digno del bien que le cae en suerte. Este tipo de tristeza no pue-
de recaer, en realidad, sobre bienes honestos, que mejoran a quien los recibe; 
antes bien, como escribe el Filósofo en II Rhet., recae sobre riquezas y sobre 
cosas que pueden caer en suerte a dignos e indignos. Este tipo de tristeza, 
según el mismo Filósofo, se llama némesis, y atañe a las buenas costumbres.

El contexto de esta discusión se enmarca en el tratado de la caridad como 
virtud teologal y, particularmente, dentro del segundo artículo de la trigési-
ma sexta cuestión sobre si la envidia es pecado. Como hábito, la némesis es 
una especie de envidia sólo porque coinciden en el género de la definición, 
es decir, como tristeza acerca del bien ajeno; pero esto no impide que sean 
opuestas, ya que la némesis atañe a las buenas costumbres en cuanto puede 
ser loable según lo enseñado por Aristóteles. Ahora bien, la némesis tiene por 
objeto bienes temporales, los cuales no pueden compararse ni con los hones-
tos ni con los eternos, ya que pueden recaer sobre dignos e indignos.      

No obstante, el Aquinate también comparó a la némesis con la misericor-
dia como virtudes que se oponen a la envidia42. En efecto, ambas virtudes 
implican en su acto un movimiento del apetito sensitivo y el deseo de soco-

42	“Et utrumque (misercordia et némesis) est laudabile, et ab eodem more descendens, ut ibi-
dem dicitur. Sed proprie misericordiae opponitur invidia”. S. Th., II-II, q.30, a.3 co.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

22

rrer (misericordia) o reparar (némesis) la miseria del prójimo que proviene 
de la justicia43. No obstante, la razón de hábito bueno o virtud radica en el 
movimiento de las potencias superiores y no en la sensibilidad: “Se le pue-
de denominar también movimiento del apetito intelectivo, en cuanto siente 
repulsión por el infortunio ajeno. Tal afección puede ser regida por la razón, 
y, regida por la razón, puede quedar encauzado, a su vez, el movimiento del 
apetito inferior”44. De allí que a Dios podamos predicarle la misericordia y 
la némesis en cuanto busca socorrer o reparar la miseria de sus creaturas y 
atribuirle tristeza o ira sólo de manera metafórica.

II. Pero Aristóteles lo decía porque consideraba los bienes temporales en sí 
mismos, en cuanto pueden parecer grandes a quienes no prestan atención 
a los bienes eternos. Sin embargo, según la enseñanza de la fe, los bienes 
temporales que reciben quienes son indignos de ellos les son concedidos, por 
justa ordenación de Dios, o para su corrección o para su condenación. Por 
eso, tales bienes no son, por así decirlo, de ningún valor en comparación con 
los bienes futuros reservados para los buenos.

La templanza no sólo modera a la pasión de tristeza para no caer en deses-
peración; sino también y movida por la caridad, modera el deseo por los bie-
nes temporales. Estos bienes son adventicios o adquiridos y se refieren a los 
honores, el poder o las riquezas, provocando la némesis siempre que la per-
sona indigna de éstos sea cercana en tiempo y lugar al indignado. Por eso S. 
Ramírez define a la némesis como “indignación contra un defecto de la justi-
cia distributiva o contra el defecto de la distribución. Así (los griegos) tenían a 
νέμεσιν, es decir, a la diosa del pudor, la honestidad y la justa distribución”45. 

Santo Tomás establece que la caridad es el principio regulador de nuestra 
vida moral, puesto que nos pone especialmente en contacto con el bien que 
es objeto de nuestra beatitud46. La caridad no sólo forma a todas las virtudes, 
sino también, ordena todos los bienes que caen bajo su razón formal puesto 
que es “conveniente que entre las cosas amadas por caridad haya algún or-
den según su relación con el principio primero de ese amor, que es Dios”47. 
De allí que en esta cuestión, el Aquinate ya no hable como filósofo o comen-
tador de Aristóteles, sino propiamente como teólogo y por eso señala que los 

43	Si bien, no existe una obligación jurídica o legal de socorrer al prójimo, sí existe una obliga-
ción moral basada en la honestidad. Por esta razón, la misericordia y la némesis carecen de la 
razón formal de justicia, siendo sólo partes potenciales.

44	S. Th., II-II, q.30, a.3 co.
45	 Ramírez, I. M. De Caritate en Opera Omnia, vol. 12 (Salamanca: Editorial San Esteban, 1998), n. 1179.
46	 “Actus et habitus specificantur per obiecta, ut ex supradictis patet. Proprium autem obiectum 

amoris est bonum, ut supra habitum est. Et ideo ubi est specialis ratio boni, ibi est specialis ratio 
amoris. Bonum autem divinum, inquantum est beatitudinis obiectum, habet specialem rationem 
boni. Et ideo amor caritatis, qui est amor huius boni, est specialis amor”. S. Th., II-II, q.23, a.4 co.

47	S. Th., II-II, q.26, a.1 co.



23

La pasión y el hábito de némesis en la obra de Tomás de Aquino

bienes temporales no tienen ningún valor (quasi nihil sunt) en comparación 
con los bienes eternos. 

III. Por eso esta clase de tristeza está prohibida en la Escritura, según las pala-
bras del Sal 36,1: No te impacientes con los malvados, no envidies a los que hacen el 
mal (neque zelaveris facientes iniquitatem), y en otro lugar, o sea, en el Sal 72,2-3: 
Estaban ya desligándose mis pies, porque miré con envidia a los impíos (zelavi super 
iniquos) viendo la prosperidad de los malvados.

El teólogo no debe entristecerse por la prosperidad de los malos, ya que 
la providencia divina lo ha dispuesto sea para su corrección sea su para con-
denación. No debemos responsabilizar a Aristóteles por no haber realizado 
esta consideración, pues escapa a la filosofía moral. La malicia del nemésico 
consiste en indignarse contra la providencia divina o al menos murmurar 
que es injusta, sobreestimando el valor de los bienes temporales48.

Luego de haber acudido a los salmos, debe precisarse que santo Tomás 
vincula la némesis con el celo tal como hiciera en De Malo, pues sólo el celo 
aparece literalmente en la Escritura (neque zelaveris facientes iniquitatem o ze-
lavi super iniquos). Más precisamente identifica la emulación49 con la indig-
nación50 y, por esta razón, no debemos emular la prosperidad de los malos, 
es decir, entristecernos o indignarnos cuando los pecadores prosperan, ya 
que para los buenos están reservados bienes mejores. Tanto el celo como la 
némesis provienen de la tristeza acerca del bien ajeno y podrían insertarse 
adecuadamente como especies de la envidia: sin embargo y a diferencia de 
ésta, no siempre son vicios sino sólo cuando están referidas a los bienes tem-
porales considerados absolutamente en desconexión con los bienes eternos 
(non respicientibus ad aeterna).51

IV. Finalmente, puede darse tristeza del bien ajeno cuando el prójimo tiene 
más bienes que nosotros. Esta es propiamente la envidia, y ésta es siempre 
mala, como afirma el Filósofo en II Rhet., porque se duele de lo que debería 
alegrarse, es decir, del bien del prójimo.

La envidia siempre es mala puesto que entristecerse del bien verdadero 
del prójimo es un acto desordenado de nuestra naturaleza y se opone direc-

48	Ramírez, De Caritate, n. 1193.
49	La emulación implica el celo pero no al revés: “Itaque zelus large sumptus significat ardenter 

quaerere bonum nondum habitum, in quo convenit cum aemulatione. Stricte vero significat 
effectum amoris sive concupscientiae (pro se) sive amicitiae (pro alio), in quo differt ab aem-
ulatione quae est pro se tantum”. Ramírez, De Caritate, n. 1181.

50	“Si aliquis indignetur sive aemuletur de prosperitate malorum, non vituperatur secundum 
philosophos, qui tractaverunt de prosperitate civili”. Aquinas. In psalmos Davidis expositio en 
Opera Omnia, vol. 14 (Parmae: Typis Petri Fiaccadori, 1863), XXXVI, n. 1.

51	Aquinas, In psalmos, XXXVI, n. 1.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

24

tamente contra la caridad fraterna.52 Sin embargo, no sucede lo mismo con la 
némesis porque santo Tomás explica que “al ser una pasión laudable, nada 
impide que provenga de algún hábito electivo, y en este sentido merece el 
nombre de virtud”53. Habíamos observado que la razón de virtud radica en el 
movimiento de las potencias superiores y no en la sensibilidad, por lo tanto, 
la némesis conserva esta razón en cuanto parte potencial de la justicia (al igual 
que la misericordia) siempre y cuando las pasiones del apetito concupiscible 
no desborden a la razón, sino más bien, la tristeza o la ira exciten positiva-
mente al sujeto de la justicia (la voluntad) y sean -de algún modo- concomi-
tantes a su acto, amando estos bienes en su justa medida: “La indignación 
moderada sobre la prosperidad de los malos en sí misma (secundum se) no es 
mala, pero la indignación inmoderada sobre esta prosperidad en cuanto ella 
cae bajo la ordenación de la providencia divina, es mala y pecado”54.

Luego de analizar fragmentariamente el pasaje anterior, resulta admisible 
llegar a la conclusión de que existe una contravención respecto a la opinión 
de Aristóteles, pues el Aquinate enfatizaría la conexión entre la némesis y la 
envidia y, además, subraya que los bienes temporales no tienen ningún valor 
respecto a los eternos. 

Por esta razón, el profesor Gayne Nerney sostiene que el Aquinate realiza 
una crítica sobre el significado ético que Aristóteles le da a la némesis. En 
otras palabras, para santo Tomás no serían dignos de elogio ni la pasión de la 
indignación ni la disposición a sentirla como hábito55. Como la némesis no ha 
sido incluida en el Tratado de las pasiones (I-II, qq. 22-48) sino sólo en el Tratado 
de las virtudes teologales (II-II, qq. 1-46) en referencia al vicio de envidia y como 
opuesto a la virtud de caridad, Nerney concluye que el Aquinate descarta 
completamente a la némesis en el desarrollo moral del cristiano: 

Además del amor por la justicia y el odio a la injusticia (y el deseo por la una 
y la aversión por la otra), las pasiones quizás necesarias para el empeño por 
la justicia son el miedo, la compasión y (quizás sobre todo) la ira. No solo 
no es necesaria la indignación, sino que, de hecho, puede ser un verdadero 
obstáculo para la búsqueda de la justicia56.

52	Cf. S. Th., II-II, q.36, a.3 co.
53	S. Th., II-II, q.30, a.3 ad 3
54	Ramírez, De Caritate, 1190.
55	“According to Aquinas, taking his stand on ‘the teaching of faith,’ neither the feeling of indig-

nation nor the disposition to feel indignation is praiseworthy per se. In fact, it is forbidden 
for the faithful to indulge this kind of sorrow”. Nerney, G., “Aristotle and Aquinas on In-
dignation: From Nemesis to Theodicy”, Faith and Philosophy: Journal of the Society of Christian 
Philosophers, vol. 8 (1991): 85.

56	Nerney, “Aristotle and Aquinas on Indignation”, 90.



25

La pasión y el hábito de némesis en la obra de Tomás de Aquino

La conclusión de Nerney es muy apresurada pues desconoce el itinerario 
histórico, filosófico y teológico del pensamiento tomasiano respecto a la néme-
sis y que nos ha permitido resolver la complejidad inherente al extenso pasaje 
de la Summa Theologiae que fue analizado más arriba. Es preciso reconocer que 
la Revelación ha contribuido positivamente en la especulación del filósofo y teó-
logo cristianos, particularmente respecto al especial cuidado de la providencia y 
el gobierno divinos sobre el hombre y que Aristóteles desconocía en su tiempo. 

En ningún momento santo Tomás contraviene el pensamiento de Aristóte-
les, por el contrario, hereda y utiliza la definición de némesis como pasión, es 
decir, ira y tristeza producida por la prosperidad material inmerecida de los 
malos; agregando que es una pasión loable al igual que la compasión y ocupa el 
justo medio entre la envidia y la malignidad. No obstante y luego que el hombre 
ha sido elevado a un fin que supera su naturaleza, santo Tomás inquiere sobre 
las pasiones y su relación con el mérito sobrenatural, concluyendo que algunas 
pasiones contribuyen positivamente al ejercicio meritorio de la voluntad y, por 
lo tanto, adquieren la naturaleza de virtud como sucede con la némesis.

En la Summa Theologiae, el Aquinate subraya que el movimiento de la sen-
sibilidad es útil en la generación del hábito bueno, pero debe ser moderado 
por las nuestras potencias superiores. No es contrario a la razón de virtud 
sentir tristeza o indignación siempre que la inteligencia o la voluntad encau-
cen positivamente esas pasiones a los objetos propios de la virtud. De esta 
manera, santo Tomás considera loable sentir tristeza o indignación cuando 
existe un defecto en la distribución de los bienes temporales a condición de 
que estas emociones se subordinen no sólo a la justicia, sino a la caridad. En 
efecto, estos bienes sólo encuentran sentido en cuanto se ordenan a Dios y, 
por lo tanto, no es contradictorio que exista la posibilidad de ser desprecia-
dos por el cristiano si lo alejan de los bienes espirituales. 

Conclusión

Mientras la poesía de Hesíodo y la filosofía de Aristóteles concibieron a 
la némesis como una divinidad y una pasión loable respectivamente, santo 
Tomás profundizará en su naturaleza de hábito. Esto no desacredita el aporte 
de la tradición griega que es recogido por el Aquinate para realizar un análi-
sis antropológico y moral de la némesis, compatibilizando su interpretación 
con la Revelación.  En este análisis se conjuga, por un lado, las pasiones de ira 
y tristeza que conforman a la némesis ut passio; por otro, su oposición com-
parativa con la virtud de misericordia como partes potenciales de la justicia 
distributiva y que la configuran ut virtus. 



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

26

Finalmente, y en el pasaje de la Summa analizado fragmentariamente, el 
Aquinate asemeja a la némesis con el celo, puesto que la emulación de los 
bienes temporales en desconexión con los espirituales, pueden arrastrar al 
hombre a la envidia en cuanto no nos dolemos por la injusticia, sino porque 
el prójimo -digno o no de esos bienes- atenta contra nuestra propia excelencia 
según enseña el cardenal Cayetano: 

La excelencia es la razón formal por la cual los bienes del prójimo son envi-
diados, no absolutamente, sino respecto del envidioso. De allí que los mis-
mos bienes se relacionan materialmente con el objeto de la envidia, pero for-
malmente con la excelencia del envidioso57.

Referencias
Aquinas, Thomas. In psalmos Davidis expositio en Opera Omnia, vol. 14. Parmae: 

Typis Petri Fiaccadori, 1863.
Aquinas, Thomas. Quaestiones Disputatae De Malo. En Opera Omnia iussu Leonis 

XIII, vol. 23. Romae-Parisii: Comissio Leonina-J. De Vrin, 1982.
Aquinas, Thomas. Quaestiones Disputatae De Veritate. En Opera Omnia iussu Leonis 

XIII, vol. 22. Romae: Editori di San Tomasso, 1973.
Aquinas, Thomas. Scriptum Super Sententiis, magistri Petri Lombardi. Paris: Lethie-

lleux, 1933.
Aquinas, Thomas. Sententia Libri Ethicorum. En Opera Omnia iussu Leonis XIII, vol. 

47. Romae: Ad Sanctae Sabinae, 1969.
Aquinas, Thomas. Summa Theologiae. Madrid: BAC, 1962.
Aristóteles. Aristotle’s Ethica Nicomachea. 1894. Edición de J. Bywater. Oxford: Cla-

rendon Press, 2008.
Aristóteles. Ars Rhetorica. Aristotle. W. D. Ross. Oxford: Clarendon Press, 1959.
Aristóteles. Ética Eudemia. Introducción, traducción y notas de C. Megino Rodrí-

guez. Madrid: Alianza Editorial, 2002.
Aristóteles. Ética Nicomáquea. Introducción de T. Martínez. Traducción y notas de 

J. Pallí Bonnet. Madrid: Gredos.
Aristóteles. Magna Moralia. Introducción, tradición y notas de T. Martínez y L. 

Rodríguez. Madrid: Gredos, 2011.
Aristóteles. Poética. Introducción, traducción y notas de T. Martínez y L. Rodrí-

guez. Madrid: Gredos, 2011.

57	Thomae de Vio Caietani, Commentaria in Summam Theologicam (In Secundam Secundae) (Ed. 
Roma Leonina Roma: Ex Typographia Polyglotta, 1888-1906), q.36, a.3.



27

La pasión y el hábito de némesis en la obra de Tomás de Aquino

Aristóteles. Retórica. Introducción, traducción y notas de Q. Racionero. Madrid: 
Gredos, 1994.

Floyd, S. “Aquinas on Emotion: a response some recent intepretation”. History of 
Philosophy Quarterly, núm. 15 (1988): 161-175.

Georganta, C. “El concepto de la hybris en la tragedia”. Revista [sic], núm. 13 
(2023): 29-35.

Hesíodo. Teogonía. Estudio, traducción y notas de P. Vianello. México: UNAM, 1978.
Mattison, W. “Virtous Anger? From Questions of Vindicatio to the Habituation of 

Emotion”. Journal of the Society of Christian Ethics, núm. 24 (2004): 164-179.
Nerney, G. “Aristotle and Aquinas on Indignation: From Nemesis to Theodi-

cy”. Faith and Philosophy: Journal of the Society of Christian Philosophers, núm. 8 
(1991): 81-95.

O’Callaghan, J. “Misericordia in Aquinas: A Test Case for Theological and Natu-
ral Virtues”. Jaarboek Thomas Instituut te Utrecht, núm. 33 (2013): 9-54.

Ramírez, I. M. De Caritate en Opera Omnia, vol. 12. Salamanca: Editorial San Es-
teban, 1998.

Roberts, R. C. “Thomas Aquinas on the morality of emotions”. History of Philoso-
phy Quarterly, núm. 9 (1992): 287-305.

Téllez-Maqueo, D. “La ira en Tomás de Aquino y Casiano: dos aproximaciones 
en torno a un tema común”. Signos filosóficos, núm. 20 (2018), 116-139.

Thomae de Vio Caietani. Commentaria in Summam Theologicam (In Secundam Se-
cundae) ed. Leonina. Roma: Ex Typographia Polyglotta, 1888-1906.

Uffenheimer-Lippens, E. “Rationalized passion and passionate rationality: Tho-
mas Aquinas on the relation between reason and passions”. Review of Meta-
physics, núm. 56 (2003): 525-558.





29

Metafísica y Persona. Filosofía, conocimiento y vida
Año 18, Núm. 35, Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

DOI: 10.24310/metyper.35.2026.21312

Política intensiva: pensar entre límites como 
problema político fundamental desde  
la filosofía política de Hannah Arendt

Intensive politics: Thinking between boundaries as a fundamental 
political problem through the political philosophy of Hannah Arendt

Diego Báez Fernández1 
Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo (Morelia, México) 

diegobaezf7@gmail.com
Resumen

A través de la diferencia entre “política intensiva” y “política extensiva”, este trabajo 
propone un acercamiento a la filosofía política de Hannah Arendt. En particular, plantea 
que, en el contexto de la política, lo decisivo es la diferenciación misma de los opuestos en 
cuestión, y no su antagonismo ni una simple reconciliación “a-problemática”. Asimismo, 
la relevancia de esta tensión permite observar algunas interpretaciones inadecuadas que 
se han hecho sobre la obra de Hannah Arendt al confundir, por ejemplo, los opuestos 
como tal con exclusión o dicotomías rígidas.

Palabras clave: Hannah Arendt, acción, poder, política intensiva, política extensiva

Abstract

Through the distinction between “intensive politics” and “extensive politics”, this 
work proposes an approach to Hannah Arendt’s political philosophy. Specifically, it ar-
gues that, in the context of politics, what is decisive is the very differentiation of the op-
posites in question, not their antagonism nor a simple “unproblematic” reconciliation. 
Furthermore, the relevance of this tension allows us to identify some inadequate interpre-
tations that have been made of Hannah Arendt’s work by confusing, for example, the very 
potential of the opposites in question with antagonism or rigid dichotomies.

Keywords: Hannah Arendt, action, power, intensive politics, extensive politics

1	 ORCID: https://orcid.org/0009-0004-6946-4847

Recepción del original: 14/02/2025 
Aceptación definitiva: 19/11/2025

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommer-
cial-ShareAlike 4.0 International License



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

30

Introducción

El presente documento se divide en tres partes. La primera ofrece un plan-
teamiento sobre la metodología y los objetivos del trabajo, y un acercamiento 
al pensamiento político de Hannah Arendt. La segunda plantea tres conside-
raciones sobre la noción de política intensiva: 1) autonomía, 2) espontaneidad 
y propia realización, 3) fragilidad y factor inesperado. Finalmente, en la terce-
ra parte se discute la tensión entre “política intensiva” y “política extensiva”.

1. Planteamiento y conceptualización

1.1 Planteamiento. Acción y mundo intermitente 

En nuestra época, marcada por un tiempo intermitente –distintas formas 
de fragmentación derivadas, en gran medida, de una experiencia inmediata, 
hiper- y simultánea–2, una consideración principal que se obtiene de retomar 
la obra de Hannah Arendt es que, al entender el poder como constitutivo de 
la pluralidad –acción plural– y no como un fenómeno individual, permite 
mirar el mundo no solo con mayor amplitud y profundidad, sino también 
comprender distintas problemáticas actuales. Es decir, desde nacionalismos 
y funcionalismos políticos hasta frustraciones públicas manifestadas, por 
ejemplo, en grados extremos de violencia, indiferencia hacia temas comunes 
o impotencia expresiva y participativa de pueblos y comunidades.

En contraste con un mundo fragmentado, el poder arendtiano como “poten-
cialidad” (y no como fuerza, posesión o acumulación) surge y se mantiene en la 
acción misma de los protagonistas. Se trata de una acción, por cierto, condiciona-
da por la fragilidad de su espontaneidad –aparece fugazmente al juntarse las per-
sonas y desaparece cuando se separan– y por la impredecibilidad de su destino3. 
Si bien, de algún modo, es posible “orientar” las palabras y los actos, no es posible, 
sin embargo, controlar de forma absoluta su destino. De hecho, para Arendt, es 

2	 Con el tiempo intermitente del mundo contemporáneo entiendo al menos tres componentes 
interconectados: híper (i.e.: consumo, información, desatención, conectividad, etcétera.); si-
multaneidad de tareas o actividades (mulitasking); incesante (tanto lo híper como lo simultaneo 
se manifiestan de manera continua y acelerada).

3	 Arendt, H., The Human Condition (Chicago: University of Chicago Press, 1998), 199-207. Desde 
luego, no es la fragilidad biológica a la que Hannah Arendt se refiere (aunque tiene relación), 
sino a la compleja –e inesperada– trama humana de palabras y acciones que, si bien condicionan 
el mundo, no lo determinan. Cualquier cosa que entra en contacto con la vida humana, dice 
Arendt, asume de inmediato el carácter de condición de la existencia humana: “De ahí que los 
hombres, no importa lo que hagan, son siempre seres condicionados” (Arendt, The Human, 23).



31

Política intensiva: pensar entre límites como problema político  
fundamental desde la filosofía política de Hannah Arendt

esta pretensión de control total en la que consistió el terror de los totalitarismos:4 
un control casi absoluto de los ámbitos público y privado. A la acción, por tanto, 
le es inherente “lo posible”: la posibilidad de un nuevo comienzo (initium)5. Esta 
posibilidad, según considero, añade perplejidad a su ontología política (un “hu-
manismo severo”6 en términos de Canovan).

La acción arendtiana, entonces, no puede aparecer ni continuarse desde el 
aislamiento ni tampoco reducirse a un número de personas7, a la acumulación 
o a la riqueza material. En este sentido, el poder –que surge de la acción con-
certada– no es objeto de posesión, de fabricación. Tampoco consiste en una 
jerarquización, como sucede con las cosas que se “extienden” en el espacio físi-
co8, ni tampoco está sujeto a las motivaciones y los intereses particulares –indi-
viduales o colectivos–. La correlación poder-pluralidad arendtiana no solo nos 
recuerda que el espacio público es de todos y, a la vez, de nadie (en expresión 
de Galindo, 2022), sino también que la acción resiste a la homogeneidad o a la 
indiferenciación del mundo. Por este motivo, Arendt menciona que las formas 
dominantes de control permiten organizar la infinita pluralidad y diferencia-
ción de los seres humanos como si toda la humanidad fuera un solo individuo 
(1976, 438). En cambio, desde la óptica de la autora, es debido a la acción que la 
pluralidad puede distinguirse o revelar sus identidades.

Si, por tanto, la praxis no se apoya, en última instancia, en una cualidad tan-
gible, dada (la sangre, la tierra, las habilidades naturales, características físicas 

4	 Este tema lo expone Arendt en el apartado “A Classless Society” de The Origins of Totalitaria-
nism (San Diego, California: Harcourt, Brace and Co., 1976), 325.

5	 Con initium Arendt se refiere a todo ser humano que por virtud de nacimiento puede to-
mar la iniciativa y aprestarse a la acción (Arendt, The Human Condition, 177). La categoría de 
natividad es vinculada por la autora con la originalidad de revitalizar el mundo (Tömmel, 
Tatjana and Maurizio Passerin, 2024). Arendt aborda este tema desde la fundación política en 
el apartado “The Meaning of Revolution”, en On Revolution (Nueva York: Penguin Classics, 
1991). Ver en la versión en español: Arendt, H. Sobre la revolución (2019, 21-58).

6	 Con “humanismo severo” Canovan se refiere a un sentido trágico de los límites de la existen-
cia marcados por un profundo respeto por la pluralidad y la libertad individual: “Justamente 
sería esta visión trágica de la condición humana la que impediría a la autora señalar una 
‘utopía participativa’”. Canovan citada por Forti, S. Vida del espíritu y tiempo de la polis. Hannah 
Arendt entre filosofía y política (Madrid: Cátedra, 2001), 51.

7	 Como se verá en el tercer apartado, la noción de “cantidad” es una especie de puente entre 
lo intensivo y lo extensivo. Por un lado, apela a la pluralidad como potencialidad –intangi-
ble– y, por otro, como número de personas como tal –cuantitativo–. Como menciona Kenney, 
el poder arendtiano que se ejerce siempre es un poder relativo: “Aquellos que dominan no 
necesitan ni el apoyo de todos ni el apoyo de la mayoría; […]. Si la mayoría permanece polí-
ticamente pasiva, inactiva, una organización puede dominar con el apoyo activo de relativa-
mente pocos y sin uso de la violencia”, Kenney, Charles, “Habermas y el concepto de poder 
en la obra de Arendt”, Areté III, núm. 2 (1991), 246, https://doi.org/10.18800/arete.199102.003

8	 A diferencia del ámbito intensivo –de los asuntos humanos–, los objetos en la extensión del 
espacio físico pueden calcularse, multiplicarse, replicarse, etcétera. Si el primero se distingue 
por la autonomía o ausencia de unidad de medida; el segundo, por su condición instrumental.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

32

y étnicas, etcétera), ni es utilitarista es debido a que la experiencia de la acción 
que propone la autora puede ser comprendida bajo un carácter intensivo: “au-
tonomía” (exenta de medios y fines), “espontaneidad” (propia realización) y 
“fragilidad” (por un lado, aparece y desaparece fugazmente; por otro, su des-
tino se encuentra abierto a la novedad). Estos tres componentes de la acción 
revelan potencialidad (dynamis para los griegos, o la potentia latina) en la expe-
riencia de la acción, que, para Hannah Arendt, es una experiencia de libertad 
–“inagotable”, en oposición a los deseos y las motivaciones intermitentes, que 
son “insaciables”–. La acción arendtiana, prácticamente sinónimo de libertad, 
ciertamente, no se “agota” en un ideal utilitarista o en la circularidad de las 
motivaciones, en los que, una vez conseguido un fin, este funciona como otro 
medio para otro fin, y así interminablemente. Frente a esta circularidad del 
ideal utilitarista, Arendt apela a la pregunta que alguna vez hiciera Gotthold 
Ephraim Lessing –en vistas de que toda respuesta apunta a un uso en particu-
lar–: “¿Y cuál es el uso del uso?”9. En efecto, la frustración de las motivaciones, 
así como de las políticas que apoyan sus principios en una base material o 
utilitarista –como las políticas del bienestar–, no solo es que son insaciables, 
sino que también sustituyen el poder –expresivo y participativo– que surge de 
la pluralidad. Desde luego, el problema no radica en la consideración de si una 
comunidad deba o no tener ciertos niveles de seguridad o de bienestar, sino en 
dar por hecho que la política solamente es un “medio” para alcanzarlos.

Desde esta óptica, este trabajo contrapone “política intensiva”, que corres-
ponde a la potencialidad en la propia acción –experiencia de libertad–, y “po-
lítica extensiva”, que refiere al ámbito de la utilidad y al horizonte vital (la ne-
cesidad y los procesos metabólicos), que, por sí mismos, no pueden sostener 
una experiencia de libertad. La primera, porque depende de los “procesos”; 
y la segunda, de los “fines”.

El poder arendtiano, en efecto, al estar condicionado únicamente por los 
actos y las palabras de la ciudadanía, se encuentra en el otro extremo de la 
dimensión extensivo-vital –lo dado, la necesidad, la utilidad, lo técnico-ins-
trumental, la violencia–10. No obstante, que el poder y las lógicas extensivas 
se entiendan en Hannah Arendt como naturalezas contrapuestas, como se 
verá, no necesariamente significa una tensión improductiva, ni que procure 
una separación “radical” entre una y otra. Si bien no está en duda el ánimo de 
la autora por diferenciar sin ambigüedad entre, por ejemplo, praxis y poiesis 

9	 Gotthold Ephraim Lessing, 2006, 80.
10	Arendt, H. On Violence (San Diego, California: Harcourt, Brace & World, 1970). En On Vio-

lence, Arendt asegura que, tanto la fuerza como la violencia, al no estar condicionadas por 
la pluralidad y limitarse a un carácter instrumental-medible, se encuentran en el extremo 
opuesto del poder. En cambio, la intangibilidad del poder indica que es inagotable (solo lo 
limita la pluralidad misma). Este mismo tema lo aborda en The Human Condition, 201.



33

Política intensiva: pensar entre límites como problema político  
fundamental desde la filosofía política de Hannah Arendt

(corresponde a la techne), y respectivamente entre libertad (bios politikos) y 
necesidad (oikos), no parece que su pretensión última apunte a una liberación 
absoluta entre una noción y otra. Desde luego, lo anterior no significa que en 
ciertos puntos de su obra no existan inconsistencias o ambigüedades.

Incluso, el hecho de no alcanzar a observar en la filosofía política de Han-
nah Arendt una tensión problemática (“disonancia consonante”, en el lengua-
je de Roberto Esposito, o “coincidencia de opuestos”, en el de Merleau-Pon-
ty)11 con mayor complejidad y resonancia entre las diferencias en cuestión 
abre el camino, considero, a interpretar inadecuadamente su propuesta po-
lítica: desde formas vacías de metafísica y de existencialismo políticos hasta 
utopías irrealizables12. Basta mencionar el caso de Habermas, que, al no ver 
en Arendt más allá que solo “dicotomías rígidas”, termina concluyendo que 
su propuesta sobre el poder es impotente. Esto se debe a que supuestamen-
te deja a un lado consideraciones sociales y económicas fundamentales que 
cualquier proyecto político moderno requiere.

Con todo, la cualidad intensiva de la acción (autonomía, espontaneidad, 
fragilidad) plantea un problema político fundamental: ¿en qué medida la po-
tencialidad de la acción puede aparecer y continuarse, al tomar en cuenta 
que, de algún modo, depende del espacio vital y que precisa de algún grado 
elemental de tangibilidad o hasta de violencia? Este interrogante conduce al 
reconocimiento de una doble cara del poder entre la dimensión intensiva –la 
propia acción– y la dimensión extensiva –utilidad, horizonte vital–: una ten-
sión que si bien es problemática, no necesariamente es antagónica.

11	Esposito, en El origen de la política (Barcelona: Paidós, 1999) expresa estas tensiones como “diso-
nancias concordantes” o “concordancias disonantes”. De modo semejante, en el lenguaje de Mer-
leau-Ponty (2010), en esta tensión entre lo visible y lo invisible, o entre el cuerpo y el espíritu hay 
una “coincidencia de opuestos” –un sentido común–. En sus palabras, este movimiento circular no 
es una simple suma de movimientos opuestos ni un tercer movimiento agregado a ellos, sino su 
sentido común, “manifestación de Sí, develamiento que se está haciendo”. Merleau-Ponty, 2010, 88.

12	En su estudio sobre las distintas interpretaciones de la filosofía política de Hannah Arendt, Si-
mona Forti menciona, por ejemplo, los cuestionamientos que Agnes Heller, Richard Bernstein, 
y Jurgen Habermas dirigen a esta autora vinculados a que su proyecto político es inoperante 
en términos sociales, económicos o de gobierno. (Forti, Vida del espíritu, 32). En esta línea, en su 
discusión sobre los malentendidos que subyacen a la interpretación de Habermas del concepto 
arendtiano de poder, Charles D. Kenney sostiene: “Habermas critica las ‘dicotomías conceptua-
les rígidas’ de Arendt como inaplicables a los estados y sociedades modernas” (Kenney, Haber-
mas y el concepto de poder, 244). Habermas lo expresa en estos términos: “Un estado exonerado 
del manejo administrativo de los asuntos sociales, una política libre de todos los problemas de 
política social, una institucionalización del bienestar, y la formación radicalmente democráti-
ca de un consenso que pone un límite a la represión social –ello no es un camino concebible 
para sociedad moderna alguna” (Habermas citado por Kenney, Habermas y el concepto de poder, 
242). Esta cita corresponde al ensayo de Jurgen Habermas publicado antes de su muerte en 
1975, “Hannah Arendt: on the Concept of Power (1976)”, en Habermas, J. Philosophical-political 
Profiles, trad. F.G. Lawrence (Cambridge, 1983), 171-187. En este ensayo Habermas compara el 
concepto de poder de Hannah Arendt con los de Max Weber y Talcott Parsons.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

34

Entonces, este trabajo propone mostrar que, en el contexto de la política 
arendtiana, la potencialidad surge en la propia diferenciación entre ambas na-
turalezas, y no mediante una liberación absoluta, ni tampoco de una simple 
reconciliación. Más aún, en términos políticos, la supresión de la cualidad in-
tensiva corre el riesgo de ser reemplazada, de distintos modos, por políticas 
extensivas radicales (i.e.: formas tiránicas, fuertes burocracias y funcionalismos 
políticos). El problema de esta radicalización es que la potencialidad del es-
pacio público y político es sustituida por la “ocupación” del espacio. Como 
menciona Campillo, la Tierra se ha “ocupado” únicamente “para la produc-
ción y consumo y de bienes cada vez más efímeros y desechables”13. En efecto, 
al prescindir de la acción expresiva y participativa de la ciudadanía, no solo 
sucede que sus infinitas motivaciones son imposibles de “saciar” –en un nivel 
vital y social–, sino que también, y todavía más importante es que, de alguna 
forma, se van originando “vacíos de poder”14 manifestados; por ejemplo, en 
formas extremas de violencia o de frustración pública (“ciudadanos rabiosos”, 
en expresión de Galindo15 –ciudadanos que, frente a las problemáticas políti-
cas, tienen por costumbre quejarse y reaccionar, aunque sin actuar–).

Por tanto, este trabajo ve conveniente no solo situar a la acción arendtiana 
lejos de una dicotomía rígida y radical entre estas dimensiones, sino también 
permitirse imaginar el poder –que surge en la acción plural– como una espe-
cie de “escenario” (en contraposición a un espacio extensivo-lineal), en cuya 
atmósfera sea posible la coexistencia de ambas naturalezas. 

1.2. Conceptualización: la acción en Hannah Arendt

1.2.1. Vita activa

Hannah Arendt (1906-1975) es una de las pensadoras más influyentes del 
siglo XX. Ante la perplejidad de los acontecimientos de su tiempo, como el 
totalitarismo, su experiencia directa de la Shoah y la creación del Estado de 
Israel, es conducida a plasmar –con algunos pensadores de la política como 
Montesquieu, Maquiavelo y Tocqueville, y desde su influencia filosófica, por 
ejemplo, de Sócrates, Aristóteles, Agustín, Heidegger, Jaspers y Kant– una 
propuesta de la acción política tan vigente como sugerente en términos de 

13	Campillo, A., El concepto de amor en Arendt (Madrid: Abada, 2019), 77.
14	Con el término “vacío de poder” me refiero a que la frustración pública es semejante a una 

burbuja de jabón que, al carecer de poder –acción plural–, se va inflando hasta que en algún 
punto revienta hasta cristalizarse en formas de violencia.

15	Galindo Cruz, Fernando, “Muerte por acidia”, Conocimiento y acción, núm. II (8 de enero de 
2022): 95-132, https://doi.org/10.21555/cya.i2.1.2471



35

Política intensiva: pensar entre límites como problema político  
fundamental desde la filosofía política de Hannah Arendt

libertad. En su búsqueda de una libertad específicamente humana, e inspi-
rada en la metáfora de la polis de las ciudades-Estado griegas, en sus obras 
mayores The Origins of Totalitarianism (1951), The Human Condition (1958), 
Between Past and Future (1961), On Revolution (1963) y en una variedad de 
materiales –conferencias, ensayos, discursos y notas en su diario filosófico–16 
de comienzos de la década de 1950, Arendt establece las bases de su pensa-
miento político. Lo que a esta autora le interesa es comprender las cuestiones 
fundamentales de su tiempo y recuperar la nobleza del espacio público.

Particularmente, en The Human Condition17, la autora emprende un estudio 
fenomenológico de la acción (vita activa) y describe tres tipos de actividades 
humanas: las relacionadas con la labor y el consumo (Homo laborans), con el tra-
bajo o la fabricación (Homo faber) y las relativas a la vida público-política (bios 
politikos) o acción (praxis). Las actividades de la labor corresponden a las nece-
sidades y a los procesos vitales del cuerpo humano, y su condición humana es 
la vida misma. Las del trabajo refieren a las cosas producidas por la fuerza y las 
manos humanas, que configuran el mundo material; su condición es la mun-
danidad18. La mundanidad, entonces, es el ámbito de lo que se puede hacer, fa-
bricar y replicar (poiesis, techne). Si el movimiento de las actividades fisiológicas 
de la labor es cíclico (sin inicio ni final), el del trabajo apunta a un inicio y un fin 
(medios-fines), como la extracción de la materia (medio) para realizar una silla 
(fin). Una vez producidos, los objetos de la poiesis –incluidos los de la creación 
artística– llevan su propio curso de vida (por ejemplo, la silla será “utilizada” 
más allá de la vida de su productor, al igual que el objeto artístico será juzgado 
con independencia del autor de la obra)19.

Finalmente, la acción corresponde a los actos y a las palabras, que para 
Hannah Arendt son las dos actividades políticas más sobresalientes20. A di-
ferencia de las actividades de la poiesis, en la acción no se trata de autores ni 
de productores, sino de “actores” o agentes. Por tanto, la acción implica res-

16	Estas son algunas de las fuentes: conferencias leídas en la Universidad de Princeton y del Insti-
tute for Advanced Studies en 1953: ‘Karl Marx and the Tradition of Western Political Thought’; 
un discurso en la radio alemana: ‘Von Hegel zu Marx’; conferencias leídas en la Universidad de 
Notre Dame en 1954: ‘Philosophy and Politics’, ‘The Problem of Action and Thought after the 
French Revolution’; y una variedad de anotaciones de 1950 a 1973 en su Diario filosófico.

17	The Human Condition es un ensayo filosófico escrito originalmente en inglés y publicado por Uni-
versity of Chicago Press en 1958. Posteriormente, en 1960, Arendt escribe una versión en alemán 
bajo el título Vita Activa “Vita activa oder vom tätigen Leben. Stuttgart: Kohlhammer”. Como men-
ciona Fina Birulés (2014) a través de Marie Luise Knott y Sigrid Weigel, la versión americana y la 
alemana de sus obras fundamentales constituyen dos originales distintos, a pesar de ser coexis-
tentes. Ver Birulés, Fina, “Introducción”, en Arendt, Hannah, Más allá de la filosofía. Escritos sobre 
cultura, arte y literatura, ed. Fina Birulés Fina y Ángela Lorena Fuster (Madrid: Trotta, 2014), 13.

18	Arendt, The Human Condition, 7-8.
19	Arendt, Hanna, Between Past and Future (Nueva York: Penguin, 2006), 206.
20	Kohn, Jerome (ed.), La promesa de la política (Barcelona: Paidós, 2016), 3.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

36

ponsabilidad, que no puede ser sustituida por alguien más. La capacidad de 
actuar a la que se refiere la autora es distinta a la habilidad o el talento dados 
naturalmente; lo realmente decisivo no es el qué (natural) de la persona, sino 
quién es, que se revela al decir y al actuar. A través de los términos griegos 
isonomía e isegoría, Arendt sostiene que, al actuar, nos distinguimos: “solo al 
ser visto y oído entre iguales es posible distinguirse y mostrar con hechos y 
palabras quién es en su única distinción”21.

Hannah Arendt asocia la acción con el sentido común o “mismidad” del 
mundo (koinón, lo común a todos)22. Sin embargo, este sentido que depende 
de la pluralidad no procura ni una voluntad generalizada ni refiere a una for-
ma de comprender el mundo para todos, sino acuerdos y modos de orientar-
se mutuamente. Asimismo, el sentido común al que se refiere la autora per-
mite acceder a la realidad –o alcanzar objetividad–. En palabras de Arendt, 
“la realidad del mundo está garantizada por la presencia de otros […], y cual-
quier cosa que carece de esta aparición viene y pasa como un sueño, íntima y 
exclusivamente nuestro, pero sin realidad”23. Ciertamente, la integración de 
puntos de vista (el peithein socrático) no excluye la discriminación de ellos –
en particular, Arendt es crítica frente a las distorsiones de la subjetividad y de 
los prejuicios sociales–: lo que está en juego es la amplitud conjunta del juicio, 
y no la “acumulación” de puntos de vista como tal.

Aunque, de algún modo, las tres actividades –labor, trabajo y acción– están 
condicionadas por la pluralidad humana, tanto las de la labor como las del tra-
bajo pueden realizarse en aislamiento y hasta ser sustituidas por alguien más. 
En cambio, la pluralidad es condición específica de la acción: los actos depen-
den exclusivamente de la libertad y de la responsabilidad de los protagonistas24.

21	Arendt, Hanna, La condición humana (Barcelona: Paidós, 2021), 219. Como menciona Kohn, al 
igual que hizo Montesquieu, Arendt destaca que lo que inspira la acción política en las repú-
blicas es la igualdad y la distinción (Kohn, La promesa de la política, 30). Ver Montesquieu. Del 
espíritu de las leyes (Madrid: Alianza 2015). En tiempos de Homero, la distinción era un elemento 
fundamental en la esfera pública, sin importar quién era el vencedor o el perdedor, el combate 
entre los guerreros era esencial para visibilizarse. En palabras de Arendt: “Esta competencia to-
davía tenía su modelo en la lucha, completamente independiente de la victoria o la derrota, que 
dio a Héctor y Aquiles la oportunidad de mostrarse tal como eran, de manifestarse realmente, 
o sea, de ser plenamente reales” (Kohn, La promesa de la política, 194). En este sentido, Roberto 
Esposito observa que tanto Hannah Arendt (desde la noción de ágora) como Simone Weil coin-
ciden en que el gran mérito de Homero es haber restituido el honor a los vencidos al separar 
victoria y justicia, razón y éxito, culpa y derrota (Esposito, El origen de la política, 22).

22	Kohn, La promesa de la política, 51-52. Arendt explica que el mundo se muestra de modo dife-
rente a cada persona en función de la posición que ocupa dentro de él, y que la “mismidad” 
del mundo, su rasgo común, reside en el hecho de que el mismo mundo se muestra a cada 
uno de modo distinto. Kohn, La promesa de la política, 51-52.

23	Arendt, La condición humana, 222.
24	Arendt, The Human Condition, 8.



37

Política intensiva: pensar entre límites como problema político  
fundamental desde la filosofía política de Hannah Arendt

Al actuar, las comunidades no solo se organizan en un escenario concreto, 
sino que también sus protagonistas comunican, se orientan y revelan quiénes 
son. Desde esta óptica, dice Arendt, la acción plural es condición para cualquier 
forma de gobierno –debido a que el poder surge únicamente de la pluralidad–25.

1.2.2. Espacio de aparición

El poder en Hannah Arendt surge cuando las personas se reúnen y actúan 
de común acuerdo, y desaparece cuando se separan26. La única manera de 
continuar la acción, entonces, es mediante la acción misma de la ciudadanía.

La acción manifiesta espontaneidad y potencialidad (dynamis): va más allá 
de los procesos vitales y de la utilidad. Para bien o para mal, esto conlleva que 
el destino de la acción sea impredecible: la acción pisa el campo de lo posible, 
de la novedad. Ciertamente, si las actividades de la labor son cíclicas y las del 
trabajo (o fabricación) tienen un inicio y un fin (lógica de medios y fines), el sello 
distintivo de la acción manifiesta apertura y posibilidad de un nuevo comienzo 
(initium). En este sentido, Arendt vincula la acción con la fundación de una co-
munidad política. Ella se inspira en la polis como metáfora para reivindicar la es-
fera pública, cuya potencialidad –carácter intensivo– no se reduce a la extensión 
del espacio:

La polis, propiamente hablando, no es la ciudad-estado en su situación física; 
es la organización de la gente tal como surge de actuar y hablar juntos, y su 
verdadero espacio se extiende entre las personas que viven juntas para este 
propósito, sin importar dónde estén27.

No obstante, enseguida Arendt misma pone en tensión la cualidad inten-
siva de la acción infiriendo que todo espacio de aparición requiere de un 
nivel de tangibilidad: 

La organización de la polis, físicamente asegurada por la muralla que la ro-
deaba y fisonómicamente garantizada por sus leyes –para que las siguientes 
generaciones no cambiaran su identidad más allá del reconocimiento–, es 
una especie de recuerdo organizado. Asegura al actor mortal que su pasajera 
existencia y fugaz grandeza nunca carecerá de la realidad que procede de 
que a uno lo vean, lo oigan y, en general, aparezca ante un público […]28.

25	Arendt, The Human Condition, 201.
26	Arendt, The Human Condition, 244.
27	Arendt, La condición humana, 221. Arendt continúa diciendo: “De ahí la frase de la coloniza-

ción griega: ¡A cualquier parte que vayas, serás una polis!” (La condición humana, 221).
28	Arendt, La condición humana, 220-221.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

38

En la medida en que el espacio de aparición –la propia acción– se insti-
tucionaliza o se continúa, se transforma en acción política. La organización 
e institucionalización política –acuerdos, leyes, constituciones, etcétera–, de-
pende del poder, que tiene su fuente en la capacidad humana de actuar en 
concierto. Por tanto, la pérdida de poder o bien debilita la organización o la 
institución, o bien las endurece en formas funcionalistas o mecanicistas. Por 
tanto, en este sentido, si el poder es intensivo –la propia acción–, su organiza-
ción o institucionalización, entonces, es de carácter extensivo –tangibilidad, 
continuidad o materialización–. 

1.2.3. Verdad y juicio 

Debido a que la política trata del mundo y no del individuo, el juicio como 
capacidad específicamente humana toma un papel decisivo. Desde la óptica de 
Hannah Arendt, el juicio, la “mentalidad ampliada” (enlarged mentality) –tér-
mino que recupera y actualiza políticamente de la primera parte de Critique of 
Judgment de Kant sobre el juicio estético–, es la capacidad política por excelen-
cia que permite a una persona representarse o imaginarse en el lugar de otro29.

Esta capacidad no solo la recupera de la crítica del juicio estético kantiano, 
sino también del amor activo de los griegos por la belleza, que les permitía 
juzgar y discriminar los asuntos que no están sujetos al cálculo o a la medi-
da30. Como mencionan Birulés y Fuster, tras resaltar que el gusto evalúa el 
mundo de acuerdo con su mundaneidad: “[El gusto] En vez de preocuparse 
por la vida sensual o el yo moral, se opone a ambas cosas y propone un in-
terés puro y ‘desinteresado’ por el mundo”31. A diferencia del conocimiento 
determinante al que aspiran, por ejemplo, las ciencias físicas y naturales, el 
juicio –su amplitud–, en el contexto de los asuntos humanos, se enriquece 
en la intermediación (integración y discriminación) de puntos de vista32. Lo 
decisivo de esta forma de entendimiento práctico o de prudencia aristotélica 
(phronēsis)33 no es el hecho de proveer resultados absolutos para todos, sino la 

29	Kant, 2006, 237.
30	Arendt, Between Past and Future, 216.
31	Birulés y Fuster, Más allá de la filosofía, 27.
32	Arendt recupera estos términos de Kant para diferenciar entre un ‘pensamiento determinan-

te’ como el conocimiento de validez científica y el ‘pensamiento reflexivo’ para los asuntos 
humanos que no pueden ser concluyentes, sino significativos y dependen de la pluralidad. 
En palabras de Arendt: “Los únicos criterios del juicio […] emergen de la pluralidad humana, 
[…] condición de la política. El juicio político no es un asunto de conocimiento, […] no elimi-
na el riesgo, sino que afirma la libertad humana […]”. (Kohn, La promesa de la política, 14).

33	Aristóteles entiende la virtud de la prudencia como una disposición (elección intencional) 
orientada por la razón de acuerdo con las circunstancias particulares de cada caso (Aristóte-
les, Ética a Nicómaco (Barcelona: Gredos, 2014), 129). Como destaca Lord, la prudencia aristo-
télica no es el conocimiento sino la mejora de la acción, por tanto, no se trata de descubrir los 



39

Política intensiva: pensar entre límites como problema político  
fundamental desde la filosofía política de Hannah Arendt

prudencia política que permite la capacidad de comprender otras formas de 
ver el mundo. En este sentido, es importante notar la distinción que plantea 
Arendt entre verdad y opinión. 

A diferencia del saber, basado en encadenamientos de causas y efectos  
–extensivo–, cuyos objetivos pueden calcularse y pronosticarse; el juicio apre-
hende lo particular –intensivo– y lo común a todos. Como se indicó, debido 
a que lo contingente es inherente a la acción, la facultad de juicio permite 
captar la particularidad de los acontecimientos sin ayuda de modelos prees-
tablecidos. Por esta razón, la autora considera a los totalitarismos (el nazismo 
y el estalinismo) como acontecimientos sin precedentes34.

Si los objetos del saber determinante (como forma de verdad) –de causas y 
efectos– se extienden en la yuxtaposición de un espacio-tiempo parcelable y 
replicable, el del juicio y, a su vez, el de la opinión, al estar condicionados por 
la pluralidad, dependen de la apertura de los protagonistas. 

En esta línea, Hannah Arendt trata de desmitificar el sentido negativo de 
la opinión (doxa) o de cómo aparece el mundo a cada uno (dokei moi)35. La au-
tora sugiere distinguir entre dos formas de opinión, eicasía y pistos, que Platón 
reconoce a través de Sócrates. Mientras que la primera es fruto de la fantasía 

principios o las causas que articulan los fenómenos de la acción humana (Lord, 2020, xxiii). 
De acuerdo con Werner Jaeger, Heráclito es el primer filósofo que introduce la idea de phronē-
sis como un ejercicio de intelección del orden de los valores y de la orientación de la vida. Ver 
Jaeger, Werner, “La filosofía y el descubrimiento del cosmos”, en Paidea: los ideales de la cultura 
griega (México: Fondo de Cultura Económica, 2019), 177.

34	Si bien es posible retomar ejemplos del pasado para comprender acontecimientos del presen-
te, no hay fórmulas establecidas para el juicio que operen a priori. Ver Arendt, Hannah, The 
Origins of Totalitarianism (San Diego, California: Harcourt, Brace and Co.), 1976 [publicada 
originalmente, en 1951].

35	En su conferencia sobre Sócrates, Arendt menciona que, desde la tradición filosófica, al me-
nos desde Platón, se ha sustituido la acción (praxis) y la opinión (doxa) por la verdad (episte-
me) y la vida contemplativa (bíos theoretikós). Arendt pone de relieve que no se trata de una 
opinión expresada en vacío, sino que cada persona conlleva una apertura única y distinta 
del mundo y, por tanto, a cada uno le es inherente una verdad. “Sócrates” es una parte de 
una conferencia que Arendt impartió en la Universidad de Notre Dame, en Indiana, Estados 
Unidos, el 3 y el 4 de marzo de 1954. Posteriormente, en 2005, fue publicada por Jerome Kohn. 
Ver Kohn, Jerome, The Promise of Politics (Schocken, 2005). En este sentido, Arendt (2016) 
explica que la persuasión (peithein) era un discurso sin violencia de lo que a cada quien le 
aparece ante ella (dokei moi), y reclama que Platón llegó a su concepto de verdad filosófica, 
la dialegesthai o dialéctica, como lo contrario a la opinión, a la persuasión y a la retórica que 
para él eran formas impuestas o violentas (52). Así como nadie puede conocer de antemano 
la doxa de alguien más, así tampoco –dice Arendt– nadie puede conocer por sí mismo y sin 
un esfuerzo adicional la verdad inherente a su propia opinión: “Sócrates quería sacar a la luz 
esta verdad que cada cual posee en potencia” (Arendt, 2016, 52-55). Para ampliar este tema 
ver Hilb, Claudia, Abismos de la modernidad. Reflexiones en torno a Hannah Arendt, Claude Lefort 
y Leo Strauss (México: Fondo de Cultura Económica, 2016), 104. Este tema también lo discute 
Sirczuk, Matías, Fundación y legitimidad en la modernidad política: Carl Schmitt, Hannah Arendt y 
Claude Lefort (Buenos Aires: Prometeo, 2017).



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

40

de la subjetividad (falsa infinita), la segunda se constituye sobre la base de 
cómo aparece el mundo a cada quien: un punto de vista único. Evidente-
mente, esta última (pistos) es la forma que Arendt trata de recuperar. Con 
este fin, la autora subraya que la opinión nada tiene que ver con lo probable 
ni con puntos de vista vacíos, sino que la variedad de miradas enriquece y 
constituye la realidad del mundo36. Como menciona Campillo, en la esfera 
pública ya no rige el principio de no contradicción, sino el reconocimiento de 
la pluralidad de pareceres y la “mentalidad amplia”, que es capaz de ponerse 
en el lugar de los otros37. Sin embargo, esta forma de pensar-actuar que carac-
teriza al juicio no es, para Arendt, solo una cuestión de empatía: no se trata 
de intentar ser o sentir como alguien más, sino de ser y pensar en la propia 
identidad del sujeto donde en realidad no está38.

Con todo, a juicio de Hannah Arendt, dado que la opinión no es conclu-
yente ni procura certidumbre –como es el caso del conocimiento de validez 
científica–, ha sido desacreditada por la tradición y sustituida –al menos des-
de Platón– por la verdad. Lo que a Arendt le resulta problemático es que, 
al mismo tiempo, se ha abstraído también la potencialidad de la pluralidad 
humana: dentro de esta reducción se ha eclipsado también la libertad política 
por la libertad filosófica (diferencia que retoma de Montesquieu). Hannah 
Arendt no intenta desairar la verdad39, sino reubicarla en el lugar que le co-
rresponde y, consiguientemente, distinguir dos formas de razonamiento. Por 
una parte, aquel cuyas consideraciones se despliegan en la “extensión” del 
espacio medible y calculable (que corresponde al ámbito de la physis40) y, 
por otro, un entendimiento específicamente político (phronēsis), que, al estar 
condicionado por la propia pluralidad y no por el encadenamiento de los 
conocimientos de validez científica, puede ser planteado como una forma de 
pensamiento de carácter intensivo. 

Al margen de esta diferenciación entre verdad y opinión, en Between Past 
and Future, Arendt pone de relieve una tensión fundamental no antagónica en-
tre ambas. Se trata de la dependencia de la opinión con la verdad (factual): 

36	Según Arendt, esta doxa no versaba sobre lo que Aristóteles denomina eikos, lo probable, ni 
tampoco era pura subjetividad o fantasía, aunque tampoco algo absoluto y válido para todos, 
sino la apertura de cada quien en el mundo (Kohn, La promesa de la política, 51-52).

37	Campillo, El concepto de amor en Arendt, 17.
38	Arendt, Between Past and Future, 237
39	Como Arendt menciona, la verdad es fundamental en un sentido de responsabilidad con los 

hechos del pasado y para la administración de cualquier comunidad. Sin un principio de ver-
dad, las capacidades narrativas y de comprensión de los historiadores quedarían limitadas. 
Arendt, Between Past and Future.

40	Con physis se refiere a las cosas de la Tierra ‘que son tal y como son’, distintas a los asuntos 
humanos que configuran el mundo. Asimismo, en algunos pasajes Arendt asocia este término 
con la quietud característica de la vida contemplativa (bios theoretikos) y la contrapone con la 
inquietud propia de la ‘praxis’. Ver su discurso a Sócrates (Kohn, 2016, 43-75).



41

Política intensiva: pensar entre límites como problema político  
fundamental desde la filosofía política de Hannah Arendt

de no basarse en la verdad de los hechos, la opinión queda como una forma 
vacía (una doxa en sentido negativo) o una fantasía desprendida de la realidad. 
Este desprendimiento, por cierto, se parece al retrato que hace Arendt de Adolf 
Eichmann a propósito de la interdependencia entre la irreflexión y la maldad 
en el contexto del Holocausto: “En realidad, una de las lecciones que nos dio 
el proceso de Jerusalén fue que tal alejamiento de la realidad y tal irreflexión 
puedan causar más daño que todos los malos instintos inherentes […]”41.

Después de esta breve conceptualización del pensamiento de Hannah 
Arendt, a continuación, se plantean algunas consideraciones respecto al con-
cepto de política intensiva.

2. Política intensiva

Aunque Hannah Arendt no utiliza la noción “política intensiva”, conside-
ro que puede resultar provechosa para aproximarse a su pensamiento. En este 
apartado, entonces, se propone analizar tres consideraciones íntimamente re-
lacionadas para comprender la “potencialidad” de la acción: 1) autonomía, 2) 
espontaneidad o propia realización, 3) fragilidad y factor impredecible. 

2.1. Autonomía: inicio y fin

Se ha mencionado que la acción arendtiana, al estar condicionada por la 
pluralidad, no se reduce a las motivaciones particulares ni al ámbito de la uti-
lidad. En distintas ocasiones, Hannah Arendt42 menciona los términos grie-
gos energeia43 (carencia de relación medios-fines) y dynamis (potencialidad) 
para referirse al poder. Ambos términos se entienden en contraposición a la 
“fuerza” y a la “medida” y, por tanto, a la violencia. 

El término en alemán que dispone Hannah Arendt para hablar de “poder” 
es macht, que procede de mögen y de möglich; y, por tanto, opuesto a la fuerza 
y a la violencia (machen) (1998, 200; 205-206). En On Violence (1970), la autora 
afirma que tanto la fuerza como la violencia, al no estar condicionadas por la 

41	Arendt, Hannah, Eichmann y el holocausto (Madrid: Taurus, 2015), 136-137.
42	Arendt, Te Human Condition, 200-206; Arendt, 2016.
43	La noción de energeia tiene relevancia en la consideración aristotélica entre praxis-phronesis 

que, a diferencia de la techne, no produce ninguna entidad propia (un ergon), así como sucede 
con los objetos (Arendt, The Human Condition, 84, 196, 206). Como menciona Lord, la energeia 
aristotélica se vincula con la virtud moral, cuyas acciones de virtud son efectuadas por sí 
mismas y no por sus consecuencias (Lord, 2020, 129).



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

42

pluralidad y al corresponderse con la medida y con los instrumentos (techne), 
se encuentran en el extremo opuesto del poder44. En este sentido, Simona Forti 
subraya que el pensamiento político de Arendt rechaza considerar la praxis a 
la luz de la lógica de los medios-fines justamente porque esta puede implicar 
el uso de la violencia45. Si el poder depende de los actos y de las palabras; la 
violencia, de los instrumentos. La fuerza y la violencia son útiles para transfor-
mar la materia, al igual que sucede al extraer la materia prima para producir 
una mesa. En este sentido, Arendt menciona que una de las distinciones más 
evidentes entre el poder y la violencia es que “[…] el poder siempre necesita 
de cantidades [pluralidad], mientras que la violencia llega a un punto en que 
puede manejarse sin ellas debido a que depende de los instrumentos”46.

El campo intensivo del poder, entonces, no es el de la transformación en 
un sentido material o de utilidad, sino el de la posibilidad y el de la signi-
ficatividad. Por eso, Arendt insiste en que, si bien la violencia no engendra 
poder, sí puede, sin embargo, destruirlo47. Si bien el poder como cualidad 
intensiva no tiene como base una dimensión extensiva –tangible o útil–, no 
puede aparecer ni continuarse sin algún grado elemental de esta. El poder, 
por tanto, conlleva una tensión irresoluble: es un siempre estar “a punto de” 
materializarse. Si en algún grado no se materializa (o institucionaliza), no 
aparece ni se continúa; y, viceversa, si se materializa por completo, muere. 
Esto se debe, una vez más, a que la única forma de mantener el poder es 
mediante la propia acción de los protagonistas. En efecto, sin acción y sin 
discurso, el espacio político es impotente y hasta autodestructivo, como lo 
revela Alain Touraine al narrar la autodestrucción de las dictaduras militares 
de América Latina: “Si las dictaduras militares cayeron con tanta facilidad en 
América Latina fue, ante todo, […] porque esas dictaduras no tenían ninguna 
respuesta a los problemas nuevos que se planteaban”48. Y, al contrario, para 
que el poder pueda mantenerse, requiere, políticamente, de organización y 
de estructuras (leyes, acuerdos, instituciones, etcétera). 

Pese a que la acción, como se ha visto, es contrapuesta a la dimensión ex-
tensiva, la reubicación ontológica (distinta a las categorías tradicionales) que 

44	Este mismo tema lo aborda en The Human Condition (1958, 200-201; 205-206).
45	Forti, Vida del espíritu, 38.
46	Arendt, On Violence, 41-42.
47	Esta afirmación es opuesta, por ejemplo, a declaraciones como las de Han en Sobre el poder, 

debido a que asume que, aunque la violencia es muy compatible con la individuación y el 
aislamiento, puede contribuir a generar poder (Han, Byung-Chul, Sobre el poder (Barcelona: 
Herder, 2021), 124). Desde la óptica arendtiana, esta interpretación es del todo inapropiada, 
ya que, de alguna manera, se asocia el poder como un fenómeno individual, que no necesa-
riamente está condicionado por la pluralidad. Además, se confunde el carácter intensivo del 
poder con el extensivo.

48	Touraine, Alain, América Latina. Política y sociedad (Madrid: Espasa, 1989), 180.



43

Política intensiva: pensar entre límites como problema político  
fundamental desde la filosofía política de Hannah Arendt

pretende Arendt de la vida política (bios politikos) parece apoyarse, en última 
instancia, en la tensión misma de sus opuestos. Esta tensión puede observar-
se en un principio fundamental en el que Hannah Arendt se basa para hablar 
de la autonomía de la praxis y, con ello, de su diferencia específica con la poie-
sis: la acción manifiesta un acto de iniciación (archein) y, a la vez, fin (telos). En 
esta línea, desde su influencia aristotélica, Arendt –al igual que lo harían, por 
ejemplo, Heidegger49, por un lado, y, por otro, Leo Strauss y Eric Voegelin– 
diferencia la praxis (desprovista de medios y fines) de la poiesis (vinculada a 
las actividades técnico-instrumentales).

Que la acción sea inicio y fin, para Hannan Arendt, sugiere una tensión 
insoluble entre lo intensivo y lo extensivo o entre la praxis y la poiesis: no es 
precisamente una actividad de medios y fines o instrumental (de hecho, la 
trasciende), pero tampoco es una acción completamente pura, casi nihilista, 
que se da como en un vacío. En otros términos, si bien la acción manifiesta 
una experiencia de libertad por ser una actividad que se sostiene o se valora 
por su propia realización, tampoco puede prescindir, por ejemplo, de un gra-
do mínimo de tangibilidad o de estrategia. Lo que resulta importante de esta 
tensión en términos políticos, según mi parecer, no es el intento de libera-
ción entre una y otra, pero tampoco de una reconciliación armónica entre sus 
opuestos. Una vez más, la potencialidad de la acción política surge precisa-
mente de la propia diferenciación o problemática. De hecho, la diferenciación, 
concretamente de ubicar la praxis fuera de las motivaciones particulares o de 
cualquier ideal utilitarista, es fundamentalmente relevante como resistencia 
frente a políticas fuertemente extensivas o funcionalistas. Como menciona 
Forti, esta lógica extensiva subyuga y anula a los individuos y los aconteci-
mientos concretos; termina por extinguir totalmente la libertad y voluntad 
humanas, dentro de un comportamiento convertido en serie50. Tanto Arendt  
como Strauss y Voegelin, continúa Forti, tienen en común la resistencia a 
una ciencia rigurosa aplicada a los asuntos humanos y la inquietud de devol-
ver su propio estatuto ontológico a la praxis, “sujeta por esencia a una falta 
de capacidad de previsión”51. La noción de previsión, como se mencionó, al 
apelar al conocimiento de validez científica, que pretende certezas y ser de-

49	Aunque Heidegger al igual que Arendt diferencia entre praxis y poiesis, o entre las actividades 
que carecen de medios y fines y las que corresponden al “hacer” (o a la techne), autores como 
Jacques Taminiaux, interpretan esta praxis un tanto solipsista: “la alumna” se diferencia de las 
soluciones propuestas por Heidegger […]”, ya que, “presentar la sophia como praxis conlleva 
sin embargo una puesta entre paréntesis de esos rasgos que Aristóteles concibe como propios 
de la acción política en sentido estricto: la publicidad, la multiplicidad y la interacción comu-
nicativa” (Taminiaux citado por Forti, Vida del espíritu, 58-59).La propuesta heideggeriana, 
por tanto, dice Forti: “trata de una reapropiación ”especulativa” de Aristóteles, a la cual La 
condición humana opone una ‘reapropiación praxeológica’” (Forti, Vida del espíritu, 60-61).

50	Forti, Vida del espíritu, 22.
51	Forti, Vida del espíritu, 34.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

44

terminante, es contrapuesto al juicio y a la opinión. En otros términos, lo que 
pone de relieve Forti a favor de Arendt es que sus categorías –y en particular, 
la autonomía de lo político–, de alguna manera, “restituyen a la política una 
dignidad y trascendencias propias fuera de un modelo determinista”52.

La política intensiva, entonces, se resiste a una especie de física aplicada 
al terreno de los asuntos humanos que pretenda métodos de control previsi-
bles, funcionalistas o deterministas.

2.2. Espontaneidad y la propia realización

A la autonomía (energeia) de la acción arendtiana irreductible a lógicas 
de medios-fines la acompaña otra noción en griego que la autora a menudo 
menciona: entelecheia, o plena realización53.

Lo potencialidad (dynamis) manifestada en la propia acción conduce a Aren-
dt a considerarla como una experiencia de libertad. Mientras que la voluntad 
permanece atada a una especie de lucha interna para decidir o no entre esto y 
aquello, el juicio, por su parte, es una guía para la voluntad. En cambio, la liber-
tad no es un medio para, sino una experiencia en sí –plena realización–54.

El sentido de “plena realización” que Arendt55 asocia con la praxis tiene co-
rrespondencia con las artes escénicas o performativas de los griegos, en cuyo 
escenario es posible apreciar públicamente el “virtuosismo” o la excelencia de 
quien ejecuta un acto más allá de un motivo de utilidad (este virtuosismo era 
apreciado también, por ejemplo, por Maquiavelo). Por eso, a diferencia de las 
artes creativas o de la poiesis –como las actividades del escultor–, eran aprecia-
das, por ejemplo, la danza y la ejecución de los flautistas. De modo semejante, 
en la política arendtiana, cobra relevancia la expectativa generada por la gran-
deza de los actos y las palabras que se expresan públicamente. Estos actos, por 
cierto, son visibles –o juzgados– por un público, que tiene una posición distinta 
a la del protagonista. El que actúa (que puede ser actor y, a la vez, espectador) 

52	Forti, Vida del espíritu, 48-49.
53	Arendt, The Human Condition, 200; 205-206.
54	Arendt, Between Past and Future, 150. En este contexto, Arendt (Between Past and Future) cues-

tiona que la tradición occidental europea ha separado la libertad de la política, asociándola 
predominantemente con la vida interior. En este sentido, recupera la diferencia que hace 
Montesquieu entre libertad filosófica y libertad política. Ella ve que, al menos desde Epicteto, 
la libertad se ha asociado fuertemente a la vida interior, después sucede algo similar con 
Agustín entre libertad y voluntad (la morada interior), y finalmente en la modernidad con 
Rousseau con la vida íntima. En cualquier caso, se ha olvidado la experiencia de libertad 
relativa a la pluralidad.

55	Arendt, Between Past and Future.



45

Política intensiva: pensar entre límites como problema político  
fundamental desde la filosofía política de Hannah Arendt

no necesariamente da cuenta de lo que comunica o revela. Al igual que el daimon 
platónico, dice Arendt, la obra de las personas escapa a la subjetividad del actor, 
ya que su papel no es el de productor o autor, sino de agente56. Esta agencia 
confiere responsabilidad –irremplazable– como protagonistas de este mundo. 

La espontaneidad de la acción también puede ser vinculada con la inquie-
tud inherente a la vida pública. En este sentido, Hannah Arendt discute que, 
a diferencia de la quietud (skholia), que corresponde a la vida contemplati-
va (bíos theoretikós), la inquietud (a-skholia) caracteriza a las personas que ac-
túan en la esfera pública (bíos politikós). Por tanto, a la acción la caracteriza un 
modo de disponerse en el espacio público distinto tanto de aquellas activida-
des dedicadas a la contemplación como de las que buscan utilidad. Arendt se 
interroga sobre esta inquietud: 

La filosofía, y la filosofía política […], nunca podrá negar su origen en el 
thaumadzein, en el asombro ante lo que es tal y como es. Si los filósofos, […] 
llegasen alguna vez a una verdadera filosofía política, tendrían que hacer 
de la pluralidad del hombre, de la cual surge todo el espacio de los asuntos 
humanos –en su grandeza y en su miseria– el objeto de su thaumadzein57.

Esta inquietud condicionada por la pluralidad y vinculada con la liber-
tad, al contrario de los intereses particulares, que son intermitentes, parece 
manifestar, para Arendt, una experiencia “inagotable” (inexhaustible58). Es 
inagotable debido a que no queda maniatada en la circularidad de los me-
dios-fines: su potencialidad consiste, como se mostró, en que el acto es inicio 
y, a la vez, fin. 

Pese a ello, el hecho de que la experiencia de la acción manifiesta liber-
tad y espontaneidad no significa que carezca de una relación simbiótica, por 
ejemplo, con las facultades del juicio y de la voluntad. En Between Past and 
Future, Hannah Arendt afirma que, si bien la libertad es “libre” por su propia 
realización, “depende”, sin embargo, de las facultades del juicio y de la vo-
luntad59. Esta dependencia aplica también al horizonte vital y productivo de 
cualquier comunidad.

La libertad arendtiana, entonces, no ha de ser entendida desde las categorías 
rígidas tradicionales (o de una metafísica tradicional). Si bien surge y se actuali-
za en la propia realización, es parte de un “escenario” complejo y multifacético.

56	 Jaume, Andreu (ed.). Hannah Arendt. La pluralidad del mundo (Madrid: Penguin, 2019), 3.
57	Kohn, La promesa de la política, 75.
58	En Between Past and Future, se puede inferir que, con la expresión ‘inexhaustible’ Arendt hace 

alusión a la experiencia de libertad, en contraposición con la utilidad. Ver Arendt, Between 
Past and Future, apartado “What Is Freedom”, 142-169.

59	Arendt Between Past and Future.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

46

2.3. Fragilidad y el factor impredecible 

Además de la autonomía o energeia (de medios-fines) y de la espontanei-
dad del propio acto o entelequia, se puede relacionar íntimamente un tercer 
componente: la fragilidad inherente a la acción y el factor impredecible. 

Mientras que las cuestiones de la extensión física –que pueden controlar-
se, calcularse, pronosticarse o replicarse– pretenden o producen certidumbre, 
la contingencia inherente a la acción conlleva, en los asuntos humanos, un 
factor impredecible. La fugacidad de los actos implica que, en última ins-
tancia, su destino no se pueda “controlar” –lo más que se puede hacer es 
orientarlos–. Ciertamente, en el contexto de la política, la fragilidad a la que 
se refiere Arendt no es la de la vulnerabilidad biológica de los seres huma-
nos, aunque está íntimamente relacionada, sino la de la espontaneidad y el 
curso inesperado de las acciones. Para bien o para mal, las acciones pueden 
tener un inicio y un final radicalmente distintos a los esperados por los pro-
tagonistas. Asimismo, la fragilidad indica irreversibilidad de la acción. Como 
menciona Arendt, una vez que se actúa, ya no es posible “deshacer” como 
lo hace el artista con su obra60. Desde esta óptica, la perplejidad inherente 
al factor impredecible de los actos ilustra más profundidad, considero, que 
una propuesta romántica de la autora: por un lado, consternación y, por otro, 
quizás, expectativa frente a la novedad. 

En The Human Condition61, Hannah Arendt plantea que cada actividad 
humana requiere su propio modo de continuidad o de permanencia. En el 
caso de las actividades de la labor, los procesos cíclicos o metabólicos ya 
están dados naturalmente para su continuidad. En cuanto a las actividades 
del trabajo (Homo faber), su vigencia depende de la finalidad establecida 
por el fabricante y la durabilidad de las cosas materiales62. Sin embargo, 
en el caso de los asuntos humanos, la continuidad está condicionada por 
la fragilidad de la acción. Las palabras y los actos se entrecruzan con otras 
acciones en tiempos y en espacios inadvertidos. Como menciona Poltier, 
el proyecto que sostiene la coexistencia humana muy a menudo resulta 
inadvertido para quienes lo llevan a cabo63.

Incluso, el curso de las acciones está condicionado por la variedad de 
creencias, prácticas y prejuicios, con el riesgo de que estos no se corres-
pondan con la realidad. Por tanto, en términos de realidad (u objetividad) 

60	Arendt, La condición humana, 83, 154.
61	Arendt, The Human Condition, 1958.
62	Arendt The Human Condition,138.
63	Poltier, Hugues, Claude Lefort. El descubrimiento de lo político (Buenos Aires: Nueva Visión, 

2005), 16.



47

Política intensiva: pensar entre límites como problema político  
fundamental desde la filosofía política de Hannah Arendt

y de continuidad, lo decisivo ya no son los procesos automáticos –como 
los naturales– ni la durabilidad material de las cosas, sino la acción plural 
como tal. 

Con todo, Arendt cuestiona que la tradición política ha intentado, de dis-
tintas maneras, huir de la fragilidad de la acción. Esta huida ha conducido 
no solo a malinterpretar el poder como un fenómeno individual –desde un 
filósofo rey, un príncipe o un leviatán hasta la voluntad de poder y otras for-
mas schmittianas de la soberanía–, sino que también ha significado el reinado 
de políticas de extensión: desde fuertes burocracias y políticas funcionalistas 
hasta considerar que el ideal de una comunidad es el consumo o el bienestar. 
Una vez más, evidentemente, la propuesta arendtiana no pretende excluir in-
genuamente la dimensión extensivo-vital, sino cuestionar el prejuicio de que 
la política sea solamente un medio para un fin o un ideal utilitarista. Lo que 
Arendt cuestiona es que lo relevante en términos de acción no es la capacidad 
de hacer como si se tratara de la fabricación de una mesa, sino de decir y de 
actuar64. Lo riesgoso de diluir la política al ámbito extensivo es que, con la 
misma facilidad con la que se pueden hacer y reemplazar cosas, así también 
se pueden deshacer, por ejemplo, acuerdos, leyes, promesas, etcétera. 

En síntesis, tanto la autonomía (fuera de lógica de medios-fines) como la 
espontaneidad (propia realización) y la fragilidad (factor impredecible) con-
forman los componentes intensivos de la política. A su vez, estas caracterís-
ticas manifiestan la potencialidad de la acción: una experiencia de libertad 
y la capacidad de iniciar de nuevo. Como se ha mostrado, desde la óptica 
arendtiana, la única manera de continuar el poder de la acción es median-
te la acción misma de la ciudadanía. Esta renovación implica un principio 
intergeneracional que no responde a ningún modelo o formulación única. 
Por decirlo en los grandiosos términos de Barrow, una “cadena de misterioso 
poder” entre generaciones65.

A continuación, se analiza la dimensión intensiva en tensión con su con-
traparte extensiva. Como se verá, es conveniente situar esta tensión desde la 
propia diferenciación de los opuestos, y no como dicotomías rígidas ni como 
una simple reconciliación.

64	Arendt, The Human Condition, 188.
65	Barrow, R. H., Los romanos (México: Fondo de Cultura Económica, 1992), 21. El siguiente es 

un fragmento de la obra de Barrow: “Su ‘genio’, por tanto, es lo que le coloca en una relación 
especial respecto a la familia que existió antes que él y que ha perecido, y respecto a la familia 
que ha de nacer de sus hijos. (Una cadena de misterioso poder une la familia de generación en 
generación). A su ‘genio’ se debe que él, un hombre de carne y hueso, pueda ser un eslabón 
en esa cadena invisible”. Barrow, Los romanos.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

48

3. Dos caras del poder

Aunque este trabajo concretamente se enfoca en la tensión entre praxis y 
poiesis, se mencionan con brevedad otros binomios también significativos; por 
ejemplo, entre lo público y lo privado, entre la necesidad y la libertad, entre lo 
próximo y lo distante, o entre el pensamiento y la acción.

3.1. Política intensiva y política extensiva

Como se ha indicado, aunque la política intensiva no se reduce a la ex-
tensión, la acción no puede aparecer ni mantenerse sin un grado elemental 
de exterioridad. Arendt menciona que el grado externo más elemental en la 
acción son los sonidos de las palabras y las gesticulaciones; y el del espíritu, 
el de un rostro distraído (1998, 169). Pero en otros niveles podrían ser las ins-
tituciones, las leyes, los acuerdos, los espacios públicos y los monumentos. 
Por decirlo de otro modo, así como un saco requiere del perchero para soste-
nerse, así también la potencialidad de la acción depende de un grado mínimo 
de tangibilidad para aparecer y continuarse (o institucionalizarse). Por tanto, 
un asunto decisivo en términos políticos no es la ilusión de eliminar alguno 
de sus opuestos ni pretender una simple reconciliación, sino la capacidad de 
reconocer sus límites y diferencias. 

En este sentido, puede resultar efectiva la diferencia que realiza Claude Le-
fort entre “lo político” y “la política”. Mientras que “lo político” es la praxis 
de la ciudadanía a través de espacios de intermediación que democratizan la 
participación, “la política” se refiere a las labores administrativas y normativas 
dentro de un marco institucional66. En el contexto de “lo político”, Claude Le-
fort comprende el poder como un vacío simbólico (no como un vacío de poder) 
que permite a la ciudadanía, en su cualidad de plural, tomar la responsabilidad 

66	Esta tensión la discute Antonio Negri en Poder constituyente, al diferenciar entre ‘poder constitu-
yente’ (lo que este texto ha señalado como potencialidad) y el ‘poder constitutivo’, que requiere 
algún grado de tangibilidad (Negri, Antonio, El poder constituyente. Ensayo sobre las alternativas 
de la modernidad (Madrid: Traficantes de sueños, 2015)). Walter Benjamin muestra una tensión 
semejante en Para una crítica de la violencia.  Mientras una “violencia divina” es “fundadora” o 
redentora (revive la política y el derecho), la otra, es una “violencia mítica” o instrumental, que 
mantiene lo que ha inaugurado (Benjamin, Walter, Para una crítica de la violencia y otros ensayos 
(Madrid: Taurus, 2001)). En esta línea, Villoro cuestiona si acaso hay filosofía política alguna 
que prescinda de esta tensión entre un ideal y una lógica de medios para su realización. En su 
repaso por las teorías de filosofía política (incluso las más utilitaristas), de algún modo se obser-
va este doble movimiento: un ideal y una ejecución (Villoro, Luis, El poder y el valor. Fundamentos 
de una ética política (México: Fondo de Cultura Económica, 2020)).



49

Política intensiva: pensar entre límites como problema político  
fundamental desde la filosofía política de Hannah Arendt

de actuar o de generar poder, y no dejarlo a la figura de un gran soberano67. De 
manera semejante, mientras que Hannah Arendt entiende el poder como la 
condición de la política (la potencialidad de la acción), plantea la política como 
su institucionalización: leyes, acuerdos, monumentos, promesas, etcétera.

Al margen de la clara diferenciación arendtiana entre la praxis de la ciudadanía  
–intensivo– y las actividades administrativas de gobierno –extensivo–, cu-
riosamente, hay algunas distinciones en sus conceptos que pueden ayudar 
a revelar un puente casi imperceptible entre lo intensivo y lo extensivo. Una 
de ellas es la noción de “cantidad”. El sentido de cantidad al que Arendt se 
refiere parece aludir a un principio (casi pitagórico) entre lo cualitativo y lo 
cuantitativo. Es decir, si bien refiere a que la acción está condicionada por un 
número de personas –acción plural–, no se reduce, sin embargo, a un carácter 
cuantitativo como tal, sino a la potencialidad de sus actos y palabras. Kenney 
lo expresa en estos términos:

Mientras que en este primer texto, Arendt concluye que el poder es relativa-
mente independiente de los factores materiales tales como número de perso-
nas e instrumentos o medios, en textos subsecuentes el poder se caracteriza 
por depender radicalmente de por los menos uno de estos factores “materia-
les”: la cantidad de personas68.

En efecto, en On Violence, al citar a James Madison, Arendt dice: “la fuerza 
de la opinión, esto es, el poder del gobierno, depende de las cantidades; está 
en proporción al número con el que está asociado”69. Es importante notar, 
como menciona Kenney (1991), que, en este caso, las cantidades se distin-
guen nítidamente de los “instrumentos” o los “medios”, de los que el poder 
continúa siendo considerado relativamente independiente”70. Entonces, por 
decirlo de alguna manera, la noción de “cantidad” es un puente entre lo in-
tensivo y lo extensivo: en la pluralidad, se apela tanto a la intangibilidad 
–potencialidad de la acción– como a un principio tangible o cuantitativo –el 
número como tal–.

Un segundo término que puede comprenderse como lazo entre lo intensi-
vo y lo extensivo es el de “persuasión”71. La tensión inherente a esta noción 
indica una forma de “estrategia” sin ser coercitiva o violenta. Desde la ópti-
ca de Hannah Arendt, lo distintivo de la persuasión es alcanzar cierto grado 

67	Schevisbiski, Renata, “Lo político y la política en Claude Lefort: aportes teóricos para una re-
flexión sobre la democracia”. Utopía y praxis latinoamericana, núm. 64 (2014): 125-132.

68	Kenney, “Habermas y el concepto de poder”, 237.
69	Arendt, On Violence, 41.
70	Kenney, “Habermas y el concepto de poder”, 237.
71	La noción de persuasión la plantea Arendt, en Between Past and Future. Ver los apartados 

“Tradition And the Modern Age” y “The Crisis In Culture”.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

50

de objetividad a través de los diferentes puntos de vista. Sin embargo, esta 
objetividad se logra mediante el mutuo consentimiento sin coerción (como 
el peithein socrático). En este sentido, Arendt retoma el sentido kantiano de 
persuasión (del juicio estético) como un “cortejar” el consentimiento de los 
demás72. Esta acción de cortejar, que es fundamental en la praxis arendtiana, 
no se entiende sin una forma de estrategia, pero que no es necesariamente ins-
trumental ni equivalente a la violencia. Por tanto, la persuasión se encuentra 
en un nivel entre lo intensivo –la energeia de la propia acción– y, a la vez, ex-
tensivo –estratégico o proyectivo–. Este puente es importante, según mi punto 
de vista, para no excluir del proyecto político arendtiano de consideraciones 
sociales y económicas. En otros términos, si bien la acción se contrapone a la 
razón instrumental o a la violencia, no por ello significa que los protagonistas 
prescindan de un suelo proyectivo-estratégico.

De hecho, la crítica que hace Habermas al concepto de poder en Arendt 
consiste, precisamente, en su presunta carencia de estrategia o de desvin-
culación de la política de sus implicaciones económicas y sociales73. Como 
menciona Forti, Habermas considera que la noción arendtiana de poder es 
impotente, “una utopía en el sentido negativo del término”74. De manera se-
mejante, Kenney75 encuentra una interpretación inadecuada de Habermas a 
la propuesta de Arendt, ya que, al contrastar Habermas el concepto de poder 
de Weber con el de Arendt, confunde estrategia con violencia. Mientras que, 
desde la lectura de Habermas, Weber entiende el poder esencialmente en la 
imposición de una voluntad sobre otra, Arendt lo entiende como el hecho de 
actuar en concierto. Si para Weber –según Habermas– esta imposición inclu-
ye amenaza de sanción, “persuasión” y manipulación, Arendt reserva para 
ello el término violencia76. No obstante, como se demostró, la persuasión es 
un componente fundamental en la praxis arendtiana, a la que le es intrínseca 

72	Arendt, Between Past and Future, 219.
73	Según Forti, lo que Habermas cuestiona a Arendt es su presunta hipostatización de la imagen 

de la polis,“ proyectada en la esencia misma de la política y la mordedura de una teoría aris-
totélica de la acción”, lo que para Habermas, hacen pagar a Arendt el precio de una fallida 
comprensión del Estado y de la sociedad modernos (Forti, Vida del espíritu, 31). En esta línea, 
Dolf Sternberger hace una crítica similar a la de Habermas. Como menciona Forti, el autor 
alemán reprocha a la autora que haya renunciado a entrever también en el mundo moderno 
la posibilidad de una reactualización de la politeia de Aristóteles (Forti, Vida del espíritu). En 
palabras de Forti: “El anti-modernismo […] de la autora la lleva a juzgar impolítico cualquier 
tipo de organización que se estructura alrededor de un gobierno” (Forti, Vida del espíritu, 
33). El problema de estas interpretaciones es que dan por hecho que la clara diferenciación 
arendtiana entre praxis y las actividades de la labor y del trabajo, son excluyentes. Por tanto, 
no alcanza a ver que, precisamente, la diferenciación por sí misma conlleva un principio de 
coexistencia.

74	Forti, Vida del espíritu, 32.
75	Kenney, Habermas y el concepto de poder.
76	Kenney, Habermas y el concepto de poder, 239.



51

Política intensiva: pensar entre límites como problema político  
fundamental desde la filosofía política de Hannah Arendt

la estrategia. Por eso, Kenney no duda en afirmar que la interpretación de 
Habermas completamente errónea:

Hemos visto ya que para Arendt el término “violencia” se restringe al uso 
de las armas –los implementos– y no debe ser aplicado a cualquier tipo de 
manipulación, menos aún a la persuasión de otros. De hecho, la persuasión, 
según Arendt, es “la forma política típica de colectividades en las que unos 
conversan con otros” y tiene que ver con el poder como acción concertada77.

Al no ver que la persuasión –estrategia– es parte de la acción arendtiana, 
se reduce buena parte de la complejidad y potencialidad de su propuesta. 
Como menciona David Luban, la reconstrucción de Habermas contiene más 
el pensamiento de Habermas que el de Arendt debido a que, “al sustituir la 
comunicación por la acción arendtiana, confunde así una serie de importan-
tes distinciones”78.

Una de las distinciones fundamentales en el pensamiento arendtiano 
es, efectivamente, entre el poder y la violencia. Mientras que el poder está 
condicionado a la acción misma de la pluralidad –dimensión intensiva–, la 
violencia, que puede realizarse en aislamiento, concierne a los instrumentos 
–dimensión extensiva–. Como subraya Kenney, la esencia de la propuesta 
política de Arendt no es la dominación, sino el hecho de generar poder: “La 
acción es siempre intersubjetiva, y las otras personas no constituyen tanto 
límites para mi poder, sino que son las verdaderas condiciones para la exis-
tencia del poder”79. Mientras que el poder es lo que mantiene en existencia 
el espacio público, su pérdida debilita toda organización o la razón de ser de 
una institución. 

La diferenciación como tal entre estos opuestos, entonces, es fundamental 
en la propuesta arendtiana. De hecho, el problema surge precisamente cuan-
do sus bordes limítrofes se confunden o se diluyen. En palabras de Arendt: 
“donde uno gobierna de manera absoluta, el otro está ausente […] La violen-
cia puede destruir el poder; ésta es totalmente incapaz de crear poder”80. En 
la medida en que se descartan sus diferencias, muy a menudo triunfan polí-
ticas radicalmente atadas a la dimensión extensivo-vital. En este sentido, es 
indudable que el panorama del mundo contemporáneo no es tan alentador. 
No solo se ha mantenido en ascenso la sociedad de consumo o “la victoria 
del animal laborans” (en términos de Arendt)81, sino que además la acompaña 

77	Kenney, Habermas y el concepto de poder, 239.
78	Luban citado por Kenney, Habermas y el concepto de poder, 239.
79	Kenney, Habermas y el concepto de poder, 252.
80	Arendt, On Violence, 56.
81	Este tema lo expone Arendt en The Human Condition, apartado ‘The Victory of the Animal 

Laborans’, 320.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

52

la difusa experiencia de un tiempo intermitente (des-integrador)82 compro-
metiendo la potencialidad de la ciudadanía. Lo riesgoso de este tiempo es 
que, al aislar y fragmentar, no solo nubla los espacios de aparición, sino que 
también confunde y difumina límites esenciales entre la vida público-política 
y la vida privada. 

Un problema de primer orden vinculado al predominio de las políticas 
extensivas no solo es el hecho de limitar la potencialidad de la ciudadanía, 
sino también que, de una u otra manera, se van creando vacíos de poder, 
que no significan nada, sino frustración pública materializada. Por ejemplo, 
en grados extremos de violencia, opacidad en los sistemas administrativos 
de gobierno, indiferencia hacia los temas comunes o impotencia expresiva y 
participativa de pueblos y comunidades. 

Además, la exclusión de la política intensiva, de algún modo, resta sentido 
y significado al mundo. Arendt escribe al respecto:

El poder preserva la esfera pública y al espacio de aparición y, como tal, es 
también la sangre vital del artificio humano que, si no es la escena de la ac-
ción y del discurso, de la trama de los asuntos humanos y de las relaciones e 
historias engendradas por ellos, carece de su última raison d´être. Sin que los 
hombres hablen de él […], el mundo no sería un artificio humano, sino un 
montón de cosas sin relación […]; los asuntos humanos serían tan flotantes, 
fútiles y vanos como los vagabundeos de las tribus nómadas83.

En cualquiera de sus formas, los funcionalismos políticos terminan por 
atrofiar el espíritu de la ciudadanía. Como destaca Poltier al referirse a Clau-
de Lefort, la visión mecanicista del cambio histórico conduce a la abolición 
pura y simple del sujeto, es decir, a la visión de la historia como un proceso 
sin sujeto84. En efecto, desde la óptica arendtiana, esta visión mecanicista tien-
de a reducir el poder de la acción –incluida la novedad– a categorías econó-
micas, productivistas o materiales, como en el caso de Marx85.

82	La acelerada digitalización del mundo contemporáneo atravesada por los intereses eco-
nómicos ha cristalizado una experiencia fuertemente intermitente y, con ello, experien-
cias desintegradoras. Báez, Diego, “La sociedad de-transfigurada. La pérdida de plu-
ralidad del mundo”, Cultugrafía (14 de febrero de 2024), https://www.cultugrafia.com/
sociedad-de-transfigurada-perdida-de-pluralidad-del-mundo/

83	Arendt, La condición humana, 226-227.
84	Poltier, Claude Lefort, 16-17.
85	Como menciona Poltier en su ensayo sobre Claude Lefort, aunque Marx atine en decir que los 

sujetos son dueños de su propia historia, su tesis materialista y naturalista, según la cual el 
curso de la historia está determinado por el desarrollo de las fuerzas productivas, no es más 
que la necesaria sucesión de formas sociales definidas que reducen la libertad del hombre a 
reaccionar, al mismo tiempo que limitan su campo de espontaneidad y de accionar. La crítica 
que hace Poltier a la ‘personificación de categorías económicas’ de Marx, se basa en el prefa-
cio de la primera edición de El capital (Poltier, Claude Lefort, 14-15, 25).



53

Política intensiva: pensar entre límites como problema político  
fundamental desde la filosofía política de Hannah Arendt

El triunfo de la política extensiva (funcionalismos políticos), junto con el 
vacío que ha producido un mundo intermitente, que ha puesto su esperanza 
ya sea en el entretenimiento (incluido el “marketing político” al que refiere Ga-
lindo86 o la “mediocracia” que menciona Han87, o bien en ideales utilitaristas 
(a menudo arraigados al progreso de la ciencia como la gran promesa de la 
modernidad), con frecuencia reflejan un deseo que se encuentra en la base de 
las sociedades contemporáneas: el “deseo infinito de lo nuevo” o, mejor dicho, 
que infinitamente se desea lo nuevo por lo nuevo88. No obstante, dado que en 
la base de este deseo se encuentra especialmente una dimensión extensivo-vi-
tal (y, con ello, individual), no se trata de novedad, como es el caso de la acción, 
sino únicamente de lo diferente, que, de una u otra manera, o es intermitente, o 
es insaciable, pero que la experiencia no se sostiene por sí misma debido a que 
no trasciende el horizonte vital. Arendt lo plantea de esta manera:

El tema se hace diferente por completo si el principal interés ya no es la pro-
piedad, sino el crecimiento de la riqueza y el proceso de acumulación como 
tal. Dicho proceso puede ser tan infinito como el de la vida de la especie, y 
su infinidad se ve constantemente desafiada e interrumpida por el molesto 
hecho de que los individuos privados no viven siempre ni tienen ante sí un 
tiempo infinito89.

Con todo, no parece que Arendt pretenda una liberación radical entre am-
bos principios –intensivo y extensivo–, sino llevarlas al extremo para revelar, 
quizás, su potencialidad desde la propia diferenciación. Ciertamente, el lazo 
de ida y vuelta entre lo intensivo y lo extensivo a menudo es prácticamente 
imperceptible. En palabras de Arendt: “[…] nada es más común que la com-
binación de violencia y de poder, nada menos frecuente que encontrarlos en 
su forma pura, vale decir, extrema […]”90. En efecto, las distinciones concep-
tuales de Arendt, más que un mundo lineal con dicotomías rígidas, permiten 
analizar fenómenos complejos y multifacéticos.

86	Galindo, Fernando y Hurtado, Rafael, “El Secreto de Andrómaca: La esclavitud de las labores 
domésticas en ‘La condición humana’ de Hannah Arendt, Revista Empresa y Humanismo (16 de 
julio de 2020): 33-66. https://doi.org/10.15581/015.xxiii.2.33-66.

87	Han, Byung-Chul, “Estamos aturdidos por el mareante frenesí informativo”, El país (25 de fe-
brero de 2025), https://elpais.com/ideas/2022-04-02/estamos-aturdidos-por-el-mareante-fre-
nesi-informativo.html

88	La experiencia de lo infinito es abordada por Charles Taylor desde lo que él llama la ‘super-
nova’, según la cual, al hacer a un lado los ideales de la tradición, la modernidad ha generado 
un abanico de opciones morales y espirituales multiformes y contrapuestas en expansión 
incesante. Taylor, Charles, La era secular. Tomo II (Barcelona: Gedisa, 2015), 19.

89	Arendt, La condición humana, 125.
90	Arendt, On Violence, 46-47.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

54

3.2. Entre lo visible y lo invisible

La tensión esencial entre lo intensivo y lo extensivo que se ha plantea-
do en el pensamiento político de Hannah Arendt revela fundamentalmente 
una doble cara del poder: entre lo oculto y lo visible, o entre lo público y lo 
privado. A su vez, esta tensión puede observarse en otras diferenciaciones 
arendtianas. Por ejemplo, entre la necesidad y la libertad, entre la igual-
dad y la distinción, entre la proximidad y la distancia, entre la división y 
el sentido común, o entre el pensamiento y la acción. Aunque estas ten-
siones serán objeto de otros estudios, ahora solamente se indican algunas 
consideraciones. 

Si el poder que ilumina91 y mantiene el espacio de aparición en la esfe-
ra pública se mira a contraluz, es posible constatar que le es inherente su 
propia sombra u ocultamiento. Al igual que un espacio completamente ilu-
minado podría producir ceguera, así también pensar únicamente el poder 
como esplendor podría ser estéril92. Pese a ello, los políticos (antipolíticos) 
suelen enloquecerse únicamente con el brillo del poder, aunque sin com-
prender que no hay poder que no surja o coexista con su propia sombra. 
Ciertamente, desde la metáfora del escenario o de las artes performativas 
–mencionada al inicio–, considero que la relación luz-ocultamiento es fun-
damental para aproximarnos a la filosofía política de Hannah Arendt. In-
cluso, si se prescinde de ella, se corre el riesgo de eliminar la complejidad 
en su propuesta. 

La relación luz-ocultamiento es relevante especialmente en un mundo in-
termitente, que requiere de manera urgente capacidades políticas que per-
mitan diferenciar límites entre la esfera pública y la privada, o entre aquellos 
asuntos que han de ser publicados de los que han de permanecer ocultos a 
la vista y oídos de todos. Para aproximarnos a esta relación, es importante 
notar dos sentidos que Arendt distingue del espacio privado: uno positivo 

91	Hannah Arendt retoma la metáfora de la luz de Jaspers para llevarla al contexto del poder: 
“Si en las obras de un gran escritor hay casi siempre alguna metáfora recurrente y peculiar 
suya –en la que todo su trabajo parece enfocarse–, una de tales metáforas en la obra de Jaspers 
es la palabra ‘claridad’[…]” (Jaume, Hannah Arendt, 5). Y en una carta del 8 de febrero de 1950 
Heidegger le expresa a Arendt: “‘La claridad es bella’. Esta frase de Jaspers, que me dijiste 
ayer por la noche, no dejó de agitarme” (Ludz, 2000, 69).

92	En este sentido, Ulrich Beck, tras afirmar que la obviedad, el olvido y la grandeza del po-
der se correlacionan positivamente, menciona que: “ahí donde nadie habla de poder, está 
incuestionablemente ahí, con seguridad y […] con grandeza en su incuestionabilidad. Cuan-
do el poder se convierte en tema es cuando comienza su desintegración” (Ulrich Beck citado 
por Han, Sobre el poder, 12). Como resalta Esposito, la política es fuente de luz “incluso al 
llegar la noche porque es una noche que preludia el nuevo día de la política”. Esposito, El 
origen de la política, 48-49.



55

Política intensiva: pensar entre límites como problema político  
fundamental desde la filosofía política de Hannah Arendt

y otro negativo. En cuanto al negativo, lo vincula con lo “privativo” o estar 
desprovisto de actuar políticamente en libertad93. Lo problemático de esta 
privación es que puede manifestarse en frustraciones ocultas o vacíos de po-
der no siempre fáciles de detectar; por ejemplo, miedos, confusión, violencia, 
carencia de amor o indiferencia hacia temas de interés común.

Por su parte, el sentido positivo de la esfera privada es asociado por Arendt 
con lo oculto y lo sagrado del hogar94 y, consiguientemente, con los asuntos 
que deben permanecer distanciados de la luz pública. En el espacio público 
se comparten inquietudes, acciones y palabras, mientras que en el privado se 
oculta todo aquello que a la vida pública no le corresponde. Arendt escribe:

hay muchas cosas que no pueden soportar la implacable, brillante luz de la 
constante presencia de otros en la escena pública; allí, únicamente se tolera 
lo que es considerado apropiado, digno de verse u oírse, de manera que lo 
inapropiado se convierte automáticamente en asunto privado95.

Desde este punto, por tanto, la potencialidad de la vida pública y política 
depende íntimamente del cuidado y el reconocimiento del espacio privado. 
Contrario a lo que ocurre en la actualidad, Hannah Arendt considera que, en 
la tradición política occidental, aunque de distintas formas, desde Platón y 
Aristóteles, pasando por Hobbes, Locke, Montesquieu y Rousseau, hasta Sch-
mitt y Rawls, se ha establecido una notoria diferencia entre la esfera privada 
y la pública. Esto se debe a que la propiedad significaba un lugar concreto del 
mundo y, por tanto, posibilidad de pertenecer al cuerpo político96. Actual-
mente, en cambio, los mares de exposición pública en las pantallas digitales 
de asuntos que habrían de mantenerse ocultos terminan por confundir o bo-
rrar los límites entre ambas esferas. 

En este sentido, Campillo nota que la insistencia de Arendt en distinguir 
claramente entre las esferas pública y privada planteaba un frente tanto al 
totalitarismo como al capitalismo. En cuanto al primero, por su destrucción 
violenta de la frontera que separa lo público y lo privado; y sobre la segunda, 
porque destruye de igual modo “mediante la desposesión y mercantilización 

93	Arendt, La condición humana, 67.
94	Con frecuencia Arendt recuerda a los griegos para señalar el valor casi sagrado de la esfera 

privada o familiar: “El rasgo no privativo de la esfera familiar se basaba originalmente en ser 
la esfera del nacimiento y de la muerte, que debe ocultarse de la esfera pública porque acoge 
las cosas ocultas a los ojos humanos e impenetrables al conocimiento humano. Es oculto por-
que el hombre no sabe de dónde procede cuando nace ni a dónde va cuando muere” (Arendt, 
La condición humana, 70-71). Lo privado, sin ser político, representaba alcanzar la más elevada 
posibilidad de la existencia humana (Arendt, La condición humana, 71).

95	Arendt, La condición humana, 60-61.
96	Arendt, The Human Condition, 61.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

56

del entorno vital de los individuos […]”97. El fenómeno actual no es preci-
samente un control totalitario, sino un autocontrol provisto por la digitaliza-
ción y el entretenimiento. Si un rasgo distintivo de la política consiste en el 
reconocimiento de estos límites, la confusión entre ellos, por tanto, muestra 
síntomas de vacíos de poder. 

En un ámbito distinto, la tensión en cuestión puede aparecer igualmente 
en términos de necesidad y de libertad. Mientras que para Arendt, al igual 
que para los griegos, la necesidad corresponde a las actividades vitales y del 
hogar (oikos), la praxis corresponde a la libertad política (bios politikos). Sin 
embargo, para Arendt, esta diferenciación no significa antagonismo ni libera-
ción entre una y otra; lo expresa en los siguientes términos:

Necesidad y vida están tan íntimamente relacionadas, que la propia 
vida se halla amenazada donde se elimina por completo a la necesidad. 
Porque la eliminación de la necesidad, lejos de proporcionar de manera 
automática el establecimiento de la libertad, solo borra la […] línea exis-
tente entre libertad y necesidad98.

[…] No hay felicidad duradera al margen del prescrito ciclo de penoso 
agotamiento y placentera regeneración […] las grandes riquezas y una 
vida sin esfuerzo […] destruye la elemental felicidad de estar vivo99.

Para los mortales, la “vida fácil de los dioses” sería una vida sin vida. 
[…] Se ha observado con frecuencia que la vida del rico pierde en vitali-
dad, […] lo que gana en refinamiento, en sensibilidad con respecto a las 
cosas hermosas del mundo. […]100.

Más aún, Arendt advierte de los peligros de una sociedad cuya meta sea 
eliminar la necesidad: 

El peligro radica en que tal sociedad, deslumbrada por la abundancia de su cre-
ciente fertilidad y atrapada en el suave funcionamiento de un proceso intermina-
ble, no sea capaz de reconocer su propia futilidad […] Cuanto más fácil se haga 
la vida en una sociedad de consumidores o laborantes, más difícil será seguir 
conociendo las urgencias de la necesidad, e incluso cuando existe dolor y esfuer-
zo, las manifestaciones exteriores de la necesidad apenas son observables […]101.

97	Campillo, El concepto de amor, 11.
98	Arendt, La condición humana, 76.
99	Arendt, La condición humana, 119.
100	Arendt, La condición humana, 129. Se pueden revisar otros fragmentos similares en La condición 

humana, ver 76 y 142.
101	Arendt, La condición humana, 142.



57

Política intensiva: pensar entre límites como problema político  
fundamental desde la filosofía política de Hannah Arendt

La necesidad que, desde el punto de vista de la esfera pública, solo mues-
tra su aspecto negativo como una carencia de libertad, posee una fuerza 
impulsora […]102.

Bastan estas declaraciones de Arendt para observar que la relación entre 
la vida pública y la privada no son dicotomías rígidas, como interpreta Ha-
bermas. En este sentido, Kenney sostiene que el problema de Habermas de 
entender “dicotomías rígidas” en la obra de Arendt es que no le permite ob-
servar que en la política arendtiana se combinan “tanto las acciones propias 
de la esfera política como tal, como actividades estratégicas o instrumenta-
les”.103 Lo que Habermas le cuestiona a Arendt es que la supuesta relación 
rígida entre lo público y lo privado (o entre la polis y el oikos griego) no le 
permite admitir la nueva relación entre el Estado y la economía asociada con 
el crecimiento del capitalismo104. Sin embargo, la propia Arendt advierte ex-
plícitamente el peligro de ser interpretada de esta manera: “quizás no sea 
superfluo añadir que estas distinciones, aunque no sean en modo alguno ar-
bitrarias, difícilmente corresponden a compartimientos estancos en el mundo 
real, aunque se originan en él […]”105.

Otro modo semejante de estos opuestos aparece entre la división y el senti-
do común –o común acuerdo–. Si bien Arendt consiente la división que desta-
caba Maquiavelo en cualquier comunidad humana, de ahí no se sigue que ella 
la comprenda como un fundamento político. Esto se debe a que, si bien la divi-
sión es inherente a la pluralidad de puntos de vista, las comunidades tienen la 
capacidad de llegar a consentimientos. No obstante, el sentido común no anula 
las diferencias. Al respecto, en su Diario filosófico (1950-1973), Arendt escribe 
que la política trata de los diferentes en su estar juntos, y que “los habitantes 
de una comunidad se organizan políticamente según determinados aspectos 
comunes desde un caos absoluto de las diferencias”106. La división en la esfera 
pública permite que la pluralidad humana no se ame a sí misma, es decir, que 
se mantenga en expectativa y lo suficientemente próxima y distante.

Precisamente, otra tensión similar refiere a lo próximo y a lo distante. Si 
bien la vida pública se mantiene en la proximidad de sus habitantes –acción 
plural–, es igualmente fundamental tanto el silencio –de mantener ocultos los 
asuntos que no han de publicarse– como la distancia física. En este sentido, la 
política puede plantearse como un movimiento “entrelímites” de ida y vuelta 
que junta y, a la vez, separa. Arendt lo expresa con claridad:

102	Arendt, La condición humana, 76.
103	Kenney, “Habermas y el concepto de poder”, 245.
104	Kenney “Habermas y el concepto de poder”, 242.
105	Arendt citada por Kenney “Habermas y el concepto de poder”, 242.
106	Esta referencia es de agosto de 1950 y se encuentra en el cuaderno 1, [21], 16.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

58

La esfera pública, al igual que el mundo en común, nos junta y no obstante 
impide que caigamos uno sobre otro […]. Lo que hace tan difícil de soportar 
a la sociedad de masas no es el número de personas, o al menos no de ma-
nera fundamental, sino el hecho de que entre ellas el mundo ha perdido su 
poder para agruparlas, relacionarlas y separarlas107.

Tanto lo oculto como la distancia son esenciales para soportar los hervores 
de cualquier comunidad. Cuando las comunidades se encuentran hacinadas 
con pocas posibilidades de movilidad y separación, los niveles de violencia 
tienden a elevarse. Desde este punto, la violencia significa extenuación tanto 
en un sentido extensivo de movilidad pública como en el intensivo de poder 
participativo. Frente a ello, es preciso el reconocimiento de espacios públicos 
que reúnan y que también distancien lo suficiente. Esto implica pensar la es-
fera pública desde la posición de la esfera privada, y viceversa.

3.3. Más allá de las teorías

Además de las nociones contrapuestas arendtianas analizadas a partir de 
lo que en este trabajo se ha planteado como política intensiva y política ex-
tensiva, se suma otro tipo de tensión (en algunos casos, una tensión falsa) 
derivada de las interpretaciones tan opuestas sobre su propia obra.

Esta tensión, por ejemplo, se puede observar en torno a la discusión de 
si a la autora se la puede vincular desde una perspectiva universalista (ca-
tegorías tradicionales) o desde una posmoderna (labores deconstructivas de 
las categorías tradicionales), o entre el liberalismo (ideales democráticos y 
universales) y el comunitarismo (perspectivista y de un ethos compartido108). 
Forti expresa esta situación de la siguiente manera:

Menos genéricamente, queda cada vez más claro cómo la radicalidad crítica 
de la obra de Hanna Arendt es inconcebible con una perspectiva universalis-
ta, sin por esto tener que ser contada entre aquellas posturas anti-modernas 
que auguran el regreso a un paso que ya no es de recibo109.

Ciertamente, las distintas interpretaciones, de algún modo, manifiestan la 
potencia en la filosofía política de Hannah Arendt, que ha permitido enrique-
cer reflexiones y debates desde distintas perspectivas políticas. Como apunta 
Forti, la tensión entre estas reflexiones ha conducido favorablemente a indi-
car una forma de republicanismo en el pensamiento de Arendt y, con ello, a 

107	Arendt, La condición humana, 62.
108	Arendt, La condición humana, 49-51.
109	Forti, Vida del espíritu, 47.



59

Política intensiva: pensar entre límites como problema político  
fundamental desde la filosofía política de Hannah Arendt

enriquecer la noción de ciudadanía110. No es casualidad que, continúa Forti, 
en el pensamiento político de Hannah Arendt, “se haya podido encarnar un 
renacer de la filosofía práctica aristotélica y, al mismo tiempo, el último epi-
sodio teórico del irracionalismo político”111. Frente a esta tensión, lejos de una 
reconciliación simplista, Forti ingeniosamente propone este ejercicio: si aho-
ra nos tuviéramos que preguntar si Arendt está con Aristóteles –propuestas 
normativas y refundativas– o con Nietzsche –propuestas críticas y decons-
tructivas–, se podría formular de este modo: “Hannah Arendt hace un uso 
nietzscheano, o mejor dicho, […], post-nietzscheano, de algunas categorías 
aristotélicas”112. Incluso, su estilo único, continúa Forti, “resulta irritante para 
los estudiosos consagrados a un ámbito disciplinar específico”113.

En efecto, en Between Past and Future, en diferentes ocasiones, Arendt 
(2006) insiste en que el hecho de enfrentar la tradición no significa olvidar el 
pasado. Incluso, esta tensión se manifiesta también entre la filosofía y la po-
lítica de la autora. Como observa Forti, el análisis de las tres facultades de la 
mente –pensamiento, voluntad, juicio– que Arendt hace en La vida del espíritu 
pretende recapitular y, al mismo tiempo, distanciarse de toda la tradición fi-
losófica, “lo que demuestra el intento original que mueve la filosofía política 
de Hannah Arendt de volver a pensar la política y, con ello, la libertad”114. En 
este ánimo, Fina Birulés apunta que Hannah Arendt jamás entendió la teoría 
política como aquella disciplina que nos dice qué pensar para que sepamos 
cómo actuar, sino que dedicó buena parte de sus esfuerzos a evitar los fáciles 
intentos contemporáneos de reconciliación entre teoría y la praxis115.

Al margen de las controversias y de las distintas interpretaciones sobre la 
filosofía política de Hannah Arendt, lo que resulta relevante para los propó-
sitos de este trabajo es constatar que, una vez que se excluye o se minimiza a 
dicotomías rígidas, la tensión entre los ámbitos intensivo y extensivo, en esa 
medida, también se tiende a radicalizar su propuesta. Por este motivo, Forti 
insiste en que algunos críticos han interpretado mal la indicación de la autora 
de un replanteamiento radical de lo político con la necesidad de una novedad 

110	Forti, Vida del espíritu, 49-51. En esta línea, Forti hace mención a la monografía realizada por 
Margaret Canovan dedicada a la teoría política de Hannah Arendt, que propone dejar a un lado 
la discusión de si su teoría política habría que clasificarla como de “derechas” o de “izquierdas”, 
y más bien reconocer su originalidad en contraposición a la ciencia política contemporánea de 
huella neo-positivista. Según Canovan, es como pensadora y no como historiadora como Arendt 
es considerada, y es como teórica, como se señalan sus límites. Forti, Vida del espíritu, 29.

111	Forti, Vida del espíritu, 39.
112	Forti, Vida del espíritu, 39.
113	Forti, Vida del espíritu, 22-23.
114	Forti, Vida del espíritu, 40.
115	Forti, Vida del espíritu, 12. Esta declaración la hace Birulés en su introducción a Forti, Vida del espíritu.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

60

absoluta.116 Igualmente, no han sido apropiadas las etiquetas de nihilismo o 
existencialismo político a su propuesta, argumentando que se descuida el pa-
pel administrativo y las proyecciones sociales y económicas (interpretaciones 
que ya hemos visto que son totalmente erróneas)117.

Conclusión

Este texto planteó, a manera de conclusión, que la diferenciación como tal 
entre los opuestos en cuestión –lo intensivo y lo extensivo– no solo condicio-
na y potencializa la acción política, sino que también, a su vez, puede mani-
festarse en otros opuestos fundamentales presentes en la filosofía política de 
Hannah Arendt. 

Si bien la política intensiva, que propone describir el fenotipo de la acción 
arendtiana es el principio del poder, no puede, sin embargo, aparecer ni man-
tenerse sin su contraparte extensivo-vital. Es, quizás, la propia diferenciación 
entre estos opuestos la que, aunque problemáticamente, mantiene a una comu-
nidad política. De hecho, la reivindicación de la política intensiva en términos 
de acción-pluralidad permite resistirse a políticas fuertemente funcionalistas 
(que interpretan el campo de los asuntos humanos como una especie de “física 
social”) que reducen la política a un medio para un fin o beneficio, atrofiando, al 
mismo tiempo, el músculo espiritual de cualquier pueblo y comunidad.

Referencias
Arendt, Hannah. Between Past and Future. Nueva York: Penguin, 2006.
Arendt, Hannah. La condición humana. Barcelona: Paidós, 2021.
Arendt, Hannah. Eichmann y el holocausto. Madrid: Taurus, 2015.
Arendt, Hannah. Hombres en tiempos de oscuridad. Barcelona: Gedisa, 2001.
Arendt, Hannah. The Human Condition. Chicago: University of Chicago Press, 1998.
Arendt, Hannah. Más allá de la filosofía. Escritos sobre cultura, arte y literatura. Edi-

ción de Fina Birulés Fina y Ángela Lorena Fuster. Madrid: Trotta, 2014.

116	Forti, Vida del espíritu, 37.
117	En este sentido, Forti señala la relevancia de la obra de John Pocock y de Margaret Canovan para 

indicar algunas cuestiones de la tradición republicana en la obra de Hannah Arendt. Por ejemplo, 
Canovan concluye que la reflexión de Arendt no desemboca en una idealización anacrónica de la 
polis ni se configura como un “hiperpoliticismo” irracional y ambiguo. Esto significa que el republi-
canismo de Arendt conlleva ciertas características de autores clásicos de esta tradición, “pero con 
un profundo respeto por la pluralidad y la libertad individual”. Forti, Vida del espíritu, 49-51.



61

Política intensiva: pensar entre límites como problema político  
fundamental desde la filosofía política de Hannah Arendt

Arendt, Hannah. Poemas. Barcelona: Herder, 2017.
Arendt, Hannah. La pluralidad del mundo. Madrid: Penguin, 2019.
Arendt, Hannah. The Promise of Politics. Nueva York: Schocken, 2005.
Arendt, Hannah. On Revolution (Penguin Classics). Nueva York: Penguin Classics, 1991.
Arendt, H. Sobre la revolución (2019, 21-58).
Arendt, Hannah. The Origins of Totalitarianism. San Diego, California: Harcourt, 

Brace and Co., 1976.
Arendt, Hannah. On Violence. San Diego, California: Harcourt, Brace & World, 1970.
Arendt, Hannah. What Remains: The collected poems of Hannah Arendt. Nueva York: 

Norton, 2024.
Arendt, Hannah y Heidegger, Martin. Correspondencia 1925 -1975 y otros documen-

tos de los legados. Barcelona: Herder & Herder, 2000.
Aristóteles. Ética a Nicómaco. Barcelona: Gredos, 2014.
Báez, Diego. “La sociedad de-transfigurada. La pérdida de plurali-

dad del mundo”. Cultugrafía (2024). https://www.cultugrafia.com/
sociedad-de-transfigurada-perdida-de-pluralidad-del-mundo/

Barrow, R. H. Los romanos. México: Fondo de Cultura Económica, 1992.
Benjamin, Walter. Para una crítica de la violencia y otros ensayos. Madrid: Taurus, 2001.
Birulés, Fina. “Introducción”. En Arendt, Hannah. Más allá de la filosofía. Escritos 

sobre cultura, arte y literatura. Edición de Fina Birulés Fina y Ángela Lorena 
Fuster. Madrid: Trotta, 2014.

Burckhardt, Jacob. History of Greek Culture. Nueva York: Dover Publications, 2022.
Campillo, Antonio. El concepto de amor en Arendt. Madrid: Abada, 2019.
Esposito, Roberto. El origen de la política. Barcelona: Paidós, 1999.
Forti, Simona. Vida del espíritu y tiempo de la polis. Hannah Arendt entre filosofía y 

política. Madrid: Cátedra, 2001.
Galindo, Fernando y Hurtado, Rafael. “El Secreto de Andrómaca: La esclavitud 

de las labores domésticas en ‘La condición humana’ de Hannah Arendt. Revis-
ta Empresa y Humanismo (2020): 33-66. https://doi.org/10.15581/015.xxiii.2.33-66

Galindo Cruz, Fernando. “Muerte por acidia”. Conocimiento y acción, núm. II 
(2022): 95-132. https://doi.org/10.21555/cya.i2.1.2471

Gotthold Ephraim Lessing, 2006.
Habermas, Jurgen. “Hannah Arendt: on the Concept of Power (1976)”. En Haber-

mas, J. Philosophical-political Profiles. Traducción de F. G. Lawrence. Cambrid-
ge, 1983, 171-187.

Han, Byung-Chul. 2021. Sobre el poder. Barcelona: Herder, 1983.
Han, Byung-Chul. “Estamos aturdidos por el mareante frenesí informativo”. El 

país (2025). https://elpais.com/ideas/2022-04-02/estamos-aturdidos-por-el-ma-
reante-frenesi-informativo.html



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

62

Hilb, Claudia. Abismos de la modernidad: Reflexiones en torno a Hannah Arendt, Clau-
de Lefort y Leo Strauss. México: Fondo de Cultura Económica, 2018.

Jaeger, Werner. “La filosofía y el descubrimiento del cosmos”. En Paideia: los idea-
les de la cultura griega. México: Fondo de Cultura Económica, 2019.

Jaspers, Karl. Los grandes filósofos. Los metafísicos que pensaron desde el origen: Anaxi-
mandro, Heráclito, Parménides, Plotino, Anaximandro, Plotino, Anselmo, Spinoza, 
Lao-tse, Nagarjuna. Madrid: Tecnos, 1998.

Jaume, Andreu (ed.). Hannah Arendt. La pluralidad del mundo. Madrid: Penguin, 2019.
Kenney, Charles. “Habermas y el concepto de poder en la obra de Arendt”. Areté 

III, núm. 2 (1991): 233-252. https://doi.org/10.18800/arete.199102.003
Kohn, Jerome. The Promise of Politics. Schocken, 2005.
Kohn, Jerome (ed.). La promesa de la política. Barcelona: Paidós, 2016.
Merleau-Ponty, 2010.
Montesquieu. Del espíritu de las leyes. Madrid: Alianza, 2015.
Negri, Antonio. El poder constituyente. Ensayo sobre las alternativas de la modernidad. 

Madrid: Traficantes de sueños, 2015.
Poltier, Hugues. Claude Lefort. El descubrimiento de lo político. Buenos Aires: Nueva 

Visión, 2005.
Schevisbiski, Renata. “Lo político y la política en Claude Lefort: aportes teóricos 

para una reflexión sobre la democracia”. Utopía y praxis latinoamericana, núm. 
64 (2014): 125-132.

Sirczuk, Matías. Fundación y legitimidad en la modernidad política: Carl Schmitt, Han-
nah Arendt y Claude Lefort. Buenos Aires: Prometeo, 2017.

Strauss, Leo y Cropsey, Joseph (comps.). Historia de la filosofía política. México: 
Fondo de Cultura Económica, 1993.

Taylor, Charles. La era secular. Tomo II. Barcelona: Gedisa, 2015.
Tömmel, Tatjana and Maurizio Passerin, 2024
Touraine, Alain. América Latina. Política y sociedad. Madrid: Espasa, 1989.
Villoro, Luis. El poder y el valor. Fundamentos de una ética política. México: Fondo de 

Cultura Económica, 2020.



63

Metafísica y Persona. Filosofía, conocimiento y vida
Año 18, Núm. 35, Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

DOI: 10.24310/metyper.35.2026.21383

La intención afirmativa en la Noología de Zubiri
Affirmative Intention in Zubiri Noology

José Alfonso Villa Sánchez1 
Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo (Morelia, México) 

jose.villa@umich.mx
Resumen

Zubiri elabora una noología o teoría de la inteligencia sentiente, según la cual la in-
telección está conformada por tres momentos que conforman una sola estructura: apre-
hensión primordial de realidad, logos sentiente y razón sentiente. Dado que la afirmación 
es el segundo de los dos momentos que estructuran a su vez el logos, el objetivo de este 
trabajo es desplegar la comprensión de lo que en esta noología se entiende por afirmación 
o intención afirmativa, confrontándola con las versiones lógicas al uso. Lo que resulta es 
que la afirmación empírica tiene su condición de posibilidad en el acto noérgico de la in-
tención afirmativa, momento esencial del logos sentiente.

Palabras clave: intención afirmativa, logos, inteligencia sentiente, razón, saber.

Abstract

Zubiri develops a noology or theory of sentient intelligence, according to which in-
tellection is made up of three moments that make up a single structure: primordial ap-
prehension of reality, sentient logos and sentient reason. Given that the affirmation is the 
second of the two moments that structure the logos, the objective of this work is to unfold 
the understanding of what in this noology is understood by affirmation or affirmative 
intention, confronting it with the logical versions in use. What results is that empirical 
affirmation has its condition of possibility in the noergic act of affirmative intention, the 
essential moment of sentient logos.

Keywords: affirmative intention, logos, sentient intelligence, reason, knowledge

1	 ORCID: https://orcid.org/0000-0002-3254-0613

Recepción del original: 03/03/2025 
Aceptación definitiva: 29/10/2025

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommer-
cial-ShareAlike 4.0 International License.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

64

Introducción

Epistemología es el nombre que ha recibido la teoría del conocimiento de 
la época moderna. Con la salvedad de que el conocimiento por antonomasia 
en esta época es lo que Aristóteles llamó episteme –o ciencia– en la Ética a 
Nicómaco: el que trata sobre lo universal y lo absoluto en la naturaleza2. La 
epistemología es sobre todo, entonces, teoría del conocimiento en relación a 
las ciencias de la φύσις, especialmente la física; pero a la física matemática de 
la época moderna, que busca ser rigurosa pero también exacta. No faltaron 
los intentos modernos por llevar los principios epistemológicos a otras regio-
nes del conocimiento, diferentes al de la naturaleza, como el de la historia o la 
sociedad. Y tampoco faltaron las críticas a estos intentos de tratar a los entes 
históricos o sociales como si fueran entes físicos. Entonces se desarrollaron 
teorías del conocimiento que fueran más abiertas que la epistemología. Si en 
la Crítica de la Razón Pura de Kant se encuentra la cima de la epistemología, ya 
en la Fenomenología del Espíritu de Hegel –por no hablar de Fichte y de Sche-
lling– se encuentra uno de esos esfuerzos que pretenden ser más comprenso-
res con la especulación de lo que puede ser la mera crítica.

En la estela de búsquedas alternativas a la epistemología se inscribe la 
noología de Zubiri. No la teoría de la ἐπιστήμη sino la del νοῦς es la que 
puede dar cuenta de la naturaleza del saber de manera fundamental: porque, 
según la tesis de la noología, inteligir es más radical que conocer. No es el 
momento de ponderar esta aseveración, pues ahora se trata sólo de compren-
der mejor cómo se concibe la afirmación en el marco de una noología que 
entiende la intelección como estructuralmente sentiente.

La teoría sobre la afirmación de Zubiri está contenida en el segundo volu-
men de su trilogía dedicada a la inteligencia sentiente, Inteligencia y Logos3; 
en el Capítulo V, titulado “Intelección distanciada de lo que la cosa es en reali-
dad”4, conformado por una breve introducción y tres parágrafos: § 1. Qué es 
afirmar5, § 2. Formas de la afirmación6, y § 3. Los modos de la afirmación7. 
Este capítulo V es el segundo de los dos que conforman la segunda de las tres 
secciones de la obra, sección que lleva por título “Estructura formal del logos 
sentiente: I. Estructura dinámica”8. La tercera sección que cierra el volumen 

2	 Aristóteles, Ética nicomáquea. Ética eudemia, ed. Emilio Lledó, trad. Julio Pallí Bonet, Biblio-
teca Clásica Gredos 89 (Madrid, España: Gredos, 1985), 1139b18-36.

3	 Zubiri, Xavier, Inteligencia y logos (Madrid: Alianza, Sociedad de Estudios y Publicaciones, 1982).
4	 Zubiri, Inteligencia y logos, 109-207.
5	 Zubiri, Inteligencia y logos, 111-50.
6	 Zubiri, Inteligencia y logos, 151-71.
7	 Zubiri, Inteligencia y logos, 172-207.
8	 Zubiri, Inteligencia y logos, 79-207.



65

La intención afirmativa en la Noología de Zubiri

se titula “Estructura formal del logos sentiente. II. Estructura medial”9. La 
sección con la que abre Inteligencia y Logos lleva por título “La intelección de 
las cosas en el campo de realidad”10.

Las tesis sobre la esencia de la afirmación están ubicadas, pues, en el cora-
zón de la teoría que sostiene que el logos es estructuralmente sentiente, dado 
que es, junto con la razón, un momento derivado de la aprehensión primor-
dial de realidad11, el primero de los tres que constituyen la inteligencia sen-
tiente12. Ahora bien, si el logos es constitucionalmente sentiente, lo será tanto 
en su fase de distanciamiento13 como en la de intención afirmativa14. Otro 
trabajo se ha ocupado ya de la afirmación en su momento de distanciamiento 
intelectivo15; de modo que ahora toca el turno a ese momento con el que, de 
paso, se hace un guiño crítico a Husserl, mostrando que si hay intencionali-
dad en el saber, esa intencionalidad es fundada y no momento radical en el 
conocimiento de la realidad.

Las investigaciones de Zubiri sobre filosofía primera, sea en el ámbito de la 
metafísica16 o sea en el ámbito de la noología17, se inscriben en la estela de la 
fenomenología de Husserl18, por un lado, y en la de la ontología fundamental 
de Heidegger19, por otro; con sus respectivas paradas en Kant20 y Aristóteles21. 
De manera que al elaborar su teoría sobre la afirmación desde la tesis de que 
inteligencia y realidad son estricta y rigurosamente congéneres22 –al menos 
parcialmente–, y que la inteligencia humana es estructuralmente sentiente –o 
que el sentir humano es estructuralmente inteligente23–, el objetivo indirecto es 
mostrar que ni Husserl es suficientemente radical con su fenomenología de la 

9	 Zubiri, Inteligencia y logos, 209-392.
10	Zubiri, Inteligencia y logos, 19-78.
11	Zubiri, Inteligencia y logos, 16.
12	Zubiri, Xavier, Inteligencia y razón (Madrid: Alianza, Sociedad de Estudios y Publicaciones, 

1983), 12.
13	Zubiri, Inteligencia y logos, 81-107.
14	Zubiri, Inteligencia y logos, 109-207.
15	  Villa Sánchez, José Alfonso, “Logos como distanciación intelectiva en Xavier Zubiri”, Aná-

lisis: revista colombiana de humanidades 52, núm. 96 (2020): 183-202, https://dialnet.unirioja.es/
servlet/articulo?codigo=7387680.

16	Zubiri, Xavier, Sobre la esencia (Madrid: Alianza Editorial, Fundación Xavier Zubiri, 1998).
17	Zubiri, Xavier, Inteligencia sentiente. Inteligencia y realidad (Madrid: Alianza, Fundación Xavier 

Zubiri, 1980); Zubiri, Inteligencia y logos; Zubiri, Inteligencia y razón.
18	Husserl, Edmund, Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía fenomenológica. Libro Pri-

mero: Introducción general a la fenomenología pura, ed. Antonio Zirión Quijano, trad. José Gaos 
(México: UNAM-Instituto de Investigaciones Filosóficas, Fondo de Cultura Económica, 2013).

19	Heidegger, Martin, Ser y tiempo, trad. Jorge Eduardo Rivera (Madrid: Trotta, 2003).
20	 Kant, Immanuel, Crítica de la razón pura, trad. Pedro Rivas (Madrid: Alfaguara, Santillana, 1997).
21	Aristóteles, Metafísica, trad. Tomás Calvo Martínez (Madrid: Gredos, 2003).
22	Zubiri, Inteligencia sentiente, 10.
23	Zubiri, Inteligencia sentiente, 12-13.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

66

conciencia intencional en Ideas I24, ni Heidegger con su propuesta del círculo 
hermenéutico –comprensión e interpretación– en Ser y Tiempo25, ni Kant en la 
Crítica de la Razón Pura26 con la idea de que la afirmación no hace más que unir 
dos conceptos –tal como ya lo sostenía Aristóteles en Sobre la Interpretación27–.

Dado que esas páginas de Inteligencia y Logos dedicadas a la esencia de la 
afirmación28 están lejos de las virtudes de la claridad y la distinción que Des-
cartes pide para las ideas filosóficas, el objetivo de esta investigación es aden-
trarse mediante la interpretación en lo que Zubiri llama “intención afirmativa”, 
acompañando la tarea con una crítica que muestre los alcances y los límites de 
este modo de entender la afirmación. Hay que tener presente, sin embargo, que 
la interpretación ayuda a comprender mejor, como postula Heidegger29, sólo 
bajo el requisito de mantenerse fiel al problema que se investiga y no tanto a la 
letra de los textos que se citan. Si la interpretación desarrolla simplemente las 
posibilidades de la letra, podrá ser sin lugar a dudas una excelente exégesis, 
pero no el desarrollo de las posibilidades ontológicas del asunto sobre el que 
se indaga. Y si bien un objetivo es hacerle justicia al esfuerzo de Zubiri en el 
sentido de tener claridad sobre su teoría de la afirmación, ese objetivo está su-
peditado al de la aclaración de la esencia misma de la afirmación.

La interpretación se detiene primero en una serie de tesis básicas sobre la 
teoría de la inteligencia sentiente y de la realidad, para pasar luego a ocuparse 
de lo que propiamente se entiende por intención afirmativa, o simplemente 
afirmación, cerrando con una recapitulación, en la que se apuntan las formas 
y modos que deben completar la aclaración sobre el acto noérgico de afirmar.

1. Tesis noológicas básicas

¿Cuáles son las ideas que hay que tener presentes para comprender de ma-
nera adecuada la teoría de la afirmación, tanto en su fase de reversión intelectiva 
como en la de intención afirmativa? Se trata de la comprensión, en esta segunda 
fase, no de la afirmación misma, sino de la intención afirmativa en que consiste 
el logos como momento derivado de la aprehensión primordial de realidad, el 
primero de los tres momentos que estructuran la inteligencia sentiente.

24	Husserl, Ideas relativas, 154-55.
25	Heidegger, Ser y tiempo, 166-77.
26	Kant, Crítica de la razón pura, A68-69.
27	Aristóteles, Tratados de lógica (Organon) II. Sobre la interpretación. Analíticos primeros. Analíticos 

segundos, trad. Miguel Candel Sanmartín (Madrid: Gredos, 1982), 17a25-40.
28	Zubiri, Inteligencia y logos, 111-50.
29	Heidegger, Ser y tiempo, 172.



67

La intención afirmativa en la Noología de Zubiri

En primer lugar, está la tesis de que el modo de saber radical en el hombre 
está conformado por la unidad estructural de la inteligencia sentiente; no por la 
razón (Kant), ni la conciencia (Hegel; Husserl), ni la comprensión (Heidegger). 
Que estos son modos derivados de aquel. ¿Por qué inteligencia y sensibilidad, 
a diferencia de lo que sucede en la tradición, conforman una estructura, de tal 
manera que la inteligencia es sentiente y no sensible, y la sensibilidad humana 
es ya intelección? Porque el hombre realiza un solo acto: el acto de saber sobre 
la realidad. Efectivamente, la sensibilidad humana no realiza por su cuenta, de 
manera unilateral, el acto de sentir o de percibir, acto que en algún momento 
se debe sumar al de la intelección para entonces poder saber de la realidad. Ni 
tampoco sucede que la inteligencia humana realice el acto completo de inteli-
gir, y que esa intelección en algún punto se haga una con la sensibilidad. Esa 
partición, consagrada por Kant en la Crítica de la Razón Pura, de que “existen 
dos troncos del conocimiento humano, los cuales proceden acaso de una raíz 
común, pero desconocida para nosotros: la sensibilidad y el entendimiento”30, se 
muestra muy poco intuitiva y no se atiene a la realidad de las cosas mismas, 
como ya le señalaron Fichte, Schelling y Hegel. Lo que sucede cotidianamente, 
por el contrario, es que el hombre sabe de la realidad, ya sea que sienta o que 
piense; porque si siente está pensando, y si piensa está sintiendo. Es, por tanto, 
un contrasentido que el hombre sienta por un flanco y piense por otro.

Aunque desde antiguo se impuso la teoría de la segmentación y el des-
gajamiento entre sentir e inteligir, a Aristóteles no le pasó del todo por alto 
lo inexacto de esa manera de entender y de explicar el problema del saber 
humano. ¿Cuál es la alternativa que vislumbró a la comprensión dicotómica? 
Esta es su narración en la última página de los Analíticos Segundos:

Cuando se detienen en el alma [humana] algunas de las cosas indiferenciadas, 
se da por primera vez lo universal en el alma (pues, aun cuando se siente lo 
singular, la sensación lo es de lo universal, v.g.: de hombre, pero no del hombre 
Calias); entre estos universales se produce, a su vez, una nueva detención en el 
alma hasta que se detengan los indivisibles y los universales, v.g.: se detiene 
tal animal hasta que se detenga animal, y de igual modo ocurre con esto último. 
Está claro, entonces, que nosotros, necesariamente, hemos de conocer por com-
probación, pues así es como la sensación produce en nosotros lo universal31.

Por qué la referencia a este texto no aparece como recurso de apoyo al 
hablar de la unidad esencial de la inteligencia sentiente, por un lado, y de la 
actualidad intelectiva, por otro, es cuando menos llamativo, dada la coinci-
dencia de las ideas: “En el sentir humano, sentir es ya un modo de inteligir, 

30	Kant, Crítica de la razón pura, 60-61.
31	Aristóteles, Tratados de lógica, 100a15-100b5.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

68

e inteligir es ya un modo de sentir la realidad” 32. Efectivamente, la primera 
semejanza es que en el saber la iniciativa es de las cosas, de la realidad, no del 
alma o de la inteligencia humana, como ha llegado a ser canónico en la episte-
mología moderna, incluso hasta Husserl y el primer Heidegger. La segunda 
es que en esa iniciativa de las cosas de pasar por el alma o por la inteligencia, 
algunas se detienen en ella, se le actualizan y se le hacen presentes con una 
fuerza mayor que otras, que siguen su camino. La tercera es que cuando el 
alma o la inteligencia sabe de lo particular –cuando siente– sabe, al mismo 
tiempo y en el mismo movimiento, de lo universal. Se dice que el hombre 
sabe de las cosas tanto cuando siente como cuando piensa. Y la última simi-
litud es la descripción –distinta en cada caso– de lo que sucede con eso que 
se detiene o se actualiza en el alma o en la intelección. En un caso, a la prime-
ra detención de las cosas en el alma como universales sentientes le suceden 
otras, hasta que esos universales se hacen indivisibles. En el otro caso, gracias 
a ese primer detenerse y hacerse presente de las cosas reales en la inteligencia 
sentiente, esta se moverá en el amplio campo de esa realidad y marchará ha-
cia el fondo de la misma para saber lo que las cosas son en realidad33.

Hay, desde luego, una diferencia cuantitativa y cualitativa importante: 
veinte líneas contienen la intuición en los Analíticos Segundos, frente a tres 
obras que veintitrés siglos después la desarrollan in extenso: Inteligencia Sen-
tiente. *Inteligencia y realidad34, Inteligencia y Logos35, e Inteligencia y Razón36.

La unidad constitucional de la inteligencia sentiente es, pues, la primera de 
las ideas antecedentes necesarias para arribar de manera correcta a la compren-
sión de la afirmación. La segunda se sigue de esta, porque es la que se refiere 
al acto más propio de la inteligencia sentiente. La razón según Kant, concibe; la 
conciencia en Husserl, es intencional; el Dasein en Heidegger, comprende. En 
todos estos casos, la iniciativa en el saber es del ente que sabe, se lo llame hom-
bre, sujeto o Dasein. ¿Cuál es el acto más propio de la inteligencia sentiente en 
tanto saber sobre la realidad? Ya ha sido mencionado a propósito de las ideas 
citadas al final de los Analíticos Segundos. Las cosas se hacen presentes en la 
inteligencia sentiente, se actualizan en la inteligencia como siendo reales, como 
siendo de suyo lo que son, como siendo otras que el acto que las intelige. La 
actualidad intelectiva, el mero hacerse presentes de las cosas en la inteligencia, 
es anterior y condición de posibilidad de la concepción racional, de la inten-
cionalidad de la conciencia, de la comprensión del mundo, etc. En la narrativa 
de los Analíticos: muchas cosas pasan por el alma; muchas de esas se detienen, 

32	Zubiri, Inteligencia y logos, 13.
33	Zubiri, Inteligencia y razón, 13.
34	Zubiri, Inteligencia sentiente.
35	Zubiri, Inteligencia y logos.
36	Zubiri, Inteligencia y razón.



69

La intención afirmativa en la Noología de Zubiri

unas por más tiempo y otras por menos; y las que se detienen lo hacen con una 
fuerza de imposición diferenciada. Esa es la actualidad intelectiva: el hacerse 
presente de las cosas como reales en la inteligencia sentiente. No es ocioso re-
petir que, incluso en el saber, el primer movimiento es de las cosas reales; y 
no del sujeto, a pesar de que el epistemologismo moderno siga dominando la 
comprensión del sentido común al respecto.

La tercera idea es que la inteligencia sentiente está constituida por tres 
momentos estructurales: la aprehensión primordial de realidad, el logos sen-
tiente y la razón sentiente. La inteligencia sentiente es una cosa real distinta a 
las cosas reales que son conocidas o inteligidas. Pero, si se trata de dos cosas 
reales diferentes, ¿cuál es el camino para comprender de manera correcta 
el momento en que lo real se hace presente en la intelección o, como dice el 
texto de los Analíticos Segundos, el momento en que unas cosas se detienen 
en el alma? El conocimiento ha sido entendido como un proceso en el que la 
inteligencia debe adecuarse a la realidad, según la idea precrítica; o en el que 
la realidad, devenida objeto, debe adaptarse a las formas de la razón, como 
piensa Kant. Si bien no se niega que haya un momento de proceso en la actua-
lidad intelectiva, se sostiene que dicho proceso está fundado en la estructura 
metafísica de la intelección; y que esa estructura tiene un momento de apre-
hensión, luego uno de logos y otro de razón, y que la estructura completa es 
sentiente. En relación con la aprehensión, en Inteligencia sentiente. *Inteligencia 
y realidad se vuelve a unas tesis básicas del empirismo, aunque se lo corrige 
en un aspecto preciso con fines realistas. Efectivamente, la aprehensión inte-
lectiva de lo real, por la que da inicio la presencia de las cosas reales en la in-
teligencia, empieza por ser una impresión sensible: las cosas reales empiezan 
presionando la inteligencia sentiente por su costado sentiente al detenerse en 
el alma. Y esta presión sentiente tiene tres momentos: afección, alteridad y 
fuerza de imposición37. ¿Por qué el segundo aspecto es el que lleva consigo 
una corrección al empirismo? Por la razón siguiente:

La impresión no es mera afección, no es mero páthos del sentiente, sino que 
esta afección tiene esencial y constitutivamente el carácter de hacernos pre-
sente aquello que impresiona. Es el momento de alteridad. Impresión es la pre-
sentación de algo otro en afección. Es alteridad en afección38.

Las cosas se instalan en la inteligencia sentiente porque al presionarla son 
aprehendidas no sólo como afecciones propias del que las siente –como algo 
meramente subjetivo–, sino también como afecciones en las que lo que afecta es 
algo distinto de la afección misma, al mismo tiempo que distinto del afectado. 

37	Zubiri, Inteligencia sentiente, 32-33.
38	Zubiri, Inteligencia sentiente, 32.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

70

Lo que afecta en la impresión es, pues, algo real, algo que es de suyo eso que es 
y no sólo algo que es en tanto afectante. En la afección en tanto que impresión 
se siente no sólo lo otro, sino lo otro en tanto otro, lo otro en tanto real. Cuando 
el hombre siente, sabe que no sólo está sintiendo, sino que está conociendo la 
realidad, motivo por el cual una impresión sensible en el hombre es aprehen-
sión primordial de realidad, es intelección sentiente de cosas reales.

La cuarta idea es la siguiente. A la inteligencia no le basta con saber, vía la 
aprehensión sentiente, que algo es real; ella precisa saber qué es en realidad 
eso que es real, eso que se le ha hecho presente como siendo algo de suyo. 
Para saber lo que algo es en realidad, la aprehensión primordial de realidad 
es insuficiente; por eso dicha aprehensión se desdobla en dos momentos: pri-
mero en el de logos, y luego en el de razón. Si bien el logos y la razón confor-
man con la aprehensión una sólo estructura, ambos son sólo derivaciones de 
esta. Cuando una cosa se actualiza en la intelección lo hace siempre respecto 
de otras con las que conforma un campo de realidad. Ese campo no lo pone 
la intelección, sino que es de suyo de las cosas mismas: una cosa real es real 
respecto de otras cosas que también son reales, entre las que está, con las que 
conforma un determinado microcosmos, cuyos bordes son siempre móviles 
e indeterminados porque en la medida que se mueva lo que sea tenido como 
punto de fuga se mueve también la configuración de dicho microcosmos. De 
hecho, ha sido un ejercicio de abstracción decir que primero se aprehende 
una cosa real y que sólo después se sabe que pertenece a un campo de reali-
dad, porque lo que sucede es exactamente lo contrario: lo que se ha actuali-
zado desde el principio intelectivamente es un campo real, un microcosmos 
real. Hay que atajar inmediatamente la asociación de campo con lugar, con la 
extensión geométrica, porque si bien el lugar puede ser en muchas ocasiones 
una nota de la realidad no lo es necesariamente. En todo caso, el concepto de 
campo nombra el hecho de que la realidad de una cosa lo es siempre respecto 
de la realidad de otras cosas, que lo es a su vez de otras, conformando un solo 
macrocosmos. La consecuencia de la presencia del campo de realidad desde 
el primer momento de la intelección es que a ésta dicho campo la mantiene 
radicalmente inquieta. La inteligencia sentiente no puede aquietarse, porque 
el campo de realidad la lleva constantemente de un lado para el otro; y no 
puede aquietarse porque pertenece a la esencia de su propia constitución ser 
inquieta, móvil, dinámica. Cuando la intelección hace el esfuerzo por dete-
nerse en algo, sabe que ese esfuerzo cederá más pronto que tarde al empuje 
del campo por llevarla hacia otro punto del microcosmos de la realidad en la 
que se encuentra instalada.

No debe pasarse por alto que, según Inteligencia y Logos, este es un mo-
mento intelectivo derivado de la aprehensión primordial de realidad: hay lo-
gos porque antes ha habido aprehensión primordial de realidad; y dada esta 



71

La intención afirmativa en la Noología de Zubiri

derivación, la consecuencia es que el logos es sentiente. Cuando el hombre 
siente, está inteligiendo ya la realidad: sabe que unas cosas son respecto de 
otras, sabe que unas cosas están entre otras, sabe del microcosmos de la rea-
lidad en la que está instalado, aunque ese saber sea al principio meramente 
compacto y deba ser sometido, cuando es el caso, al análisis. Efectivamente, 
no todo lo que la inteligencia sentiente sabe en tanto sentiente lo hace pasar 
por exámenes lógicos

En quinto lugar está la idea de que el logos sentiente está constituido por 
dos momentos: un momento de distanciación de la realidad, y un momento 
de afirmación de esa realidad, de intención afirmativa 39. ¿En qué consiste la 
intelección distanciada de la realidad que empieza siendo el logos? El logos 
está moviéndose en el campo de realidad, está inteligiendo lo que las cosas 
son en realidad, más allá de que sean meramente reales. Para dar con lo que 
las cosas son en realidad, en el logos la intelección se distancia y –sin precipi-
tarse– deja en libertad momentáneamente ese “en realidad” de las cosas. Por 
ejemplo: veo a lo lejos un bulto, que está claro que es real; pero no sé si es en 
realidad un arbusto, la boca de una pequeña cueva, un animal mediano, o 
alguna otra cosa. O escucho algo y no sé si fue mi imaginación, el timbre de 
un teléfono, la parte de una canción, etc. Sé que aquello es real, que es otro 
que mi intelección; sé también que es algo respecto de otras cosas, sé que es 
algo en realidad. Pero la intelección deja provisionalmente en suspenso el 
momento del “en realidad”, pues por ahora lo que ya es real puede ser esto o 
aquello. A esta intelección del “en realidad” momentáneamente en suspenso 
debe llamarse simple aprehensión: el bulto que se ve a lo lejos, el ruido ambi-
guo que se escucha –ambos ya reales– se convierten en principio de inteligi-
bilidad 40 de lo que, en cada caso, la cosa será en realidad.

Los ejemplos de lo que sucede empíricamente son únicamente el apoyo 
para mostrar lo que sucede estructuralmente en toda intelección. La simple 
aprehensión nombra ese momento constitucional de la intelección en la que 
el logos, al empezar a moverse para saber lo que las cosas son en realidad, 
se retrae momentáneamente41, no hacia fuera de la realidad, sino en la reali-
dad en la que ya está instalado. Ahora bien, la simple aprehensión tiene tres 
modos estructurales de retrotraerse sobre lo que las cosas son en realidad: 
percepto, ficto y concepto. En la simple aprehensión como percepto la cosa 
queda aprehendida en su realidad como “esto”, como algo simplemente neu-
tro, pues no se sabe si el bulto es un árbol, un montículo, un animal, etc. Se 

39	Solari, Enzo, La raíz de lo sagrado. Contribuciones de Zubiri a la filosofía de la religión (Chile: RIL editores, 
2012), 206-13, https://library.biblioboard.com/content/92acc720-2cb4-4cd7-9a1b-14b1a922b342

40	Zubiri, Inteligencia y logos, 90.
41	Cortez, Hernán Alfredo, “La estructura de la simple aprehensión en Xavier Zubiri”, Filosofía, 

educación y cultura, núm. 9 (2007): 58ss.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

72

trata de la realidad en percepto: “es la forma primaria y la posibilidad misma 
de toda otra simple aprehensión”42.

La simple aprehensión como ficto tiene su condición en el percepto. ¿Qué 
caracteriza a la retracción intelectiva del logos como ficto?

Todo “esto” es un sistema unitario de notas reales. Según este sistema unita-
rio, la cosa no es un mero complejo de notas reales cualesquiera, sino de estas 
notas sistematizadas en una cierta “manera”; de suerte que si lo estuvieran 
de otra ya no sería la misma cosa sino justamente otra. Es decir, la cosa real 
en su “esto”, tiene además de sus notas el “cómo” de su sistematización. 
Reducido a percepto el “esto”, conserva el “cómo perceptual”. Pues bien, 
puedo retraerme liberándome en el “esto” mismo de su propio “cómo”. La 
simple aprehensión queda entonces en franquía para crear el “cómo”. Claro 
está, no me limito a crear el cómo dejando intactas las notas, sino que las 
notas oriundas de perceptos pueden entonces ser libremente creadas para 
hacer de ellas un nuevo “cómo”. El término de este movimiento intelecti-
vo creador del cómo es un “cómo” fingido: es un ficto, un fictum. El ficto es 
formalmente ficto de un “cómo”. La simple aprehensión de la cosa como un 
“cómo” ficto es la ficción43. 

En el ficto, el logos que está moviéndose entre las cosas reales crea lo que 
las cosas serán en realidad. En la ficción “no se finge ‘la’ realidad, se finge 
tan sólo que ‘la’ realidad sea así”44. En el relato de ficción –sea mito, novela, 
cine, etc.– no se narran “puros cuentos”, según suele decirse; por el contrario, 
lo que ya es real es liberado como siendo en realidad ficticiamente. En Pedro 
Páramo, por ejemplo, Juan Rulfo libera la realidad de una época en un logos 
ficticio, creando lo que las cosas son en realidad. ¿Alguien podría negar la 
realidad de Comala; o la realidad de Macondo en Cien años de soledad? Desde 
luego que no; pero su realidad es ficticia. Es la realidad de un momento de la 
historia liberada en un entramado sistemático de fictos, tan magistralmente 
organizados que se vuelven uno con la visión del mundo de dicha época.

El tercer modo de la retracción intelectiva del logos respecto de lo que lo 
real es en realidad es el concepto, cuyo antecedente es también el percepto. 
Pero ya no en su dimensión de cómo sería la cosa real en realidad, sino en la 
de qué es en realidad tal o cual cosa. “El concepto es ‘la’ realidad física como 
si fuera este ‘qué’: concebimos qué sería realmente la cosa, lo que esta sería 
en realidad” 45. No hay concepto sobre algo que sea definitivo, por más que 
haya perdurado en el tiempo; por eso se dice precavidamente que se trata de 

42	Zubiri, Inteligencia y logos, 97.
43	Zubiri, Inteligencia y logos, 98-99.
44	Zubiri, Inteligencia y logos, 99.
45	Zubiri, Inteligencia y logos, 101.



73

La intención afirmativa en la Noología de Zubiri

lo que las cosas serían en realidad. Y no es menos cierto que algunos de los 
conceptos más firmes han tenido en algún momento su pasado de fictos.

Pero la simple aprehensión, el logos que queda provisionalmente suspen-
dido –en el modo de percepto, ficto o concepto–, hace esta suspensión en vir-
tud de que pretende ser una intelección firme sobre la realidad y sobre lo que 
esa realidad sea en realidad: el logos quiere afirmar lo que la cosa real es en 
realidad, no sólo lo que podría ser en términos de percepto, ficto o concepto. 
Y es precisamente ahora cuando sale al paso la sexta idea: la de la intención 
afirmativa como momento que lleva a su término la retracción intelectiva que 
ha empezado siendo el logos.

El logos en tanto movimiento intelectivo afirmativo tiene, en resumen, 
dos fases:

Primeramente, es la fase del movimiento de impelencia de la cosa real a un 
campo, al campo de la realidad, en el cual lo que dicha cosa es en realidad 
queda distante, por una retracción desrrealizadora: es el movimiento en cuya 
intelección inteligimos por simple aprehensión lo que la cosa real “sería” en 
realidad (percepto, ficto, concepto)46.

El logos quiere saber lo que una cosa real es en realidad, por un lado; por 
el otro, dado que una cosa real es real respecto de otras con las que conforma 
un microcosmos de realidad, el logos se ve llevado entre las cosas, se ve lle-
vado de unas cosas a otras. En este movimiento el logos sufre una especie de 
retención, de suspensión, en tres modos de la simple aprehensión, antes de 
ser liberado en dirección de su segunda fase: en la afirmación de lo que lo real 
es en realidad. ¿En qué consiste más precisamente esta segunda fase? 

La cosa real que nos ha impelido desde sí misma a “la” realidad campal, nos 
retiene tensos en ella: es la fase del movimiento de reversión a la cosa real, el 
intentum para inteligir desde el campo lo que esta cosa “es” en realidad desde 
el orbe de lo que “sería”. Esta intelección es pues por lo pronto un krínein, un 
juzgar. La aprehensión dual nos ha llevado a inteligir lo que la cosa real es en 
realidad en un movimiento de retracción a lo que esta cosa “sería” en realidad, 
y en un movimiento reversivo que nos lleva así distanciadamente, y con discer-
nimiento, a inteligir lo que la cosa efectivamente “es” en realidad: el juicio47.

En su segunda fase, el logos en cuanto afirmación juzga; la afirmación es 
un juicio. El objetivo que se impone ahora es aclarar que el logos en tanto 
momento intelectivo sentiente es una afirmación, un juicio. Sea desde el per-
cepto, el ficto o el concepto, la intelección en cuanto logos intenta afirmarse 

46	Zubiri, Inteligencia y logos, 109.
47	Zubiri, Inteligencia y logos, 109-10.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

74

en la realidad en la que ya está instalada. El hecho de que la inteligencia esté 
por principio constitucional emplazada en la realidad es sólo el momento 
principal de la intelección pues, en efecto, a ese primordio le espera un largo 
camino por recorrer. Una con la realidad en un largo trecho, la intelección 
intenta que ese emplazamiento sea firme; intenta que en el logos quede afir-
mada la realidad firmemente. “El intentum desde el campo cobra el carácter 
de intención afirmativa de lo que la cosa es o no es en realidad”48.

Moviéndose en el campo de realidad para saber lo que las cosas son en 
realidad, el logos debe retraerse sobre lo real –en algún modo de la simple 
aprehensión– antes de afirmar que las cosas son en realidad de tal o cual 
modo. “La simple aprehensión es una intelección retractiva de lo que la cosa 
‘sería’. Ahora se trata en cambio de una intelección formalmente reversiva 
desde lo que lo real sería a lo que ‘es’ en realidad. Pero siempre en la realida-
d”49. El tránsito en el logos de lo que una cosa sería a lo que en realidad es 
nombra la intención afirmativa.

2. Intención afirmativa

¿Qué es, entonces, la intención afirmativa? ¿cómo debe entenderse? ¿qué 
es afirmar en una filosofía que, en lo relativo al saber, le deja la iniciativa a la 
realidad antes que a la inteligencia?

Afirmación significa aquí intelección “firme” a diferencia de la intelección 
“retraída” que constituye la simple aprehensión. La distancia distiende, aflo-
ja, por así decirlo, la intelección de lo que es lo real. La afirmación es afirmar-
nos intelectivamente en lo que es lo real en esa distancia, en esa distensión. Se 
afirma siempre y sólo lo inteligido distanciadamente en reversión50.

Para dejar que lo que algo es en realidad se instale como tal en la intelec-
ción, esta se impone una especie de momento de disuasión, de relajación; 
momento que deviene firmeza intelectiva al detenerse en el alma alguna 
forma de la afirmación y alguno de sus modos. Las concepciones al uso de 
la afirmación minimizan su aspecto intelectivo 51, porque pasan por alto su 
intención afirmativa, su intención de mantener firme el emplazamiento de la 
inteligencia en la realidad.

48	Zubiri, Inteligencia y logos, 110.
49	Zubiri, Inteligencia y logos, 110.
50	Zubiri, Inteligencia y logos, 111.
51	Zubiri, Inteligencia y logos, 112.



75

La intención afirmativa en la Noología de Zubiri

No es lo mismo aseveración que afirmación. La aseveración es un acto mental 
mío, en cambio la afirmación es la intención intelectiva independientemente 
de que sea o no aseverada por mí. Más aún, la intención afirmativa es la po-
sibilidad de la aseveración; sólo porque hay afirmación, sólo porque hay una 
intención afirmativa, puede haber una aseveración. Efectivamente, una misma 
afirmación puede ser término de distintos modos de aseveración. Pues bien, 
aquí nos referimos tan sólo a la afirmación en cuanto intención afirmativa52.

Afirmar es radicalmente intención intelectiva de mantenerse firme en lo 
que las cosas son en realidad. No es radicalmente aseveración (Descartes); 
pero tampoco es predicación (Aristóteles) –decir “A es B”53–, porque no toda 
afirmación es predicativa. En todo caso, aseveración y predicación son mo-
dos de la intención afirmativa. La pregunta es entonces en qué consiste esa 
función del logos sentiente que es la intención afirmativa: ¿en que consiste 
esencialmente afirmar, antes de que la afirmación sea desplegada en su diver-
sas formas –posicional, proposicional, predicativa54– y modos –ignorancia, 
indicio, duda, opinión, posibilidad, certeza55?

Afirmar […] es inteligir en movimiento de reversión; esto es, la intelección 
misma es ahora formalmente dinámica. Para entenderlo hemos de esclarecer 
ahora dos puntos: en qué consiste el movimiento de afirmación en cuanto 
movimiento, y en qué consiste la intelección misma en este movimiento. Son 
las dos cuestiones esenciales: la afirmación en cuanto movimiento intelectivo, 
y el movimiento intelectivo en cuanto afirmación. La afirmación sólo es nece-
saria y posible en una intelección campal, esto es en intelección sentiente […]. 
El logos en cuanto afirmación es constitutiva y esencialmente sentiente56.

Dado que el logos –según la discutible tesis de Zubiri– es un momento 
derivado de la aprehensión primordial de realidad, el primero de los tres 
momentos de la estructura de la inteligencia sentiente; y que esa aprehensión 
de realidad por ser aprehensión remite a su dimensión sentiente, y por ser 
de realidad lo hace a su dimensión intelectiva; dada, pues, esta derivación, se 
sigue que el logos es también sentiente, tal como ocurre con la razón, el tercer 
momento de la estructura. Pero el logos sentiente, aún en su derivación, es 
bastante complejo: lo conforman esos dos momentos de retracción –simple 
aprehensión– y de reversión –intención afirmativa–.

¿En qué términos se puede describir el carácter dinámico del juicio en tan-
to reversión afirmativa? ¿por qué es necesario destacar el carácter dinámico 

52	Zubiri, Inteligencia y logos, 112.
53	Zubiri, Inteligencia y logos, 112.
54	Zubiri, Inteligencia y logos, 151-71.
55	Zubiri, Inteligencia y logos, 172-207.
56	Zubiri, Inteligencia y logos, 114.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

76

que es constitutivo de la afirmación? La tradición, de Aristóteles a Husserl 
–con sus hitos significativos en Kant y Hegel57–, ha pasado por alto que la 
afirmación es un movimiento de la inteligencia, del νοῦς, más que un mero 
modo del juicio lógico de cualidad58. La intencionalidad, por otra parte, está 
lejos de ser el momento radical del conocimiento que le ha otorgado Husserl 
en Ideas I59, ya que lo conocido empieza por detenerse en el alma –según la 
expresión de Aristóteles–, por hacerse presente en la intelección –según la 
conceptualización de Zubiri–. ¿De dónde brota la intencionalidad, como mo-
mento ya derivado de la intelección? En cuanto movimiento, la afirmación es 
un intentum de la intelección-logos por mantenerse firme en lo que las cosas 
son en realidad, tal como se han actualizado en la intelección.

El intentum no es en sí mismo noético sino noérgico: es la tensión dinámica 
de revertir a lo real, formalmente dentro ya de la realidad, dentro de esta 
cosa real. Con ello el intentum se ha convertido de movimiento en distancia 
dentro de la realidad, en movimiento “hacia” la cosa: es intención. Esta inten-
ción es pues un momento interno del intentum. No hay intención sino como 
momento del intentum60.

La conciencia intencional en tanto intencional brota del manantial que 
es el acto de la afirmación entendida como intentum. El binomio noesis-noe-
ma61, que desdobla al νοῦς entendido como conciencia, ha pasado por alto 
que νοῦς es sobre todo un acto, un acto intelectivo, es decir, algo noérgico. 
¿En qué consiste este acto? Básicamente, en que lo real empieza por hacerse 
presente en la inteligencia sentiente, gracias a que la realidad humana está, 
por principio, instalada en la realidad sin más, de la que es una mera emana-
ción. Instalado en la realidad, recibe el hombre en su inteligencia sentiente la 
presencia de lo real, en lo que el logos como afirmación intenta mantenerse 
firme. De modo que la intencionalidad tiene su condición de posibilidad en 
la actualidad intelectiva y en su intentum noérgico.

¿Qué tipo de movimiento es el intentum del logos afirmativo? Es “un ‘mo-
vimiento hacia’ lo que la cosa real es en realidad”62. No se trata sólo de una 
metáfora; se trata de un recorrido que el logos lleva a cabo de suyo desde la 
realidad actualizada retractivamente –percepto, ficto, concepto; por lo tanto, 
de lo que sería– hasta la firmeza de lo que esa realidad es en realidad. La afir-
mación es, pues, un movimiento intelectivo real porque tiene que colmar la 

57	Zubiri, Inteligencia y logos, 114-17.
58	Kant, Crítica de la razón pura, B 95.
59	Husserl, Ideas relativas, 154ss.
60	Zubiri, Inteligencia y logos, 114.
61	Husserl, Ideas relativas, 291-317.
62	Zubiri, Inteligencia y logos, 114.



77

La intención afirmativa en la Noología de Zubiri

distancia entre la suspensión libre y provisional que nombran percepto, ficto 
y concepto sobre lo que sería la realidad y la firmeza de que en realidad se 
trata de tal o cual cosa63. “Afirmar es ‘ir’ de una cosa a otra ‘entre’ las demás. 
El ‘entre’ de la actualización diferencial de lo real es un ‘entre’ distancial. Afir-
mar es llegar a inteligir lo que una cosa es en realidad, pero desde otras”64. 
No se trata de dos actos intelectivos –simple aprehensión e intentum–, que se 
suceden uno al otro; se trata de un solo acto complejo de intelección: el logos 
como afirmación en cuanto movimiento.

Ahora bien: “¿En qué consiste […] esta intención afirmativa no en cuanto 
es movimiento sino en cuanto es afirmación?”65. Más allá de tales o cuales 
afirmaciones concretas, la intención afirmativa es un movimiento del logos 
intelectivo: del carácter meramente real de algo hacia su carácter campal, ha-
cia lo que es en realidad. Pero es sobre todo afirmación: firmeza intelectiva 
del logos en relación a lo que algo es en realidad. Tres aspectos hay que des-
tacar del movimiento intelectivo de la intención afirmativa, ya no en tanto 
movimiento, sino en tanto mera afirmación.

En primer lugar, su carácter fundado en la aprehensión primordial de rea-
lidad y las consecuencias de este carácter. Contraviniendo la tradición esco-
lástica –al menos la que remonta a Tomás de Aquino–, se reforma la concep-
tuación del acto de la simple aprehensión66, se lo nivela con el de reversión 
afirmativa; y se hunde el origen de ambos, como momentos del logos, en la 
aprehensión primordial de realidad.

La afirmación en efecto, no surge más que cuando se distiende en distancia, 
en el campo de lo real, lo ya aprehendido como real. La afirmación envuelve 
formalmente, pero también constitutivamente, la impresión misma de realidad. 
Es logos sentiente por estar básica y formalmente constituido por impresión 
de realidad. Por tanto, la afirmación no sólo no añade nada a la aprehensión 
primordial de realidad, sino que es un modo deficitario (por ser “fundado”) de 
estar intelectivamente en lo que se ha inteligido ya como real67.

La afirmación es el reverso del percepto, del ficto y del concepto; es la ma-
nera como la intelección-logos se libera con firmeza del carácter dubitativo 
que todavía lleva en su seno cualquier modo de la simple aprehensión, dado 
su carácter retractivo, suspensivo, sobre lo que las cosas son en realidad. El 

63	Bañón, Juan, Metafísica y noología en Zubiri, Bibliotheca Salmanticensis 215 (Salamanca: Publi-
caciones Universidad Pontificia, 1999), 192.

64	Zubiri, Inteligencia y logos, 115.
65	Zubiri, Inteligencia y logos, 118.
66	Pintor-Ramos, Antonio, Realidad y verdad. Las bases de la filosofía de Zubiri, Bibliotheca Salmanticen-

sis 158 (Salamanca: Publicaciones Universidad Pontificia: Caja Salamanca y Soria, 1994), 151-53.
67	Zubiri, Inteligencia y logos, 119.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

78

saber no sólo no empieza con la simple aprehensión, sino que la afirmación 
tampoco tiene su origen en ella. Y el motivo de fondo es que el saber no con-
siste ni en la adecuación de la inteligencia a la realidad, como piensa Tomás 
de Aquino en De la verdad68; ni en la adecuación de la realidad a la estructura 
formal de la razón, como demuestra Kant69. ¡La revolución copernicana de la 
crítica epistemologista ha dejado ileso el concepto de adecuación! Ese es, de 
hecho, el punto de apoyo que permite invertir los polos. Como experimento, 
se ha tomado el catalejos para usarlo al revés; y la fuerza del uso –y el abuso 
del recurso– ha terminado por invadir incluso el sentido común, al grado que 
pensar de otro modo es tenido por ingenuidad, a pesar de lo distorsionadas 
que se ven las cosas por las lentes invertidas.

¿Por qué la tesis de la actualidad intelectiva de lo real es la que corrige 
los excesos de la adecuación, sea del lado gnoseológico (Tomás de Aquino) o 
epistemológico (Kant)? Porque le da cabida a la desproporción que hay entre 
la realidad y la inteligencia sentiente, por un lado; pero, por otro, al mismo 
tiempo le da cabida también a la cooriginariedad relativa entre inteligencia 
y realidad en la actualidad intelectiva. Y sobre todo porque ha podido dejar 
fuera de este problema particular el presupuesto de la sustancia divina, ga-
rante próximo o remoto de la adecuación, según confesión del propio Descar-
tes en la tercera de las Meditaciones Metafísicas70.

En la propia actualidad intelectiva de lo real se le hace presente a la inte-
lección que el carácter real de las cosas es mayor que el carácter de su actua-
lización intelectiva. Que la inteligencia no puede inteligir de una vez y para 
siempre lo que las cosas son en realidad, ni lo que en realidad son en profun-
didad, por más que ya desde el primer momento se le ha hecho presente el 
carácter real de las mismas. Esta desproporción entre la actualidad intelectiva 
y la realidad no sólo es evidente porque las cosas reales que hay son muchas y 
no hay inteligencia sentiente capaz de conocerlas todas, sino porque aunque 
hubiera una sola cosa, en tanto algo otro que la intelección, ese su carácter de 
alteridad, de realidad, respecto de la intelección sería siempre mayor al acto 
de estar haciéndose presente intelectivamente. Con la metáfora de Aristóte-
les: unas cosas se detienen en el alma; otras no. Las que se detienen, unas lo 
hacen con más fuerza que otras; unas lo hacen más veces que otras, hasta que 
se detiene lo indivisible. Pero lo divisible, es decir, la realidad misma, sigue 
su camino más allá de la presente actualidad intelectiva.

68	Tomás de Aquino, Opúsculos y cuestiones selectas I, ed. Antonio Osuna Fernández-Largo (Ma-
drid: BAC, 2001), 207.

69	Kant, Crítica de la razón pura, B XIII.
70	Descartes, René, Discurso del método. Meditaciones metafísicas (Madrid: Técnos, 2002), 175ss.



79

La intención afirmativa en la Noología de Zubiri

Para dar cuenta de las consecuencias de que el origen de la afirmación 
es la aprehensión primordial de realidad, primer momento de la actualidad 
intelectiva, hay que atajar un equívoco al que se puede dar cabida con el 
recurso a la imagen de un alma en la que se detienen unas cosas que van de 
pasada. El equívoco es la constitución, tanto de la inteligencia sentiente como 
de las cosas reales, en un momento previo al de la actualidad intelectiva. En 
tal caso, estaría colándose subrepticiamente la idea de adecuación. Pero no 
se trata de eso. Se trata de que al estarse haciendo presente la realidad en la 
inteligencia sentiente, en ese mismo movimiento se está constituyendo tanto 
la inteligencia como la realidad en la inteligencia. No hay un ojo que ya es un 
ojo, y que luego lo que hace es ver lo que tiene frente a sí.

En la intelección sentiente es actual, es decir, está presente, la realidad de lo 
inteligido. Pero no es sólo esto, sino que al estar presente lo inteligido, por 
ejemplo al estar presente esta piedra, no sólo veo la piedra sino que siento que 
estoy viendo la piedra. No solamente “está vista” la piedra, sino que “estoy 
viendo” la piedra. Es la unidad del estar presente la piedra y del estar pre-
sente mi visión. Es un mismo “estar”, es una misma actualidad. La actua-
lidad de la intelección es la misma actualidad de lo inteligido. No hay dos 
actualidades, una la de la piedra y otra la de mi visión intelectiva, sino una 
misma actualidad. La actualidad en inteligencia sentiente es, pues, “a una” 
actualidad de lo inteligido y de la intelección71.

Lo real actualizándose en unidad con el acto intelectivo mismo es formali-
dad de realidad72; mientras que lo real actualizándose como siendo de suyo 
eso que es en el mundo, es realidad como sustantividad73. La realidad como 
formalidad intelectiva es la ratio cognoscendi de la realidad como sustantividad; 
mientras que la realidad como sustantividad es la ratio essendi de la realidad 
como formalidad intelectiva. La actualidad de lo real es el fundamento de la 
filosofía primera: como actualidad intelectiva, da origen a la filosofía primera 
como noología; como actualidad sustantiva, da origen a la filosofía primera 
como metafísica. Y el ser entendido como la actualidad de la sustantividad en 
el mundo74, incardina a la ontología como derivada de la metafísica.

La realidad es siempre más que lo que se hace presente en la inteligen-
cia sentiente; y la realidad que se hace presente en la intelección es siempre 
más que la que el logos puede afirmar. Y en el interior mismo del logos: la 
realidad que podría ser es más que la realidad en la que el logos puede man-
tenerse con firmeza. Por eso la intelección es un movimiento ad infinitum. 

71	Zubiri, Inteligencia sentiente, 155.
72	Zubiri, Inteligencia sentiente, 54-60.
73	Zubiri, Sobre la esencia, 151-64.
74	Zubiri, Sobre la esencia, 404-12.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

80

Ya que pertenece a la esencia de la intención afirmativa estar fundada en la 
aprehensión primordial de realidad, no es un defecto de la afirmación ser “un 
modo deficitario” de intelección. Esta deuda, en todo caso, indica cuáles son 
los límites y los alcances del logos-afirmación.

El segundo carácter de la intención afirmativa es su “función de afirmar en 
cuanto tal” 75. Se trata de un carácter al mismo tiempo modesto que grave. La 
modestia se la impone el hecho de que se trata de un momento intelectivo deri-
vado y no fundante; pero su importancia viene de que la intelección, en su pru-
rito de mantenerse firme en lo que las cosas son en realidad, afirma por necesi-
dad constitutiva: la inteligencia sentiente es esencialmente intención afirmativa.

La inteligencia está ya formalmente en la realidad; por tanto no tiene que lan-
zarse a la realidad, sino que está ya moviéndose intelectivamente en ella. 
La afirmación no consiste en instalarnos en la realidad afirmando que algo 
es real, sino que consiste en estar ya firmes en la realidad e inteligir si esta 
realidad es “así” en realidad. Es estar en la realidad discernidamente en in-
telección sentiente76.

Hay que reparar constantemente en la diferencia entre la intención afir-
mativa de la intelección –la afirmación misma– y las afirmaciones concretas. 
Tal o cual afirmación puede ser o no ser; pero no así el carácter afirmativo de 
la intelección-logos. Por otro lado, hay que insistir en que la intelección está 
ya instalada en la realidad y que, por tanto, esa realidad no es algo que le sea 
ajeno, algo que estaría siempre en riesgo de ser alcanzado o no. Instalada ya 
en la realidad, la inteligencia es llevada de unas cosas a otras: siendo reales, 
unas cosas le quedan más cerca y otras le que van quedando intelectivamente 
más lejos. El intercambio entre lo que le queda lejos y lo que le queda cerca es 
constante, por la naturaleza inquieta de la propia inteligencia. Este dinamis-
mo constante de la intelección lleva consigo la necesidad de saber si lo real 
es de tal o cual manera en realidad. Aunque sea en movimiento, la intelec-
ción-logos precisa firmeza en lo que las cosas son en realidad; pese a que la 
firmeza sea relativamente provisional: “si necesito afirmar es porque lo real 
en que estoy es inteligido reversivamente en distancia”77.

En lo que tiene de intención, la afirmación es un tanteo. “Es que el movi-
miento afirmativo, el dinamismo afirmativo, tiene un preciso carácter: es un 
movimiento en la realidad pero un movimiento en tanteo; un tanteo en la 
realidad y en lo que la cosa es en realidad” 78. En el carácter de tanteo de la 

75	Zubiri, Inteligencia y logos, 120.
76	Zubiri, Inteligencia y logos, 120-21.
77	Zubiri, Inteligencia y logos, 121.
78	Zubiri, Inteligencia y logos, 122.



81

La intención afirmativa en la Noología de Zubiri

intención afirmativa está el origen de que las afirmaciones concretas sean más 
o menos provisionales.

La función de afirmar es, pues, el constante tanteo de la intelección-logos 
sobre si las cosas son así en realidad o no; el constante sondeo de la dirección 
que ha de tomar la intención del logos, una vez que sea liberado de la re-
tracción que lo tiene momentáneamente suspendido. Este constante examen 
de la intención afirmativa nombra ya el tercer carácter de la afirmación: el 
discernimiento.

El tanteo discerniente es una intelección que está determinada en mi inteli-
gencia por la actualidad distanciada de lo real. La distancia determina la dis-
tensión, y la distensión determina el discernimiento: es pura y simplemente 
la retentividad de lo real. El discernimiento no es el modo de estar inteligien-
do, ni el modo de ir a estar intelectivamente en la realidad, sino que por el 
contrario es una manera de moverse en la realidad, en que intelectivamente 
se está ya. El discernimiento, el krinein es algo fundado en la aprehensión pri-
mordial, esto es, en la intelección radical de lo real en cuanto real79.

La afirmación concreta termina siendo un juicio que libera la tensión del 
conato afirmativo en dirección de alguna de las alternativas ofrecidas en 
el discernimiento. Haciendo un guiño a Spinoza80: el conatus de la intelec-
ción-logos por mantenerse firme en la realidad no desaparece, sino que so-
lamente es canalizado vía tal o cual afirmación concreta, desde cuyo interior 
sigue operando y manteniendo la inquietud de la intelección

3. Recapitulación

La intención afirmativa tiene tres características: es fundada; su función con-
siste en mantenerse firme en la realidad tanteando; y este tanteo es discerni-
miento. Como el discernimiento recubre las dos primeras características, suele 
pensarse que afirmar es un mero juicio lógico. Pero afirmar, según la tesis de 
Zubiri, es un momento de ese acto noérgico complejo en que consiste la inteli-
gencia sentiente, que no hace más que actualizar las cosas como siendo reales, 
como siendo de suyo lo que son. La afirmación de la lógica –lo mismo que toda 
afirmación empírica– tiene su punto de origen en la intención afirmativa del 
logos sentiente que, a su vez, deriva de la aprehensión primordial de la realidad.

79	Zubiri, Inteligencia y logos, 123.
80	Spinoza, Baruj, Ética demostrada según el orden geométrico, trad. Pedro Lomba (Madrid: 

Editorial Trotta, 2020), 195.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

82

Además de reformulada, la simple aprehensión es desplazada de su lugar 
de honor en relación al juicio afirmativo, mostrando que si hay afirmaciones 
es porque hay en la intelección-logos un conato afirmativo, cuyo origen es el 
prurito de saber lo que las cosas son en realidad.

En definitiva:

Juzgar no es […] atribuir un concepto a otro, sino que es realizar un concepto, 
un ficto o un percepto en la cosa real ya aprehendida como real en aprehen-
sión primordial. Afirmación es la fase del movimiento intelectivo opuesta a 
retracción. En la retracción se va dentro de lo real dado hacia lo irreal apre-
hendido en simple aprehensión, hacia lo que la cosa real “sería” en realidad. 
En la afirmación se va de lo que la cosa “sería” a lo que la cosa “es”81.

La afirmación, entendida según estos caracteres en el marco de la inteli-
gencia sentiente, tiene tres formas, “según la función que en la afirmación 
desempeña la cosa de la que se juzga” 82: posicional, proposicional y predi-
cativa. Y estas formas tienen una serie de modos diferentes, que “conciernen 
a la intención afirmativa misma en cuanto afirmativa” 83. ¿Cuáles son esos 
modos de la afirmación del logos sentiente? Ignorancia, barrunto, duda, opi-
nión, posibilidad y certeza 84. Como desarrollar las formas y los modos de la 
intención afirmativa rebasa los límites de esta aclaración sobre la intención 
afirmativa, quedan por hora simplemente indicados ambos aspectos.

La teoría del juicio de Kant –lo mismo que su división–85, al igual que la 
teoría del juicio de la Escolástica –que se la suele remontar hasta Aristóte-
les–, está elaborada sobre el trasfondo que entiende el saber como adecuación 
de dos cosas diferentes y separadas por principio: de un lado, la razón que 
concibe; de otro lado, la realidad que es concebida. Con la agravante de que 
el acoplamiento cabal entre ambas cosas queda siempre bajo sospecha. Pero 
otra teoría sobre el conocimiento es posible –igual que otra manera de enten-
der el juicio y la afirmación– desde la intelección entendida como actualidad 
de lo real, como el detenerse de las cosas en el alma.

Una atención crítica de mayor alcance requiere la tesis de que el logos es un 
momento derivado de la aprehensión primordial de realidad. Porque, aunque 
esta aprehensión, el logos y la razón sean momentos estructurales de la inteli-
gencia sentiente –o más bien por ello–, el primer momento debe estar ya preña-
do de logos. Zubiri se suma a la lista de quienes incluyen el logos entre las dis-

81	Zubiri, Inteligencia y logos, 149.
82	Zubiri, Inteligencia y logos, 172.
83	Zubiri, Inteligencia y logos, 172.
84	Zubiri, Inteligencia y logos, 172-207.
85	Kant, Crítica de la razón pura, B 95.



83

La intención afirmativa en la Noología de Zubiri

posiciones a la verdad, pasando por alto que el hombre es el único animal que 
tiene logos86 y tiene, a su vez, unas disposiciones a la verdad 87. ¿Cómo puede 
ser el logos un mero derivado de un momento anterior que carece de logos?

A este reparo hay que sumar otro que tampoco es menor. Lo que carac-
teriza a la filosofía moderna, de Descartes y hasta Zubiri, es que absolutiza 
una de las disposiciones a la verdad y pretende someter las demás al servicio 
de la que destaca. Así, Zubiri piensa que la noología es más radical que la 
comprensión de Heidegger; éste piensa que la comprensión es más radical 
que la conciencia intencional de Husserl; éste, a su vez, cree que la conciencia 
intencional es más radical que la razón de Kant; quien, a su vez, pretende que 
va más lejos que la experiencia de Hume; que, por su parte, cree corregirle ra-
dicalmente la página al cogito de Descartes; quien, por su cuenta, hace tabula 
rasa del pasado para supuestamente empezar desde el principio.

Sólo la vuelta a la intuición de la pluralidad de las disposiciones del alma 
a la verdad en orden a la sabiduría, guarda en su seno la posibilidad de la 
superación dialéctica de esa modernidad unilineal, que hoy cubre todos los 
rincones de la realidad.

Referencias
Aristóteles. Ética nicomáquea. Ética eudemia, ed. Emilio Lledó, traducido por Ju-

lio Pallí Bonet. , Biblioteca Clásica Gredos 89, Madrid, España: Gredos1985.
Aristóteles. Metafísica. Traducido por Tomás Calvo Martínez. Madrid: Gredos, 2003.
Aristóteles. Política. Traducido por Julián Marías. 2ª ed. Madrid: Centro de Estu-

dios Políticos y Constitucionales, 1997.
Aristóteles. Tratados de lógica (Organon) II. Sobre la interpretación. Analíticos pri-

meros. Analíticos segundos. Traducido por Miguel Candel Sanmartín. Madrid: 
Gredos, 1982.

Bañón, Juan. Metafísica y noología en Zubiri. Bibliotheca Salmanticensis 215. Sala-
manca: Publicaciones Universidad Pontificia, 1999.

Cortez, Hernán Alfredo. “La estructura de la simple aprehensión en Xavier Zubi-
ri”. Filosofía, educación y cultura, núm. 9 (2007).

Descartes, René. Discurso del método. Meditaciones metafísicas. Madrid: Técnos, 2002.
Heidegger, Martin. Ser y tiempo. Traducido por Jorge Eduardo Rivera. Madrid: 

Trotta, 2003.

86	Aristóteles, Política, trad. Julián Marías, 2ª ed. (Madrid: Centro de Estudios Políticos y Cons-
titucionales, 1997), 1253a3-15.

87	Aristóteles, Ética nicomáquea. Ética eudemia, 1139b15-17.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

84

Husserl, Edmund. Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía fenomeno-
lógica. Libro Primero: Introducción general a la fenomenología pura. Traducido por 
José Gaos, editado por Antonio Zirión Quijano. México: UNAM-Instituto de 
Investigaciones Filosóficas, Fondo de Cultura Económica, 2013.

Kant, Immanuel. Crítica de la razón pura. Traducido por Pedro Rivas. Madrid: 
Alfaguara, Santillana, 1997.

Pintor-Ramos, Antonio. Realidad y verdad. Las bases de la filosofía de Zubiri. Biblio-
theca Salmanticensis 158. Salamanca: Publicaciones Universidad Pontificia, 
Caja Salamanca y Soria, 1994.

Solari, Enzo. La raíz de lo sagrado. Contribuciones de Zubiri a la filosofía de 
la religión. Chile: RIL editores, 2012. https://library.biblioboard.com/
content/92acc720-2cb4-4cd7-9a1b-14b1a922b342

Spinoza, Baruj. Ética demostrada según el orden geométrico. Traducido por Pe-
dro Lomba. Madrid: Trotta, 2020.

Tomás de Aquino. Opúsculos y cuestiones selectas I, editado por Antonio Osuna 
Fernández-Largo. Madrid: BAC, 2001.

Villa Sánchez, José Alfonso. “Logos como distanciación intelectiva en Xavier Zu-
biri”. Análisis: revista colombiana de humanidades 52, núm. 96 (2020): 183-202. 
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=7387680.

Zubiri, Xavier. Inteligencia sentiente. Inteligencia y realidad. Madrid: Alianza, Fun-
dación Xavier Zubiri, 1980.

Zubiri, Xavier. Inteligencia y logos. Madrid: Alianza, Sociedad de Estudios y Pu-
blicaciones, 1982.

Zubiri, Xavier. Inteligencia y razón. Madrid: Alianza, Sociedad de Estudios y Pu-
blicaciones, 1983.

Zubiri, Xavier. Sobre la esencia. Madrid: Alianza Editorial, Fundación Xavier Zu-
biri, 1998.



85

Metafísica y Persona. Filosofía, conocimiento y vida
Año 18, Núm. 35, Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

DOI: 10.24310/metyper.35.2026.21950

Por qué todos los seres humanos son personas.  
En respuesta a Elisa Aaltola

Why all human beings are persons. In response to Elisa Aaltola

Javier Rodríguez Comellas1 
UNED 

jrodriguezcomellas@gmail.com
Resumen

En el debate bioético actual sobre el estatuto de la persona, se rechaza la teoría de la 
equivalencia, según la cual todos los seres humanos serían considerados personas. Se de-
fiende que solo algunos seres humanos, aquellos que son poseedores de cualidades espe-
cíficas -normalmente las capacidades cognitivas superiores- son de acto personas. Esta es 
la teoría defendida por la pensadora finlandesa Elisa Aaltola, que considera que algunos 
animales superiores son también personas.

En este trabajo criticamos la tesis de Aaltola para sostener que todos los seres hu-
manos son personas. Para ello daremos respuesta a los tres argumentos presentados por 
Aaltola: el argumento de las capacidades, el argumento humanista o crítica al especismo 
y el argumento de las relaciones especiales. Concluiremos que la defensa de la tesis de 
la equivalencia, esto es, que todos los seres humanos son personas, se fundamenta en la 
dignidad de las personas. 

Palabras clave: Ser humano, persona, Elisa Aaltola, animales, dignidad.

Abstract

In the current bioethical debate on the status of the person, the equivalence theory, 
according to which all human beings would be considered persons, is rejected. It is argued 
that only some human beings, those who possess specific qualities—usually higher cog-
nitive capacities—are de facto persons. This is the theory defended by the Finnish thinker 
Elisa Aaltola, who considers that some higher animals are also persons.

In this paper, we criticize Aaltola’s thesis that all human beings are persons. To do 
so, we will respond to the three arguments presented by Aaltola: the capacity argument, 

1	 ORCID: https://orcid.org/0009-0002-0741-1489

Recepción del original: 31/05/2025 
Aceptación definitiva: 18/11/2025

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommer-
cial-ShareAlike 4.0 International License.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

86

the humanist argument or critique of speciesism, and the special relations argument. We 
will conclude that the defense of the equivalence thesis, that is, that all human beings are 
persons, is based on the dignity of persons.

Keywords: Human being, person, Elisa Aaltola, animals, dignity.

Introducción

En El puesto del hombre en el cosmos, Max Scheler formuló el problema de 
la diferencia ontológica entre el ser humano y el animal, cuya interpretación 
ha dado lugar a tres grandes líneas de respuesta2. La primera, de raíz aris-
totélica, sostiene que existe una diferencia ontológica fundada en la raciona-
lidad3. La segunda, representada por Peter Singer4 y los defensores de la 
ética animal —entre quienes se encuentra la filósofa finlandesa Elisa Aalto-
la5—, rechaza dicha diferencia y considera que la distancia entre animales 
y personas es solo de grado, resultado de la evolución. La tercera, inspirada 
en la propia antropología de Scheler, coincide en afirmar la diferencia onto-
lógica, pero sitúa su fundamento no en una capacidad particular, sino en la 
dignidad intrínseca del ser humano.

En el presente artículo examinaremos críticamente los argumentos de la 
segunda vía de estas vías- la propuesta por Aaltola y la ética animal- y las im-
plicaciones que se siguen de su comprensión de la persona. Su planteamiento 
identifica el valor moral con la posesión de ciertas capacidades cognitivas 
complejas, de modo que solo aquellos individuos —humanos o no huma-
nos— que las poseen serían considerados personas. Esta concepción genera 
dificultades filosóficas relevantes, especialmente en relación con los seres hu-
manos que no ejercen dichas capacidades, y plantea tensiones internas que 
afectan a la coherencia de su propuesta.

Frente a ello, sostenemos que la tercera respuesta del trilema de Scheler 
—la que funda la condición personal en la dignidad intrínseca— ofrece un 
marco más sólido para comprender la igualdad moral entre todos los seres 
humanos. En esta línea, analizamos y respondemos a los tres argumentos 
centrales de Aaltola, mostrando que ninguno de ellos justifica la separación 
entre ser humano y persona. Finalmente, proponemos una concepción unita-
ria y relacional de la persona, que integra su corporalidad, vulnerabilidad y 

2	 Scheler, Max, El puesto del hombre en el cosmos (Madrid: Losada, 1938), 53.
3	 Aristóteles, Ética a Nicómaco (Madrid: Gredos, 2014), IX, 1166 a 15.
4	 Singer, Peter, Liberación animal (Madrid: Taurus, 2011).
5	 Aaltola, Elisa, “Three Standard Arguments against the Individual of Non-Human Animals”, 

Telos: Revista Iberoamericana de estudios utilitaristas, núm. 17 (2010): 15-33.



87

Por qué todos los seres humanos son personas. En respuesta a Elisa Aaltola

apertura a los otros, y que permite fundamentar de manera más adecuada la 
diferencia ontológica entre animales y seres humanos.

1. Críticas de Aaltola al valor individual de las personas

En su artículo Aaltola expone los tres principales argumentos que cues-
tionan el valor individual o intrínseco de los animales en comparación con 
las personas. Para Aaltola estos tres argumentos constituyen las principales 
objeciones a las que se enfrenta la teoría animalista y que niegan el valor indi-
vidual de los animales no-humanos. Los tres argumentos que critica Aaltola 
son: el argumento de las capacidades, el argumento humanista y el argumen-
to de las relaciones especiales. 

1.1. El argumento de las capacidades

El argumento de las capacidades (the capacity argument) es considerado 
por Aaltola como el argumento central contra la negación del valor indivi-
dual de los animales; según este argumento, el ser humano posee una capaci-
dad cognitiva superior, que es empleada para discriminar o tratar desfavora-
blemente a los animales. Sin embargo, objeta Aaltola que la racionalidad (o, 
en expresión de la autora, las “capacidades cognitivas complejas”) o bien no 
es exclusiva del ser humano o no está presente por igual en todos los seres 
humanos o algunos animales también son poseedores de dicha capacidad6. 

La filósofa finlandesa critica la tesis que sostiene según la persona se dife-
rencia del resto de los seres por la posesión de capacidad cognoscitiva supe-
rior, es decir, por el ejercicio actual de la racionalidad. Esta postura, conocida 
como teoría mentalista o actualista de persona -también denominada visión 
metafísica de la persona7- procede de John Locke, quien define a la persona 
como “un ser pensante e inteligente, provista de razón y de reflexión, y que 
puede considerarse asimismo como una misma cosa en diferentes tiempos y 
lugares: lo que tan solo hace porque tiene conciencia”8. Esta doctrina recibe 
el nombre de teoría de la no equivalencia9, pues rechaza la identificación 

6	 Aaltola, “Three Standard Arguments”, 16.
7	 Amengual, Gabriel, La persona humana. El debate sobre su concepto (Madrid: Síntesis, 2015), 

337-338. 
8	 Locke, John, Ensayo del entendimiento humano (Madrid: Editora nacional, 1980), Libro II, capítulo 

XXVII, 11, 492. Se cita en la versión española de Rábade según la manera usual de citación.
9	 Birnbacher, Dieter, Das Dilemma des Personenbegriffs, en Strasser, Peter (ed.), Personen aus bio-

ethischer Sicht (Steiner, 1997), 9-25.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

88

entre ser humano y persona, sosteniendo que solo quien posee en acto la ca-
pacidad de racionalidad y autoconciencia puede ser considerado persona10.

Aaltola sostiene que esta concepción es falsa por un doble motivo. En pri-
mer lugar, la filósofa finlandesa defiende que la posesión de una capacidad 
racional superior no implica ningún valor moral relevante y ciertamente su 
conclusión es correcta, pues como desarrollaremos más adelante, el valor mo-
ral de ser humano no reside en la posesión de propiedades cognitivas supe-
riores. En segundo lugar, Aaltola rechaza la concepción actualista de perso-
na, porque sostiene que hay seres humanos que no poseen la racionalidad en 
acto como niños, enfermos mentales o discapacitados cognitivos y señala que 
hay seres no humanos que sí tienen capacidades cognitivas complejas. 

1.1.1. El argumento de los casos marginales

Aaltola refuerza su crítica al argumento de las capacidades con el denomi-
nado argumento de casos marginales (the case of incapable people) o argumento 
de la superposición de especies (argument from marginal cases). Según expone 
la autora, este argumento presenta la misma estructura argumentativa que el 
argumento de las capacidades, el cual parte de la presunción de que existe 
un x y que es solo propiedad del ser humano11. Según este argumento, ser 
persona no puede definirse por la posesión de atributos cognitivos superiores, 
porque existen seres humanos que carecen de estas cualidades y, por tanto, los 
seres humanos discapacitados (incapable human) serían excluidos del concepto 
de persona12. De este modo, el argumento concluye que el valor absoluto del 
ser humano no es deducible a partir de las capacidades cognitivas superiores, 
pues no se trata de un atributo presente en todos los individuos humanos. 

Aaltola planta varias objeciones frente este argumento. En primer lugar, 
critica que esta postura establece de forma arbitraria el momento en el que 

10	Burgos, Juan Manuel, “Persona versus ser humano: un debate bioético”, en Reconstruir la 
persona. Ensayos personalistas (Madrid: Persona, 2009), 72.

	 Este argumento se apoya en las nociones aristotélicas de potencia, esto es, la capacidad de 
una realidad para llegar a ser algo que no es, y acto como la realización plena de un ser, para 
explicar los cambios que los seres vivos sufren. Ver, Aristóteles, Metafísica (Madrid: Gredos, 
1998), IX, 1-10.

11	Aaltola, “Three Standard Arguments”, 28.
12	Creemos que con el término “seres humanos discapacitados” Aaltola se refiere a personas 

con discapacidad intelectual. Hemos criticado en otro trabajo la confusión existente en los 
artículos filosóficos sobre la inadecuada forma de referirse a las personas con discapacidad 
y también hemos sostenido que son igualmente personas. Cf. Rodríguez, Javier, “¿Persona, 
‘cuasi-persona’ o ‘ser humano no persona’? El estatuto de la persona con discapacidad inte-
lectual a través del argumento de los casos marginales”, Quién. Revista de filosofía personalista, 
núm. 20 (2024): 147-164.



89

Por qué todos los seres humanos son personas. En respuesta a Elisa Aaltola

comienza a reconocerse el valor moral de las personas. Además, sostiene que 
la condición de ser persona no puede depender de la posesión de una determi-
nada cualidad. Este ha sido, critica la autora, el leitmotiv que ha guiado la his-
toria de la filosofía en la búsqueda permanente de esta x13. Igualmente, Aaltola 
plantea la pregunta de si deben ser tratados como agentes morales aquellos 
seres humanos que no puedan o no tengan capacidad para hacerlo. En segun-
do lugar, rechaza los argumentos de quienes defienden a los seres humanos 
discapacitados apelando a la objeción de la pendiente resbaladiza (the slippery 
remain slope) como repuesta14. Considera insuficiente este enfoque, ya que elu-
dir la cuestión del valor intrínseco limitándose a advertir sobre posibles con-
secuencias peligrosas no aborda el problema de fondo. Según este argumento, 
aplicar de forma generalizada la definición actualista de persona conduciría 
inevitablemente a la exclusión de un amplio grupo de individuos vulnerables, 
que se verían privados de sus derechos. Se argumenta que hay personas que 
no poseen en acto las capacidades racionales, pero sí en potencia. Para Aaltola, 
este caso ilustra las limitaciones de dicha concepción y refuerza la necesidad de 
ampliar el círculo moral para incluir a los animales no humanos. 

1.1.2. El argumento de la potencialidad e historicidad de la persona

En un nuevo intento de mostrar la falacia del argumento de las capaci-
dades Aaltola expone dos nuevos argumentos que comparten la misma es-
tructura argumentativa que el argumento de las capacidades. Se trata de los 
argumentos de la potencialidad (potentiality) y el de la historicidad (history) 
Según estos argumentos, las personas con discapacidad intelectual no tienen 
en acto, pero sí en potencia las capacidades cognitivas superiores que el resto 
de los seres humanos y, por tanto, no serían valiosas en sí mismas. Serían 
“personas potenciales”, a medio camino entre seres humanos y personas15. 

En este sentido, la autora cuestiona el papel central que tradicionalmente 
se ha atribuido a la razón en la ética y sostiene que la racionalidad no puede 
funcionar como criterio excluyente para determinar quién pertenece a la co-
munidad moral16. A su juicio, si la razón se toma como requisito, quedarían 
fuera aquellos seres -humanos o no humanos- que, según su planteamiento, 
también deberían ser considerados sujetos de valoración moral. Aaltola ex-

13	Aaltola, “Three Standard Arguments”, 21.
	 Este parecer es recogido por MacIntyre en el capítulo “El ser humano en comparación con los 

animales, el ser humano como animal”. Cf. MacIntyre, Alasdair, Animales racionales y depen-
dientes. Por qué los seres humanos necesitamos las virtudes (Barcelona: Paidós, 2001), 25-33.

14	Aaltola, “Three Standard Arguments”, 20.
15	Aaltola, “Three Standard Arguments”, 21.
16	Aaltola, “Three Standard Arguments”, 24.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

90

pone una concepción de la ética como un entramado de juegos del lenguaje, a 
la manera de Wittgenstein, o como comunidad de significados compartidos. 
Desde esta perspectiva, los juicios morales no son verdades fijas e inmuta-
bles, sino construcciones dinámicas fruto de cambios culturales e ideológicos. 
Su planteamiento se apoya en una visión utilitarista, según la cual el bien 
moral se identifica con aquello que genera el mayor bienestar posible. 

1.2. El argumento humanista o crítica al especismo

El segundo argumento presentado por Aaltola contra la atribución del va-
lor absoluto del ser humano es el denominado argumento humanista (the 
humanistic argument), según el cual por el simple hecho de pertenecer a la es-
pecie humana confiere una relevancia moral sobre el resto de las especies17. 
Aaltola divide este argumento en dos versiones. La primera, más elemental, 
sostiene que la mera pertenencia a la especie humana basta para justificar la 
superioridad moral. La segunda, más elaborada, defiende que dicha superio-
ridad se fundamenta en la posesión de capacidades cognitivas inherentes al 
ser humano, consideradas decisivas como criterio de valor moral. 

Según Aaltola, ambas versiones del argumento humanista constituyen 
expresiones del especismo. El concepto, central en la ética animalista, alude 
a la existencia de “un prejuicio o actitud parcial favorable a los intereses de 
los miembros de nuestra especie y en contra de las otras”. En otras palabras, 
se trata de una discriminación hacia los animales no humanos en base a la 
especie18. Aaltola sostiene que estas dos versiones del argumento humanista 
resolverían las dificultades planteadas por el enfoque actualista, pues per-
mite considerar personas de pleno derecho a todos los seres humanos, con 
independencia de que posean o no capacidades cognitivas superiores. 

Sin embargo, a la primera versión del argumento humanista, Aaltola ob-
jeta que el especismo carece de fuerza moral suficiente. A su juicio, pues, 
la pertenencia a una especie biológica no constituye un criterio éticamente 
válido para justificar exclusión o discriminación de los animales no huma-
nos. En este sentido, defiende que cada individuo debe ser evaluado por sus 
cualidades particulares, y no por su pertenencia a un colectivo. El hecho de 
formar parte de un grupo moralmente relevante no implica que todos sus 
miembros compartan las mismas capacidades o atributos. Para ilustrar esta 
idea, Aaltola recurre al ejemplo de Matilda, quien no puede ser considerada 

17	Aaltola, “Three Standard Arguments”, 22-26.
18	Singer, Liberación animal, 22.



91

Por qué todos los seres humanos son personas. En respuesta a Elisa Aaltola

“moderadamente musical” únicamente porque la mayoría de los miembros 
de su especie lo sean19.

Por otra parte, Aaltola critica el salto ilegítimo que va del ser al deber ser, es 
decir, de la condición biológica de ser humano al reconocimiento moral como 
persona. Sostiene que no puede derivarse una obligación moral -la conside-
ración como persona- a partir de un hecho puramente empírico o biológico 
-la pertenencia a la especie humana-, pues ello implicaría recurrir a la falacia 
naturalista20. En este sentido, Peter Singer denuncia lo que denomina el “pre-
juicio de la especie”, una forma de discriminación comparable al racismo, 
que privilegia injustificadamente los intereses de los seres humanos sobre los 
de los animales no humanos21. 

1.3. El argumento de las relaciones especiales

El tercer y último argumento abordado por Aaltola es el denominado 
argumento de las relaciones especiales (the special relations argument). Esta 
postura busca responder al argumento de casos marginales -analizado en la 
primera crítica-, y sostiene que los seres humanos tienden a establecer víncu-
los preferentes con otros miembros de su misma especie, lo cual genera obli-
gaciones morales específicas que no se extienden a los individuos de otras 
especies. Sin embargo, Aaltola objeta que, si los seres humanos crean lazos 
especiales hacia otros seres humanos que no cumplen las capacidades cog-
nitivas superiores, entonces también podría justificarse la inclusión de los 
animales no humanos dentro del ámbito de dichas relaciones22. 

Aaltola cuestiona el fundamento de estas relaciones especiales: ¿se basan en 
una inclinación natural, en factores culturales o en simples respuestas emocio-
nales? En primer lugar, rechaza la idea de un favoritismo natural hacia los seres 
humanos (natural favouristim), al considerarlo una reedición de la falacia natura-
lista señalada por Hume. En segundo lugar, argumenta que el trato preferente 
entre seres humanos -y la consiguiente exclusión hacia los animales- responde 
a factores culturales, políticos y económicos, lo cuales no constituyen una base 
moral legítima para establecer diferencias de consideración ética. De este modo, 

19	Aaltola, “Three Standard Arguments”, 27.
20	Hume, David, Tratado de la naturaleza humana (Madrid: Tecnos, 2018), Libro III, Parte I, Sec-

ción I. Hume advierte que muchos autores pasan de describir cómo son las cosas (hechos) a 
decir cómo deben ser (valores o normas) sin justificar ese salto.

21	Singer, Peter, Ética práctica (Barcelona: Akal, 2009), 65-69.
22	Aaltola, “Three Standard Arguments”, 28.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

92

concluye que la frontera entre humanos y animales obedece a intereses creados 
y carece de justificación moral objetiva en el ámbito de las relaciones humanas23. 

Aaltola tampoco considera que las emociones -frecuentemente invocadas 
por las éticas subjetivistas dentro del animalismo- constituyan una base ade-
cuada para el valor moral que permita distinguir entre seres humanos y ani-
males. Sostiene que las emociones son inherentemente sesgadas, unilaterales, 
ya que no tienen en cuenta el interés general ni ofrecen criterios universali-
zables. En su opinión, sería un error fundamentar la ética animalista única-
mente en las emociones. Aunque reconoce que las emociones desempeñan un 
papel relevante en la moral, sostiene que no pueden servir por sí solas como 
fundamento, ya que carecen de validez objetiva. Además, subraya que las 
emociones no son exclusivas del ser humano, pues también se encuentran en 
otros animales. Por ello, siguiendo la argumentación de Peter Singer, conclu-
ye que la base de la igualdad moral debe residir en la capacidad de experi-
mentar -en particular, la capacidad de sentir placer o sufrimiento-, y no en la 
mera pertenencia a una especie ni en la posesión de emociones24. 

2. Aproximación hacia un concepto inclusivo de persona

2.1. Todo ser humano es persona

Como hemos expuesto en el apartado anterior, la defensa del antiespecismo 
de Aaltola, y de la ética animalista, se fundamenta en la concepción esencialis-
ta del ser humano de raigambre platónica25, la cual impide una comprensión 
global e integral de la realidad humana. Esta visión pone de relieve el sesgo 
moderno que ha afectado el concepto de persona, que ha pasado a ser definido 
exclusivamente por cualidades puramente mentales. Este sesgo se origina por 
la escisión entre los conceptos de persona y ser humano, lo que ha conducido 
a una “reducción intelectualista”26: el ser humano se explica únicamente por 
sus capacidades intelectuales, ignorando su dimensión corporal y relacional.

En consecuencia, resulta necesario superar la dicotomía cartesiana, tam-
bién presente en Locke en Ensayo sobre el entendimiento humano, que define a la 
persona exclusivamente por cualidades inmateriales o intelectuales, subesti-
mando la importancia del cuerpo en la constitución de la identidad personal. 

23	Aaltola, “Three Standard Arguments”, 29.
24	Singer, Liberación animal, 279.
25	Mosterín, Jesús, La naturaleza humana (Madrid: Espasa-Calpe, 2006), 36.
26	Amengual, La persona humana, 377.



93

Por qué todos los seres humanos son personas. En respuesta a Elisa Aaltola

Por el contrario, defendemos la centralidad de la dimensión corporal27: la 
persona, o lo que es lo mismo el ser humano, es también su cuerpo. El cuerpo 
es el carácter extenso de la persona: el hombre accede al mundo no solo “a 
través” de su cuerpo, sino “desde” él, “siendo” ese cuerpo28. Así, la persona 
se manifiesta a través de su cuerpo, no es nada sin él y, por tanto, se relacio-
na con otros cuerpos a través de su propia corporalidad29. Una vez hecha 
esta distinción, se hace comprensible nuestra objeción al argumento de las 
capacidades, tal como ha sido expuesto por Aaltola, ya que se funda en una 
concepción mentalista de la persona. Consideramos errónea esta concepción 
actualista de la persona por una doble razón. 

En primer lugar, sostenemos que la posesión de determinados atributos 
no es un criterio esencial para definir qué es un ser humano. Ser persona no 
consiste en la posesión en acto de ciertas cualidades cognitivas. Como afirma 
Spaemann: “Las personas son o no son. Pero si son, son siempre actuales, 
semper in actu, es decir, no hay personas potenciales”30. Ser persona no es una 
propiedad que se desarrolla: no hay personas potenciales; las personas tienen 
determinadas capacidades, entendidas como potencias, conforme a su natu-
raleza. En consecuencia, una persona puede desarrollarse, pero nada que no 
lo sea puede transformarse en persona, del mismo modo que un ser humano 
nunca deja de ser persona por perder ciertas funciones o capacidades31.

En este sentido, es preciso realizar una distinción entre los sentidos de “po-
tencia” que subyacen en la argumentación. Por un lado, la potencia entendida 
como mera posibilidad, a la que alude Aaltola con su ejemplo de la violinista 
Matilda: se trata de una concepción débil de la potencia, que se limita a la au-
sencia de contradicción, es decir, a que algo podría llegar a ser sin que ello im-
plique una capacidad inherente. Por otro lado, la potencia como potencialidad 
real, que se funda en la existencia efectiva de un ser y en su capacidad intrín-

27	Es oportuno señalar que el análisis de Locke es certero, pero está cimentado sobre la errónea 
distinción entre hombre y persona. Para Locke, el cuerpo sí tiene un papel distintivo en la 
identidad del hombre, pero no en el caso de la persona. Consideramos que es relevante in-
corporar la corporalidad en la identidad personal. En este sentido, cf. Burgos, Juan Manuel, 
“Personalismo ontológico moderno I. Arquitectónica”, Quién. Revista de filosofía personalista, 
núm. 1 (2015), 19; y “Personalismo ontológico moderno II. Claves antropológicas”, Quién. 
Revista de filosofía personalista, núm. 2 (2015), 7-32.

28	Lombo, José Ángel y Giménez Amaya, José Manuel, “Cuerpo viviente y cuerpo vivido. Algu-
nas reflexiones de la antropología filosófica”, Naturaleza y libertad. Revista de estudios interdis-
ciplinares, núm. 5 (2015), 366.

29	 José Ángel Lombo y José Manuel Giménez Amaya, Biología y racionalidad. El carácter distintivo 
del cuerpo humano (Pamplona: EUNSA 2016), 29.

30	Spaemann, Robert, Personas. Acerca de la distinción entre “algo” y “alguien” (Pamplona: Eunsa, 
2010), 234. El título de este artículo homenajea el texto de Robert Spaemann, “¿Todos los 
hombres son personas?”, recogido en Spaemann, Robert, Personas. Acerca de la distinción entre 
“algo” y “alguien” (Pamplona: EUNSA, 2010), 227-236.

31	Spaemann, Personas, 234.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

94

seca para desarrollar determinadas funciones conforme a su naturaleza32. En 
este segundo sentido, sostenemos que un ser humano nunca puede dejar de ser 
persona, porque ya lo es en virtud de lo que es, no de lo que puede llegar a hacer. 
La persona no es una posibilidad futura, sino una realidad ontológica presente, 
incluso cuando sus capacidades no se actualicen plenamente. 

La definición de persona basada en la posesión en acto de cualidades su-
periores -como la racionalidad o la autoconciencia- resulta conceptualmente 
inadecuada y genera consecuencias prácticas problemáticas. Como señala 
Juan Manuel Burgos, carece de sentido hablar de una persona si no hay con-
tinuidad entre su pasado y su futuro: ¿dónde queda o dónde se fundamenta 
la identidad evidente de los sujetos? El hecho de que una persona, en un mo-
mento dado, pierda una o varias de las cualidades habituales y paradigmá-
ticas de la persona, no implica que deje de ser persona33. Del mismo modo, 
Aaltola parece ignorar que la racionalidad no se da siempre en el mismo gra-
do ni con la misma intensidad a lo largo del desarrollo vital. La persona no 
se confunde con sus cualidades; no puede ser entendida como consecuencia 
causal de uno o de la totalidad de sus predicados. La incorporación de los da-
tos provenientes la psicología del desarrollo, entre los que destaca las aporta-
ciones de Jean Piaget, permitirá conocer mejor el desarrollo cognitivo del ser 
humano34, el cual no es siempre autoconsciente o racional. La inconsistencia 
de la tesis de Aaltola se hace patente en los casos de enfermos de Alzheimer o 
personas en coma: ¿acaso la pérdida de memoria o la súbita recuperación de 
la misma implica que la persona dejó de serlo o que ha comenzado a serlo de 
nuevo?35 El reconocimiento de la persona se funda en su dignidad, no en el 
ejercicio puntual de sus funciones. 

En segundo lugar, la atribución por parte de Aaltola de capacidades cog-
nitivas superiores a ciertos animales carece de consenso dentro de la comu-
nidad científica. Identificar el pensamiento con el mero procesamiento de in-
formación observado en algunos animales es un antropomorfismo erróneo: 
el pensar humano va mucho más allá del procesamiento de información, al 
integrar dimensiones simbólicas, reflexivas y autoconscientes que no pue-

32	Amengual, La persona humana, 396.
33	Burgos, “Persona versus ser humano”, 85.
34	Piaget expuso las fases del desarrollo humano en las siguientes obras: The originis of intelli-

gence in children (New York: Norton, 1963) y The construction of reality in the child (New York: 
Basic Books, 1954).

35	La inconsistencia de las tesis de Aaltola, que parten de los presupuestos filosóficos de Locke, 
consideraría que una persona, Sócrates, y la misma persona dormida, Sócrates dormido, no 
serían la misma persona, pues se trataría de personas con conciencia y sin conciencia respec-
tivamente. Cf. Locke, Ensayo del entendimiento humano, Libro II, capítulo XXVII, 18 y 21. “El 
mismo Sócrates, despierto y dormido, no participa de la misma conciencia, Sócrates despierto 
y dormido no son la misma persona” (Locke, Ensayo del entendimiento humano, 503).



95

Por qué todos los seres humanos son personas. En respuesta a Elisa Aaltola

den reducirse a mecanismos funcionales. En este sentido, los animales no 
son equiparables al ser humano en lo que respecta a la actividad cognitiva36. 

Además, la defensa de Aaltola se apoya en un individualismo moral que, 
como se analizará más adelante, fundamenta el valor individual en las ca-
pacidades cognitivas superiores de determinados individuos animales. Esta 
posición presenta una contradicción interna: emplea el mismo argumento -el 
criterio de las capacidades- para defender tesis opuestas. Por un lado, Aal-
tola recurre a este criterio para cuestionar la igualdad entre todos los seres 
humanos, señalando que no todos poseen las mismas capacidades y que, 
por ello, algunos deberían ser equiparados a ciertos animales. Pero, por otro 
lado, emplea ese mismo criterio para establecer diferencias entre los propios 
animales, estableciendo jerarquías de valor en función de su mayor o menor 
semejanza con las capacidades humanas. 

2.2. El problema del especismo

Antes de responder a los argumentos de la filósofa finlandesa, realizare-
mos una doble crítica al propio concepto de especismo. 

En primer lugar, la postura antiespecista de Aaltola -y que desarrolla Peter 
Singer en su obra Liberación animal-, incurre a su vez en un especismo antro-
pocentrista: clasifica a las especies animales según su grado de semejanza 
con el ser humano37. Como ha señalado el etólogo Frans de Waal, citado por 
Rafael Marcos: “¿Cómo se puede incluir la similitud con una especie deter-
minada como piedra de toque de la inclusión moral sin colocar esa especie 
por encima de las demás?”38. En efecto, el propio movimiento animalista no 
promueve la defensa de todos los animales, sino preferentemente de aque-
llos considerados superiores por su parecido con los seres humanos. Así, por 
ejemplo, cuando el filósofo español Jorge Riechmann defiende los intereses 
de los animales, se refiere principalmente a los vertebrados, lo que implica 
una discriminación interespecífica que privilegia a unos animales sobre otros 
según su cercanía a modelos antropomórficos39.

36	Por citar una conocida crítica, cf. Köhler, Wolfgang, Experimentos sobre la inteligencia de chim-
pancés (Madrid: Debate, 1989).

37	Marcos, Alfredo, “Naturaleza humana y derechos de los animales”, en Diéguez, Antonio y 
Atencia, José María (eds.), Naturaleza animal y humana (Madrid: Biblioteca Nueva, 2014), 177; 
Marcos, Alfredo, “Política animal: El Proyecto Gran Simio y los fundamentos filosóficos de la 
biopolítica”, Revista Latinoamericana de Bioética 7, núm. 12 (2007): 60-75.

38	Frans De Waal, Bien natural (Barcelona: Herder, 1997), 275-277 citado en Marcos, “Naturaleza 
humana”, 179.

39	Riechmann, Jorge, Todos los animales somos hermanos. Ensayos sobre el lugar de los animales en las 
sociedades industrializadas (Granada: Universidad de Granada, 2003), 106.�  



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

96

En segundo lugar, la aplicación del concepto biológico de “especie” al ám-
bito moral y filosófico resulta problemática. En efecto, dentro de la tradición 
filosófica no existe una teoría ética específicamente dirigida a la especie Homo 
sapiens sapiens, sino más bien a la persona entendida como sujeto moral. La 
noción de especie da lugar a confusión, al no implicar una relación de vín-
culos afectivos, sociales, emocionales y morales, como sí lo hace la noción 
de “familia humana”40 recogida en Declaración Universal de los Derechos del 
Hombre (1948), que apela a una comunidad basada en la dignidad inherente 
de todos los seres humanos, no en una categoría biológica41. 

Por tanto, rechazamos el concepto de “especie” como categoría normativa 
en el ámbito moral, ya que resulta insuficiente e inadecuado para fundamen-
tar el valor moral de los seres humanos. En su lugar, proponemos recuperar 
la noción de “naturaleza humana”, no entendida como la posesión de un 
conjunto fijo de cualidades naturales. El ser humano sigue siendo humano, 
aunque no cumpla todas las características naturales. Todos los hombres y 
mujeres son seres humanos con independencia de si cumplen o no con todas 
las características naturales, biológicamente no se puede ser más o menos ser 
humano. Esta concepción permite reconocer como personas en sentido pleno 
a todos los seres humanos, incluidos aquellos que presentan discapacidades 
intelectuales o alteraciones genéticas como el síndrome de Down. La natura-
leza humana no varía en función del número de cromosomas ni de las capaci-
dades intelectuales. La dignidad humana no depende de cualidades externas 
ni de la adecuación a ciertos criterios de funcionalidad, sino que pertenece al 
individuo por el mero hecho de ser humano. 

En este sentido, seguimos al filósofo español Jesús Mosterín, que propone 
una concepción sustancialista -que no esencialista- del ser humano. Para Moste-

Para los miembros del Proyecto Gran Simio (PGS), los animales, para quien exigen a la ONU 
que se reconozcan los tres derechos fundamentales, son los grandes simios. “Hoy sólo se 
considera miembros de la comunidad de los iguales a los de la especie Homo sapiens [...] El 
chimpancé (incluyendo en este término tanto a la especie Pan troglodytes como al chimpancé 
pigmeo, Pan paniscus); el gorila, Gorilla gorilla, y el orangután, Pongo pygmaeus, son los parien-
tes más cercanos de nuestra especie. Poseen unas facultades mentales y una vida emotiva 
suficientes como para justificar su inclusión en la comunidad de los iguales”. Cf. Cavalieri, 
Paola y Singer, Peter (eds.). El proyecto gran simio. La igualdad más allá de la humanidad (Barce-
lona: Trotta, 1998), 12-13. 

40	El término “familia humana” ha sido criticado por algunos autores animalistas al conside-
rarlo especista e impreciso; cf. Horta, Óscar, “El antropocentrismo y el argumento de los 
vínculos emocionales”, Dilemata, núm. 1 (2009): 9-10. Sin embargo, se trata de una expresión 
recogida también en la Declaración Universal de la Unesco sobre el Genoma Humano y los 
Derechos Humanos de 1997 que destaca la dimensión biológica de la persona: “El genoma 
humano constituye la unidad fundamental de todos los miembros de la familia humana y del 
reconocimiento intrínseco de su dignidad y diversidad. En este sentido simbólico, el genoma 
humano es patrimonio de la Humanidad”. 

41	Marcos, “Naturaleza humana”, 79. 



97

Por qué todos los seres humanos son personas. En respuesta a Elisa Aaltola

rín, la naturaleza humana es el modo de ser del ser humano. El ser humano y 
todas sus facultades tienen una base biológica y lo biológico no se puede sepa-
rar de lo personal42. El cuerpo humano no es una simple estructura fisiológica, 
sino que expresa la humanidad del hombre: sus características y manifestacio-
nes corporales son, a su vez, características y expresiones de la persona43. 

De acuerdo con lo expuesto por Alfredo Marcos, sostenemos que la natu-
raleza humana es el modo concreto y actual de la persona. En este sentido, la 
racionalidad y sociabilidad no son atributos añadidos o yuxtapuestos a la ani-
malidad, sino dimensiones constitutivas del ser humano44. La propia orga-
nicidad del cuerpo humano pone de manifiesto su dimensión moral. No obs-
tante, no defendemos que la dimensión moral sea reductible a lo meramente 
biológico; reconocemos que la moralidad no se agota en la descripción del 
ser, pero tampoco es completamente independiente de él45. Como advierte 
Javier Muguerza, el deber-ser no puede reducirse a la mera descripción del ser 
biológico del hombre; sin embargo, como señala Muguerza, el debe moral se 
convierte en una posibilidad evolutiva viable: una determinada forma de ser, 
que, aunque no se reduzca directamente al ser biológico, está en continuidad 
con él. Esto implica que entre el mundo natural y moral existiría una cone-
xión que permitiría prescribir normas éticas favorables a la supervivencia46. 

Así, el actuar humano (la dimensión moral) viene posibilitado por la na-
turaleza (dimensión natural), pero a su vez, esta naturaleza, en cuanto huma-
na, nunca es puramente dada: se realiza, se actualiza y se configura desde 
la libertad y la dimensión personal. Ser persona no es simplemente un he-
cho natural, sino una tarea en la que lo biológico y lo moral se entrelazan 
inseparablemente47. 

42	Existe una larga tradición filosófica que niega la naturaleza humana desde Pico della Miran-
dola hasta Ortega y Gasset. Sin embargo, nos oponemos a este modo recurrente en la filosofía 
de concebir al ser humano como ausente de naturaleza. Por ello, coincidimos con Mosterín y 
Gazzaniga en la necesidad de recuperar una concepción naturalista de la naturaleza humana. 
Cf. Mosterín, La naturaleza humana, 23 y Gazzaniga, Michael, El cerebro ético (Barcelona: Pai-
dós, 2006), 168.

43	López Moratalla, Natalia, “Bioética y avances tecnológicos: tres problemas actuales”, Biome-
dicina 1, núm. 1 (2005): 39.

	 La importancia del cuerpo está ya presente en la historia de la filosofía. Husserl distinguió 
entre Körper y Leib en Meditaciones cartesianas, que se corresponde cuerpo sujeto a cambios 
físicos (exterioridad) y a cuerpo vivido (interioridad), cuerpo propio. Ver Husserl, Edmund, 
Meditaciones cartesianas (Tecnos: Madrid,1986), 26.

44	Marcos, “Naturaleza humana”, 163.
45	Amengual, La persona humana, 395.
46	Muguerza, Javier, La razón sin esperanza (Barcelona: Taurus, 2007). Para un estudio más ex-

haustivo del denominado “giro naturalista” de la ética, cf. Reichmann, Todos los animales, 63.
47	Amengual, La persona humana, 392.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

98

2.3 Crítica positiva al principio de igual consideración de intereses

Para elaborar una crítica positiva al argumento de Aaltola, partiremos de 
una serie de objeciones dirigidas a la noción de igualdad moral, basada en el 
principio de igual consideración de intereses de influencia singeriana48.

En primer lugar, sostenemos que la moral no puede reducirse al sim-
ple cumplimiento de intereses individuales. La ética implica preguntarse 
por qué debo dar preferencia a los intereses ajenos frente a los propios, lo 
cual requiere una reflexión que trasciende la mera agregación de preferen-
cias. En este sentido, la igualdad moral no puede basarse en las emociones. 
Como ya señaló Kant en su Disertación del 1770, la validez objetiva de los 
principios éticos no puede fundamentarse en la sensibilidad, ya que en el 
plano de los sentimientos todo es particular, mudable, indeterminado y 
relativo49. 

En segundo lugar, resulta epistemológicamente problemático asumir que 
podamos conocer con precisión los intereses o experiencias internas de los 
animales50. El argumento de la igual consideración de intereses incurre así 
en un antropomorfismo que reproduce, paradójicamente, el mismo sesgo 
que critica: proyectar rasgos humanos sobre los animales y suponer que su 
vida interior es comparable a la de los seres humanos. Como han señalado 
Thomas Nagel –en su célebre texto What Is Like to Be a Bat51- y Ludwig Wi-
ttgenstein52, no es posible saber con certeza “cómo es” ser un murciélago ni 
establecer una comprensión plena de la experiencia de un león. Desde esta 
perspectiva, resulta pertinente recordar el canon de Morgan, según el cual no 
debemos interpretar una acción como resultado del ejercicio de una facultad 
psíquica superior si puede explicarse como resultado del ejercicio de una fa-
cultad inferior en la escala psicológica53. 

48	Singer, Ética práctica, 65-69.
49	Rodríguez Luño, Ángel, Ética general (Pamplona: EUNSA, 2004), 66.
50	Como ha señalado la literatura contemporánea – Lamey, Andy, “Subjective experience and 

moral standing”, Animal Sentience 9, núm. 7 (2016): 1-3; Dung, Leonard, “Why the Epistemic 
Objection Against Using Sentience as Criterion of Moral Status is Flawed”, Science and Engi-
neering Ethics 28, núm. 51 (2022): 1-15; o Gutfreund, Yoram, “Neuroscience of animal cons-
ciousness: still agnostic after all” Front Psychol 9, núm. 15, (2024): 1-4–, el enfoque animalista 
se enfrenta a un límite epistemológico fundamental: la suposición de que podamos conocer 
con precisión la experiencia subjetiva animal, lo que dificulta tanto la atribución de intereses 
como la extensión de categorías propias de la persona.

51	Nagel, Thomas, “What is like to be a bat?”, Moral Questions (Cambridge University 
Press, 1979).

52	Wittgenstein, Ludwig, Investigaciones filosóficas (Barcelona: Crítica, 2002). 
53	Citado por Almaraz, Julián, “La profecía incumplida de Darwin”, en Diéguez, Antonio y 

Atencia, José María (eds.), Naturaleza animal y humana (Madrid: Biblioteca Nueva, 2014), 21-22.



99

Por qué todos los seres humanos son personas. En respuesta a Elisa Aaltola

En tercer lugar, como ha argumentado Juan Fernando Pereira-Menaut, la 
relación entre seres humanos y animales no puede fundamentarse jurídica-
mente debido a la ausencia de “paridad ontológica”. La dignidad implica una 
obligación de respeto hacia el igual, condición que no se da en la relación hu-
mano-animal54. Las relaciones recíprocas y vinculantes son siempre entre seres 
que se reconocen como iguales, pues el ser humano establece relaciones de un 
orden no meramente físico, sino dotadas de significado en un “mundo vital”55.

En cuarto y último lugar, la propia Aaltola incurre en una contradicción 
al no respetar el principio de igual consideración de intereses que defiende. 
En efecto, su adhesión al individualismo moral (moral individualism), según el 
cual los seres deben ser evaluados según los méritos individuales y no por su 
pertenencia a una especie, desvirtúa la universalidad del principio que pro-
clama56. Esta visión conduce a una visión fragmentaria e inestable de la ética. 
No obstante, no compartimos los postulados del individualismo moral, pues 
confunde el hecho de ser sujeto moral -esto es, ser persona- con la valoración 
de las acciones morales realizadas por dicho sujeto. El ser humano, como su-
jeto responsable, debe responder por sus actos; sin embargo, su condición de 
persona no depende de la posesión de una determinada cualidad cognitiva 
superior, sino de su dignidad ontológica.

2.3.1. El valor de la dignidad humana

Consideramos que la noción de valor propuesta por Aaltola presenta una 
fundamentación problemática. La pensadora finlandesa sostiene que la capa-
cidad ética del agente moral es condición necesaria para atribuirle valor. Sin 
embargo, sostenemos que el valor individual o absoluto, que es el que Aaltola 
propone para los animales no humanos y que es interpretado a la manera 
kantiana como fin en sí mismo, es exclusivo del ser humano57. En este punto, 
es preciso distinguir entre valor y valoración: el valor no depende de la valo-
ración, sino que precede a la valoración; de lo contrario, no habría nada que 

54	Pereira-Menaut, A-C. y Pereira Sáez, Carolina, “De nuevo sobre la dignidad humana”, Cua-
dernos de Bioética 2 (2014): 234.

55	Autores como Jakob von Uexküll o Edmund Husserl distinguieron entre Welt (mundo), pro-
pio del ser humano, y Unwelt (medio o entorno), característico de los animales. Cf. Lombo y 
Giménez, Biología y racionalidad, 49.

56	Aaltola, “Three Standard Arguments”, 33.
57	Aaltola, “Three Standard Arguments”, 16.
	 Zuolo y Muders sostienen que la dignidad humana constituye un valor inherente, absoluto 

y final, cuyo alcance normativo no puede extenderse de manera indistinta a los seres no hu-
manos sin desvirtuar su sentido propiamente antropológico. Ver, Federico Zuolo, “Dignity 
and Animals. Does it Makes Sense to Apply hte Concept of Dignity to All Sentient Beings?”, 
Ethical Theory and Moral Practice 19, núm. 5 (2016): 1117-1130; y Muders, Sebastian, “Human 
Dignity: Final, Inherent, Absolute?”, Rivista di estetica 75 (2020): 84-103.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

100

pudiera ser valorado. En cambio, la valoración se refiere al acto psicológico 
de atribución de valor, que puede acertar o errar. Confundir valor con valo-
ración es como confundir la percepción con el objeto percibido58. 

Por otra parte, la axiología ha mostrado la natural jerarquía de los valores 
en la realidad y que nos relacionamos con los entes de manera distinta en 
función de sus valores intrínsecos. La diferencia ontológica entre persona y 
seres no humanos no se sustenta en la posesión de capacidades cognitivas 
superiores, sino en su dignidad como fuente de valor absoluta. Aquí es pre-
ciso distinguir entre dos sentidos de dignidad: la dignidad moral y dignidad 
ontológica o absoluta. La primera se expresa en el obrar ético del individuo 
y puede variar a lo largo de su vida según el valor de sus acciones o según 
sus capacidades. En cambio, la segunda es siempre la misma y no varía; es 
intrínseca al ser humano y se refiere a la estructura esencial de lo que es y ne-
cesariamente tiene que ser. La dignidad ontológica es la condición de posibi-
lidad de la ética. De este modo, el ser humano es siempre persona (dignidad 
ontológica), pero a través de su experiencia vital e histórica puede perder o 
no su dignidad moral, pues sus capacidades y cualidades humanas mutan59. 

2.3.2. La base de las relaciones humanas

Aaltola adopta una visión utilitarista de la ética, según la cual el ser hu-
mano construye una comunidad de significados compartidos60. No obstante, 
esta postura es incompatible con la noción de valor intrínseco o absoluto que 
ella misma atribuye a los animales no humanos. El utilitarismo clásico juzga 
la corrección moral de las acciones en función de sus consecuencias, no de 
principios incondicionados. Por ello, una teoría utilitarista consecuente no 
puede sostener la existencia de valores absolutos, ya que el valor de un ser 
dependería siempre del consenso social y de las consecuencias derivadas de 
su consideración moral. Así, el valor de los animales estaría inevitablemente 
supeditado a lo acordado por la comunidad moral, lo que lo convierte en un 
valor contingente y condicionado. 

Además, consideramos que la comunidad de significados debe incluir a to-
dos los seres humanos, pero no sobre la base de una reciprocidad simétrica de 
carácter matemático, sino a partir de una relación asimétrica que contemple la 

58	Frondizi, Risieri, ¿Qué son los valores? (México: FCE, 1968), 25.
59	Torralba, Francesc, ¿Qué es la dignidad? (Barcelona: Herder, 2005), 84-95. Excedería con mu-

cho una aproximación al vastísimo concepto de dignidad. Como indicamos al inicio de este 
trabajo, nuestro propósito es allanar el camino a futuras investigaciones sobre la diferencia 
ontológica entre seres humanos y animales basada en la dignidad. 

60	Aaltola, “Three Standard Arguments”, 25.



101

Por qué todos los seres humanos son personas. En respuesta a Elisa Aaltola

natural desigualdad de los seres humanos61. Esta asimetría no implica una jerar-
quía arbitraria, sino el reconocimiento de la diversidad natural de la condición 
humana. En este sentido, las relaciones humanas no se construyen sobre el favo-
ritismo, noción que sugiere una forma de discriminación arbitraria, sino que se 
construyen positivamente sobre la base de la igual dignidad y el reconocimiento 
mutuo. Ahora bien, el reconocimiento solo es posible entre sujetos que, indepen-
dientemente de sus facultades y propiedades, comparten la misma dignidad: no 
se puede reconocer como igual al que no lo es. Por tanto, las relaciones especiales 
se construyen sobre la base del reconocimiento mutuo de cuerpos humanos62. 

En este mismo sentido, MacIntyre sostiene la importancia de la dimensión 
biológica del ser humano para toda la filosofía moral63. La corporalidad hu-
mana se manifiesta ante todo como vulnerabilidad y esta fragilidad es pre-
cisamente la que impulsa a establecer relaciones de dependencia y cuidado 
recíproco64. Así, la ética no se construye sobre abstracciones racionalistas, 
sino sobre la experiencia compartida de la finitud y la necesidad.

Reconocemos que las relaciones humanas tienen un componente cultural, 
pero resulta erróneo ignorar su base natural: el reconocimiento del de otro como 
yo. La filósofa española Adela Cortina subraya precisamente esta dimensión 
al defender que la moralidad tiene una base biológica y que el cuidado de los 
cercanos constituye una actitud natural propia de los seres humanos65. En este 
mismo sentido, Heidegger identificó el cuidado (Sorge) como el modo funda-
mental en que el ser humano está en el mundo con los otros, es decir, como un 
“existenciario” que expresa la apertura constitutiva al otro66. Para Cortina, la 
conducta moral característica del ser humano es la capacidad de reciprocar, lo 
cual permite pasar del mero intercambio al reconocimiento mutuo67.

De este modo, se debe distinguir entre el altruismo recíproco y el mutualis-
mo recíproco propio de los animales68. El altruismo es clave en el desarrollo 
social humano, porque permite trascender las relaciones con los semejantes y 
próximos, y ocuparnos también de los más vulnerables y dependientes. Las 
investigaciones de Michael Tomasello refuerzan esta tesis al demostrar que las 
acciones humanas de ayuda y cooperación tienen una raíz biológica anterior 

61	  Sábada, Javier, “Las debilidades de la ética”, Cuaderno gris 10 (1994), 44.
62	En este mismo sentido destaca el trabajo de Tomasello, Michael, ¿Por qué cooperamos? (Ma-

drid: Katz, 2010), 26-34.
63	MacIntyre, Animales racionales, 10.
64	MacIntyre, Animales racionales, 31.
65	Cortina, Adela, ¿Para qué sirve realmente la ética? (Barcelona: Paidós, 2018), 52-53.
66	Heidegger, Martin, Ser y tiempo (Madrid: Trotta, 2003), 213-218.
67	Cortina, ¿Para qué sirve realmente la ética?, 83
68	Cortina, Adela, Neuroética y neuropolítica (Madrid: Tecnos, 2011), 114. Aquí Cortina desarrolla 

las tres condiciones necesarias del altruismo recíproco.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

102

al aprendizaje cultural69. Según Tomasello, estas conductas se fundan en la 
“nosotridad”: la identificación con los otros significativos. A diferencia de los 
monos antropoides, cuya acción se mantiene en el plano individual (“yo”), los 
seres humanos, poco después de cumplir un año, ya son capaces de coordinar 
metas compartidas en un marco de cooperación intersubjetiva70. 

La relación intersubjetiva no es un mero complemento de la vida humana: 
constituye la base misma del ser persona. La persona se constituye en el seno 
de las relaciones interpersonales y esta dimensión relacional es la condición 
de posibilidad de su vida moral71. En este sentido, la sociabilidad humana 
conduce al ser humano a aprender a convivir con los demás. Wojtyła explica 
la naturaleza social del ser humano a través del concepto de “participación”: 
la persona se realiza siendo y obrando con otros. Participar no es solo cola-
borar, sino compartir libre y responsablemente una acción común. En este 
actuar “junto con otros”, el ser humano alcanza su plenitud personal y afirma 
su dignidad en comunión con los demás72.

Por último, si bien Aaltola sostiene que el cuidado de los animales reporta 
beneficios personales y sociales que no deben desdeñarse; sin embargo, como 
objeta Nozick, no existe evidencia empírica que demuestre que las personas 
que trabajan en profesiones como las de carnicero -que implica el sacrificio de 
animales- sean moralmente inferiores o más propensas a la violencia que otros 
profesionales73. Por tanto, si bien los animales no son miembros de la comuni-
dad moral, esto no implica que deban ser tratados como simples medios.

En este contexto, sostenemos que el fundamento de la dimensión moral de la 
persona no radica en las emociones o la capacidad de sentir, sino en la persona 
misma, entendida como sujeto portador de dignidad74. No entraremos aquí a de-
batir la definición del concepto moral de la persona, pues ello excede los objetivos 
de este artículo; sin embargo, resulta esencial subrayar, que, como sostiene John 
Rawls, la moralidad no depende del ejercicio actual de determinadas capacidades:

Los requerimientos mínimos que definen la personalidad moral se refieren a 
la capacidad, no a su realización. Un ser que tiene la capacidad, tanto si está 
desarrollada como si todavía no lo está, debe recibir la plena protección de 
los principios de la justicia75.

69	Tomasello, ¿Por qué cooperamos?, 50.
70	Tomasello, ¿Por qué cooperamos?, 83.
71	Amengual, La persona humana, 379.
72	Wojtyla, Karol, Persona y acción (Madrid: Palabra, 2024), 379-393.
73	Nozick, Robert, Anarquía, estado y utopía (Madrid: Innisfree, 2020), 58.
74	Amengual, La persona humana, 380.
75	Rawls, John, Teoría de la justicia (México: FCE, 2010), 37.



103

Por qué todos los seres humanos son personas. En respuesta a Elisa Aaltola

Conclusiones

Tras la crítica desarrollada a las tesis de Aaltola, consideramos que la 
diferencia entre seres humanos y animales no puede fundamentarse en 
la primera opción al trilema propuesto por Scheler, esto es, en la mera 
posesión de capacidades cognitivas superiores. Por el contrario, dicha di-
ferencia se comprende adecuadamente desde la noción de dignidad, que 
permite dar solución a los problemas tratados a lo largo del artículo: reco-
nocer el valor de los animales sin equipararlo al valor absoluto propio de 
la persona humana.

Por tanto, sostenemos que todos los seres humanos son personas: la con-
dición de ser persona no se deriva del ejercicio actual de ciertas capacidades, 
sino de la dignidad intrínseca que corresponde a todo ser humano. En este 
sentido, abogamos por una recuperación dentro del debate de la ética animal 
del concepto de dignidad, el cual enriquece el debate bioético y esclarece 
confusiones conceptuales importantes. Asimismo, defendemos la necesidad 
de una concepción unitaria de la persona, que integre la dimensión corporal 
y relacional del ser humano, evitando reduccionismos que identifiquen a la 
persona con la posesión de ciertas capacidades mentales. 

La afirmación de la dignidad intrínseca de toda persona transforma 
nuestra comprensión de la comunidad moral. La pertenencia al “noso-
tros” moral no puede basarse en la reciprocidad perfecta ni en la posesión 
de determinadas capacidades, sino en la condición humana compartida. 
Esto exige construir comunidades inclusivas que integren a quienes de-
penden de otros en mayor medida –niños, ancianos, personas con disca-
pacidad– como miembros plenos, capaces de generar vínculos y sentido. 
En definitiva, se trata de promover una ética que no se edifique desde el 
paradigma del individuo autosuficiente, sino desde la vulnerabilidad y el 
cuidado mutuo.

Por último, nuestra propuesta ofrece una vía de diálogo más fecundo con 
las propuestas de la ética animal contemporánea. Reconocer el valor de los 
animales sin disolver la noción de persona permite evitar dicotomías estériles 
y abrir un espacio de discusión más amplio y riguroso. Queda pendiente de-
sarrollar una teoría sólida del valor moral de los animales que no dependa de 
comparaciones reductoras con capacidades humanas, así como profundizar 
en el estatuto propio de la dignidad ontológica en relación con la biosfera 
y los sistemas vivientes. Estos desafíos señalan caminos prometedores para 
futuras investigaciones.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

104

Referencias
Aaltola, Elisa. “Three standard arguments against the individual of non-human ani-

mals”. Telos: revista iberoamericana de estudios utilitaristas, núm. 17 (2010): 15-33.
Almaraz, Julián. “La profecía incumplida de Darwin”. En Diéguez, Antonio y 

Atencia, José María (eds.), Naturaleza animal y humana. Madrid: Biblioteca 
Nueva, 2014, 19-37.

Amengual, Gabriel. La persona humana. El debate sobre su concepto. Madrid: Sínte-
sis, 2015.

Aristóteles. Ética a Nicómaco. Madrid: Gredos, 2014.
Aristóteles. Metafísica. Madrid: Gredos, 1998.
Birnbacher, Dieter. “Das Dilemma des Personenbegriffs”. En Strasser, Peter (ed.), 

Personen aus bioethischer Sicht. Steiner, 1997: 9-25.
Burgos, Juan Manuel. “Personalismo ontológico moderno I. Arquitectónica”. 

Quién. Revista de filosofía personalista, núm. 1 (2015): 9-27.
Burgos, Juan Manuel. “Personalismo ontológico moderno II. Claves antropológi-

cas”. Quién: Revista de filosofía personalista, núm. 2 (2015): 7-32.
Burgos, Juan Manuel. Reconstruir la persona. Ensayos personalistas. Madrid: Pala-

bra, 2009.
Cavalieri, Paola y Singer, Peter (eds.). El proyecto gran simio. La igualdad más allá de 

la humanidad. Barcelona: Trotta, 1998.
Cortina, Adela. Neuroética y neuropolítica. Madrid: Tecnos, 2011.
Cortina, Adela. ¿Para qué sirve realmente la ética? Barcelona: Paidós, 2018.
De Waal, Frans. Bien natural. Barcelona: Herder, 1997.
Dung, Leonard. “Why the Epistemic Objection Against Using Sentience as Cri-

terion of Moral Status is Flawed”. Science and Engineering Ethics 28, núm. 51 
(2022): 1-15.

Frondizi, Risieri. ¿Qué son los valores? México: FCE, 1968. 
Gazzaniga, Michael. El cerebro ético. Barcelona: Paidós, 2006.
Gutfreund, Yoram. “Neuroscience of animal consciousness: still agnostic after 

all”. Front Psychol 9, núm. 15, (2024): 1-4.
Heidegger, Martin. Ser y tiempo. Madrid: Trotta, 2003.
Horta, Óscar. “El antropocentrismo y el argumento de los vínculos emocionales”. 

Dilemata, núm. 1 (2009): 1-13.
Hume, David. Tratado de la naturaleza humana. Madrid: Tecnos, 2018.
Husserl, Edmund. Meditaciones cartesianas. Madrid: Tecnos, 1986.
Köhler, Wolfgang. Experimentos sobre la inteligencia de chimpancés. Madrid: Debate (1989).
Lamey, Andy. “Subjective experience and moral standing”. Animal Sentience 9, 

núm. 7 (2016): 1-3.
Locke, John. Ensayo del entendimiento humano. Libro II. Madrid: Editora nacional (1980).



105

Por qué todos los seres humanos son personas. En respuesta a Elisa Aaltola

Lombo, José Ángel y Giménez Amaya, José Manuel, “Cuerpo viviente y cuerpo 
vivido. Algunas reflexiones de la antropología filosófica”, Naturaleza y liber-
tad. Revista de estudios interdisciplinares, núm. 5 (2015).

Lombo, José Ángel y Giménez Amaya, José Manuel. Biología y racionalidad. el ca-
rácter distintivo del cuerpo humano. Pamplona: EUNSA (2016).

López Moratalla, Natalia. “Bioética y avances tecnológicos: tres problemas actua-
les”. Biomedicina 1, núm. 1 (2005): 34-40.

MacIntyre, Alasdair. Animales racionales y dependientes. por qué los seres humanos 
necesitamos las virtudes. Barcelona: Paidós, 2001.

Marcos, Alfredo. “Naturaleza humana y derechos de los animales”. En Diéguez, 
Antonio y Atencia, José María (eds.). Naturaleza animal y humana. Madrid: Bi-
blioteca nueva, 2014.

Marcos, Alfredo. “Política animal: el proyecto gran simio y los fundamentos filosó-
ficos de la biopolítica”. Revista latinoamericana de bioética 7, núm. 12 (2007): 60-75.

Mosterín, Jesús. La naturaleza humana. Madrid: Espasa-Calpe, 2006.
Muders, Sebastian. “Human Dignity: Final, Inherent, Absolute?”, Rivista di esté-

tica, 75 (2020): 84-103.
Muguerza, Javier. La razón sin esperanza. Barcelona: Taurus, 2007.
Nagel, Thomas. “What is like to be a bat?”. The philosophical review 8, núm. 4 

(1974): 435-450.
Nozick, Robert. Anarquía, estado y utopía. Madrid: Innisfree, 2020.
Pereira-Menaut, Antonio-Carlos y Pereira Sáez, Carolina. “De nuevo sobre la 

dignidad humana”. Cuadernos de bioética, núm. 2 (2014): 231-242.
Piaget, Jean. The Construction of Reality in the Child. New York: Basic Books, 1954.
Piaget, Jean. The Origins of Intelligence in Children. New York: Norton, 1963.
Rawls, John. Teoría de la justicia. México: FCE, 2010.
Riechmann, Jorge. Todos los animales somos hermanos. Ensayos sobre el lugar 

de los animales en las sociedades industrializadas. Granada: Universidad de 
Granada, 2003.

Rodríguez Comellas, Javier. “¿Persona, ‘cuasi-persona’ o ‘ser humano no perso-
na’? El estatuto de la persona con discapacidad intelectual a través del argu-
mento de los casos marginales”. Quién. Revista de filosofía personalista, núm. 20 
(2024):147-164.

Rodríguez Luño, Ángel. Ética general. Pamplona: Eunsa, 2004.
Sábada, Javier. “Las debilidades de la ética”. Cuaderno gris, núm. 10 (1994): 40-47.
Scheler, Max. El puesto del hombre en el cosmos. Madrid: Losada, 1938.
Singer, Peter. Ética práctica. Madrid: Ariel, 2009.
Singer, Peter. Liberación animal. Madrid: Taurus, 2011.
Spaemann, Robert. Personas. Acerca de la distinción entre “algo” y “alguien”. Pam-

plona: Eunsa, 2010.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

106

Tomasello, Michael. ¿Por qué cooperamos? Madrid: Katz, 2010.
Torralba, Francesc. ¿Qué es la dignidad? Barcelona: Herder, 2005.
Wittgenstein, Ludwig. Investigaciones filosóficas. Barcelona: Crítica, 2002.
Wojtyla, Karol. Persona y acción. Madrid: Palabra, 2024.
Zuolo, Federico. “Dignity and Animals. Does it Makes Sense to Apply hte Con-

cept of Dignity to All Sentient Beings?”. Ethical Theory and Moral Practice 19, 
núm. 5 (2016): 1117-1130.



107

Metafísica y Persona. Filosofía, conocimiento y vida
Año 18, Núm. 35, Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

DOI: 10.24310/metyper.35.2026.22209

La significación del “nosotros” desde la visión  
ético antropológica de Wojtyla para una  

filosofía social de corte personalista
The meaning of “we” from ethical anthropological vision  

of Wojtyla for a personalist social philosophy

Ruth Ramos Barragán1 
UPAEP, Universidad 

ruth.ramos@upaep.mx
Resumen

El interés de Karol Wojtyla en la dimensión social se puede rastrear a lo largo de su 
obra, si hacemos un recorrido sobre la significación del ‘nosotros’ y lo que se llamará en 
este trabajo las propedéuticas de dicha noción que aparecen particularmente en sus tex-
tos ético antropológicos, particularmente Amor y responsabilidad, Persona y acción, Persona: 
sujeto y comunidad, ¿Participación o alienación? Se busca dimensionar la importancia que el 
‘nosotros’ puede tener para la formulación de una filosofía social personalista, tendiente 
a enmarcar análisis y propuestas que las complejas realidades sociales contemporáneas 
piden más allá de las posturas individualistas o colectivistas.

Palabras clave: Nosotros, participación, alienación, filosofía social, comunidad, bien común.

Abstract

Karol Wojtyla’s interest in the social dimension can be traced throughout his work, if 
we take a look at the meaning of ‘we’ and what will be called in this work the propaedeu-
tics of this notion that appear particularly in his ethical-anthropological texts, particularly 
Love and Responsibility, Person and Action, Person: Subject and community, Participation or 
alienation? It seeks to dimension the importance that the ‘we’ can have for the formulation 
of a personalist social philosophy, tending to frame analyses and proposals that the com-
plex contemporary social realities require beyond individualistic or collectivist positions.

Keywords: We, participation, alienation, social philosophy, community, common good.

1	  ORCID ID: https://orcid.org/0009-0006-7729-2744

Recepción del original: 08/08/2025 
Aceptación definitiva: 16/12/2025

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommer-
cial-ShareAlike 4.0 International License



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

108

Introducción

El pensamiento wojtyliano muestra recurrentemente una relación entre 
sus preocupaciones éticas y antropológicas y las nociones que resultan fun-
damentales para explicar su visión sobre la persona. Una de estas nociones 
gira alrededor de la comunión de personas como esencial; considerar a la 
persona implica, necesariamente considerar a las personas, pero no como un 
agregado de individuos sino como una realidad relacional en la que la perso-
na se puede reconocer plenamente persona, incluso la palabra con la que se 
refiere a esta realidad es un singular-plural: el ‘nosotros’. 

Siguiendo lo que Wojtyla plantea a través de sus obras, el ‘nosotros’ apa-
rece como dinámica que surge necesariamente de la naturaleza de la persona 
y que es condición de posibilidad de realización y perfeccionamiento de lo 
humano, en razón de esta intuición, se propone profundizar en ello y dar 
cuenta de la relevancia que esto presenta para la sistematización de un pen-
samiento social de corte wojtyliano.

En sus primeras obras hay elementos que pueden identificarse como an-
tecedentes de esta noción y en el desarrollo de su pensamiento se hará cada 
vez más presente, especialmente en Amor y responsabilidad, donde abordará la 
moral sexual desde la consideración de la persona individual-relacional, yo-tú.

El capítulo séptimo de Persona y acción, obra culmen de su antropología2, 
como cierre de su estudio sobre el hombre, podría interpretarse como el lugar 
donde se completa su concepción de sobre la persona, y no un mero corolario 
de la filosofía social que podrá observarse en sus obras posteriores, particular-
mente en el magisterio social propio de su pontificado. A partir de este capítu-
lo, Wojtyla hará una aproximación al ‘nosotros’ que, según la idea de participa-
ción planteada como culminación, presenta rasgos bastante originales.

También se considerará el concepto de Communio personarum, que, aunque 
surge en relación directa con la visión sobre la familia, puede dar referentes 
para la noción del ‘nosotros’ y viceversa.

2	 Burgos en “La filosofía personalista de Karol Wojtyla” la califica como la obra maestra de 
Wojtyla, donde establece la base antropológica sólida que es requerida para la construcción 
de una ética en los mismos términos; adicionalmente lo considera el lugar donde la apuesta 
de superación entre el objetivismo y el subjetivismo de las propuestas antropológicas pre-
vias se presenta, esta consideración la encontramos también en: Guerra López, Rodrigo, 
Volver a la persona. El método filosófico de Karol Wojtyla (Madrid: Caparrós, 2002). Buttiglione 
se refiere a la búsqueda de completar la descripción fenomenológica con una comprensión 
metafísica, nota de la novedad de la obra, en su Introducción a la 3ª edición de Persona y 
acto en polaco publicada más tarde como: “‘Persona y acto’ y el pontificado de Juan Pablo 
II”, Open Insight, núm. 10 (2019).



109

La significación del “nosotros” desde la visión ético antropológica  
de Wojtyla para una filosofía social de corte personalista

Para ello ponemos atención particular en los textos: Amor y responsabilidad 
(1960) Persona y acción (1969) en su capítulo “Apuntes para una teoría de la 
participación” y “Persona: sujeto y comunidad” (1976) en cuanto a textos del 
autor y adicionalmente trabajos sobre la antropología y filosofía social woj-
tyliana que arrojan luz sobre estos planteamientos.

1. Presencia del ‘nosotros’ en Amor y responsabilidad (1960)

Amor y responsabilidad surgió como un estudio sobre el amor humano, a 
partir de las reflexiones que en su trabajo pastoral nacían, es el primer libro 
de nuestro autor donde se ven ya las nociones que después desarrollará espe-
cialmente en Persona y acción. Bajo el supuesto de una mirada fenomenológica 
y metafísica sobre el amor y la sexualidad Wojtyla se adentra en los elemen-
tos constitutivos de estos acontecimientos humanos.

Cuando él analiza la existencia del amor sugiere, una primera mención 
del ‘nosotros’ en singular, como la unión de dos hechos psicológicos que 
crean un todo objetivo, “un solo ser en el que dos persona están internadas, 
o, tal vez mejor, integradas” dando paso al problema de la relación entre ‘yo’ 
y ‘nosotros’, donde el ‘yo’ es único y si el amor es de la persona podría con-
siderarse como un fenómeno individual y unilateral, pero, dice Wojtyla “es 
cosa clara que el amor no es unilateral por su misma naturaleza, sino que, al 
contrario es bilateral, que existe entre personas, que es social.” La reciproci-
dad necesaria en esta condición da paso a “un único ‘nosotros’ que nace de 
dos yoes. En esto consiste su dinamismo natural. Para que nazca el ‘nosotros’, 
no es suficiente un solo amor bilateral, porque en él, a pesar de todo, hay dos 
‘yo’, aunque plenamente dispuestos ya a llegar a ser un solo ‘nosotros’. Es la 
reciprocidad la que, en el amor, decide del nacimiento de ese ‘nosotros’”3. 

La reciprocidad en Wojtyla no es una mera consecuencia de entrar en re-
lación con otro ‘yo’, implica una correlación en la que el ‘yo’ se dirige a otro 
‘yo’ y éste a su vez retorna en esta relación al yo inicial, configurando una 
comunidad interpersonal4. Distinta a la reciprocidad que Bubber considera 
como “el sentimiento de ser acogido, de entrar en una relación”5.

El papel de la voluntad en la configuración del ‘nosotros’ es indispensable, 
porque debe ésta “hacer nacer esta unidad de quereres (unum velle) que hace 

3	 Wojtyla, Karol, Amor y responsabilidad. Estudio de moral sexual (Madrid: Editorial Razón y Fe, 
1978), 40.

4	 Wojtyla, Amor y responsabilidad, 42.
5	 Bubber, Martín, Yo y tú (Buenos Aires: Ediciones Nueva Visión, 1982), 52.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

110

que dos ‘yo’ lleguen a ser un ‘nosotros’. Es justamente en la amistad donde 
se encuentra esa unidad”6. La amistad es recíproca y es interpersonal, notas 
que para él caracterizan al ‘nosotros’7.

El amor en general incluye esta estructura delineada en la amistad, de 
relación entre sujetos: 

El paso del ‘yo’ al ‘nosotros’ es para el amor no menos esencial que el hecho 
de salir de su propio ‘yo’, que se expresa por el atractivo, en el amor de con-
cupiscencia y en el de benevolencia. El aspecto individual no desaparece en 
el aspecto inter-personal, al contrario, éste está condicionado por aquél. De 
donde resulta que el amor es siempre una cierta síntesis inter-personal de 
gustos, de deseos y de benevolencia8.

La inter-personalidad para Wojtyla, cabe anotar, surge de toda acción que 
un ‘yo’ realiza con un ‘tú’, aunque ésta no se encuentre en términos de reci-
procidad, pero solo es plena cuando efectivamente es recíproca9. Incluso 
una acción que no es buena supone una realidad interpersonal y cierto dina-
mismo de la reciprocidad por el cual el ‘yo’ se hace pleno en la acción mutua.

1.1. Primera propedéutica: ‘yo’ como ‘tú’ ¿es condición de 
‘nosotros’ o supone un ‘nosotros’?

En Amor y responsabilidad también se pueden encontrar planteamientos 
que apuntan a la configuración del ‘nosotros’, por ejemplo, la expresión de 
‘yo’ como tú, como una condición, que sólo aparece en la igualdad de en-
trambos, en el amor entre hombre y mujer:

Del verdadero sentido y del verdadero “sabor” del amor. Este “sabor” es 
inseparable del sentimiento de responsabilidad por la persona, respon-
sabilidad que comprende el cuidado de su verdadero bien, quintaesencia 
del altruismo y sello infalible de una expansión de mi ‘yo’ y de mi exis-
tencia a los que vienen a añadirse otro ‘yo’ y otra existencia que me son 
tan íntimos como los míos10.

6	 Wojtyla, Amor y responsabilidad, 45.
7	 Wojtyla, Amor y responsabilidad, 46.
8	 Wojtyla, Amor y responsabilidad, 46.
9	 Lozano, Sergio, “La interpersonalidad en Karol Wojtyla” (tesis doctoral, Universidad Católi-

ca de Valencia, 2014), 295.
10	Wojtyla, Amor y responsabilidad, 65.



111

La significación del “nosotros” desde la visión ético antropológica  
de Wojtyla para una filosofía social de corte personalista

Lo que resulta íntimo al ‘yo’ sólo puede serlo si corresponde esencialmen-
te a su ser, y esta igualdad posibilita una unidad tal, que ambos sean consti-
tuyentes de la nueva realidad del ‘nosotros’11.

En este sentido se puede considerar un paralelismo con la empatía steinia-
na que apunta en dirección de este ‘yo’ como ‘tú’, al describir las experiencias 
de la empatía en El problema de la empatía12 proponiéndola como un tipo sui 
generis de acto, experiencia en el que vivencio la experiencia de otro ‘yo’ que 
es como ‘yo’ y es por eso que soy capaz de vivenciarlo, no de forma originaria 
pero sí de forma empática re-presentada, en una acción inmersiva que no es 
una mera objetivación de la experiencia del otro, no se ubica solamente en un 
proceso cognitivo sobre la experiencia del otro, sino que el ‘yo’ es capaz de 
la vivencia como si fuera el otro, y que aun más logra una síntesis en la que se 
integran la experiencia del otro y la propia13.

Esta experiencia así establecida, en orden a comprender la propedéutica 
wojtyliana sobre el ‘nosotros’, parece reforzar la presencia del ‘nosotros’ a 
partir de la dinámica ‘yo’ como ‘tú’, en clave de empatía. Como el mismo 
Wojtyla afirmará en Persona y acción respecto a la particularidad de la expe-
riencia de sí, se encuentran presentes todos los demás, no como un concepto 
a conocer, sino una experiencia como los otros la viven:

La experiencia del hombre se compone de la experiencia de sí mismo y 
de la experiencia de todos los demás hombres que se encuentran en situa-
ción de objetos de experiencia respecto al sujeto, esto es, se encuentran en 
relación cognoscitiva con él14.

1.2. Segunda propedéutica: ‘yo’ para otro ‘yo’

Un segundo planteamiento propedéutico presente en la obra de Wojtyla tie-
ne que ver con la donalidad en la relación interpersonal y aunque el interés pri-
mordial de la obra apunta a la relación conyugal y a ella se dirige especialmen-
te, de la misma forma que en el concepto propedéutico anterior, en lo que toca 
al estudio general del amor, la donalidad no es dimensión exclusiva del vín-
culo conyugal, sino que está presente en todas las relaciones interpersonales: 

11	Wojtyla, Amor y responsabilidad, 65.
12	Stein, Edith, Sobre el problema de la empatía (Madrid: Editorial Trotta, 2004).
13	  Muñoz Pérez, Enrique V., “El concepto de empatía (Einfühlung) en Max Scheler y Edith 

Stein. Sus alcances religiosos y políticos”, Veritas. Revista de filosofía y teología, núm. 38 (diciem-
bre de 2017): 77-95, http://dx.doi.org/10.4067/S0718-92732017000300077.

14	  Wojtyla, Karol, Persona y acción (Madrid: Palabra, 2012), 33.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

112

El amor más completo se expresa precisamente en el don de sí mismo, en el 
hecho de dar en total propiedad ese ‘yo’ inalienable e incomunicable. La pa-
radoja aquí resulta doble y va en dos sentidos: primeramente, que se pueda 
salir de su propio ‘yo’ y, en segundo lugar, que con ese salir no se le destruya 
ni se le desvalorice, sino que al contrario se le enriquezca, evidentemente en 
el sentido metafísico, moral15.

También se puede encontrar que la donación es libre o no es, dejando ver 
la noción de autoposesión que en Persona y acción quedará explicada de modo 
extenso, sólo se da quien es dueño de sí y decide darse, comprometiendo su 
voluntad en tal acción16. Y la donación se realiza en su carácter de ‘yo’ a otro 
‘yo’. En este orden de ideas se puede encontrar similitud con el pensamiento 
de Leonardo Polo quien, en su antropología trascendental, al colocar el amor 
como uno de los trascendentales del hombre funda el carácter donal en la 
noción de don que es ‘causa’ solamente de forma analógica entre los hombres, 
pues en el don está necesariamente la capacidad del receptor de reconocer lo 
recibido, pero que se constata como causa radical en la creación. Para Dios, 
dar es convertible a ser. La persona humana, creada a imagen de Dios, tiene 
inscrito en su ser la capacidad innata de dar17.

Siguiendo en el análisis del amor, Wojtyla considera que el amor quiere 
dar, contrariamente a la tendencia que busca servirse, el amor quiere dar en 
razón del deseo del bien infinito para el otro ‘yo’ y esto sólo puede darse en 
correspondencia al valor de la persona, no a causa de valores sexuales, que en 
el caso del matrimonio están considerados, pero no son el móvil único de este 
querer donal, el móvil es el carácter del otro como un ‘yo’; vale la pena apun-
tar que en este dinamismo no es relevante la bondad moral del otro, el mero 
hecho de ser un ‘yo’ lo habilita para ser sujeto receptor de la donación18. En 
la dinámica de donación, el ‘yo para otro yo’, la acción del yo para contribuir 
al bien de otro yo, se puede advertir esta noción propedéutica del ‘nosotros’, 
que seguirá presente y se clarificará en los escritos posteriores.

15	Wojtyla, Amor y responsabilidad, 47.
16	Wojtyla, Amor y responsabilidad, 62.
17	Montijo, César, “Don y criatura. La creación personal según la estructura Donal en la An-

tropología trascendental de Leonardo Polo”, Cuadernos doctorales de la Facultad Eclesiástica de 
Filosofía XXI, núm. 4, Pamplona (2011), 349-50.

18	Wojtyla, Amor y responsabilidad, 68-69.



113

La significación del “nosotros” desde la visión ético antropológica  
de Wojtyla para una filosofía social de corte personalista

2. Tratamiento del ‘nosotros’ en las obras posteriores

2.1. Persona y acción

En Persona y acción encontramos desarrollado el pensamiento antropológico 
de Wojtyla y en el último capítulo se encuentran expuestos los “Apuntes para 
una teoría de la participación”. Inicialmente se puede decir que la participación 
es “una propiedad de la propia persona, una propiedad interior y homogénea, 
que hace que la persona, cuando existe y actúa «junto con otras», exista y actúe 
como persona”19, es decir, define que es propio de la persona actuar junto con 
los otros, no es una adición o un mero efecto de la acción personal, es una actua-
lización de su ser personal en el ser con otros, a lo largo del capítulo se pone de 
manifiesto las diversas formas en la que realiza esta participación. 

Wojtyla pone particular atención en establecer a que se está refiriendo con 
este concepto y como está unido al valor personalista de la acción, para evitar 
que pudiera caerse en la reducción de una acción meramente transitiva, que, 
por lo contrario es una acción en la plena concepción personalista, dado que 
“estrictamente relacionado con su realización por parte de la persona consti-
tuye el origen y el fundamento concreto tanto del conocimiento del valor de 
la persona, como de los valores que se encuentran en la persona según su je-
rarquía específica”20. En la participación la persona se actualiza, plena como 
persona y se revela de igual forma.

“Gracias a la participación, el hombre cuando actúa junto con otros, con-
serva todo lo que resulta de la actuación conjunta y, al mismo tiempo, a tra-
vés de esto realiza el valor personalista de la propia acción”21. Es capacidad 
y es actualización, estas precisiones permiten no confundir a la participación 
wojtyliana con un mero efecto de la acción individual que se encuentra acci-
dentalmente con otra acción individual.

La participación, el actuar con los otros, la acción en comunidad supone 
esta comunidad fundante, la comunidad en lo humano, sólo en ella encuen-
tra su sentido personal22, sólo así la participación se revelaría como la forma 
de actualización en la que la persona puede perfeccionarse en plenitud. 

Los análisis que contiene nos han conducido a concluir que la participación, 
como propiedad de la persona, que existe y actúa “junto con otros”, se en-
cuentra en la base de dos dimensiones distintas de la intersubjetividad. La 

19	Wojtyla, Persona y acción, 387.
20	Wojtyla, Persona y acción, 380.
21	Wojtyla, Persona y acción, 386; cursivas del original.
22	Wojtyla, Persona y acción, 416.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

114

primera de ellas es la que encontramos en la relación “persona-persona” (yo-
tú, soi-autrui): la segunda es la que encontramos en la relación ‘nosotros’ (co-
munidad, Gemeinschaft)23.

En orden a la exploración de este trabajo sobre el ‘nosotros’, todas estas 
consideraciones sobre la participación, apuntan a un ‘nosotros’ no como se 
menciona previamente, como una realidad transitiva, sino por el contrario 
una realidad intransitiva, el ‘nosotros’ siempre está presente en la persona, ya 
que la participación es característica y no solo dinamismo.

2.2. Persona, sujeto y comunidad

“Osoba: podmiot i wspólnota (La persona: sujeto y comunidad)” publica-
do originalmente en Anales de filosofía en 1976; en la segunda parte, Wojtyla 
busca abundar sobre los elementos perfilados en el capítulo noveno de Perso-
na y acción anteriormente analizado. El concepto de Participación es parte de 
la teoría de la comunidad para la consideración de la acción personal, bajo 
dos modos: expresión de la persona confiriendo su dimensión personal a su 
obrar con otros en razón de su perfeccionamiento y también como relación 
positiva a la humanidad de otros, es decir, a la persona concreta de los otros. 
Participación y alienación son contrarios: en la participación, la relación inter-
personal está en clave de plenitud; en la alienación, en clave de deshumani-
zación y podría decirse despersonalización específicamente, “la participación 
es aquella característica en virtud de la cual el hombre existiendo y obrando 
en común con los otros… es capaz de ser él mismo y de perfeccionarse, reali-
zarse a sí mismo”24. Al respecto profundizará en su escrito dedicado a estos 
dos conceptos y al cual recurriremos en el siguiente apartado.

En razón de una cierta primacía de la relación en la experiencia interper-
sonal de comunidad Wojtyla considera “una correspondencia y adecuación 
entre comunidad y subjetividad personal del hombre”25. Cabe apuntar que 
la comunidad incluye la conciencia y la experiencia interpersonal especial-
mente, esto le da un carácter normativo, es decir el otro se convierte en norma 
de la acción personal. 

Similar hasta cierto punto se puede considerar en la idea del rostro en el 
pensamiento de Lévinas, ya que el encuentro con el rostro del otro se puede 
erigir como una norma de acción por la carga que el término tiene en el len-

23	Wojtyla, Persona y acción, 420.
24	Wojtyla, Karol, “Persona, sujeto y comunidad”, en El hombre y su destino (Madrid: Palabra, 

2005), 75.
25	Wojtyla, “Persona, sujeto y comunidad”, 76.



115

La significación del “nosotros” desde la visión ético antropológica  
de Wojtyla para una filosofía social de corte personalista

guaje y el pensamiento hebreo “El término hebreo que designa el “rostro” 
(Panim -פָּניִם) tiene dos connotaciones muy importantes: como sustantivo, de-
signa la faz humana, pero también cumple la función adverbial del “cabe”, 
“ante” o “frente”. Así, tener rostro significa la posibilidad de estar cabe otra 
persona: el rostro es sujeto en tanto se encuentra “ante” la exterioridad del 
otro”26. Esta mera presencia refiere Medina, es ya mandato, compromiso 
para ponerme a su servicio.

Al abordar dos dimensiones de la relación, propone la consideración del 
yo–tú27 como relación fundante de la siguiente relación que es el ‘nosotros’; 
en la primera se enfatiza el carácter individual de la persona y la condición 
de autoafirmación que el encuentro con un tú propicia dado que para la afir-
mación de un ‘tú’ es indispensable que ese ‘tú’ sea al mismo tiempo un ‘yo’ 
verdadero y completo, desde la autoconciencia, autoposesión y autodominio. 
Vale anotar que el mismo Wojtyla advierte que el ‘nosotros’ no significa de-
formación o disminución del ‘yo’28. Lo anterior dado que la posible relación 
dialéctica entre ambas realidades no anula el ser propio en ninguna de ellas 
y por el contrario es posibilidad de perfeccionamiento.

El ‘nosotros’ manifiesta primordialmente la comunidad constituida por 
las personas, no meros individuos, si no sujetos personales, cada uno vin-
culado con el bien común. Este último es la “base objetiva de su constituirse 
en comunidad social como ‘nosotros’”29 dando paso a la auténtica communio 
personarum. Esta comunidad designará “la forma de la multiplicidad humana 
en que se realiza de modo más perfecto la persona como sujeto”30. 

El sujeto en Wojtyla aparece como una apuesta superadora en el mejor de 
los sentidos, ya que no es del todo el sujeto que aparece en la filosofía de la 
conciencia, evitando la aproximación idealista, como él mismo lo apunta en 
“Subjetividad y lo reductible en el hombre”, pero tampoco es el hombre una 
realidad como cualquier otra que puede abordarse como mero objeto:

26	Cf. Medina, Jorge, “Persona como rostro, y rostro como mandato en el pensamiento de Em-
manuel Lévinas”, Quién. Revista de filosofía personalista, núm. 2 (diciembre de 2015): 65-75, 
https://doi.org/10.69873/aep.i2.244

27	Al respecto de la distinción de concepción sobre el yo-tú entre el personalismo wojtyliano 
y los personalismos dialógicos, Joseph M. Coll analiza las razones por las que a su pare-
cer la relación yo-tú “se sitúa no en la constitución original de la persona, sino posterior-
mente” presuponiendo que la persona es anterior al hecho mismo de la relación yo-tú”. I 
d’Alemany, Josep M Coll, “Karol Wojtyla, entre las filosofías de la persona y el persona-
lismo dialógico” (1 de enero de 2014), https://ezproxy.upaep.mx:2243/linkprocessor/
plink?id=92e417d9-d002-312d-af63-38e0b1f4e65f

28	Wojtyla, “Persona, sujeto y comunidad”, 93.
29	Wojtyla, “Persona, sujeto y comunidad”, 95.
30	Wojtyla, “Persona, sujeto y comunidad”, 99.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

116

Se nos presenta el hombre no solamente como ser definido por un género, 
sino como “yo” concreto, como sujeto que tiene la experiencia de sí. El ser 
subjetivo y la existencia que le es propia (suppositum) se nos manifiesta en 
la experiencia precisamente como este sujeto que tiene experiencia de sí31.

Y es desde esta subjetividad personal que se posibilita la intersubjetivi-
dad. Con este análisis deja sentadas las bases para profundizar en la noción 
y fenómeno de alienación, por oposición a la fuerza y contenido de la noción 
de participación, considerando que, bajo tal oposición, la alienación afecta 
particularmente la subjetividad interpersonal, poniendo en grave riesgo el 
perfeccionamiento y trascendencia de la persona y el logro del bien común, 
como se expondrá en la última parte de este trabajo.

2.3. ¿Participación o alienación?

En el texto ¿Participación o alienación? preparado para el coloquio fenomeno-
lógico internacional en Friburgo de 1975, Wojtyla profundiza en los dos polos 
de la acción que quedan esbozados en Persona y acción. Estos polos revelan el 
alcance del perfeccionamiento -o la carencia- de lo humano y de la persona. 

El concepto de participación tiene un largo recorrido en la historia del 
pensamiento, no constituyendo como tal una novedad, pues es retomada por 
Wojtyla desde algunas de estas tradiciones, particularmente la visión Aristo-
télica que establece la relación entre el ser universal y los seres particulares 
en términos de analogía, y en el ámbito de la política, como una de las formas 
de ser en la civitas32.

Tomás de Aquino al respecto, retomando la metafísica aristotélica en el 
interés de responder a la relación fundamental del hombre con Dios propone:

La participación de uno en otro puede hacerse de 3 maneras: a) recibiendo la 
propiedad de su naturaleza; b) recibiéndolo a él mismo, a modo de intención 
cognoscitiva; c) que de algún modo le sirva a su virtud, como en un enfermo 
que participa del médico el arte medicinal, o porque recibe en sí el arte de la 
medicina, o el conocimiento del arte medicinal, o porque le sirve de conejillo 
de Indias al arte de la medicina. Lo primero es mayor que lo segundo, y lo 
segundo que lo tercero33.

31	Wojtyla, Karol, “La subjetividad y lo irreductible en el hombre”, en El hombre y su destino 
(Madrid: Palabra, 2005), 34.

32	Aristóteles, Política (Madrid, Gredos 1988), 1275b, 17.
33	Tomás de Aquino, Comentario a la Epístola de San Pablo a los colosenses (México: Editorial Tra-

dición, 1978), 5.



117

La significación del “nosotros” desde la visión ético antropológica  
de Wojtyla para una filosofía social de corte personalista

En Descartes, la participación no se encuentra en el campo de la metafísi-
ca: con la introducción del hombre como sujeto consciente, la participación 
pasa al campo de la epistemología, en todo caso considera la participación en 
la verdad desde la consciencia, lo que hace que el fenómeno se ubique en el 
campo de la antropología34. En Kant la participación se arraigará aún más en 
el sujeto, ya que, es desde sí mismo, desde su razón que se relaciona con la ley 
natural y en ello consiste participar. 

La participación, como define Wojtyla, es la capacidad de actuar con los 
otros, con la implicación integral del propio ser, no sólo se realizan actos per-
sonales individuales, esos actos suponen la participación en la humanidad de los 
otros, reconocidos como ‘otros yo’. Sobre esto Burgos afirma que lo genérico de 
la proposición contiene todas las posibles interacciones humanas, pero destacan 
particularmente dos acepciones: la primera como una propiedad de la persona 
que le capacita para actuar con otros y la segunda como la acción de la persona 
con otros, que es ya un tipo característico de la relación interpersonal35. 

La participación en la humanidad de los otros seres humanos, de los otros y 
de los prójimos, no se forma primariamente a través de la comprensión del 
ser del «hombre», que por su naturaleza es general y no se aproxima bastante 
al ser humano del «yo concreto». La participación se forma a través de una 
aproximación consciente que deriva de la experiencia del propio yo36.

La participación y por tanto la relación del ‘yo’ con el ‘otro yo’ no es mera-
mente cognitiva, sino fundamentalmente experiencial; se da en la experiencia 
que la persona concreta tiene de sí mismo con otra persona igualmente con-
creta, quien es ‘otro’ y ante la cual se es ‘otro’, manifestándose el esquema de 
co-implicación ‘yo-otro’ (soi-autrui). Aunque no hay una expresión explícita 
de esta co-implicación como la configuración de un ‘nosotros’, se puede infe-
rir como tal. Parece apuntarse con esto que, la participación como propiedad 
personal posibilita el ‘nosotros’ y la participación como acción personal se 
realiza en un ‘nosotros’. Será en el ejercicio de verificación que propone Wo-
jtyla de la participación que surge propiamente el significado del ‘nosotros’:

La afirmación de que el esquema ‘yo-otro’ no es algo completamente espontáneo 
y ya dado, pero constituye un preciso deber, ayuda a interpretar la multifor-
me realidad de las relaciones interhumana. Todo eso puede ser condensado 

.
34	Cf. Sánchez, Cipriano, La participación según Karol Wojtyla, cualidad del ser humano para cons-

truir la comunidad en el ámbito posmoderno (México: U. Anáhuac, 2015), 71.
35	Burgos, Juan Manuel, “La filosofía social de Karol Wojtyła. I. Persona, participación, aliena-

ción, relación interpersonal”, Quien. Revista de filosofía personalista, núm. 17 (2023), 101.
36	Wojtyla, Karol, “¿Participación o alienación?”, en El hombre y su destino (Madrid: Ediciones 

Palabra, 2005), 117.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

118

en la formula “yo-tú”, diferenciando con la máxima claridad este modelo de 
relación del otro, que está expresado por el término ‘nosotros’ e indica ya una 
cierta realidad comunitaria o social37.

Por otro lado, la alienación como la concibe Wojtyla, es la debilitación o 
incluso anulación de la posibilidad de experimentar al otro como ‘otro yo’, lo 
que elimina la posibilidad de la configuración del ‘nosotros’ como lo contra-
rio la acción, en términos wojtylianos, y lo obscurece como propiedad perso-
nal. El ‘nosotros’ entonces, en la dinámica de alienación se deforma, tal como 
sucede con la experiencia de sí mismo y de la alteridad. 

Vale la pena mencionar cómo la alienación wojtyliana sostiene una distan-
cia sustancial con la alienación marxista:

No es sólo la pérdida de conciencia de sí mismo (como puede serlo en Marx, bajo 
la forma de self-estrangement), sino sobre todo un aislamiento (isolation): pérdida 
de la unión fraterna o de la autodeterminación del propio yo en relación a otro yo38.

Lo más grave de la alienación para Wojtyla radica en la despersonalización 
de la acción que consecuentemente obstaculiza la realización y perfecciona-
miento del propio ser personal, consideración antropológica que en Marx 
no está presente, dado que su interés fundamental se sitúa en la dinámicas 
extrínsecas de lo humano, la acción en Wojtyla es autodominio, autodeter-
minación y autorrealización no sólo en su dimensión transitiva, como Marx 
sostiene al respecto del trabajo y la producción  -que no es necesariamente 
acción en el sentido personalista-, sino especialmente en la intransitiva que 
se realiza en la subjetividad y al mismo tiempo realiza al sujeto, a la persona. 

Esto hace notar como el personalismo wojtyliano apunta a respuestas distintas 
a las que hasta el momento de su obra estaban presentes para interpretar la reali-
dad humana y que configuraron el entorno en el que desarrolló su pensamiento.

37	Wojtyla, “¿Participación o alienación?”, 123.
38	Pinto, Javier y Letelier, Gonzalo, “El camino de la alienación. Trabajo y ética en Smith, Marx 

y Wojtyla”, Revista empresa y humanismo 19, núm. 2 (2016): 141, https://doi.org/10.15581/015.
XIX.2.119-152



119

La significación del “nosotros” desde la visión ético antropológica  
de Wojtyla para una filosofía social de corte personalista

3. Derivaciones para una propuesta en filosofía social de corte 
personalista desde el significado del ‘nosotros’ en Wojtyla

3.1. El ‘nosotros’ como margen de desarrollo de una filosofía social

El interés manifiesto de Wojtyla por los fenómenos sociales se puede ob-
servar con amplitud en su faceta pastoral y particularmente en las temáticas 
que serán objeto de análisis y reflexión en algunos de los documentos ponti-
ficios: Laborem Exercens (1981), Sollicitudo Rei Socialis (1985), Centesimus Annus 
(1991). El telón de fondo que acompaña esta profundización sobre las proble-
máticas sociales que suponen la acción humana personal es la participación. 

Siguiendo las implicaciones del desdoblamiento de la noción del ‘nosotros’ 
a lo largo de su obra, según la intención  primera de este trabajo, las condicio-
nes para una reflexión sobre lo social que se derivan pueden ser tres: a) la mera 
presencia del otro en el actuar no es suficiente para establecer un nosotros, b) la 
mera interacción humana tampoco es suficiente para el nosotros, y finalmente 
c) la plenitud de toda dinámica social supone necesariamente la configuración 
del ‘nosotros’ en clave de participación, esto es desde la acción personal de cada 
uno y de ambos. La interacción humana en la que no se actualiza la participa-
ción, quedará limitada a ser alienación, dinamismo imperfecto y no humani-
zante en su mínima expresión o deshumanizante como máxima. 

En el caso de la sola presencia sin una interacción y por ende sin un ejer-
cicio de reconocimiento del ‘otro como yo’ constitutivo de un ‘nosotros’, la 
filosofía social en todo caso quedaría reducida a una observación de dina-
mismos de carácter fenoménico, en los que apenas estaría superando una 
aproximación materialista con un análisis indiferente a la complejidad que 
supone la integralidad de la persona y el enfoque estaría dirigido a lo que, 
por contraposición Wojtyla llama alienación. 

En el supuesto en que además de la presencia se puede observar una in-
teracción humana, es decir que en ella quedan manifiestos los rasgos consti-
tutivos de la persona, y se puede entonces hablar de sociedad, que es el tipo 
de comunidad en la que se hace presente lo que llama el sistema prójimo en el 
que el hombre está inserto por el mero hecho de compartir naturaleza con los 
otros miembros39, hay la posibilidad del desarrollo de un pensamiento social 
con mayor propiedad bajo estas consideraciones, pero aquí aún no queda 
superado el riesgo de la alienación y tampoco hay garantía de participación, 
porque, aunque existe una identificación, esta no genera inmediatamente el 

39	Wojtyla, Persona y acción, 417.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

120

‘nosotros’, la persona puede reconocer al otro como persona, pero no necesa-
riamente como otro ‘yo’, este reconocimiento precisa una profundización de 
la relación y de la empatía más allá de la idea, supone la experiencia plena de 
sí y la consideración del otro bajo esta misma experiencia.

Finalmente, la participación en la que no solo existe la interacción sino 
que hay un actuar junto-con-los-otros donde la acción se realiza con carácter 
personal pleno, según la teoría personalista de la acción, es la esfera donde 
la persona se afirma a sí misma y afirma al ‘otro como yo’ dando paso al 
‘nosotros’ y se hace presente el sistema comunidad40 que supone el perfec-
cionamiento de la dimensión social, así podría decirse que la filosofía social 
de corte personalista en Wojtyla encuentra compleción en el surgimiento del 
‘nosotros’ como resultante de la participación, donde cada uno es sí mismo y 
se afirma en la acción con el otro. Es, por tanto, que la experiencia de sí y del 
otro como un ‘yo’ en todo lo que ello implica, condición para hablar de parti-
cipación, habilitando a la sociedad como comunidad, a partir de lo cual todo 
fenómeno social: familia, cultura, economía, política, etc. Puede ser abordado 
desde esta perspectiva. 

3.2. ¿El bien común surge de la consideración del ‘nosotros’?

El bien común, tal como lo expresa en Persona y acción, es “una auténtica 
estructura personalista de la existencia del hombre en comunidad, en cual-
quier comunidad a la que pertenezca”41 así, puede ser considerada una es-
tructura fundamental de la comunidad humana, que sólo puede aparecer en 
ella y como se ha tratado de establecer en este trabajo, es en la realidad ‘noso-
tros’ que esta comunidad puede encontrar una existencia plena, el ‘nosotros’ 
se convierte en generador del bien común, que asimismo al ser lugar de la 
afirmación del yo y del otro como yo, sin contradicción, se sigue que la cons-
trucción del bien común desde el ‘nosotros’ en la dinámica de la participación 
presenta una apuesta superadora de la contradicción entre el bien individual 
y el bien común, el bien para el ‘nosotros’ que incluye completamente el bien 
de la persona individual y el bien de ambos.

40	Wojtyla, Persona y acción, 420.
41	Wojtyla, Persona y acción, 406.



121

La significación del “nosotros” desde la visión ético antropológica  
de Wojtyla para una filosofía social de corte personalista

Conclusiones

La riqueza que los elementos ético antropológicos que Wojtyla deja en su 
obra, especialmente en correlación con el significado del ‘nosotros’ permite ir 
construyendo propuestas, sí de análisis sobre los fenómenos humanos en las 
que se manifiesta la naturaleza social de la persona para distinguir entre estos 
fenómenos, con mayor precisión, cuales presentan la forma más adecuada 
para la existencia concreta de las personas, pero particularmente se pueden 
establecer como referentes fundamentales para la construcción de propues-
tas personalistas frente a los desafíos que la coexistencia y convivencia hu-
mana  muestran en la actualidad en cualquier latitud del mundo, ya que el 
‘nosotros’ asume en su totalidad y en su integralidad a la persona concreta, 
asume a cada uno que, con nombre y apellido, necesita condiciones y res-
puestas para ser plenamente ese ‘yo’ y al mismo tiempo, sin reserva alguna, 
ese ‘otro como yo’ en el ‘nosotros’.

Queda abierta la ruta para seguir profundizando en las implicaciones que 
esta perspectiva aporta al pensamiento contemporáneo sobre lo social, que 
enfrenta el reto de aportar respuestas más cercanas a lo humano, en un mun-
do que hoy experimenta realidades y fenómenos complejos para la realiza-
ción de la persona.

Referencias
Aristóteles. Política. Madrid: Gredos, 1988.
Bubber, Martín. Yo y tú. Buenos Aires: Ediciones Nueva Visión, 1982.
Burgos, Juan Manuel. “La filosofía social de Karol Wojtyla II. Nosotros. Comu-

nidad, sociedad y communio personarum. El bien común”, Quién. Revista de 
filosofía personalista, núm. 18 (2023): 7-32.

Buttiglione, Rocco. “‘Persona y acto’ y el pontificado de Juan Pablo II”. Open In-
sight, núm. 10 (2019).

Guerra López, Rodrigo. Volver a la persona. El método filosófico de Karol Wojtyla. 
Madrid: Caparrós, 2002.

I d’Alemany, Josep M Coll. “Karol Wojtyla, Entre las filosofías de la persona y el 
personalismo dialógico” (1 de enero de 2014). https://ezproxy.upaep.mx:2243/
linkprocessor/plink?id=92e417d9-d002-312d-af63-38e0b1f4e65f.

Lozano Arco, Sergio. “La interpersonalidad en Karol Wojtyla”. Tesis doctoral, 
Universidad Católica de Valencia, 2014.

Medina Delgadillo, Jorge. “Persona como rostro, y rostro como mandato en el 
pensamiento de Emmanuel Lévinas”. Quién. Revista de filosofía personalista, 
núm. 2 (diciembre de 2015), 65-75, https://doi.org/10.69873/aep.i2.244



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

122

Montijo, César. “Don y criatura. La creación personal según la estructura Donal 
en la Antropología trascendental de Leonardo Polo”. Cuadernos doctorales de la 
Facultad Eclesiástica de Filosofía 21, núm. 4, Pamplona (2011): 349-50.

Muñoz Pérez, Enrique V. “El concepto de empatía (Einfühlung) en Max Sche-
ler y Edith Stein. Sus alcances religiosos y políticos”. Veritas. Revista de filo-
sofía y teología, núm. 38 (diciembre de 2017): 77-95. http://dx.doi.org/10.4067/
S0718-92732017000300077

Pinto, Javier y Letelier, Gonzalo. “El Camino de la alienación. Trabajo y ética en 
Smith, Marx y Wojtyla”. Revista Empresa y Humanismo 2, núm. 19 (2016): 119-
52. https://doi.org/10.15581/015.XIX.2.119-152

Sánchez, Cipriano. La participación según Karol Wojtyla, cualidad del ser humano para 
construir la comunidad en el ámbito posmoderno. México: U. Anáhuac, 2015.

Stein, Edith. Sobre el problema de la empatía. Madrid: Trotta, 2004.
Tomás de Aquino. Comentario a la epístola de San Pablo a los colosenses. México: 

Editorial Tradición, 1978
Wojtyla, Karol. “Persona, sujeto y comunidad”. En El hombre y su destino. Madrid: 

Palabra, 2005.
Wojtyla, Karol. El hombre y su destino. Madrid: Palabra, 2005.
Wojtyla, Karol. Amor y responsabilidad. Estudio de moral sexual. Madrid: Palabra, 2012.
Wojtyla, Karol. Persona y acción. Madrid: Palabra, 2017.



123

Nota crítica





125

Metafísica y Persona. Filosofía, conocimiento y vida
Año 18, Núm. 35, Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

DOI: 10.24310/metyper.35.2026.22004

Un lenguaje sin nosotros: realidad, materialidad y 
lenguaje figurado

A Language Without Us: Reality and Literary Theory

Daniel Pérez Fajardo1 
Universidade de Lisboa 

d.perez.fajardo@gmail.com
Resumen

La filosofía suele mirar hacia otras disciplinas como forma de verificar en estas sus pro-
pias pretensiones. Muestra de ello es la atención que el nuevo realismo, o realismo especu-
lativo, ha prestado a la teoría literaria aun cuando esta última muchas veces parece declarar 
la imposibilidad de conocer tanto a los textos como a los objetos. Este artículo se propone 
revisar fundamentos en la teoría literaria que puedan cimentar una relación entre esta y el 
nuevo realismo. Para lo anterior, se tiene en cuenta la obra del teórico y crítico Paul de Man 
y su desarrollo de una teoría materialista para el abordaje de la experiencia literaria. 

Palabras clave: teoría literaria, nuevo realismo, retórica, materialismo, metonimia

Abstract

Philosophy often turns to other disciplines to verify its own claims. For example, the 
new realism, or speculative realism, has paid attention to literary theory, despite the lat-
ter often seeming to declare the impossibility of knowing texts and objects. This article 
reviews the foundations of literary theory that could establish a relationship between lit-
erary theory and new realism. To this end, it considers the work of the theorist and critic 
Paul de Man, who developed a materialist approach to literary experience.

Keywords: Literary Theory, New Realism, Rhetoric, Materialism, Metonymy

1	 ORCID: https://orcid.org/0000-0002-3149-6796

Recepción del original: 16/06/2025 
Aceptación definitiva: 06/12/2025

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommer-
cial-ShareAlike 4.0 International License



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

126

It is the same everywhere; but that is no reason for anxi-
ety or sadness; if there is no communal feeling between 
you and other people, try to be near to things –they will 
not abandon you.

Letters to a Young Poet. Rainer Maria Rilke

Introducción

Las tendencias filosóficas dentro del pensamiento occidental toman dife-
rentes posiciones a la hora de ponderar las posibilidades de explorar y cono-
cer el mundo. La oscilación entre el optimismo acrítico y el nihilismo más ab-
negado es palpable en las diferentes escuelas de pensamiento que atraviesan 
las diversas perspectivas dedicas al estudio de las capacidades y condiciones 
de la inteligencia humana. Es desde una perspectiva multidisciplinar que el 
estudio de tales capacidades y condiciones describe una apertura que carac-
teriza al abordaje académico actual. Adoptar una perspectiva multidiscipli-
nar para el abordaje de ciertos problemas de la filosofía implica considerar 
que los diversos objetos de estudio son análogos los unos con los otros en su 
relación con, por ejemplo, el entendimiento humano. Lo anterior puede ser 
suficientemente revisado en la teoría literaria, en la cual la inteligibilidad de 
los textos y las capacidades de la crítica son, muchas veces, vistos como ma-
nifestaciones de las condiciones del conocimiento humano. 

Filosofía y teoría parecen conectarse, pero no de forma positiva. La teo-
ría literaria parece íntimamente reactiva hacia muchas de las conclusiones 
positivas en torno al conocimiento humano, oscuridad nihilista que puede 
ser aparente una vez que los principios profundos de la teoría literaria son 
contrastados con aproximaciones filosóficas contemporáneas de la filosofía. 
Contrario a declarar el desastre en el conocimiento, este ensayo adopta una 
perspectiva multidisciplinar para indagar en la posibilidad de que ciertos 
principios de la teoría literaria sean positivos para con ciertas posiciones fi-
losóficas optimistas en relación con el conocimiento. Sin embargo, el ensayo 
no propone evadir los enunciados nihilistas que puedan estar contenidos en 
la teoría literaria como forma de asumir un cierto optimismo filosófico. Por 
el contrario, va a ser en la inspección profunda de la negatividad de la teoría 
literaria donde un nuevo optimismo puede ser fundamentado.  

Para calificar a la teoría literaria como una disciplina nihilista se debe in-
dagar hasta que punto sus intereses rebasan los textos imponiendo a la me-
diación lingüística como una barrera para el conocimiento. En este respecto, 
Richard Rorty destaca a la teoría como fuente de conclusiones auto-destruc-
tivas una vez que cuestiona la capacidad de conocer cosas y textos por igual, 



127

Un lenguaje sin nosotros: realidad, materialidad y lenguaje figurado

destacando como en ambos casos la inteligencia es incapaz de producir «re-
sultados definitivos»2. La inteligencia humana encuentra un límite que no 
puede sortear, por lo tanto, cualquier empresa de depuración del conoci-
miento humano parece absurda. De esa forma, la propuesta de Rorty liga 
negativamente un cierto grado de realismo científico con la posibilidad de 
la teoría literaria de obtener un sentido incuestionable, lo cual legaría a esta 
última a ser una «excusa para destilar cerveza»3. La imposibilidad de definir 
qué sería una «buena lectura» es análoga a la imposibilidad de conocer los 
objetos, es decir, textos y cosas son semejantes a la vez que el instrumento 
para acceder a estos debe necesariamente aceptar sus limitaciones. 

El diagnóstico de Rorty declara el desastre del realismo filosófico, lo cual, 
en cierta medida, implica el descrédito sobre la noción de crítica y teoría en 
sí. Sin embargo, la teoría literaria parece abrazar esta dificultad toda vez que 
muchos de sus acercamientos parecen ordenarse bajo la idea de su propia 
impotencia. Suzanne Gearhart nota como la teoría literaria contemporá-
nea adopta una posición orientada sobre la «deconstrucción» que implica 
su ingreso en materias tradicionalmente asociadas a la filosofía4. En este 
acercamiento entre ambas disciplinas, la teoría literaria parece orientarse 
claramente sobre la mediación lingüística como elemento ineludible para el 
entendimiento humano, hecho cuyas consecuencias llevan irrefrenablemen-
te a una situación como la descrita por Rorty. Esta diatriba teórica sobre su 
propia carencia es identificada por Gearhart en la obra de Paul de Man5 y 
no sería poco aventurado indicar que Rorty considera a la obra de este autor 
como evidencia del innecesario ejercicio de la teoría.

1. Nihilismo formal

Paul de Man es un autor decisivo para la teoría literaria contemporánea, 
como también para el abordaje multidisciplinario del entendimiento huma-
no. Lo anterior no solo se debe al hecho de ser este autor uno de los sindicados 
como ilustres de la «deconstrucción en los Estados Unidos» y, con ello, una 
especie de puente que conecta disciplinas a través del impasse lingüístico6. 
Paul De Man es también importante porque desde su obra se desprenden los 
que, quizás, son los momentos más oscuros de la teoría literaria. En efecto, de 

2	 Rorty, Richard, “Texts and Lumps”, New Literary History 17, núm. 1 (1985): 1.
3	 Rorty, “Texts and Lumps”, 16.
4	 Gearhart, Suzanne, “Philosophy before Literature: Deconstruction, Historicity, and the Work 

of Paul de Man”, Diacritics 13, núm. 4 (1983): 63-64.
5	 Gearhart, “Philosophy before Literature”, 64.
6	 Derrida, Jacques, Memorias para Paul de Man (Barcelona: Gedisa, 2011), 27.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

128

Man construye gran parte de su obra como una denuncia hacia el optimismo 
ciego que motiva a la teoría y la crítica7. Tal posicionamiento parece declarar 
la muerte de la teoría y, de hecho, parte de la crítica ha leído a De Man como 
la explicitación de una teoría que perece ante su propia abstracción8 o bien 
como la dramatización de un formalismo exacerbado que lleva a una ceguera 
causada por el exceso de luz9. El hecho de que Gearhart situé a Paul de Man 
como un autor central en la relación entre filosofía y teoría literaria sugiere 
que en este se encuentra parte importante de la discusión sobre las posibili-
dades del entendimiento, lo cual es también la discusión sobre la convenien-
cia de la teoría literaria. 

Preliminarmente, la obra de Paul de Man parece apoyar las conclusiones 
de Rorty, es decir, la teoría literaria es impotente al igual que, por extensión, 
la inteligencia humana. Coherente con ello, Stanley Cavell considera a la obra 
de Paul de Man no solo como una que duda sobre el lenguaje, sino que una 
radical declaración nihilista donde la letra y el mundo son totalmente inde-
pendientes10. Cavell evidencia como el foco de la teoría literaria en el impase 
lingüístico esconde tras de sí una posición que desconoce al mundo como 
real posibilidad para el intelecto humano. El nihilismo y la gratuidad parecen 
ser celebrados por la teoría literaria, sin embargo, en Paul de Man hay mues-
tras de un camino que conduce hacia la certeza de los objetos en lugar de ha-
cia el vacío legado por la mediación lingüística. En efecto, la obra de Paul de 
Man progresivamente conforme avanza comienza a estar atravesada por la 
palabra «materialismo» en un uso lacónico, quizás, justificado por el abrupto 
final de la vida del teórico. La apertura «materialista» de Paul de Man gana 
nuevas consideraciones al observar las corrientes filosóficas que han domina-
do las últimas décadas, con esto me refiero a los nuevos realismos filosóficos.

A modo de sintetizar esta nueva corriente del realismo, Woodward señala 
a esta como el intento por encontrar aquello que esta fuera del entendimiento 
humano11. A primera vista, la mediación lingüística parece negar la posibili-
dad de lo externo una vez que se considera al impasse como una condición, 
sin embargo, por la vía del «materialismo» una cierta independencia con res-
pecto al entendimiento parece latente. La sospecha de una especie de cone-
xión entre el nuevo realismo y la obra de Paul de Man es desarrollada por 

7	 De Man, Paul, “Roland Barthes and the Limits of Structuralism”, Yale French Studies, núm. 77 
(1990), 187.

8	 Loesberg, Jonathan, “Paul de Man’s Aesthetic Ideology”, Diacritics 27, núm. 4 (1985), 87.
9	 Podlubne, Judith, “Visión ciega. El Roland Barthes de Paul de Man”, en Podlubne, Judith y 

De Man, Paul, Barthes en cuestión (Ñuñoa - Rosario: Bulk editores, Nube Negra 2020), 42.
10	Cavell, Stanley, “Politics as Opposed to What?”, Critical Inquiry 9, núm. 1 (1982): 172.
11	Woodward, Ashley, “Signifying Nothing: Nihilism, Information, and Signs”, Open Philoso-

phy, núm. 6 (2023): 10.



129

Un lenguaje sin nosotros: realidad, materialidad y lenguaje figurado

Tom Eyers en Speculative Formalism, texto que destaca la obra de belga como 
una posibilidad de escape al nihilismo que esta misma se había esforzado 
por construir12. Con esta presunción, no solo la obra de Paul de Man, sino 
también la disciplina de la teoría literaria, tendrían la posibilidad de alinearse 
con posiciones más bien optimistas con respecto al entendimiento humano. 
La posibilidad de una teoría literaria que se aleje del nihilismo implica una 
salida de los límites del entendimiento que, preliminarmente, parece conteni-
da bajo la idea de «materialismo». Lo anterior implica pensar en un lenguaje 
que, en cierto grado, deja de lado los problemas de la subjetividad y el enten-
dimiento en su dirección hacia los referentes reales.

La salida «materialista» de obra de Paul de Man fue sindicada como una 
especie de afterlife del trabajo del crítico. En efecto, Paul de Man va a trabajar 
sobre estos conceptos en lo que sería su “segundo momento”, señalado mu-
chas veces como uno de interés más político, es decir, metafísico e ideológico, 
que sus primeros trabajos marcados por las consecuencias formales de la tro-
pología13. Sin embargo, la «materialidad» de Paul de Man es indesligable de 
las conclusiones negativas de la retórica que pueblan su “primer momento”. 
En efecto, Cohen, Miller, Cohen B destacan como en la «materialidad» de Paul 
de Man la materia como tal es una perpetua ausencia reemplazada por una 
certeza formal de acceso a lo externo que no implica una real aprehensión no 
mediada de lo exterior, idea condensada como «materialismo sin materia»14. 
La materialidad de Paul de Man es simplemente formal en la evidencia de que 
el lenguaje se encuentra con algo externo e independiente que necesariamente 
es desfigurado. En ese sentido, el “segundo Paul de Man” no escapa a los pro-
blemas del “primero”, en efecto, cuando Podlubne señalar que Paul de Man 
queda ciego por exceso de luz es precisamente por el formalismo abstracto de 
este que se revisa en la retórica15 y que, como se indicó, sigue presente en la 
indecidibilidad del sentido implícito en el contacto con la materia. A pesar de 
esto, este descenso a la oscuridad no es ajeno al nuevo realismo.     

La posibilidad de coherencias entre la teoría literaria y el nuevo realismo 
ha sido advertida no solo por Eyers, sino que se encuentra dentro de los tex-
tos fundamentales para dicha corriente filosófica. Prueba de ello es el filósofo 
Quentin Meillassoux, quien en sus textos ensaya caminos para comprender 

12	Eyers, Tom, Speculative Formalism. Literature, Theory, and the Critical Present (Evanston: North-
western University Press, 2017), 133.

13	Mirabile, Andrea, “Allegory, Pathos, and Irony: The Resistance to Benjamin in Paul de Man”, 
German Studies Review 35, núm. 2 (2012): 320-321.

14	Cohen, Tom; Hillis Miller, J.; Cohen, Barbara, “A ‘materiality without Matter’?”, en Cohen, 
Tom; Cohen, Barbara; Hillis Miller, J.; Warminski, Andrej, Material Events. Paul de Man and the 
Afterlife of Theory (University of Minnesota Pres 2001), VIII.

15	Podlubne, J. “Visión ciega”, 42.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

130

la captura de lo real por parte del entendimiento humano. Dentro de las di-
versas vías, la experiencia literaria aparece como posibilidad de describir 
empíricamente la relación entre mundo y entendimiento: “...describing the 
inexhaustible intricacies of the real that make up our world...”16. El entu-
siasmo crítico de Meillassoux parece complejo al tener en cuenta la dirección 
fantasmagórica de la teoría literaria, sin embargo, la sugerencia demaniana 
de un «materialismo formal» habilitaría una lectura en la cual el lenguaje 
verdaderamente interactúa con algo externo al entendimiento humano y, por 
tanto, ajeno al entendimiento y la mediación.

El vacío formal que evidencia Paul de Man a lo largo de su obra parece cal-
zar bien con el programa general del realismo especulativo. Graham Harman 
describe al nuevo realismo como una aventura intelectual casi épica hacia lo 
más profundo de las tinieblas con la intención de extraer conocimiento de lo 
real17. Es al comprender los principios de una filosofía que, según el mismo 
Meillassoux, ya no se dirige a la contingente sino a lo necesario18 que la im-
portancia de la experiencia literaria queda explicada. El lenguaje parece nece-
sariamente mediado y nihilista, solo que dicho vacío es una certeza que, según 
el propio Meillassoux, plantea la refundación del modo en que se comprende 
la ontología de los signos19. El formalismo radical de las tendencias que de-
claran el vacío inherente al signo va a ser valorado por Meillassoux como una 
revolución auspiciosa para la filosofía20. Las tinieblas del formalismo y sus 
signos vacíos justificarían la afirmación de que es desde la literatura donde 
un acercamiento hacia el mundo puede ser posible.

2. De la forma a lo real

La dirección de tono épico mostrada por el nuevo realismo resuena tam-
bién en la biografía dedicada a Paul de Man, The Sign of Times, la cual destaca 
como un análisis lucido de la obra del autor que sirve para notar ciertos tópi-
cos y repitencias teóricas. Entre estas últimas, Lehman destaca la insistencia 
en la idea de abismo que inunda los textos del teórico, mas, estos no aparecen 
como un problema, sino como una fascinación que parece llamar poderosa-

16	Meillassoux, Quentin, “Iteration, Reiteration, Repetition: A Speculative Analysis of the Sign 
Devoid of Meaning”, en Avanessian, Armen; Malik, Suhail, Genealogies of Speculation. Materi-
alism and Subjectivity since Structuralism (London: Bloomsbury Academic, 2016), 144.

17	Harman, Graham, Quentin Meillassoux. Philosophy in the Making (Edinburgh: Edinburgh Uni-
versity Press, 2011), 131.

18	Meillassoux, Quentin, “Iteration, Reiteration, Repetition”, 142.
19	Meillassoux, Quentin, “Iteration, Reiteration, Repetition, 166.
20	Meillassoux, Quentin, “Iteration, Reiteration, Repetition, 164.



131

Un lenguaje sin nosotros: realidad, materialidad y lenguaje figurado

mente a Paul de Man21. Lo anterior podría ser visto como una terca insistencia 
en enunciados nihilista, pero bajo la óptica de que algo necesario se esconde 
tras la dispersión de la contingencia, esta fascinación puede también parecer 
el índice de una intención intelectual diferente, quizás, realista. 

El vacío no parece un real problema ni para Meillassoux ni para De Man 
en cuanto este refleja condiciones necesarias que hablan más de la capacidad 
real para la exploración del mundo que de la simple dispersión del sentido 
de los signos. La sugerencia es clara para ambas propuestas: ex Tenebras Lux, 
y el modo de acceder a esas tinieblas va a ser por medio de la exploración de 
la mediación lingüística.

La opción de ahondar en la oscuridad la búsqueda de luz es una constante 
en la obra de Paul de Man aun cuando la palabra «materialismo» no salga 
mencionada. En su “primer momento”, el foco con el que Paul de Man des-
cribe la experiencia de la literatura tiene como punto decisivo a la interpreta-
ción, punto donde el carácter complejo de los tropos sale a relucir, es decir, la 
experiencia de la literatura es vista como una actividad, la cual destaca por su 
indecidibilidad del sentido y contradicciones inherentes. En Allegories of Rea-
ding, Paul de Man identifica el carácter complejo de la lectura no como una 
simple particularidad propia de la actividad, sino como el descubrimiento de 
la naturaleza misma de un lenguaje gobernado por tropos. De ahí que, según 
señala Vélez, la lectura implique para De Man ningún grado de positividad, 
conclusión que necesariamente afecta al lenguaje en su totalidad22. Es en este 
punto donde gana importancia la oposición formal entre gramática y retórica 
que sustentaría el funcionamiento del lenguaje, trama dialéctica cuyo análisis 
evidencia el vacío inherente de las formas del lenguaje:

The deconstruction is not something we have added to the text but it con-
stituted the text in the first place. A literary text simultaneously asserts and 
denies the authority of its own rhetorical mode, and by reading the text as we 
did we were only trying to come closer to being as rigorous a reader as the 
author had to be in order to write the sentence in the first place23

Es a través de la identificación de la naturaleza problemática de la lectura 
que Paul de Man evidencia las preocupaciones sobre la posibilidad de cono-
cer lo real y definitivo. La oposición dialéctica dramatiza las capacidades del 
conocimiento humano dentro de las estructuras formales del lenguaje, posi-
ción que liga inexorablemente el trabajo del crítico con el de Kenneth Burke, 

21	Lehman, David, Signs of the Times. Deconstruction and the Fall of Paul de Man (New York: Pose-
idon Press, 1991), 10.

22	Vélez, Fabio, Desfiguraciones. Ensayos sobre Paul de Man (Ciudad de México: Universidad Na-
cional Autónoma de México, 2016), 24.

23	De Man, Paul, Allegories of Reading (New Haven: Yale University Press, 1979), 17.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

132

inspiración intelectual que el mismo De Man parece reconocer24. En análisis 
formal de Paul de Man lleva a la identificación de la oposición dialéctica entre 
gramática y retórica, pareja que escenifica el impase lingüístico y, por tanto, 
las facultades del entendimiento humano en una dialéctica que atraviesa la 
obra del crítico hasta el punto de ser decisiva tanto su concepción de tropo 
como de “materialidad”.

Gramática y retórica, para Burke, evidencian la dialéctica que da forma al 
entendimiento humano, idea que llega a Paul de Man. Mientras la gramática 
asegura una fijación conceptual «sustancial» donde los objetos tal como son25 
la retórica opera un proceso de extrañamiento que implica que los sujetos en-
tran en disidencia en cuanto a la ligación entre palabras y objetos26. Una lec-
tura rápida podría hacer parecer que la gramática es un dispositivo realista, 
mientras que la retórica posibilita el diferimiento nihilista del referente. Sin 
embargo, ambos procesos están íntimamente ligados entre si hasta el punto 
de ser mutuamente dependientes hasta el punto en que ambos no se llegan a 
identificar con ninguna de estas posiciones. Durham identifica a la «sustan-
cialidad» de Burke como un proceso operado por el lenguaje que crea leyes 
arbitrarias como forma de ordenar un mundo que se desvanece: “Thus, subs-
tantiation, consciousness of reality, occurs at the point of contact between the 
finite (vocabulary) and the infinite (the world arround)27.  Detrás de dicha 
idea late una posición contraria al realismo, donde el intelecto no accede diá-
fanamente al mundo, siendo las seguridades de estos constructos bien atados 
entre palabras y objetos.

La gramática no es natural, sino que aprendida e insistentemente mante-
nida. El carácter persuasivo de la gramática evidencia como las insegurida-
des de la retórica laten en las reglas arbitrarias que generan la «sustancia», 
como también se vuelve evidente que la aberración retórica solo puede ocu-
rrir sobre una base gramatical bien conformada. La «sustancia» pensada por 
Burke evidencia la reducción de lo inabarcable hacia lo plausible, idea que 
Jameson expresa como una unidad práctica entre sujeto y objeto que ocurre 
en los gestos de lenguaje que es ahora entendido como totalidad28.  En Burke, 
el lenguaje es la segunda naturaleza del humano29, una naturaleza mucho 
más real que la del mundo de los objetos.

24	De Man, Allegories of Reading, 8.
25	Burke, Kenneth, A Grammar of Motives (Los Angeles: University of California Press, 1969), 21.
26	Burke, Kenneth, A Rhetoric of Motives (Los Angeles: University of California Press, 1969), 20.
27	Durham, Weldom B., “Kenneth Burke’s Concept of Substance”, Quaterly Journal of Speech, vol. 

66 (1980): 355.
28	 Jameson, Fredric R., “The Symbolic Inference; Or, Kenneth Burke and Ideological Analysis”, 

Critical Inquiry 4, núm. 3 (1978): 513.
29	Burke, A Grammar of Motives, 108.



133

Un lenguaje sin nosotros: realidad, materialidad y lenguaje figurado

La dialéctica de Burke identifica en el lenguaje un fingimiento que podría 
ser totalmente contrario al realismo. Sin embargo, el crítico concibe momentos 
especiales en donde se reconoce una exterioridad capaz de influir en el enten-
dimiento. Evelyn Burg insiste en como el crítico perfila una forma novedosa 
de realismo donde se reconocen objetos externos al entendimiento con un sen-
tido totalmente independiente a los otorgados por la mediación del entendi-
miento, pero que, a la vez, se encuentra altamente influenciados por este30. 
Tal propuesta universalista y con ciertos tintes realistas se vuelve posible en el 
interés manifiesto de Burke por tropos como la metonimia, proceso lingüístico 
de asociación contingente de elementos que parece iluminar como los objetos 
ingresan al entendimiento poniendo en jaque los dispositivos de este.

La metonimia aparece en la obra de Burke como el más simple de los pro-
cesos fundamentales del lenguaje. Burke observa como la asociación de la me-
tonimia se fundamenta sobre bases puramente «conductistas» en las cuales los 
objetos aparecen ante el entendimiento siendo reducidos a formas simples por 
medio de la asociación31. No se trata, en este punto, de asociar dos conceptos, 
sino que el origen primitivo de estos es la interacción entre un objeto abstracto 
externo y la finitud de los medios lingüísticos en el entendimiento. 

Burke postula que la metonimia produce en el lenguaje los primeros sín-
tomas de un realismo al cual llama poético32. En este, los principios de la 
«sustancia» como práctica pensados por Jameson se vuelven evidente una 
vez que Burke señale que la reducción se produce en el entendimiento como 
actividad, solo que en esta el entendimiento parece restarse: beauty is as beau-
ty does33. El entendimiento no actúa en la reducción de la abstracción de la 
belleza, sino que es la misma actividad del objeto real la que desata su propia 
concreción. Lo anterior se hace evidente en el calificativa de «conductista» 
con que Burke señala a la metonimia, siendo este término índice de una re-
lación de estímulo y respuesta previa al entendimiento en donde el sujeto es 
avasallado por las posibilidades presentadas.

La fórmula de Burke destaca a la «substancia» como parte de un proceso 
de conformación donde esta no está dada, solo que dicho proceso parece ser 
exigido por el objeto y no operado por el entendimiento. Este primer mo-
mento de acercamiento no implica una real aprehensión de lo real en cuanto 
este es altamente volátil y cambiante. Los productos de la metonimia no son 
susceptibles de una definición «sustancial» real, posibilidad que solo se lo-

30	Burg, Evelyn, “What’s in a Name? Twentieth-Century Realism in Kenneth Burke’s Aesthet-
ic”, Modern Intellectual History 13, núm. 3 (2016): 717.

31	Burke, A Grammar of Motives, 505.
32	Burke, A Grammar of Motives, 505.
33	Burke, A Grammar of Motives, 506.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

134

gra por medio de otros procesos ya propios del entendimiento como lo es 
la representación34. Sin embargo, este primer momento de realismo poético si 
llega a concebir la existencia de algo independiente al entendimiento cuyas 
cualidades no son del todo distorsionadas por la subjetividad, sino opera-
das por un automatismo «conductista» previo a cualquier intromisión del 
entendimiento. 

3. Realismo, materialidad y forma

La universalidad del realismo de Burke reside en que el entendimiento 
actúa siempre de la misma forma, por lo cual los procesos de substanciación 
son válidos inclusive cuando estos difieren entre sí. En efecto, para Burke, 
gramática y retórica no son solo cualidades del texto, sino condiciones y pro-
cesos propios del entendimiento humano35. Sin embargo, lo más importante 
es considerar que la intromisión conductista de lo externo no es un fallo de 
las capacidades humanas, sino muestra de una particular apertura hacia lo 
externo. El encuentro de lo externo supone un grado de necesidad que rebasa 
a las arbitrariedades del entendimiento y, por tanto, a la tensión dramática 
entre gramática y retórica. Tal salida no se obra debido a la presentación de 
lo externo, sino gracias a la asociación como proceso privilegiado en la sus-
pensión de la dialéctica.

El privilegio universal que Burke concibe para la metonimia parece pervi-
vir en Paul de Man. En efecto, De Man contrasta la capacidad activa y creativa 
de la metáfora con el carácter repetitivo y semiautomático de la metonimia en 
una relación que evidencia la dialéctica entre retórica y gramática:

The deconstruction of metaphor and of all rhetorical patterns such as mi-
mesis, paranomasis, or personification that use resemblance as a way to dis-
guise differences, takes us back to the impersonal precision of grammar and 
of a semiology derived from grammatical patterns36

La dialéctica afirma a la metonimia como un sistema de seguridades al 
cual la metáfora necesita apelar, sin embargo, esta mutua confluencia parece 
cambiar una vez que la asociación se vincule con referentes reales, es decir, 
la metonimia cambia una vez que se ingresa en lo que Burke llama realismo 
poético. Paul de Man acusa la aparición de un proceso de «gramatización de 

34	Burke, A Grammar of Motives, 326.
35	Burke, A Grammar of Motives, XV.
36	De Man, Allegories of Reading, 16.



135

Un lenguaje sin nosotros: realidad, materialidad y lenguaje figurado

la retórica»37, el cual consiste en un control de la deformación retórica que no 
debería parece extraño en el marco de la dialéctica. Sin embargo, esta «gra-
matización de la retórica» no declara la primacía de la gramática por sobre la 
retórica, sino que desmota la oposición desde la raíz.

En Proust, Paul de Man observa como el lenguaje poético es estabilizado 
por la aparición de un cliché que llama a una doble asociación de elementos 
cuya estabilidad se fundamenta en objetos. Torrent d’ativité puede ser asocia-
do tanto a la pareja «agua-frio» como «tórrido-caliente», doble coordinación 
de la cual emerge una sinestesia que es el fundamento de una metáfora que 
coordina sensaciones térmicas entre el frescor de la lectura y el calor del ve-
rano en Combray38. La metáfora final es altamente equivoca y errónea, es 
muy difícil presentar a esta de modo que los lectores lleguen a la conclusión 
buscada por el texto, cuestión que se vuelve aún más compleja al notar que 
dicha conclusión es fundamental para la propuesta misma de À la recherche 
du temps perdu. Para lograr lo anterior, el lenguaje parece operar reglas gra-
maticales tan claras como que Torrent remite a «torrente de agua» a la vez que 
la palabra es fonéticamente parecida a «tórrido». Pero también hay que con-
siderar que dicha asociación lleva al sujeto a contenidos ineludibles para el 
entendimiento que son propios de los objetos y que conforman la seguridad 
del lenguaje figurado, es decir, tanto el «agua» como lo «tórrido» funcionan 
como estabilizadores que detienen la aberración tropológica por medio de la 
aparición de un sentido necesario. La metáfora final depende de que al me-
nos una parte del lenguaje sea segura, es decir, exenta de dialéctica.   

El carácter del contenido señalado por Paul de Man dice mucho de la re-
lación que establece la metonimia. La similitud entre palabras en la que se 
fundamenta a la metonimia da paso a una segunda asociación que es más 
denotativa que connotativa. Es decir, la asociación sucesiva entre Torrent con 
«torrente» y con finalmente con «agua» parece sugerida por cuestiones me-
ramente fonéticas, sin embargo, el contenido que estabiliza a la construcción 
poética es el «frescor» del agua, operación que necesariamente implica un 
juicio donde se identifica al agua y a la palabra Torrent como íntimamente 
ligadas a la sensibilidad. La sensación de «frescor» insertada como denota-
ción implica que la imaginación retórica se detiene sobre la palabra Torrent 
impidiendo desviar a esta hacia caminos impredecibles. Lo anterior ocurre 
porque la sensación no depende de una operación humana consciente, sino 
de una asociación que ocurre anterior a la intromisión de cualquier lenguaje. 

37	De Man, Allegories of Reading, 17.
38	De Man, Allegories of Reading, 60.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

136

Lo que llama la atención del análisis de Paul de Man es que la “gramati-
zación de la retórica” no ocurre por la tiranía de reglas fijas bien atadas entre 
sí, sino por la intromisión de referentes cuyas cualidades se vuelven el sentido 
del texto en lugar de abrir a este a la aberración lógica propia del tropo. Es de-
cir, la dialéctica es desmontada y, con esto, el entendimiento es restado de un 
lenguaje figurado. Dentro del planteamiento tropológico de Paul de Man se 
encuentra la clara importancia de procesos independiente al entendimiento 
humano, es decir, el sistema de tropos reacciona a la «materialidad». Lo que 
resta conocer es la naturaleza de esa independencia frente al entendimiento.

El ejemplo de De Man vuelve evidente que el ingreso del sentido de los 
referentes no se obra por medio de la simple función referencial, sino que a 
través de un complejo sistema de asociación39. No basta con nombrar el agua 
para apelar al frescor, sino que estos referentes deben estar en una disposi-
ción que permita a la subjetividad entrar en contacto con una asociación tan 
fuerte que detenga la dialéctica. La metonimia es, de ese modo, la condición 
para la independencia de la «materialidad» en el lenguaje figurado. Es de-
cir, es a través de los procesos de asociación que las cualidades materiales 
afloran, posición que tiende a destacar a la metonimia como el proceso que 
permite tal ingreso. En ese sentido, la ausencia del entendimiento en la ob-
tención del sentido fundacional para el lenguaje retórico no depende del en-
cuentro de una realidad externa, sino del proceso de asociación que decreta 
reglas ineludibles para el lenguaje figurado. 

La “materialidad” de Paul de Man no tiene como punto central la inde-
pendencia de la exterioridad, a pesar de que esta sea reconocida. Por el con-
trario, la «materialidad» es más bien la consecuencia formal producto del 
encuentro de lo externo, proceso que, curiosamente, ocurre en la subjetividad 
en ausencia del entendimiento. La metonimia sería tal vía necesaria, califica-
tivo que le es adosado por el hecho de comenzar sin la voluntad del sujeto, 
de hecho, Warminski califica a la metonimia como una inclinación irresistible 
que ocurre inevitablemente ante la aparición de un texto40 como también, si-
guiendo a Rorty, un objeto. La idea de un «materialismo sin materia» queda 
así sintetizada en la metonimia bajo la forma de una traducción de la inde-
pendencia de la materia en un sistema formal de asociación contingente. La 
materia, aunque reconocida, sigue sin acceso, siendo su única evidencia el 
inicio del proceso metonímico que funda el lenguaje figurado. 

39	De Man, Allegories of Reading, 66.
40	Warmiski, Andrej, “As the Poets Do It”, en Cohen, Tom; Cohen, Barbara; Hillis Miller, J.; 

Warminski, Andrej, Material Events. Paul de Man and the Afterlife of Theory (Minnesota: Univer-
sity of Minnesota Pres 2001), 11.



137

Un lenguaje sin nosotros: realidad, materialidad y lenguaje figurado

La “materialidad” independiente y dadora de sentido pierde el protago-
nismo en Paul de Man para cederlo a una concepción abstracta y formalista 
que apunta a la metonimia como proceso independiente del entendimiento. 
En términos epistemológicos esto resiente el componente de realidad surgido 
desde la relación forma, cuestión que ya estaba explicita en la idea de «subs-
tancia» Burke y que también es notada por Warminski41. En este panorama, 
es totalmente lícito pregunta por la coherencia entre los principios de la teoría 
literaria y los nuevos realismos, sobre todo al tener en cuenta el entusiasmo 
de Meillassoux con la disciplina literaria. En un comentario que vale la pena 
para el análisis, Raoni Padui señala que Meillassoux confunde los términos 
«realismo» y «materialismo» tratándolos inclusive como sinónimo aun cuan-
do las propuestas materialistas pueden no ser necesariamente realistas42. El 
caso presentado por Paul de Man se corresponde con un «materialismo no 
realista» en donde la mediación es la condición para la mediación entre len-
guaje y realidad. Lo anterior no supone necesariamente la falta de confluen-
cia entre disciplinas, sino que destaca similitudes en un campo más abstracto.

Conclusión

La teoría literaria de Paul de Man muestra ser profundamente materialista 
aun en sus momentos más tropológicos. Lo anterior es muestra que, desde sus 
preocupaciones en el terreno de la metonimia, la división de dos momentos 
que la crítica ha tendido sobre la obra de Paul de Man es improcedente. Aun 
desde el Paul de Man más ligado a la tropología, la «materialidad» se sostiene 
o como un disparados de la metonimia o como una incógnita luego del proce-
so de asociación. Lo anterior sostiene al carácter formal del lenguaje y afirma 
la condicionante de la mediación, pero también considera a la independencia 
de lo externo como factor importante para el desarrollo de los tropos.  A su 
vez, la metonimia es sindicada como el proceso formal que lleva al estableci-
miento del lenguaje figurado, es decir, la asociación es necesaria y, con ello, su 
estatuto cambia dentro de la mediación. Mientras la dialéctica del lenguaje y 
el sistema de tropos son arbitrario y ampliamente contingente, la metonimia 
aparece como una necesidad para cualquier acercamiento al mundo. 

La metonimia se vuelve un proceso formal de asociación irresistible que 
no puede ser restado y en el cual la voluntad humana casi no opera. Dicho ca-

41	Warminski, Andrej, Ideology, Rhetoric, Aesthetic (Edinburgh: Edinburgh University Press, 
2013), 167.

42	Padui, Raoni, “Realism, Anti-Realism, and Materialism. Rereading the Critical Turn After 
Meillassoux”, Angelaki 16, núm. 2 (2011): 97.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

138

rácter formal e ineludible de la metonimia recuerda a la concepción de figura 
propuesta por Meillassoux, el cual va a considerar a estas como expresión de 
un proceso necesario que fundamenta a la contingencia43. Ante la «materiali-
dad», la metonimia opera el ingreso de esta a la mediación lingüística a través 
de procesos de asociación contingente que, a su vez, son totalmente necesa-
rios. Dichos procesos, como muestra Paul de Man, pueden ser reconstruidos 
por el análisis crítico, lo cual sugiere sentidos inscritos en los textos como 
fundamento para el lenguaje figurado y contingente. El calificativo de figura 
parece justificado para la metonimia, pero también este implica la adición de 
que tales figuras escapan a la arbitrariedad del intelecto debido al encuentro 
de la «materialidad». 

Es interesante notar que, a la hora determinar su concepción de figura, 
Meillassoux apele a las matemáticas como dicha forma genuina y necesa-
ria de exploración del mundo44. El paralelo entre matemáticas y metonimia 
parece claro una vez que ambas parecen no formar parte de la voluntad de 
la subjetividad y del entendimiento. En el caso de la metonimia esta carac-
terística es aún más curiosa una vez que esta haga parte de la subjetividad y 
del lenguaje a la vez que evidencia su radical independencia de ambos. Esta 
aparente contradicción es entendible una vez que se advierte el carácter es-
tético de la metonimia y bien puede ser parte de los aportes que Meillassoux 
avizoraba podían surgir desde la teoría literaria para inspección del mundo.   

El formalismo propio del realismo especulativo parece satisfecho y refleja-
do por una concepción teórica donde el fundamento del lenguaje literario es 
una «materialidad» cuya única aspiración de sentido es la asociación contin-
gente. Con lo anterior, la teoría literaria fundamenta al lenguaje más fantasio-
so como necesariamente anclado a procesos que escapan al arbitrio personal. 
La subjetividad y sus inclinaciones son restadas de la mediación lingüística 
una vez que la asociación escapa a la deliberación en el encuentro de algo que 
se encuentra fuera del lenguaje. La propuesta de Paul de Man vislumbra un 
escenario de necesidades dentro del lenguaje figurado que resta importan-
cia a la subjetividad, camino que el crítico identifica como el modelo teórico 
para los años venideros45. Sin embargo, lo más fascinante de este lenguaje 
sin subjetividad es como este modela procesos puramente formales que pa-
recen necesarios para la indagación de lo externo. Una vez que la lectura en-
cuentra procesos necesarios inscritos en los textos, la crítica puede encontrar 
cimientos para asegurar las lecturas. Del mismo modo, la indagación de lo 

43	Meillassoux, “Iteration, Reiteration, Repetition”, 138.
44	Meillassoux, “Iteration, Reiteration, Repetition”, 139.
45	De Man, Allegories of Reading, 17.



139

Un lenguaje sin nosotros: realidad, materialidad y lenguaje figurado

real puede verse beneficiada de ser iluminados procesos que necesariamente 
constituyen parte de nuestro acercamiento al mundo. 

La fórmula para declarar la afinidad entre las conclusiones de Paul de 
Man y el entusiasmo de Meillassoux continúa siendo la misma que de Rorty: 
la certeza mínima que la metonimia da para la lectura puede funcionar de 
igual manera para esfuerzo filosófico por captar lo externo. En esta analogía, 
la lectura parece depurada en la detección de procedimientos involuntarios, 
mientras que dicho carácter involuntario puede ser adoptado por la filosofía 
como un ápice de necesidad en medio de la dispersión de la contingencia. 
Aceptar a la metonimia como una figura implica un optimismo que lega la 
teoría literaria a la filosofía y que, como tal, reside en la certeza de que lo ne-
cesario se encuentra allí donde la subjetividad es restada.

Parece paradójico que la posibilidad de conocer lo real venga de la mano 
de inspeccionar al conocimiento y que lo único necesario en este último re-
sida en los momentos en que nuestra subjetividad no es relevante. Aun así, 
esta conclusión parece cimentar una afinidad positiva entre teoría literaria 
y los nuevos realismos filosóficos aun cuanto las pretensiones de estos últi-
mos no sean totalmente satisfechas por la teoría. En efecto, y tal como daba a 
entender Meillassoux, la teoría literaria parece vislumbrar un camino que la 
filosofía bien puede seguir para la indagación de lo real, siendo este marcado 
por un materialismo formal y altamente impersonal.

Referencias
Burg, Evelyn. “What’s in a Name? Twentieth-Century Realism in Kenneth Bur-

ke’s Aesthetic”. Modern Intellectual History 13, núm. 3 (2016): 713-745.
Burke, Kenneth. A Grammar of Motives. Los Angeles: University of California 

Press, 1969.
Burke, Kenneth. A Rhetoric of Motives. Los Angeles: University of California Press, 1969.
Cavell, Stanley. “Politics as Opposed to What?” Critical Inquiry 9, núm. 1 (1982): 

157-178.
Cohen, Tom; Hillis Miller, J.; Cohen, Barbara. “A ‘materiality without Matter’?” 

En Cohen, Tom; Cohen, Barbara; Hillis Miller, J.; Warminski, Andrej, Material 
Events. Paul de Man and the Afterlife of Theory. University of Minnesota Press, 
2001, VII-XXV.

De Man, Paul. Allegories of Reading. New Haven: Yale University Press, 1979.
De Man, Paul. “Roland Barthes and the Limits of Structuralism”. Yale French Stu-

dies, núm. 77 (1990): 177-190.
Derrida, Jacques. Memorias para Paul de Man. Barcelona: Gedisa, 2011.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

140

Durham, Weldom B. “Kenneth Burke’s Concept of Substance”. Quaterly Journal of 
Speech, vol. 66 (1980): 351-364.

Eyers, Tom. Speculative Formalism. Literature, Theory, and the Critical Present. Evan-
ston: Northwestern University Press, 2017.

Gearhart, Suzanne. “Philosophy before Literature: Deconstruction, Historicity, 
and the Work of Paul de Man”. Diacritics 13, núm. 4 (1983): 63-81.

Harman, Graham. Quentin Meillassoux. Philosophy in the Making. Edinburgh: Ed-
inburgh University Press, 2011.

Jameson, Fredric R. “The Symbolic Inference; Or, Kenneth Burke and Ideological 
Analysis”. Critical Inquiry 4, núm. 3 (1978): 507-523. 

Lehman, David. Signs of the Times. Deconstruction and the Fall of Paul de Man. New 
York: Poseidon Press, 1991.

Loesberg, Jonathan. “Paul de Man’s Aesthetic Ideology”. Diacritics 27, núm. 4 
(1985): 87-108.

Mirabile, Andrea. “Allegory, Pathos, and Irony: The Resistance to Benjamin in 
Paul de Man”. German Studies Review 35, núm. 2 (2012): 319-333.

Meillassoux, Quentin. “Iteration, Reiteration, Repetition: A Speculative Analysis 
of the Sign Devoid of Meaning”. En Avanessian, Armen; Malik, Suhail, Gene-
alogies of Speculation. Materialism and Subjectivity since Structuralism. London: 
Bloomsbury Academic, 2016, 117-197.

Padui, Raoni. “Realism, Anti-Realism, and Materialism. Rereading the Critical 
Turn After Meillassoux”. Angelaki 16, núm. 2 (2011): 89-101.

Podlubne, J. “Visión ciega. El Roland Barthes de Paul de Man”. En Podlubne, 
Judith; De Man, Paul. Barthes en cuestión. Rosario: Bulk editores, Nube Negra, 
2020, 7-42.

Podlubne, Judith; De Man, Paul. Barthes en cuestión. Rosario, Santiago: Nube Ne-
gra, Bulk Editores, 2020.

Rorty, Richard. “Texts and Lumps”. New Literary History 17, núm. 1 (1985): 1-16.
Vélez, Fabio. Desfiguraciones: Ensayos sobre Paul de Man. Ciudad de México, Uni-

versidad Autónoma de México, 2016.
Warmiski, Andrej. “As the Poets Do It”. En Cohen, Tom; Cohen, Barbara; Hillis 

Miller, J.; Warminski, Andrej, Material Events. Paul de Man and the Afterlife of 
Theory. Minnesota: University of Minnesota Pres, 2001, 3-31.

Warminski, Andrej. Ideology, Rhetoric, Aesthetic. Edinburgh: Edinburgh Universi-
ty Press, 2013.

Woodward, Ashley. “Signifying Nothing: Nihilism, Information, and Signs”. 
Open Philosophy, núm. 6 (2023):1-15.



141

Reseñas





143

Metafísica y Persona. Filosofía, conocimiento y vida
Año 18, Núm. 35, Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

DOI: 10.24310/metyper.35.2026.21265

Feser, Edward. All One in Christ. A Catholic 
Critique of Racism and Critical Race Theory.  
San Francisco: Ignatius Press, 2022, 163 pp.

Gonzalo Alejandro Flores-Castro Lingán1 
Universidad de Piura 

gonzalo.flores-castro@udep.edu.pe

La publicación de este libro no se veía venir. De hecho, quienes seguimos 
al filósofo norteamericano Edward Feser desde hace años sabíamos que, luego 
de su libro sobre filosofía de la naturaleza2, tocaba la publicación de una obra 
sobre la naturaleza humana3. Sin embargo, como Feser comenta en diversas 
entrevistas, a pesar de que él mismo no tenía un interés especial en el tema, 
este era “un libro que tenía que ser escrito” dada la relevancia que las ideas de 
la Teoría Crítica de la Raza (Critical Race Theory, en adelante CRT) han tomado 
desde mediados del 20204. Sus lectores le agradecemos que se haya tomado la 
molestia de hacerlo pues, en apenas 163 páginas de tamaño medio, Feser expo-
ne de forma clara y sencilla la posición de la Iglesia Católica sobre el racismo, la 
esclavitud y la inmigración y, al mismo tiempo, realiza una crítica aguda y bien 
argumentada de la CRT desde una perspectiva filosófica y científica.

El libro5 está dividido en 7 capítulos, más una bibliografía y un índice 
analítico. Feser proporciona en el capítulo 1, La doctrina de la Iglesia contra el 

1	 ORCID: https://orcid.org/0000-0001-8820-7580
2	 Feser, E., Aristotle ́s Revenge (Neunkirchen-Seelscheid: Editiones Scholasticae, 2019).
3	 Feser, E., Immortal Souls (Neunkirchen-Seelscheid: Editiones Scholasticae, 2024).
4	 Ver Feser, E., “Catholic Culture Podcast #141”, entrevista realizada por Thomas V. Mirus, 

“Libertarianism, Jazz & Critical Race Theory”, septiembre 5 de 2022, URL: https://www.you-
tube.com/watch?v=KkDZU-It7f8.

5	 El título del libro “All One in Christ” hace referencia a la Epístola a los Gálatas 3:28, en donde 
San Pablo dice: “Ya no hay judío ni griego; no hay esclavo ni libre; no hay varón ni mujer; porque 
todos vosotros sois uno en Cristo Jesús” (cursivas nuestras).

Recepción del original: 03/03/2025 
Aceptación definitiva: 29/10/2025

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommer-
cial-ShareAlike 4.0 International License



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

144

racismo6, una definición de racismo en base a la carta apostólica Octogesima 
Adveniens de Pablo VI:

el racismo es la creencia de que no todas las razas tienen los mismos dere-
chos y deberes básicos ni el mismo destino sobrenatural y, por lo tanto, no 
todas las razas deberían ser iguales ante la ley, tener el mismo acceso a la 
vida económica, cultural, cívica y social, ni beneficiarse de un reparto equita-
tivo de las riquezas de la nación. Por lo tanto, el racismo implica conceder a 
algunas razas un trato especial más favorable que a otras7.

Luego, expone la condena del racismo que ha hecho la Iglesia, tomando 
para ello citas de documentos magisteriales como Ad Beatissimi Apostolorum 
de Benedicto XV o Pacem in Terris de Juan XXIII, pasando por la muchas ve-
ces ignorada Mit Brennender Sorge de Pio XI, que condena el nazismo. En este 
capítulo, Feser explica que el fundamento de la condena por parte de la Igle-
sia se basa en aspectos metafísicos y teológicos sobre la naturaleza humana. 
Esto último se debe a que “las ciencias no son suficientes para asegurar las 
convicciones antirracistas”8, pues sus propios métodos carecen de la última 
palabra acerca de la naturaleza y el destino de cada hombre. Dice Feser:

Para la Iglesia, la fuente de nuestra dignidad común se encuentra, en primer 
lugar, no en el cuerpo tal como lo entiende la ciencia, sino en el alma… Al ser 
espiritual, este principio no puede ser detectado en el plano genético o en 
cualquier otro nivel biológico descriptivo, y de hecho no es el producto de 
procesos biológicos9.

Y es que, incluso desde la perspectiva tomista a la que Feser suscribe, no 
es la especie biológica la que nos define, sino la especie metafísica.10 Ésta queda 
definida por nuestras almas, las que nos otorgan racionalidad, la cual nos dis-
tingue de los animales y nos permite entender y amar, siendo lo más excelso 

6	 “Church Teaching against Racism”. Pese a que la reseña versa sobre la versión en inglés, las 
citas se reproducen conforme a la traducción de Ediciones Cor Iesu (véase el último pie de 
página de esta reseña). Los números de páginas citados corresponden a la versión inglesa. A 
pie de página colocaremos la cita en el inglés original.

7	 “racism is the belief that not all races have the same basic rights and duties and/ or supernatu-
ral destiny and, therefore, not all races should be equal before the law, find equal admittance 
to economic, cultural, civic, and social life, or benefit from a fair sharing of the nation’s riches. 
Racism thus entails giving some races special favor over others in these respects”. Feser, All 
One in Christ, 8.

8	 “the sciences are not sufficient to substantiate anti-racist convictions”. Feser, All One in Christ, 11.
9	 “For the Church, the source of our common dignity is primarily to be found, not in the body 

as understood by science, but in the soul… Being spiritual, this principle cannot be detected 
at the genetic or any other biological level of description, and indeed it is not the product of 
biological processes”. Feser, All One in Christ, 12.

10	Ver Feser, E., Aristotle’s Revenge. The Metaphysical Foundations of Physical and Biological Science 
(Neunkirchen-Seelscheid: Editiones Scholasticae. 2019), 400-406.



145

Feser, Edward. All One in Christ. A Catholic Critique of Racism and  
Critical Race Theory. San Francisco: Ignatius Press, 2022, 163 pp.

el poder conocer y amar al mismo Dios. Esto último permite ver que somos 
hechos a imagen y semejanza de Dios, pues como dice San Agustín (citado 
por Feser), “la naturaleza intelectual imita a Dios principalmente en esto: en 
que Dios se comprende y se ama a sí mismo”11.

En el capítulo 2, Los escolásticos tardíos y los primeros Papas modernos contra 
la esclavitud12, Feser muestra que las condenas al racismo no son recientes, 
sino que, al contrario, “la Iglesia ha enseñado lo mismo durante siglos, y 
mucho antes de que surgiera el consenso secular contemporáneo contra el 
racismo”13. Feser cita como ejemplo la bula Sublimis Deus del año 1537 (es 
decir, de hace cinco siglos), en la que el papa Pablo III, en palabras de Feser, 
“califica nada menos que de satánico el tratamiento de los indios y otros seres 
humanos como si fueran meras bestias brutas y enseña de manera definitiva 
[…] que no se les debe privar de su libertad ni de sus bienes”14.

Feser cita a teólogos de la segunda escolástica española, como Francisco 
de Vitoria o Bartolomé de Las Casas, sintetizando sus argumentos. Por ejem-
plo, expone uno de los argumentos de Vitoria de la siguiente manera:

[Vitoria] [t]ambién argumentó que no se puede sugerir que de alguna ma-
nera [los nativos americanos] sólo tenían el potencial para la racionalidad, 
sin haber realizado realmente ese potencial; esto… violaría el principio de 
la filosofía escolástica de que la naturaleza no hace nada en vano. Vitoria 
argumenta aquí que no tiene sentido suponer que una población grande y 
continuada en el tiempo de seres humanos tendría sólo el potencial para la 
racionalidad sin haberlo actualizado nunca, porque en ese caso su posesión 
del potencial sería inútil, lo que viola dicho principio escolástico15.

11	“the intellectual nature imitates God chiefly in this, that God understands and loves Him-
self”. Feser, All One in Christ, 13.

12	“Late Scholastics and Early Modern Popes against Slavery”.
13	“she has taught the same thing for centuries, and long before the rise of the contemporary 

secular consensus against racism”. Feser, All One in Christ, 17.
14	“characterizes as nothing less than satanic the treatment of Indians and other human beings 

as if they were mere brute beasts and teaches in a definitive way […] that they must not be 
deprived of their liberty or property”. Las cursivas provienen del original en inglés; la traduc-
ción de Ediciones Cor Iesu, en cambio, no las reproduce. Dado que esta omisión es frecuente 
en dicha versión, al final de cada cita indicaremos, de ser el caso, en nota: “cursivas en el 
original inglés”. Feser, All One in Christ, 20.

15	“He [Vitoria] also argued that it will not do to suggest that they [nativos americanos] some-
how had only the potential for rationality, without having actually realized that potential; this 
[…] would violate the principle of Scholastic philosophy that nature does nothing in vain. 
Vitoria’s point seems to be that it makes no sense to suppose that a large and ongoing popu-
lation of human beings would have only the potential for rationality without ever actualizing 
it, because in that case their possession of the potential would be pointless, which violates the 
said Scholastic principle”. Feser, All One in Christ, 20. Cursivas en el original inglés.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

146

Pero, ¿no defendió la Iglesia católica la esclavitud precisamente por moti-
vos de ley natural? Sobre esta delicada pregunta, Feser nos recuerda que, si 
bien hubo pensadores católicos que defendieron la esclavitud racial, son las 
posiciones de Vitoria y Las Casas, entre otros, las que prevalecieron, convir-
tiéndose “en la norma en la filosofía y teología católicas”16. Por otra parte, Feser 
argumenta que el término “esclavitud” es ambiguo y que, en la actualidad, lo 
que pensamos al oír el término es “esclavitud mobiliaria” (chattel slavery)17. Este 
tipo de esclavitud toma a la persona como un bien inmueble, es decir, implica 
“la completa propiedad sobre otra persona, como si ésta fuera un animal o un 
objeto inanimado, y en la que la persona esclavizada es inocente de cualquier 
delito y ha sido despojada de su libertad en contra de su voluntad”18.

Pues bien, la “esclavitud mobiliaria” es siempre intrínsecamente perversa y la 
Iglesia nunca la ha defendido. Sin embargo, existen otras prácticas que a veces 
se etiquetan vagamente como “esclavitud”, pero que son muy diferentes a la 
“esclavitud mobiliaria”. Por ejemplo, existe la “servidumbre por contrato” (inden-
tured servitude)19 o la “servidumbre penal” (penal servitude)20, las cuales se han 
considerado en la teología católica como prácticas moralmente peligrosas y desacon-
sejadas debido a que pueden fácilmente decantar en “esclavitud mobiliaria” pero 
que, en sí mismas, no son intrínsecamente malas. Ahora bien, sobre la esclavitud 
moderna (esclavitud mobiliaria) y la trata de esclavos, “la Iglesia y los papas las 
han condenado sistemáticamente, comenzando al menos desde el siglo XV”21.

En el capítulo 3, Los derechos y deberes de las naciones y de los inmigrantes22, 
Feser responde a cuestiones de lealtad hacia la propia nación e inmigración. 
Siguiendo a la Iglesia, Feser sostiene que es un deber de las naciones aceptar 
inmigrantes; sin embargo, no es un deber absoluto y, por tanto, tampoco es 
un derecho absoluto por parte de los inmigrantes. Esto se debe a que los go-
bernantes de las naciones también tienen el deber de pensar en el bien común 
de su propia nación y, por tanto, deben regular la inmigración en orden a 
dicho bien, sin perjudicarlo. Como dice Feser,

el deber de acoger a los inmigrantes no implica que una nación tenga la obliga-
ción de acoger a todos los extranjeros que quieran entrar en ella, o que los deba 

16	“became standard in Catholic philosophy and theology”. Feser, All One in Christ, 25.
17	Feser, All One in Christ, 26.
18	“the complete ownership of another person as if he were an animal or an inanimate object, 

and where the person is innocent of any crime and has been stripped of his liberty involun-
tarily”. Feser, All One in Christ, 26.

19	Feser, All One in Christ, 21.
20	Feser, All One in Christ, 21.
21	“the Church and the popes have, in fact, consistently condemned them, beginning at least as 

far back as the fifteenth century”. Feser, All One in Christ, 27.
22	“The Rights and Duties of Nations and Immigrants”.



147

Feser, Edward. All One in Christ. A Catholic Critique of Racism and  
Critical Race Theory. San Francisco: Ignatius Press, 2022, 163 pp.

acoger incondicionalmente… [L]as naciones están obligadas a acoger a los ex-
tranjeros “en la medida de sus posibilidades”. Los inmigrantes están obligados “a 
respetar […] el patrimonio spiritual” de la nación a la que llegan, “a obedecer sus 
leyes y contribuir a sus cargas”. El Catecismo no aboga por las fronteras abiertas, 
no enseña que las naciones deban tolerar la inmigración ilegal y no ignoran 
la importancia de las consideraciones culturales en las políticas migratorias23.

En este capítulo, Feser subraya que existe un orden sobre nuestro deber 
hacia el prójimo, en donde los esfuerzos empiezan primero en casa, para me-
jorar aquellas condiciones sociales que permiten integrar a los inmigrantes al 
tejido social. Sin embargo, agrega que:

Tales consideraciones no tienen nada que ver con una supuesta hostilidad o 
insensibilidad hacia los emigrantes, sino más bien con el hecho de que, cuan-
do los recursos son limitados, nuestro primer deber es hacia aquellos con 
quienes tenemos vínculos y obligaciones especiales, tanto en el caso de nues-
tros propios compatriotas como en el caso de nuestras propias familias24.

En el capítulo 4, ¿Qué es la Teoría Crítica de la Raza?25, Feser explica qué es 
la CRT proporcionando amplias citas tanto de académicos de la CRT: Derrick 
Bell, Alan Freeman y Kimberlé Crenshaw, como de divulgadores: Ibram X 
Kendi y Robin DiAngelo. Feser hace un trabajo excepcional al sintetizar en 
pocas páginas la muchas veces confusa y contradictoria CRT, exponiendo sus 
principales afirmaciones. Resume la tesis central de la CRT como sigue:

La afirmación fundamental de la CRT es que el racismo impregna absoluta-
mente todos los recovecos de todas las instituciones sociales y la psique de 
todos los individuos. Está especialmente arraigado en cada persona blanca, 
pero infecta incluso el pensamiento de las personas no blancas en la medida 
en que han aceptado las suposiciones racistas que los blancos tienen acerca 
de ellos y han consentido las políticas y las instituciones racistas con las que 
los blancos les oprimen”26.

23	“the duty to welcome immigrants does not entail that a nation has an obligation to take in all 
foreigners who want to enter, or that it must take foreigners in unconditionally [… N]ations 
are obligated to welcome foreigners ‘to the extent they are able’. Immigrants are obligated ‘to 
respect [… the] spiritual heritage’ of the nation they enter, ‘to obey its laws and to assist in carry-
ing civic burdens’. The Catechism is not advocating open borders, it is not teaching that nations 
must tolerate illegal immigration, and it is not ignoring the relevance of cultural consider-
ations to immigration policy”. Feser, All One in Christ, 40.

24	“Such considerations have nothing to do with hostility to or insensitivity toward migrants, 
but rather with the fact that when resources are limited, our first duty is to those to whom we 
have special attachments and obligations, in the case of our own countrymen just as in the 
case of our own families”. Feser, All One in Christ, 42.

25	“What Is Critical Race Theory?”
26	“The fundamental assertion of CRT is that racism absolutely permeates the nooks and cran-

nies of every social institution and the psyches of every individual. It goes especially deep in 
each individual white person, but it infects even the thinking of nonwhite people insofar as 



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

148

De acuerdo con los pensadores de la CRT “Ningún aspecto de la sociedad… 
está al margen de… las fuerzas del racismo”27. Este racismo omnipresente se 
evidencia “en cualquier «desigualdad» o «disparidad» que exista entre los 
blancos y los miembros de otros grupos raciales”28. Estas desigualdades racia-
les serían, además, causadas por políticas públicas (y no por valores culturales 
u otros factores), las cuales determinarían el éxito o fracaso de cualquier gru-
po étnico. De acuerdo con los pensadores de la CRT, existen otras manifes-
taciones del racismo, como “micro-agresiones” (micro-agressions) y “prejuicios 
implícitos” (implicit bias). Estos prejuicios subconscientes los llevan a concluir 
que “quienes niegan ser racistas sólo confirman que lo son precisamente por 
negarlo”29. Los teóricos de la CRT, además, sugieren combatir el racismo con 
otro tipo de racismo y discriminación, como dice Kendi (citado por Feser): “El 
único remedio a la discriminación racista es la discriminación antirracista. El 
único remedio a la discriminación pasada es la discriminación presente. El úni-
co remedio a la discriminación presente es la discriminación futura”30.

El capítulo 5, Los problemas filosóficos de la Teoría Crítica de la Raza31, es el más 
filosófico e interesante de todo el libro. Primero, Feser expone cómo el marxismo 
y el posmodernismo han sido claves para el desarrollo del CRT, mostrando los 
diversos paralelismos que tienen estas teorías. Luego, Feser muestra que, más 
que una teoría legal, la CRT es una filosofía pobremente argumentada y con-
tradictoria en sí misma, cuyos pensadores cometen falacias lógicas de manual, 
como la falacia de relevancia, cuya forma favorita de los pensadores de la CRT es 
la falacia ad hominem en sus distintas presentaciones. El procedimiento de Feser 
es mostrar de qué trata la falacia y luego analiza cómo la CRT cae en ella. 

Una de las falacias que está en el corazón de la CRT es el alegato especial 
(special pleading) que implica la aplicación de un doble estándar arbitrario o 
injustificado. Los pensadores de la CRT comenten esta falacia, por ejemplo, 
cuando aplican la “hermenéutica de la sospecha”. Consideran que todas las 
instituciones o posiciones filosóficas que no adhieren a la CRT son, en el fon-
do, sólo instrumentos de los intereses de grupos raciales para mantenerse 

they have bought into the racist assumptions that whites have about them and acquiesced to 
the racist policies and institutions by which whites oppress them”. Feser, All One in Christ, 54.

27	“No aspect of society […]  is outside of... the forces of racism”. Feser, All One in Christ, 54.
28	“in any “inequity” or “disparity” that exists between whites and members of other racial 

groups”. Feser, All One in Christ, 55.
29	“those who deny harboring racism only confirm that they are racists precisely by denying it”. 

Feser, All One in Christ, 58.
30	“The only remedy to racist discrimination is antiracist discrimination. The only remedy to 

past discrimination is present discrimination. The only remedy to present discrimination is 
future discrimination”. Feser, All One in Christ, 63.

31	“Philosophical Problems with Critical Race Theory”.



149

Feser, Edward. All One in Christ. A Catholic Critique of Racism and  
Critical Race Theory. San Francisco: Ignatius Press, 2022, 163 pp.

en el poder, y que, por esta razón, no pueden tener objetividad alguna y ser 
racialmente neutrales. Sin embargo, 

El problema es que si los teóricos críticos de la raza aplicaran esta visión 
de forma coherente, entonces tendrían que reconocer que la propia CRT no 
refleja la realidad objetiva, sino simplemente una perspectiva y los intereses 
de los teóricos de la CRT”32.

El capítulo termina argumentando como la CRT es, bajo los estándares de 
la filosofía de la ciencia actual, una teoría no falsable.

Ahora bien, si desde el punto de vista de la metodología de las ciencias (el 
falsacionismo popperiano) la CRT es mala ciencia, la CRT es aún peor si se re-
visa la supuesta evidencia que se presenta a su favor. Este es el tema tratado 
en el capítulo 6, Objeciones desde las ciencias sociales a la Teoría Crítica de la Raza,33 
en donde Feser muestra cómo las disparidades económicas y sociales entre los 
distintos grupos tienen otras posibles explicaciones que el racismo. Por ejemplo, 
siguiendo al economista David Landes, Feser sostiene que un elemento crucial 
que determina ciertas diferencias económicas es la cultura, y que, “[d]ado que la 
cultura es relativamente estable, sus consecuencias económicas también lo se-
rán a lo largo del tiempo, de modo que los grupos con prácticas culturales más 
favorables a la prosperidad económica tenderán a mantener sus ventajas eco-
nómicas sobre otros grupos”34. Feser también cita a Landes en su defensa de la 
tesis de Weber sobre la relevancia de la reforma protestante en la formación del 
capitalismo moderno35; o al economista Daniel Etounga-Manguelle, quien ar-
gumenta que el individualismo occidental favorece la acumulación de capital36.

Sin embargo, Feser agrega que el punto no es que ciertas actitudes cultura-
les, como las que describe Landes o Etounga-Manguelle, sean buenas debido 
a que tengan éxito económico, “[l]a cuestión aquí es simplemente que las 
diferencias culturales desempeñan claramente un importante papel a la hora 
de explicar las disparidades económicas entre determinados grupos. Senci-
llamente, no hay fundamento alguno para insistir en que la discriminación 

32	“The trouble is that if Critical Race Theorists followed this out consistently, then they would 
have to acknowledge that CRT itself does not reflect objective reality, but merely the perspec-
tive and interests of CRT writers and those they claim to speak for”. Cursivas en el original 
inglés. Feser, All One in Christ, 82.

33	“Social Scientific Objections to Critical Race Theory”.
34	 “Because culture is relatively stable, its economic consequences will also be relatively stable over 

time, so that groups with cultural practices more conducive to economic prosperity will tend to 
retain their economic advantages over other groups over time”. Feser, All One in Christ, 104.

35	Feser, All One in Christ, 105.
36	Feser, All One in Christ, 106.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

150

o el «racismo sistémico» deben ser la explicación de esas disparidades”37. De 
hecho, Feser enfatiza que, desde un punto de vista católico, el individualismo 
u otras actitudes occidentales son altamente criticables y que “[l]a acumula-
ción de riqueza, la eficiencia económica… y otros fenómenos por el estilo no 
son en absoluto los valores humanos más elevados, de modo que una cultura 
que los facilita no es ipso facto superior a otras”38.

En el último capítulo, El catolicismo frente a la Teoría Crítica de la Raza39, 
Feser muestra la incompatibilidad entre la CRT y la doctrina católica. Su ar-
gumento es la siguiente:

[L]a Iglesia ha condenado sistemática y energéticamente las ideas claves del 
marxismo y todas las demás formas de socialismo y comunismo, junto con 
el relativismo y otros aspectos característicos del posmodernismo. De ello se 
deduce que la CRT, que es una mera variación de estas perversas ideas, no es 
más compatible con la enseñanza de la Iglesia de lo que lo son el marxismo 
y el posmodernismo40.

De acuerdo con Feser, la enseñanza de la Iglesia no sólo es incompatible 
con el diagnóstico que hace la CRT, sino también con los remedios que pro-
pone, como las políticas públicas de discriminación que Kendi impulsa. En 
cambio, Feser nos recuerda que el cambio social que la Iglesia busca es, ante 
todo, un cambio en la mentalidad y corazones de las personas, sin los cuales 
los cambios estructurales son en vano41.

El libro de Feser es, en mi opinión, un lúcido análisis y refutación de la 
CRT, hecho con el rigor argumentativo de una mente metafísica. Cumple de 
manera efectiva con dos objetivos: muestra la enseñanza de la Iglesia Católica 
sobre el racismo, la esclavitud e inmigración, así como la incompatibilidad de 
la doctrina de la Iglesia con la CRT; y enseña de manera clara y sistemática 
las principales tesis de la CRT, así como su incoherencia interna y poca o nula 
cientificidad. El libro es breve, pero está repleto de información, entre citas y 
sólida argumentación. Además, acaba de aparecer una traducción al español 

37	“The point is simply that cultural differences clearly play a major role in explaining economic 
disparities between some groups. There is plainly no basis for insisting that discrimination or 
“systemic racism” must be the explanation”. Feser, All One in Christ, 109-110.

38	“The accumulation of wealth, economic efficiency… and the like are by no means the highest 
human values, so that a culture that facilitates them is not ipso facto superior to others”. Feser, 
All One in Christ, 107.

39	“Catholicism versus Critical Race Theory”.
40	“[T]he Church has consistently and strenuously condemned the key ideas of Marxism and 

all other forms of socialism and communism, along with the relativist and other themes that 
are characteristic of postmodernism. It follows that CRT, which is a mere variation on these 
malign ideas, is no more compatible with the teaching of the Church than Marxism and post-
modernism are”. Feser, All One in Christ, 127.

41	Feser, All One in Christ, 135.



151

Feser, Edward. All One in Christ. A Catholic Critique of Racism and  
Critical Race Theory. San Francisco: Ignatius Press, 2022, 163 pp.

hecha por la editorial Cor Iesu42, lo que nos da la esperanza de una amplia 
difusión en el mundo hispanohablante. No nos queda más que recomendar 
vivamente su lectura.

Referencias
Edward, F., Aristotle’s Revenge. The Metaphysical Foundations of Physical and Biolo-

gical Science, Neunkirchen-Seelscheid: Editiones Scholasticae, 2019.
Edward, F., Immortal Souls, Neunkirchen-Seelscheid: Editiones Scholasticae, 2024.
Edward, F., Que todos sean uno en Cristo, Toledo: Cor Iesu, 2024.
Edward, F., “Catholic Culture Podcast #141”, entrevista realizada por Thomas V. 

Mirus, “Libertarianism, Jazz & Critical Race Theory”, septiembre 5 de 2022, 
URL: https://www.youtube.com/watch?v=KkDZU-It7f8.

42	Edward F., Que todos sean uno en Cristo (Toledo: Cor Iesu, 2024).





153

Metafísica y Persona. Filosofía, conocimiento y vida
Año 18, Núm. 35, Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

DOI: 10.24310/metyper.35.2026.22871

Jacobo, B.; Hernádez, M.; Brogna, P.; Cruz, R. y 
Ramírez, T. Heterotopías. Inclusión: prácticas y 

perspectivas emergentes. México: UNAM, 2024, 310 pp.

Rubén Sánchez Muñoz1 
UPAEP, Universidad 

ruben.sanchez.munoz@upaep.mx

Sara Vanessa Marín Álvarez2 
UPAEP, Universidad 

saravanessa.marin@upaep.edu.mx

El libro Heterotopías. Inclusión: prácticas y perspectivas emergentes reúne ca-
torce capítulos elaborados por investigadores e investigadoras de distintos 
países iberoamericanos. Su propósito es ofrecer una mirada crítica y diversa 
sobre la inclusión en ámbitos como la educación, la cultura, la economía y la 
vida cotidiana. El concepto de “heterotopía”, retomado de Michel Foucault, 
funciona como eje central: estos espacios permiten que las realidades cultu-
rales sean “a un tiempo representadas, impugnadas o invertidos” (p. I). La 
inclusión no es un espacio objetivo ni lineal, sino un ámbito complejo donde 
conviven tensiones, disputas y oportunidades.

La propuesta de la obra parte de una premisa sencilla pero poderosa: ha-
blar de inclusión es hablar de la vida misma. La discapacidad no puede en-
tenderse como un tema aislado que afecta sólo a quienes la viven en primera 
persona, sino como una experiencia que nos interpela a todos, porque refleja 
cómo concebimos la justicia, la igualdad y la diversidad. Al mismo tiempo, 
la obra muestra que la inclusión no es una tarea que pueda cerrarse con una 

1	 ORCID ID: https://orcid.org/0000-0002-3010-5810
2	 ORCID ID: https://orcid.org/0009-0009-0947-0352

Recepción del original: 18/12/2025 
Aceptación definitiva: 20/12/2025

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommer-
cial-ShareAlike 4.0 International License



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

154

ley, un programa educativo o una política pública; es un proceso que se cons-
truye día a día, con avances y retrocesos, y que involucra no solo a las insti-
tuciones, sino también a las familias, las comunidades y la cultura en general. 
Por ello, se invita a que este trabajo “impulse a la reflexión, interpelación y 
transformación en nuestros espacios de vida” (p. II).

A lo largo de la obra, se exploran experiencias históricas, sociales y peda-
gógicas que muestran cómo la inclusión se construye en distintos escenarios. 
Por ejemplo, el capítulo inicial rescata la historia del asociacionismo sordo en 
México y evidencia que los primeros esfuerzos no dependieron del Estado, 
sino de la organización comunitaria. Las personas sordas de inicios del siglo 
XX no esperaron caridad ni favores, sino que decidieron organizarse en aso-
ciaciones y sindicatos, luchar por alfabetización, acceso al trabajo y recono-
cimiento social. Este relato no solo tiene un valor histórico, sino que también 
nos recuerda que la inclusión no es algo que se concede desde arriba, sino un 
derecho que se conquista desde abajo. “Dignificación del sordomudo. Traba-
jo y disciplina” (p. 6) es el lema de la Federación. 

Otros capítulos abordan figuras clave como la de Anísio Teixeira en Brasil, 
El autor postulaba que, sin una escuela pública efectiva, la “democracia é ain-
da uma palavra vã” (p. 35). Su experiencia demuestra que hablar de inclusión 
educativa no es hablar únicamente de métodos pedagógicos, sino también de 
estructuras políticas y sociales. Si la escuela no garantiza igualdad de acceso, 
difícilmente se puede hablar de una sociedad democrática. De ahí que este 
capítulo dialogue con otros del libro, reforzando la idea de que la inclusión 
no es un campo aislado, sino un tema que atraviesa la vida política y cultural.

También se presentan reflexiones filosóficas, como la de Asun Pié Bala-
guer, que coloca la vulnerabilidad en el centro del debate. Su propuesta con-
siste en entender que todos los seres humanos somos vulnerables, y que lejos 
de ser una debilidad, esa condición compartida puede convertirse en una 
fuerza política para transformar la sociedad. Pié Balague argumenta que la 
fragilidad y la vulnerabilidad son la condición instituyente de lo humano. El 
problema aparece cuando el capitalismo y el prejuicio convierten esa vulne-
rabilidad en un motivo de exclusión, etiquetando a las personas con discapa-
cidad como “menos aptas”. El libro nos invita, a través de este y otros capí-
tulos, a replantearnos cómo vemos la fragilidad, cómo la valoramos y cómo 
puede convertirse en una base de solidaridad. Con los avances tecnológicos 
“la exclusión operará en otros marcos y por otras razones” (p. 58).

El texto también se adentra en expresiones culturales y artísticas, mos-
trando que la inclusión no ocurre únicamente en la escuela o en la política, 
sino también en espacios donde se construyen imaginarios y emociones. El 
capítulo sobre la obra teatral “Madre de azúcar” es un buen ejemplo. Aquí 



155

Jacobo, B.; Hernádez, M.; Brogna, P.; Cruz, R. y Ramírez, T. Heterotopías. Inclusión: 
prácticas y perspectivas emergentes. México: UNAM, 2024, 310 pp.

se narra la historia de una joven con discapacidad intelectual que desea ser 
madre, y que se enfrenta a una sociedad que le niega ese derecho. Diálogo de 
la protagonista: “A mí no se me nota en la cara, que tengo discapacidad” (p. 
100). El teatro, en este caso, se convierte en un escenario donde se revelan los 
prejuicios más íntimos y donde se invita al público a ponerse en el lugar del 
otro. La obra no ofrece respuestas fáciles, pero abre preguntas fundamenta-
les: ¿quién decide lo que una persona puede o no puede hacer con su vida?, 
¿hasta dónde llegan los límites impuestos por el capacitismo en cuestiones 
tan personales como la maternidad? Se plantea que la obra, como acto de re-
sistencia, es una invitación a comprender “identidades sociales devaluadas, 
las cuales... no le son en realidad tan ajenas” (p. 93).

De manera similar, la música aparece en otro capítulo como un terreno de 
discusión y liberación. A menudo se cree que para ser músico es necesario tener 
un cuerpo “apto”, capaz de tocar un instrumento con precisión o de dominar 
ciertas habilidades técnicas. Sin embargo, el texto plantea que la música no es 
un privilegio de unos pocos, sino una práctica colectiva en la que todos pueden 
participar. Hacer música no se trata de cumplir un estándar físico, sino de com-
partir una experiencia, de escuchar y ser escuchado. “El cuerpo es tal debido a su 
apertura al otro, al vínculo subjetivo” (p. 156). Esta visión rompe con la idea de 
que la discapacidad es un límite insalvable, y la transforma en una oportunidad 
para imaginar formas distintas de hacer arte y de relacionarse con los demás.

La dimensión digital aparece también en el libro como un espacio donde la 
inclusión se pone en juego. Uno de los capítulos analiza el meme como herra-
mienta pedagógica y de reflexión crítica. Aunque a primera vista los memes 
parecen ser solo una forma de humor rápido, aquí se muestran como un vehí-
culo para expresar experiencias de inclusión y exclusión. Soto Rodríguez (2024) 
plantea que los memes permiten interpelar las formas hegemónicas y generar 
nuevas “ecologías del aprendizaje”.3 En un contexto universitario, los memes 
creados por los estudiantes permitieron cuestionar políticas, contar historias 
personales y abrir debates sobre la vida de las personas con discapacidad. Lo di-
gital, por tanto, se presenta como un nuevo escenario donde se negocian los sen-
tidos de la inclusión, un lugar donde la creatividad y la crítica pueden convivir.

La inclusión laboral es otro tema que se aborda con fuerza. El capítulo dedi-
cado a la economía social y solidaria pone en el centro experiencias de coope-
rativas y fundaciones que han logrado abrir espacios de trabajo para personas 
con discapacidad. Estos casos muestran que la inclusión en el mundo laboral 
no consiste en “adaptar” a la persona a un sistema hostil, sino en transformar 
el sistema para que reconozca y valore la diversidad. Sin embargo, el texto 

3	 Soto Rodríguez, 2024.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

156

también deja claro que este camino no está libre de obstáculos: falta de apoyo 
institucional, prejuicios del mercado y la idea persistente de que la producti-
vidad está por encima de la dignidad humana. Una vez más, la inclusión se 
muestra como un terreno con avances y resistencias, con logros importantes, 
pero también con desafíos pendientes.  El texto subraya la importancia de “re-
visar el estatus epistémico desde el cual se emplaza el acto inclusivo” (p. 80).

Además de estos temas, el libro dedica varios capítulos a la educación y 
la formación docente. Allí se insiste en que los maestros no solo transmiten 
contenidos, sino que modelan actitudes, valores y formas de convivencia. Se 
propone “establecer compromisos de responsabilidad frente a un bien com-
partido, expresado en definitiva en la relación que se entreteje día a día en la 
comunidad educativa” (p. 260).

También se presentan casos de resiliencia en familias y escuelas, donde la 
inclusión se vive como un proceso colectivo en el que participan niños, pa-
dres y maestros. Incluso se analiza el caso de niños con autismo, mostrando 
que la inclusión escolar no puede reducirse a una receta universal, sino que 
requiere sensibilidad, escucha y flexibilidad para atender trayectorias indivi-
duales. Rivera Arguello invita a los agentes educativos a escuchar al otro, a 
ver a los niños en su trayectoria. 

La riqueza de la obra radica en su pluralidad de voces y enfoques. Cada 
capítulo se aproxima a la inclusión desde un ángulo distinto, pero en conjun-
to ofrecen una mirada amplia y coherente. La obra se construye como un “sa-
ber colectivo... como un proceso dialógico donde confluyen voces” (p. X). Esa 
honestidad le da fuerza, porque permite ver la inclusión tal como es: difícil, 
conflictiva, pero al mismo tiempo necesaria y transformadora.

Como todo trabajo colectivo, algunos capítulos destacan más que otros en 
su profundidad o en la claridad de su propuesta, pero en conjunto el volumen 
se mantiene sólido y bien articulado. El eje común (mostrar que la inclusión no 
es un regalo ni un gesto de benevolencia, sino una conquista social) le da co-
herencia a toda la obra. Los textos, como bien se indica, “abonan a la creación 
de conocimiento y generan puentes... sobre la alteridad y la inclusión” (p. X).

Finalmente, Heterotopías. Inclusión: prácticas y perspectivas emergentes es un 
aporte significativo para quienes buscan repensar la inclusión más allá de los 
discursos oficiales. Sus páginas nos invitan a mirar la diversidad como una 
oportunidad de transformación colectiva. El desarrollo del conocimiento con 
la diversidad “no puede ser un acto unidireccional” (p. 306). Es un libro que 
no ofrece soluciones cerradas, pero sí preguntas fundamentales, y quizá en 
esas preguntas radique su mayor valor: en recordarnos que la inclusión no es 
un destino fijo, sino un camino compartido que nos desafía a todos.



Normas editoriales

Presentación de originales

• Los textos, originales e inéditos, deberán ser relativos a los temas que 
sugieren el título y subtítulo de la revista y que se explicitan en la Informa-
ción general (Cobertura temática). Para optar a su publicación es preceptivo 
atenerse a las siguientes normas:

1. La extensión máxima, incluidos los espacios, será de 70.000 caracteres 
para los Artículos y de 45.000 para las Notas. Esta norma general es suscep-
tible de excepciones, cuando se trate de trabajos cuya unidad temática lo re-
quiera. Asimismo, los trabajos que, por el mismo motivo, excedan el doble de 
la extensión aquí indicada, podrán ser publicados en dos números sucesivos.

2. El Título de los trabajos ha de constar en el idioma original y en inglés. 
Los artículos irán precedidos de un resumen, entre 500 y 1000 caracteres, 
seguido de 5 a 7 palabras clave (o expresiones muy breves); uno y otras —el 
resumen y las palabras o expresiones clave—, también en los dos idiomas.

3. Los trabajos se redactarán en formato Word (.doc o .docx), con las si-
guientes características:

Tipo de letra: Times New Roman.
Tamaño de letra: 12 puntos.
Margenes: 1 pulgada (2,54 cm) en los cuatro lados de la página (superior, 

inferior, izquierda y derecha. 
Espaciado: El texto principal debe estar a doble espacio. Citas en bloque, 

títulos de tablas y leyendas de figuras, con espacio sencillo. Sangría: La 
primera línea de cada párrafo debe tener una sangría de 0,5 pulgadas 
(1,27 cm).

Numeración de páginas: Se colocan en la esquina superior derecha. Por lo 
general, la portada no lleva número, aunque se cuenta en el total del 
documento.

Alineación: El texto debe estar alineado a la izquierda (con el margen 
derecho “irregular”), evitando el justificado completo



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

158

4. Las citas y referencias deberán redactarse según el sistema Chicago Full 
Notes 18.ª edición, con las referencias al pie de página, y no en el cuer-
po del texto.

Cuando se trate de autores clásicos, las obras se citarán según las normas 
y costumbres habituales entre los especialistas.

La Redacción se reserva el derecho de unificar los modos de citar, con el 
fin de facilitar la lectura.

• Normas para el envío de originales:

Para someter el original al procedimiento de arbitraje de la revista, se envia-
rá un documento en Word, con el trabajo correspondiente, además de propor-
cionar en la Web del OJS los datos necesarios para su posterior identificación:

1. Con objeto de preservar el carácter anónimo de las colaboraciones y 
posibilitar el arbitraje ciego, los trabajos se enviarán a través del Sitio Web 
del OJS (Open Journal System) de Metafísica y Persona: http://www.revistas.
uma.es/index.php/myp, que será también el medio utilizado para facilitar el 
flujo de todo el proceso de revisión, arbitraje, propuesta de correcciones, etc. 
Además del texto completo, con las notas correspondientes a pie de página, 
sólo deben figurar en este documento el título y subtítulo.

Para que el texto pueda someterse al arbitraje ciego, según se describe en 
el Procedimiento de evaluación, no constará en él ni el nombre del autor ni 
dato o referencia algunos que permitan identificarle.

2. Al registrarse en la Web del OJS como autor, con objeto de enviar una 
colaboración, será preciso rellenar un formulario, en el que se incluyen los da-
tos imprescindibles para la posterior identificación del trabajo o los trabajos 
remitidos a la revista. Como se ha indicado, ninguno de esos datos personales 
debe figurar en el documento que contiene la colaboración propiamente dicha.

Procedimiento de evaluación

La selección de los artículos y notas para Metafísica y Persona se rige por el 
siguiente sistema de evaluación.

1. Arbitraje. Todos los trabajos serán evaluados y dictaminados por dos 
académicos del máximo nivel y especialistas en el tema sobre el que versa el 



159

Normas editoriales

artículo o la nota. Los árbitros siempre serán ajenos al Consejo Directivo y al 
Consejo de Redacción.

Se tratará de un arbitraje doble-ciego. Los artículos han de recibir dos dic-
támenes favorables. En el caso de las notas, un solo dictamen favorable hará 
posible su publicación, y uno solo en contra podrá impedirla.

Con independencia de cuál sea el dictamen, las opiniones de los árbitros 
y sus observaciones o sugerencias se comunicarán al autor a través del sitio 
Web del OJS de la revista.

— En caso de que se considere publicable, pero el dictamen incluya su-
gerencias, el autor será libre de tomarlas o no en cuenta e incorporarlas al 
trabajo, siempre dentro del plazo previsto.

— Si la publicación está condicionada a ciertas mejoras, la aceptación de-
finitiva dependerá de la adecuación real entre los cambios incorporados y la 
propuesta de los dictaminadores.

— Cuando el dictamen rechace la publicación, el autor tiene plena libertad 
para asumir las correcciones, elaborarlas, incorporarlas al texto y volver a 
presentarlo para su publicación en un número posterior de Metafísica y Per-
sona, que en su momento se someterá, como cualquier otra publicación, a 
nuevo arbitraje.

2. Autoría. Una vez editados sus escritos, los autores podrán utilizarlos y 
difundirlos con total libertad, refiriéndose siempre a la revista Metafísica y 
persona como el lugar en que inicialmente se publicaron.

3. Certificación. En caso de que lo soliciten, se enviará a los autores un cer-
tificado de que el trabajo ha sido aceptado para su publicación por la revista 
y que será publicado en su momento.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

160

Suscripciones
La suscripción a la Revista es anual y comprende dos números. Existen 

tres tipos de suscripción, cada una con sus propias características:

Suscripción a la versión digital.- Para recibir por correo electrónico nuestra 
publicación, así como también las noticias relevantes sobre la Revista, es ne-
cesario enviar un correo electrónico a contacto@metyper.com, añadiendo los 
siguientes datos: nombre completo, filiación institucional y correo electrónico.

Intercambio de publicaciones.- Para solicitar el intercambio de publica-
ciones, es necesario enviar un correo electrónico con todos los datos de la 
Revista que se ofrece en intercambio a: metafisicaypersona@upaep.mx.

Adquisición de números individuales.- Para solicitar un número es-
pecífico en su versión física, contactar con la Revista en la dirección: 
metafisicaypersona@upaep.mx.


