METAFisicA Y PERSONA
Filosofia, conocimiento y vida



Metafisica y Persona, Afio 18, No. 35, Enero-Junio 2026, es una publicacion se-
mestral, coeditada por la Universidad de Malaga y la Universidad Popular
Auténoma del Estado de Puebla A.C., a través de la Academia de Filosofia, por la
Facultad de Filosofia y el Departamento de Investigacion. Calle 21 Sur No. 1103,
Col. Santiago, Puebla-Puebla, C.P. 72410, tel. (222) 229.94.00, www.upaep.mx,
contacto@metyper.com, roberto.casales@upaep.mx. Editor responsable: Roberto
Casales Garcia. Reservas de Derecho al Uso Exclusivo 04-2014-061317185400-102,
ISSN: 2007-9699 ambos otorgados por el Instituto Nacional del Derecho de Autor.
Licitud de Titulo y contenido No. (en tramite), otorgados por la Comision Cali-
ficadora de Publicaciones y Revistas Ilustradas de la Secretaria de Gobernacion.
Impresa por en los talleres de Océano Azul: Chelsea 2B, col. La Calera, C.P. 72520,
Puebla, Puebla, este niimero se termind de imprimir en enero de 2026, con un tiraje
de 70 ejemplares.

Metafisica y Persona esti presente en los siguientes indices: Latindex, InDI-
CEs-CSIC, REDIB, SERIUNAM, The Philosopher’s Index, ERIH PLUS, Dialnet,
Fuente Académica.

© 2026 UPAEP UNIVERSIDAD / UNIVERSIDAD DE MALAGA
Las opiniones expresadas por los autores en los articulos, notas criticas y resefias
son de su exclusiva responsabilidad.

Todo el contenido de Metafisica y Persona se distribuye bajo la licencia CC BY-NC-SA
4.0: Creative Commons Atribucion-NoComercial-Compartirlgual 4.0 Internacional.

ISSN: 2007-9699
e-ISSN: 1989-4996



METAFISICA Y PERSONA

Filosofia, conocimiento y vida
Ano 18 — Numero 35

DOI: 10.24310/metyper352026

Enero-Junio 2026

—

DDDDDDDDDDD
DE MALAGA



Informacion general

Objetivos cientificos

Metafisica y Persona es una revista de difusién internacional y cardcter académico, cuyo
objetivo principal es la transmisién y discusion de los resultados de las tltimas investiga-
ciones en el ambito que reflejan su titulo y subtitulo, mediante la publicacion de Articulos
y Notas inéditos y de contrastado valor cientifico.

Pretende ser un lugar de encuentro y difusion de estudios que ahonden en las relacio-
nes entre filosofia, conocimiento y vida, y que, por su calidad, originalidad y rigor, repre-
senten un claro avance en el saber y una contribucién de relieve en el campo cientifico de
las materias que abarca.

Cobertura tematica

El eje central de la revista es la realidad de la persona. Los articulos publicados en
ella abordaran el estudio de la persona desde los distintos puntos de vista que permiten
conocerla mejor. El lector encontrara, por tanto, trabajos de Filosofia, Teologia, Sociologia,
Psicologia, Psiquiatria, Neurociencia, Medicina y otros saberes centrados en el hombre.
No obstante, la revista otorga una especial atenciéon a la Antropologia filoséfica y, muy
en particular, a la Metafisica de la persona, pues son ellas las que dan sentido y sirven de
fundamento al resto de saberes sobre el ser humano.

Publico al que se dirige

Metafisica y Persona se dirige especialmente a la comunidad cientifica y académica y, mas
en concreto, a aquellos investigadores de Instituciones Universitarias y otros Centros afines
que, sobre todo desde una perspectiva filosofica, dedican todo o parte de sus trabajos a
mejorar el conocimiento de la persona, necesitado de una constante revisién y puesta al dia.

No obstante, por las multiples orientaciones que acoge, la Revista esta también abierta
a un publico mas amplio: a todos aquellos que, dotados de una base filoséfica y de cierta
formacion en los saberes acerca de la existencia humana, desean profundizar en el cono-
cimiento de la persona.

Caracter de las contribuciones

Las contribuciones enviadas a Metafisica y Persona han de ser inéditas en cualquier
idioma y no estar sujetas a revision para ser publicadas en ninguna otra revista o publi-
cacion, ni digital ni impresa. En principio, los articulos se publicaran en la lengua en que
hayan sido redactados, aunque en ocasiones, de acuerdo con el autor, podran ser traduci-
dos al castellano o al inglés.

Los articulos y las notas son sometidos a un arbitraje doble-ciego. Para ser publicados,
los articulos han de obtener dos dictimenes favorables. Las notas, sin embargo, podran
ser admitidas con un solo dictamen positivo y rechazadas con un solo dictamen negativo.

Maés detalles en relacion a este extremo figuran en las Normas editoriales.



Datos generales (edicidn, difusion, identificacion y contacto)

Metafisica y Persona es coeditada entre la Universidad de Malaga (UMA) y la Univer-
sidad Popular Auténoma del Estado de Puebla (UPAEP). Naci6é como revista electrénica,
pero hoy se ofrece a los lectores tanto en formato digital como en papel.

En su versién impresa, la revista se distribuye, con alcance internacional, mediante
intercambio, donaciones e inscripciones (ver Suscripciones).

Identificacion esencial

Titulo: Metafisica y Persona

Subtitulo: Filosofia, conocimiento y vida
Cardcter: Revista filosofica

Periodicidad: Semestral

Difusion: Internacional

ISSN en linea: 1989-4996

ISSN impreso: 2007-9699

Lugar de edicion, afio de edicion y entidad editora

* Malaga (Espana), Universidad de Mélaga (Grupo PAL Junta de Andalucia, HUM-495)

® Puebla (México), Universidad Popular Auténoma del Estado de Puebla (Facultad de
Filosofia y Departamento de Investigacion)

Ano de fundacién: 2009

Direccion postal y electronica

e Livia Bastos Andrade

Facultad de Filosofia

Decanato de Artes y Humanidades

Universidad Popular Auténoma del Estado de Puebla
Calle 21 Sur No. 1103, Col. Santiago

72410 PUEBLA (México)

livia.bastos@upaep.mx

* Gabriel Marti Andrés
Departamento de Filosofia
Facultad de Filosofia y Letras
Universidad de Malaga
Campus de Teatinos

E-29071 MALAGA (Espafia)
gmartian@uma.es



Consejo Directivo

Director emérito: Melendo Granados, Tomas, Universidad de Malaga, Espana

Directora: Bastos Andrade, Livia, Universidad Popular Auténoma del Estado
de Puebla, México

Subdirectores: Bernal Madrigal, Uriel Ulises, Universidad Popular Auténoma del

Estado de Puebla, México

Marti Andrés, Gabriel, Universidad de Malaga, Espafia
Secretarios: Amézquita Paisano, Silvia Jazmin, Universidad Popular Auténoma

del Estado de Puebla, México

Garcia Martin, José, Universidad de Granada, Espafia

Consejo de Redaccion

Blancas Blancas, No¢, Universidad Popular Auténoma del Estado de Puebla, México
Garcia Gonzélez, Juan A., Universidad de Malaga, Espana

Jiménez, Pablo, Australian National University, Australia

Lynch, Sandra (emérito), University of Notre Dame, Australia

Porras Torres, Antonio, Universidad de Malaga, Espana

Rojas Jiménez, Alejandro, Universidad de Malaga, Espafia

Villagran Mora, Abigail, Universidad Popular Auténoma del Estado de Puebla, México

Consejo Cientifico Asesor

Arana Cafedo, Juan, Universidad de Sevilla, Espafia

Brock, Stephen L., Universita della Santa Croce, Italia

Caldera, Rafael T., Universidad Simon Bolivar, Venezuela

Casales Garcia, Roberto, Universidad Popular Auténoma del Estado de Puebla, México
Castro Manzano, José Martin, Universidad Popular Auténoma del Estado de Puebla, México
Clavell, Lluis (emérito), Universita della Santa Croce, Italia

D’Agostino, Francesco, Universita Tor Vergata, Italia

Donati, Pierpaolo, Universita di Bologna, Italia

Falgueras Salinas, Ignacio, Universidad de Malaga, Espafia

Gonzalez Garcia, Angel L. (1), Universidad de Navarra, Espafia

Grimaldi, Nicolas, Université de Paris-Sorbonne, Francia

Hittinger, Russell, University of Tulsa, Oklahoma

Jaulent, Esteve, Instituto Brasileiro de Filosofia e Ciéncia “Raimundo Lulio”, Brasil
Livi, Antonio (t), Universita Lateranense, Italia

Llano Cifuentes, Carlos (), Instituto Panamericano de Alta Direccion de Empresa, México
Lopez Noriega, Mauricio, Universidad Nacional Auténoma de México, México

Medina Delgadillo, Jorge, Universidad Popular Auténoma del Estado de Puebla, México
Moran y Castellanos, Jorge (1), Universidad Panamericana, México

Pithod, Abelardo, Centro de Investigaciones Cuyo, Argentina

Pizzutti, Giuseppe M., Universita della Basilicata, Italia

Penia Vial, Jorge, Universidad de los Andes, Chile

Ramsey, Hayden, Australian Catholic University, Australia

Redmond, Walter, University of Texas, U.S.A.

Sanchez Mufioz, Rubén, Universidad Popular Auténoma del Estado de Puebla, México
Sanchez Sorondo, Marcelo, Pontificia Accademia delle Scienze, Italia

Vigo, Alejandro, Universidad de los Andes, Chile

Wippel, John F., Catholic University of America, U.S.A.

Zagal, Héctor, Universidad Panamericana, México



Contenido

Articulos

La pasion y el hdbito de némesis en la obra de Tomds de Aquino
Luis E. Larraguibel Diez. . .............. ... ... oo oL 11

Politica intensiva: pensar entre limites como problema politico
fundamental desde la filosofia politica de Hannah Arendt
DiegoBdezFerndndez ............... ... ... ... ... ...l 29

La intencion afirmativa en la Noologia de Zubiri
José Alfonso VillaSanchez. . ........ .. ... . i 63

Por qué todos los seres humanos son personas. En respuesta a
Elisa Aaltola
Javier Rodriguez Comellas ................. ... ... . ... ....... 85

La significacion del “nosotros” desde la vision ético antropoldgica de

Wojtyla para una filosofia social de corte personalista
Ruth Ramos Barragdn. ......... ... ... .. . ... 107

Notas criticas

Un lenguaje sin nosotros: realidad, materialidad y lenguaje figurado
Daniel Pérez Fajardo........... .. ... .. ... o i 125

Resenas

Feser, Edward. All One in Christ. A Catholic Critique of Racism
and Critical Race Theory. San Francisco: Ignatius Press, 2022, 163 pp.
Gonzalo Alejandro Flores-CastroLingdn . ........................ 143



Jacobo, B.; Hernddez, M.; Brogna, P.; Cruz, R. y Ramirez, T.
Heterotopias. Inclusion: practicas y perspectivas emergentes.
México: UNAM, 2024, 310 pp.
Rubén Sanchez Mufioz y
Sara Vanessa Marin Alvarez

Normas editoriales



ARTICULOS






Metafisica y Persona. Filosofia, conocimiento y vida
Afio 18, Num. 35, Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996
DOI: 10.24310/metyper.35.2026.21279

La pasion y el habito de némesis
en la obra de Tomas de Aquino

The Passion and the Habit of Nemesis
in the Work of Thomas Aquinas

Luis E. LARRAGUIBEL DiEZ!
Universidad Catdlica de La Plata (UCALP)
luis.larraguibeldiez@ucalpvirtual.edu.ar

RESUMEN

La némesis es la tristeza causada por la prosperidad inmerecida del préjimo. A dife-
rencia de otras pasiones y virtudes, Tomas de Aquino no le dedicé a la némesis un trata-
miento singular en su obra; mas bien, la menciona de manera ocasional o complementaria
con otras tematicas. El objetivo de nuestro trabajo es identificar todas estas alusiones y
otorgarles una unidad de sentido dentro del pensamiento tomasiano, particularmente,
distinguiendo el uso de la némesis como pasiéon y como habito (o virtud potencial de la
justicia distributiva).

Palabras claves: némesis, pasion, habito, Tomas de Aquino

ABSTRACT

Nemesis is the sadness caused by the undeserved prosperity of others. Unlike other
passions and virtues, Thomas Aquinas did not dedicate a singular treatment to Nemesis
in his work; rather, he mentions it occasionally or in connection with other themes. The
objective of our work is to identify all these references and give them a unified meaning
within Thomistic thought, particularly distinguishing the use of Nemesis as a passion and
as a habit (or potential virtue of distributive justice).

Keywords: nemesis, passion, habit, Thomas Aquinas

1 ORCID: https://orcid.org/0009-0007-7370-8148

Recepcion del original: 06/02/2025
Aceptacion definitiva: 20/09/2025

@@@@ This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommer-
ST cial-ShareAlike 4.0 International License

11



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

Introduccion

Hay un tercer modo de entristecerse uno por el bien de otro, es decir,
cuando éste no es digno del bien que le cae en suerte. Este tipo de tristeza
no puede recaer, en realidad, sobre bienes honestos, que mejoran a quien
los recibe; antes bien, como escribe el Filosofo en II Rhet., recae sobre ri-
quezas y sobre cosas que pueden caer en suerte a dignos e indignos. Este
tipo de tristeza, segtin el mismo Fildsofo, se llama némesis, y atafie a las
buenas costumbres.?

Acudiendo a la autoridad de Aristételes, Tomas de Aquino define a la
némesis como tristeza causada por la prosperidad de quienes son indignos
de los bienes materiales, agregando que esta tristeza es loable o pertenece
a las buenas costumbres. Aparte de la tristeza, la némesis también se aso-
cia con la ira, pues la prosperidad inmerecida provoca la indignacion de
aquellos que aman la justicia. A diferencia de otras pasiones y virtudes,
el Aquinate no le dedic6 a la némesis un tratamiento singular en su obra;
mas bien, la menciona de manera ocasional o complementaria con otras
tematicas. El objetivo de nuestro trabajo es identificar todas estas alusiones
y otorgarles una unidad de sentido dentro del pensamiento tomasiano,
particularmente, distinguiendo el uso de la némesis como pasién y como
habito (o virtud potencial de la justicia distributiva).

Para implementar este objetivo, hemos dividido en nuestro trabajo en
tres partes: en la primera, nos remontaremos al origen mitico de la néme-
sis en la poesia de Hesiodo como diosa que tiene el poder de castigar las
trasgresiones al orden social, mientras que Aristoteles la define como una
pasion loable surgida por la prosperidad material inmerecida del préjimo.
En la segunda, el Aquinate ensefna que la némesis como pasion se reduce
alairay ala tristeza; sin embargo y devenida en habito, la némesis puede
convertirse en una virtud moral y meritoria si es moderada por la razén y
regulada por la caridad, emparentdandola con la misericordia. Finalmente,
analizaremos el extenso pasaje de la Summa Theologiae que a primera vista
podria derribar nuestro objetivo, pues santo Tomas relaciona a la némesis
con el vicio de la envidia. No obstante, mostraremos que el Aquinate esta
asemejando a la némesis con el celo, pues la emulacion de los bienes tem-
porales en desconexion con los espirituales, pueden arrastrar al hombre a
entristecerse por la prosperidad del projimo sea digno o no de ella.

2 Aquinas, Summa Theologiae (Madrid: BAC, 1962) (en adelante: S. Th.) II-I1, q.36, a.2 co.

12



La pasion y el habito de némesis en la obra de Tomas de Aquino

1. La némesis en la poesia de Hesiodo y la filosofia
de Aristoteles

1.1. El origen mitico de la Némesis

Trascurridos varios siglos del derrumbe de la civilizacién micénica, podemos
ubicar al poeta Hesiodo entre los siglos IX y VII a. de C. quien nos entrega la
aproximacion de la Némesis como personificacion ética elevada al rango divino.

En su Teogonia, Hesiodo explica que de la diosa primordial Caos surge, sin
contacto masculino, la diosa Noche o Nicte (NUE). Luego de juntarse con Erebo,
Noche engendré una serie de diosas que tienen el deber de castigar y perseguir
las transgresiones de hombres y dioses: [...] y a las Moiras y a las Keras procreo,
en el castigo implacables, [Cloto, Laquesis y Atropos, que a los mortales les dan,
porque lo tengan, tanto el, bien como el mal, cuando nacen,] que de los hombres
y dioses las transgresiones persiguen; y nunca cesan las diosas en su ira terrible
antes de darle duro castigo a cualquiera que peque. Y pari6 aun a Némesis,
pena a los hombres mortales (rnua Ovnroiot Bootoiot), la Noche funesta [...]*

Esta pena proviene del verbo mnuaivw que significa asolar o devastar no
a un individuo sino a una comunidad como pena producida por la ejecucion
de alguna accion injusta o desordenada. De alli el sentido moral de la poesia
de Hesiodo quien, habiendo padecido la injusticia por parte de su hermano
Perses en la division de la herencia de su padre, logro traspasarnos su aguda
sensibilizacion respecto a los sufrimientos causados por los demas. Al estar
relacionado con la justicia (dikn) entendida como mesura, Hesiodo observa
que el orden (koouoc) no es fruto de la arrogancia (9ppic) y por eso el deber
de guardarlo no solo es obligatorio para los dioses, sino para los hombres y
también la naturaleza, estableciendo premios y castigos:

entre la conducta humana y el comportamiento de la naturaleza, Hesiodo
establece una estrecha correspondencia que estd dirigida a encaminar a los
hombres por la recta via sefialada por Zeus. Si los humanos se mantienen en
el sendero de la justicia, la naturaleza es prodiga de bienes con ellos; si se ale-
jan de él, los hostiga y castiga, privandolos del fruto tan deseado y necesario®.

Mientras la justicia denuncia la falta de proporcién o mesura (uétoov)°, la
Némesis tiene el poder punitivo sobre la injusticia porque la transgresién no
solo afecta al individuo, sino también, al orden social y cosmoldgico.

* Hesiodo, Teogonia, estudio, trad. y notas de P. Vianello, México: UNAM, 1978, §220-225.

* Hesiodo, Teogonia, p. LXXXVII

> Sihybris se refiere a un comportamiento moral, estd implicando una desproporcién respecto
del estado de naturaleza o de lo que corresponde, lo cual puede significarse con el término

13



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

1.1. La némesis como pasion del buen cardcter

Aristoteles siempre defendio la funcion mimética de la poesia en cuanto
refleja el obrar moral del hombre con sus acciones buenas o malas, virtuosas
o viciosas, sin embargo, no reivindica a Hesiodo sino a Homero como el poe-
ta que tratd con excelencia estos temas elevados®.

En el segundo libro de la Retdrica, el Estagirita enumera las cualidades
que debe tener el orador para la persuasion y ser digno de crédito, particu-
larmente la manera en como despierta las diversas pasiones o emociones en
sus auditores. Dentro de éstas comienza definiendo a la ira (0py1) como un
“apetito penoso de venganza por causa de un desprecio manifestado contra
uno mismo o contra los que nos son proximos, sin que hubiera razon para
tal desprecio”’. Este apetito de venganza, generador de placer en cuanto
puede ser satisfecho, pudo ser despertado por el desprecio y la humilla-
cién en cuanto somos considerados como dignos de nada, sobre todo, de
aquellos que —por su inferioridad en linaje, capacidad o virtud—no merecen
despreciar; o por el ultraje, es decir, en cuanto el ultrajador nos dafa cau-
sandonos vergilienza debido a que busca sentirse superior a nosotros®.

De la ira se desprende una especie particular que es la indignacion
(vepeoav) y que Aristoteles le atribuye una tristeza mas profunda debido a
su oposicion con la compasion (éAeoc):

Al hecho de sentir compasion se opone principalmente lo que se llama sentir in-
dignacion. En efecto: al pesar que se experimenta por las desgracias inmerecidas
se opone —de algtin modo y procediendo del mismo talante— el que se produce
por los éxitos inmerecidos. Y ambas pasiones son propias de un talante honesto’.

Mas que una descripcion ética, Aristoteles esta desarrollando un analisis an-
tropoldgico pues no considera a la compasion y a la indignaciéon como hébitos
morales (es decir, especificados por el bien o el mal), sino como pasiones opues-
tas. Aunque la indignacion coincida con la envidia en cuanto implica tristeza, son

‘desmesura’ y en este sentido se opone a la mesura proporcionada por la justicia: “El compor-
tamiento del que trata de trascender su naturaleza mortal y asimilarse a los dioses, asimismo
ofendiéndolos y ultrajandolos”. Georganta, C., “El concepto de la hybris en la tragedia”, Re-
vista [sic], vol. 13 (2023): 29.

¢ Cf. Aristoteles, Poética, introd., trad. y notas de T. Martinez y L. Rodriguez (Madrid: Gredos,
2011), 1448b.

7 Aristoteles, Retorica, introd., trad. y notas de Q. Racionero Madrid: Gredos, 1994), 1378a 30.

8 Cf. Retorica, 1378b.

? Retérica, 1386b 10: Tanto lo merecido como lo inmerecido hacen referencia a la justicia, aun-
que no a la conmutativa sino a la distributiva, pues el mérito es una propiedad de ésta. En
efecto, el verbo véLw hace referencia a la distribucién o asignacién y por eso puede vincular-
se a la indignacion (véueoig) con la virtud de la justicia.

14



La pasion y el habito de némesis en la obra de Tomas de Aquino

diferentes (¢0tL d’ £€tepov) pues el indignado se aflige solo por quienes prospe-
ran inmerecidamente. Ademas, el objeto de la indignacion es mas reducido que
el de la envidia, ya que nadie se indigna porque alguien sea mas virtuoso o sabio
sino solo “por la riqueza, el poder y cosas de esta clase, de las que, hablando en
absoluto, son merecedores los buenos”"’. Mientras las personas serviles o pusi-
lanimes no son propensas a indignarse porque carecen de la capacidad de ame-
ritar, si lo son las personas buenas que aman la justicia y odian la injusticia, los
ricos que han ameritado su riqueza o los ambiciosos que deseaban los fines que
otros alcanzaron inmerecidamente. Con su habitual agudeza, Aristételes sefiala:

Molestan mads los nuevos ricos, si gobiernan por causa de su riqueza, que los
ricos de antiguo. E igual ocurre en los demads casos. Y la causa es que los unos
parecen tener sus (bienes) legitimamente, mientras que los otros no (...) Re-
sulta asi que, por lo tanto, si un hombre bueno no obtiene lo que es ajustado
a €, ello es motivo de indignacion!'.

En el segundo libro de la Etica Nicomdquea, Aristoteles menciona ejem-
plos sobre las virtudes que actiian como término medio entre el exceso y
el defecto. Sin embargo, este criterio también es aplicable a las pasiones
(mtept tax T&OM pecotnrec) donde “la indignacién es el término medio entre
la envidia y la malignidad, pues son sentimientos relativos al dolor o al placer
que sentimos por lo que sucede a nuestros projimos”'%. En Magna Moralia, Aris-
toteles explica que el corazon del nemésico (vepeontikog) experimenta dolor
al ver la fortuna de quien no lo merece, mientras que el envidioso y el malévolo
se regocijan en la desgracia de los demads, sea 0 no merecida: “El que siente
ira justa no es asi, sino que es un justo medio entre las dos”"*. Sin embargo,
Aristételes no se pronuncia si esta ira justa (vépeotc) junto con la dignidad, la
amabilidad y el pudor son realmente virtudes: “si éstas son virtudes o no lo son
(elowv adtat agetal 1) un aetal) es cosa que requeriria ser investigada, pero
que son términos medios entre los extremos descritos es algo evidente. Porque
los que viven de acuerdo con ellas son elogiados”'*. Por el contrario y en la Eti-
ca Eudemia, el Estagirita ensefia que el objeto de las virtudes morales tiene que
ver con lo placentero y lo penoso (teot 11déa kol Avmmpd), dentro de las cuales
ubica a la némesis oponiéndola al vicio de la envidia (@O6vog) como extremo
por exceso, aunque deje incompleto su extremo por defecto®.

10 Retorica, 1387a 15.

"1 Retérica, 1387a 25-30.

12 Aristoteles, Etica Nicomdquea, introd. de T. Martinez, trad. y notas de J. Palli Bonnet (Madrid:
Gredos, 2008), 1108b.

13 Aristoteles, Magna Moralia, introd., trad. y notas de T. Martinez y L. Rodriguez (Madrid: Gre-
dos, 2011), 1193a 27.

4 Magna Moralia, 1193a 32.

15 Segun el listado de virtudes, la némesis es la inica que no presenta un extremo por de-
fecto, razén por la cual el Estagirita completa el casillero con el término dvwvvuuov. Aris-

15



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

Resumiendo lo visto en esta primera parte, debemos subrayar el origen di-
vino de la némesis segtn la poesia de Hesiodo, relacionandola con la justicia
distributiva ya que tiene por objeto el orden social y cosmoldgico. Al mismo
tiempo, Aristoteles sefiala que la pasion de la ira agudizada por la tristeza origi-
na la némesis, pues y al igual que la compasion, el nemésico o indignado se en-
tristece cuando presencia la prosperidad del préjimo en razén de lo inmerecido.

2. La némesis como pasion y habito en el pensamiento de
Tomas de Aquino

A lo largo del corpus thomisticum, el término némesis aparece mencionan-
do en quince ocasiones y siempre en referencia a Aristoteles. Sin embargo, es
preciso determinar el sentido del término en relacion al contexto, es decir, si
hace relacion a la pasion o al habito.

2.1. Como pasion

A diferencia de Aristoteles, el Aquinate construyé un tratado sistematico de
las pasiones desde el punto de vista antropologico y ético. La composicion hile-
morfica del compuesto humano sugiere la presencia de las pasiones como uno de
los principios explicativos —junto a la inteligencia y voluntad— de nuestro obrar
moral’. Como el acto humano sélo es completo cuando incluye la dimension
emocional, el santo Doctor describe a la pasién como una alteraciéon o una trans-
mutacion cualitativa que manifiesta el aspecto potencial del cuerpo humano en su
relacion con el alma, particularmente el apetito sensitivo'”. No obstante, la pasion
no se identifica con la transmutacion corporal como los latidos del corazon o la
circulacion sanguinea, sino que éstos son el correlato material de un movimiento
animico (o formal): es el compuesto humano el que padece la alteraciéon cuando
aprehende algo exterior como atractivo, perjudicial, dafiino o beneficioso'.

toteles, Etica Eudemia, introd., trad. y notas de C. Megino Rodriguez Madrid: Alianza
Editorial, 2002), 1221a.

16 “As the passions are not external, not strangers to man’s specific appetite, they are necessar-
ily present when his telos is actually realized in and through man’s moral activity”. Uffen-
heimer-Lippens, E. “Rationalized passion and passionate rationality: Thomas Aquinas on the
relation between reason and passions”, Review of Metaphysics, vol. 56 (2003): 528.

17 “(D)icitur passio proprie, quae consistit in abiectione unius contrarii et alterius receptione per
viam transmutationis; et hic modus passionis animae convenire non potest nisi ex corpore”.
Aquinas, Quaestiones Disputatae De Veritate en Opera Omnia iussu Leonis XIII, vol. 22 (Romae:
Editori di San Tomasso, 1973), q.26, a.3.

18 “Unlike bodily passions, passions of the soul [passio animae] do not begin in the body. Rath-
er, they are activated by apprehension and appetite of the soul, from which a bodily change

16



La pasion y el habito de némesis en la obra de Tomas de Aquino

Si bien, el surgimiento de las pasiones implica la presencia del conoci-
miento, éste no basta para generarlas puesto que la pasion constituye un
movimiento apetitivo, contrariamente al movimiento asimilativo del cono-
cimiento. Por eso el conocimiento del objeto generador de la pasion debe
estar acompafado de un juicio de valor, es decir, segtin la razén de apetecible
(atractivo o repugnante) donde las sensaciones (sea de la imaginacion sea
de la cogitativa) junto con la razén realizan esta evaluacion®. De alli que las
pasiones no sean una mera reaccion instintiva ante el mundo exterior como
sucede con los animales, sino también, un elemento de nuestra psicologia
que puede ser participable por nuestra racionalidad?®.

En este sentido, las pasiones del apetito irascible son mas participables
por la razén que las del concupiscible: si bien, la ira puede estar presente en
el animal, en el hombre se manifiesta de una manera mas compleja en cuanto
el iracundo es capaz de aprehender racionalmente el menosprecio o el trato
injusto aumentando su tristeza de acuerdo a la intensidad del perjuicio sufri-
do*. Mientras la ira del animal se reduce al apetito sensitivo en el momento
de percibir la nocividad de algo que amenaza a su instinto (supervivencia o
reproduccion), la ira del hombre implica una reparacion por el dafio sufrido
y por eso debe ser moderada por la razon:

El hombre -dice D. Téllez- no so6lo puede desear la venganza como los ani-
males, sino querer tomar venganza como algo propio de él. Aunque algunas
pasiones pueden surgir espontanea e involuntariamente, sélo la ira puede
ser virtuosa o viciosa cuando la voluntad elige enojarse o no*.

La ira siempre genera tristeza porque afecta nuestra excelencia, sobre todo
en aquellas cosas en las que somos menospreciados cuando sobresalimos,
pues solo el dafio que nos contrista puede movernos a la ira®. Aunque la né-
mesis surja como un dafo que no contriste propiamente a nuestra excelencia

follows”. Floyd, S., “Aquinas on Emotion: a response some recent interpretation”, History of
Philosophy Quarterly, vol. 15 (1988): 164.

19 “This knowledge is a combination of a sensation or sense-experience of some kind and a
judgment on the sensitive level. The object that arouses the passions is never a mere material
object. It is a "known’ object that is evaluated for its attractiveness or repulsiveness. In man
this evaluation is subject to reason”. Uffenheimer-Lippens, E. “Rationalized passion”, 541.

% “(Q)uod rationale per participationem non solum est irascibilis et concupiscibilis; sed omni-
no, idest universaliter, appetitivum”. S. Th., I-II, q.56, a.6 ad 2.

! “The notion of an emotion (e.g. an episode of anger) intrinsically considered, which human
beings have in common with animals that are incapable of possessing the concepts of justice
and desert, and which, because of its independence of reason, does not take moral predi-
cates”. Roberts, R. C., “Thomas Aquinas on the morality of emotions”, History of Philosophy
Quarterly, vol. 9 (1992): 293.

2 Téllez-Maqueo, D., “La ira en Tomds de Aquino y Casiano: dos aproximaciones en torno a un
tema comun”, Signos filosdficos, vol. 20 (2018): 121.

B “(N)ihil movet ad iram, nisi nocumentum quod contristat”. S. Th., I-II, q.47, a.3 co.

17



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

individual, sin embargo y al igual que la compasion, nos entristece porque el
bien o el mal inmerecido del préjimo es como si fuese en nuestro perjuicio.

De esta manera y en el tercer libro del Comentario a las Sentencias, santo To-
mas concibe a la némesis como una especie de la pasion de tristeza causada
por la prosperidad de los malos (tristitia de prosperitate malorum): mientras la
misericordia es la tristeza por el mal del prdjimo, la envidia lo es por su bien*.
En su Comentario a la Etica Nicomdquea, el Doctor Comun sigue literalmente a
Aristoteles y sefala que ni el pudor ni la némesis son virtudes sino pasiones:

Pero debe tenerse en cuenta que (Aristételes) arriba habld de una pasion loa-
ble (posuit passionem laudabile), a saber, la Némesis, de la cual aqui no hace
mencion, porque no es su intencion determinar sobre estas pasiones aqui;
esto, en realidad, pertenece mas a la retdrica, como se muestra en el segundo
libro de la Retérica. Por lo tanto, tampoco ha determinado aqui sobre el pu-
dor, salvo para mostrar que no es una virtud, y debe entenderse lo mismo
acerca de la Némesis®.

Tal como ensefnaba Aristoteles, el Aquinate subraya que la némesis es el
justo medio entre la envidia y la malignidad, ambas disposiciones para el
deleite y la tristeza: mientras el envidioso se entristece de la prosperidad de
buenos y malos; la malignidad se deleita de sus desgracias®.

Para tener una concepcion adecuada de la némesis como pasion, no debe
desvinculérsela de la ira puesto que la prosperidad inmerecida del préjimo
es sufrida como un perjuicio propio: la intensidad de este sufrimiento origina
tristeza y, por tanto, se desea y se espera la oportunidad de reparacion®. Esta
rectificacion del perjuicio puede ser virtuosa y se denomina justa venganza
(vindicatio) la cual no debe identificarsela con la pasion del odio ni el vicio de
la crueldad (saevitia), pues no se trata de destruir al préjimo sino corregirlo®.
En efecto, la ira -en cuanto existe una inclinacion natural a rechazar lo nocivo-
puede disponernos a esta virtud siempre que sea razonable y no tenga una
duracion excesiva®. De modo semejante, la tristeza puede colaborar con la

2 Cf. Aquinas, Scriptum Super Sententiis, magistri Petri Lombardi, Paris: Lethielleux, 1933, III,
d.26,q.1,a.3

» Aquir?as, Sententia Libri Ethicorum en Opera Omnia iussu Leonis XIII, vol. 47 (Romae: Ad Sanc-
tae Sabinae, 1969), lib. 4, 1. 17, n. 16: Es importante precisar que santo Tomas no comento la
Retérica de Aristoteles, aunque la cite para hablar de la némesis.

* “Nemesis autem etc., agit de alia passione, quae vocatur Nemesis, idest reprehensio, quae est
medietas invidiae et epicacocharchiae”. En Ethic., lib. 2,1. 9, n. 12.

7 “Etideo iratus hoc appetit, ut ille cui nocumentum infert, percipiat, et doleat, et quod cogno-
scat propter iniuriam illatam sibi hoc provenire”. S. Th., I-1I, q.46, a.6 ad 2.

# “(V)indicatio in tantum licita est et virtuosa inquantum tendit ad cohibitionem malorum”. S.
Th., 1I-11, q.108, a.3 co.

¥ “With the ultimate goal of right relation, virtuous anger (vindicatio) is love of the enemy, and
does not repay evil with evil”. Mattison, W., “Virtuous Anger? From Questions of Vindicatio

18



La pasion y el habito de némesis en la obra de Tomas de Aquino

plenitud humana a condicion de que suframos por todo aquello que se opon-
ga a la virtud, pues seria inhumano no dolerse de alguna manera mientras
vivamos en este mundo lleno de miseria®.

2.2. Como habito

En la cuestion vigesimosexta del De Veritate, el Aquinate no solo se pre-
gunta si las pasiones tienen cualificacion moral, sino también, pueden ser
merecedoras de la vida eterna en cuanto efectos de la voluntad informada
por el bien. El objetante plantea que los santos han elevado al rango de virtud
a pasiones como la misericordia y la penitencia; mientras que los filésofos
(Aristoteles) han hecho algo semejante con pasiones laudables como el pudor
y la nemésis®. El Aquinate no descarta completamente el argumento, pues si
es cierto que las pasiones pueden merecer, aunque no por si mismas sino en
cuanto son concomitantes -de algtin modo- al acto de la voluntad (aliquo modo
concomitantur voluntatem): de esta manera, los actos de pudor o misericordia
son meritorios en cuanto excitan positivamente a la voluntad y, por esta ra-
z0n, los santos han elevado estas pasiones al rango de habitos®.

Sin embargo y en la cuestion décima del De Malo, donde el santo Doctor re-
flexiona acerca de la gravedad moral de la envidia, la objecion explica que un
pecado es mortal solo cuando contraria a una virtud: sin embargo, la envidia
contraria a una pasion que es la némesis y, por tanto, no seria pecado mortal®. A
la envidia en cuanto tristeza, se le opone tanto la misericordia que se duele de las
adversidades de los buenos como la némesis que se la asocia a ira por celo (oppo-
nitur envidia ei ira per zelum, quae intelligitur per Nemesim) y “aunque las pasiones
de misericordia y némesis se parezcan seguin la razon de tristeza; sin embargo,
en la medida en que sobreviene la eleccion de la razon, adquieren la naturaleza
de virtud (accipiunt rationem virtutis)”*. En esta obra, el Aquinate introduce dos
novedades que no deben pasar desapercibidas: por un lado, la némesis se asocia
al celo pues la tristeza no sélo recae sobre la prosperidad de los malos, sino tam-

to the Habituation of Emotion”, Journal of the Society of Christian Ethics, vol. 24 (2004): 162.
% Cf. Téllez-Maqueo, D., “La ira en Tomas de Aquino y Casiano”, 124.
31 “Sed quaedam passiones a sanctis ponuntur virtutes, ut misericordia et poenitentia; quae-
dam a philosophis ponuntur laudabiles medietates inter vitia extrema, ut verecundia et Ne-
mesis a Philosopho”. De Veritate, q.26, a.6, arg.16.
“Et ideo quandoque a sanctis nomina harum passionum accipiuntur pro habitibus, quibus
voluntas allicitur, quae est harum passionum principium”. De Veritate, q.26, a.6 ad 16.
“Sed invidia non contrariatur alicui virtuti, sed cuidam passioni, quam philosophus in II
Ethic. Nemesim vocat”. Aquinas. Quaestiones Disputatae De Malo en Opera Omnia iussu Leonis
XIII, vol. 23 (Romae-Parisii: Comissio Leonina-J. De Vrin, 1982), q.10, a.2, arg.8.
% De Malo, q.10, a.2 ad 8.

3!

5

3

&

19



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

bién, sobre los bienes que tiene el préjimo y de los cuales el celoso carece airada-
mente; y, por otro, la némesis y la misericordia pueden ser consideradas como
habitos morales y no exclusivamente como pasiones, pues todo movimiento que
es regulado por la razon puede adquirir la razén de habito®.

Como virtud, la misericordia ya no se entiende simplemente como €Aeog
(compassio) que es producida por la aprehension del dolor del préjimo sino
como ovvaAyetv (cum-dolore) que es una caracteristica de la amistad pues re-
presenta el acto de sufrir con alguien, aunque Aristoteles no la eleve al rango de
virtud al ser sinénimo de debilidad: la misericordia surge no solo por el temor
del sufrimiento futuro (me puede pasar a mi), sino porque la desgracia padeci-
da por el projimo en cuanto amigo o alter ego también me ocurre en el presente™®.

Santo Tomas suele enfatizar la pasion de la tristeza en la conformacion
de la némesis, ya que intenta vincularla con la misericordia en cuanto virtud
moral que modera aquella pasion”. A diferencia de la tristeza que genera la
envidia, la misericordia y la némesis se entristecen del sufrimiento y de la
prosperidad del préjimo en razén de lo inmerecido®. En el orden sobrenatu-
ral, la misericordia -al estar impulsada por la caridad- se duele no sélo del su-
frimiento inmerecido de los buenos®, sino también, de cualquier sufrimiento
en cuanto se oponga a los deseos mas profundos de la persona en relacion
a su fin tltimo®. De manera analoga sucede con la némesis donde la pros-
peridad material inmerecida de los malos causa una tristeza en los buenos e
impulsa a la reparacion de la injusticia siempre que lo disponga la prudencia
sobrenatural, confirmando asi la relaciéon de ambas virtudes con la justicia:

(Dice el Aquinate) Dado que la misericordia es compasion de la miseria
ajena, en el sentido propio de la palabra se tiene en relacién con los de-
mas, no consigo mismo, a no ser por cierta analogia, como ocurre tam-
bién con la justicia

% “Et quia ratio virtutis humanae consistit in hoc quod motus animi ratione reguletur, ut ex supe-
rioribus patet, consequens est Misericordiam esse virtutem”. S. Th., II-11, q.30, a.3 co.

Cf. O’Callaghan, J., “Misericordia in Aquinas: A Test Case for Theological and Natural Vir-
tues”, Jaarboek Thomas Instituut te Utrecht, vol. 33 (2013): 23 y 27.

7 “Misericordia, secundum quod est virtus, est moralis virtus circa passiones existens, et re-
ducitur ad illam medietatem quae dicitur Nemesis, quia ab eodem more procedunt, ut in II
Rhet. dicitur”. S. Th., II-11, q. 30, a. 3 ad 4.

“But nothing in the text of Ethics IL.7 itself suggests that Aristotle intends to include Miseri-
cordia as a virtue reducible to Nemesis. Aquinas’s thought seems to be that Nemesis gener-
ically involves suffering at the apprehension of what is undeserved”. O’Callaghan, “Miseri-
cordia in Aquinas”, 38.

“Et ideo philosophus dicit, in eodem libro, quod Misericordia maxime est super malis eius
qui indignus patitur”. S. Th., II-11, q. 30, a. 1.

“(Dllud quod contrariatur appetitui naturali volentis, scilicet mala corruptiva et contristantia,
quorum contraria homines naturaliter appetunt”. S. Th., II-1I, q. 30, a. 1 co.

S, Th., 1I-11, q.30, a.1 ad 2.

3

-

3

-3

3

°

4

S

20



La pasion y el habito de némesis en la obra de Tomas de Aquino

Resumiendo lo visto en esta segunda parte, el Doctor Angélico ensena que
la conformacion de la némesis como pasion se reduce a la ira y a la tristeza, en
cuanto el menosprecio de los malos sumado a su prosperidad inmerecida no s6lo
afecta a nuestra excelencia, sino también, la de aquellos a quienes consideramos
como parte de nosotros. Al mismo tiempo, la némesis puede convertirse en una
virtud moral y meritoria si es moderada por la razén y regulada por la caridad:
por esta razon, el Aquinate la emparenta con la misericordia como partes poten-
ciales de la justicia porque el sufrimiento o prosperidad inmerecida del préjimo
es considerada injusta y nos mueve a repararla en la medida de lo posible.

3. (;Tomas de Aquino es comentador o contraventor
de Aristoteles respecto de la némesis?

Todas estas consideraciones nos ayudaran a comprender el extenso pasaje
de la Summa Theologiae (II*-1I*, q.36, a.2) que suele subrayarse para ilustrar
la opinién de santo Tomas acerca de la nemésis. Para dilucidarla con mayor
detalle, hemos decidido dividir el pasaje en cuatro fragmentos:

I. Hay un tercer modo de entristecerse uno por el bien de otro, es decir, cuan-
do éste no es digno del bien que le cae en suerte. Este tipo de tristeza no pue-
de recaer, en realidad, sobre bienes honestos, que mejoran a quien los recibe;
antes bien, como escribe el Fil6sofo en II Rhet., recae sobre riquezas y sobre
cosas que pueden caer en suerte a dignos e indignos. Este tipo de tristeza,
segun el mismo Fildsofo, se llama némesis, y atafie a las buenas costumbres.

El contexto de esta discusion se enmarca en el tratado de la caridad como
virtud teologal y, particularmente, dentro del segundo articulo de la trigési-
ma sexta cuestion sobre si la envidia es pecado. Como habito, la némesis es
una especie de envidia solo porque coinciden en el género de la definicion,
es decir, como tristeza acerca del bien ajeno; pero esto no impide que sean
opuestas, ya que la némesis atafie a las buenas costumbres en cuanto puede
ser loable seguin lo ensefiado por Aristoteles. Ahora bien, la némesis tiene por
objeto bienes temporales, los cuales no pueden compararse ni con los hones-
tos ni con los eternos, ya que pueden recaer sobre dignos e indignos.

No obstante, el Aquinate también compard a la némesis con la misericor-
dia como virtudes que se oponen a la envidia*. En efecto, ambas virtudes
implican en su acto un movimiento del apetito sensitivo y el deseo de soco-

4 “Et utrumque (misercordia et némesis) est laudabile, et ab eodem more descendens, ut ibi-
dem dicitur. Sed proprie misericordiae opponitur invidia”. S. Th., II-II, q.30, a.3 co.

21



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

rrer (misericordia) o reparar (némesis) la miseria del préjimo que proviene
de la justicia®. No obstante, la razén de habito bueno o virtud radica en el
movimiento de las potencias superiores y no en la sensibilidad: “Se le pue-
de denominar también movimiento del apetito intelectivo, en cuanto siente
repulsion por el infortunio ajeno. Tal afeccion puede ser regida por la razén,
y, regida por la razén, puede quedar encauzado, a su vez, el movimiento del
apetito inferior”*. De alli que a Dios podamos predicarle la misericordia y
la némesis en cuanto busca socorrer o reparar la miseria de sus creaturas y
atribuirle tristeza o ira s6lo de manera metafdrica.

II. Pero Aristételes lo decia porque consideraba los bienes temporales en si
mismos, en cuanto pueden parecer grandes a quienes no prestan atencion
a los bienes eternos. Sin embargo, segtin la ensefianza de la fe, los bienes
temporales que reciben quienes son indignos de ellos les son concedidos, por
justa ordenacion de Dios, o para su correccién o para su condenacion. Por
eso, tales bienes no son, por asi decirlo, de ningtin valor en comparacion con
los bienes futuros reservados para los buenos.

La templanza no s6lo modera a la pasion de tristeza para no caer en deses-
peracion; sino también y movida por la caridad, modera el deseo por los bie-
nes temporales. Estos bienes son adventicios o adquiridos y se refieren a los
honores, el poder o las riquezas, provocando la némesis siempre que la per-
sona indigna de éstos sea cercana en tiempo y lugar al indignado. Por eso S.
Ramirez define a la némesis como “indignacion contra un defecto de la justi-
cia distributiva o contra el defecto de la distribucion. Asi (los griegos) tenian a
véueow, es decir, a la diosa del pudor, la honestidad y la justa distribucion”*.

Santo Tomas establece que la caridad es el principio regulador de nuestra
vida moral, puesto que nos pone especialmente en contacto con el bien que
es objeto de nuestra beatitud*®. La caridad no s6lo forma a todas las virtudes,
sino también, ordena todos los bienes que caen bajo su razén formal puesto
que es “conveniente que entre las cosas amadas por caridad haya algtin or-
den segtin su relacion con el principio primero de ese amor, que es Dios”¥.
De alli que en esta cuestion, el Aquinate ya no hable como filésofo o comen-
tador de Aristoteles, sino propiamente como tedlogo y por eso sefiala que los

# Si bien, no existe una obligacién juridica o legal de socorrer al préjimo, si existe una obliga-
cion moral basada en la honestidad. Por esta razon, la misericordia y la némesis carecen de la
razon formal de justicia, siendo sdlo partes potenciales.

# S, Th., 1I-11, .30, a.3 co.

# Ramirez, I. M. De Caritate en Opera Omnia, vol. 12 (Salamanca: Editorial San Esteban, 1998), n. 1179.

4 “Actus et habitus specificantur per obiecta, ut ex supradictis patet. Proprium autem obiectum
amoris est bonum, ut supra habitum est. Et ideo ubi est specialis ratio boni, ibi est specialis ratio
amoris. Bonum autem divinum, inquantum est beatitudinis obiectum, habet specialem rationem
boni. Et ideo amor caritatis, qui est amor huius boni, est specialis amor”. S. Th., II-1I, q.23, a.4 co.

4S. Th., 1I-11, q.26, a.1 co.

22



La pasion y el habito de némesis en la obra de Tomas de Aquino

bienes temporales no tienen ningun valor (quasi nihil sunt) en comparacion
con los bienes eternos.

III. Por eso esta clase de tristeza estd prohibida en la Escritura, segtin las pala-
bras del Sal 36,1: No te impacientes con los malvados, no envidies a los que hacen el
mal (neque zelaveris facientes iniquitatem), y en otro lugar, o sea, en el Sal 72,2-3:
Estaban ya desligdndose mis pies, porque miré con envidia a los impios (zelavi super
iniquos) viendo la prosperidad de los malvados.

El tedlogo no debe entristecerse por la prosperidad de los malos, ya que
la providencia divina lo ha dispuesto sea para su correccion sea su para con-
denacioén. No debemos responsabilizar a Aristdteles por no haber realizado
esta consideracion, pues escapa a la filosofia moral. La malicia del nemésico
consiste en indignarse contra la providencia divina o al menos murmurar
que es injusta, sobreestimando el valor de los bienes temporales®.

Luego de haber acudido a los salmos, debe precisarse que santo Tomas
vincula la némesis con el celo tal como hiciera en De Malo, pues sdlo el celo
aparece literalmente en la Escritura (neque zelaveris facientes iniquitatem o ze-
lavi super iniquos). Mas precisamente identifica la emulacion® con la indig-
nacion™ y, por esta razén, no debemos emular la prosperidad de los malos,
es decir, entristecernos o indignarnos cuando los pecadores prosperan, ya
que para los buenos estan reservados bienes mejores. Tanto el celo como la
némesis provienen de la tristeza acerca del bien ajeno y podrian insertarse
adecuadamente como especies de la envidia: sin embargo y a diferencia de
ésta, no siempre son vicios sino solo cuando estan referidas a los bienes tem-
porales considerados absolutamente en desconexion con los bienes eternos
(non respicientibus ad aeterna).”!

IV. Finalmente, puede darse tristeza del bien ajeno cuando el préjimo tiene
mas bienes que nosotros. Esta es propiamente la envidia, y ésta es siempre
mala, como afirma el Filoésofo en II Rhet., porque se duele de lo que deberia
alegrarse, es decir, del bien del préjimo.

La envidia siempre es mala puesto que entristecerse del bien verdadero
del projimo es un acto desordenado de nuestra naturaleza y se opone direc-

4 Ramirez, De Caritate, n. 1193.

* La emulacion implica el celo pero no al revés: “Itaque zelus large sumptus significat ardenter
quaerere bonum nondum habitum, in quo convenit cum aemulatione. Stricte vero significat
effectum amoris sive concupscientiae (pro se) sive amicitiae (pro alio), in quo differt ab aem-
ulatione quae est pro se tantum”. Ramirez, De Caritate, n. 1181.

%0 “Si aliquis indignetur sive aemuletur de prosperitate malorum, non vituperatur secundum
philosophos, qui tractaverunt de prosperitate civili”. Aquinas. In psalmos Davidis expositio en
Opera Omnia, vol. 14 (Parmae: Typis Petri Fiaccadori, 1863), XXXVI, n. 1.

51 Aquinas, In psalmos, XXXVI, n. 1.

23



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

tamente contra la caridad fraterna.” Sin embargo, no sucede lo mismo con la
némesis porque santo Tomas explica que “al ser una pasion laudable, nada
impide que provenga de algun habito electivo, y en este sentido merece el
nombre de virtud”>*. Habjamos observado que la razén de virtud radica en el
movimiento de las potencias superiores y no en la sensibilidad, por lo tanto,
la némesis conserva esta razén en cuanto parte potencial de la justicia (al igual
que la misericordia) siempre y cuando las pasiones del apetito concupiscible
no desborden a la razén, sino mas bien, la tristeza o la ira exciten positiva-
mente al sujeto de la justicia (la voluntad) y sean -de algiin modo- concomi-
tantes a su acto, amando estos bienes en su justa medida: “La indignacion
moderada sobre la prosperidad de los malos en si misma (secundum se) no es
mala, pero la indignacion inmoderada sobre esta prosperidad en cuanto ella
cae bajo la ordenacién de la providencia divina, es mala y pecado”>*.

Luego de analizar fragmentariamente el pasaje anterior, resulta admisible
llegar a la conclusion de que existe una contravencion respecto a la opiniéon
de Aristételes, pues el Aquinate enfatizaria la conexion entre la némesis y la
envidia y, ademas, subraya que los bienes temporales no tienen ningtin valor
respecto a los eternos.

Por esta razon, el profesor Gayne Nerney sostiene que el Aquinate realiza
una critica sobre el significado ético que Aristoteles le da a la némesis. En
otras palabras, para santo Tomas no serian dignos de elogio ni la pasion de la
indignacion ni la disposicion a sentirla como habito™. Como la némesis no ha
sido incluida en el Tratado de las pasiones (I, qq. 22-48) sino sdlo en el Tratado
de las virtudes teologales (I1I-1I, qq. 1-46) en referencia al vicio de envidia y como
opuesto a la virtud de caridad, Nerney concluye que el Aquinate descarta
completamente a la némesis en el desarrollo moral del cristiano:

Ademas del amor por la justicia y el odio a la injusticia (y el deseo por la una
y la aversion por la otra), las pasiones quizas necesarias para el empefio por
la justicia son el miedo, la compasién y (quizas sobre todo) la ira. No solo
no es necesaria la indignacion, sino que, de hecho, puede ser un verdadero
obstaculo para la busqueda de la justicia®.

%2 Cf. S. Th., 1I-11, q.36, a.3 co.

3 S. Th., 1I-11, q.30, a.3 ad 3

5 Ramirez, De Caritate, 1190.

% “According to Aquinas, taking his stand on ‘the teaching of faith,” neither the feeling of indig-
nation nor the disposition to feel indignation is praiseworthy per se. In fact, it is forbidden
for the faithful to indulge this kind of sorrow”. Nerney, G., “Aristotle and Aquinas on In-
dignation: From Nemesis to Theodicy”, Faith and Philosophy: Journal of the Society of Christian
Philosophers, vol. 8 (1991): 85.

% Nerney, “Aristotle and Aquinas on Indignation”, 90.

24



La pasion y el habito de némesis en la obra de Tomas de Aquino

La conclusion de Nerney es muy apresurada pues desconoce el itinerario
histdrico, filosdfico y teoldgico del pensamiento tomasiano respecto a la néme-
sis y que nos ha permitido resolver la complejidad inherente al extenso pasaje
de la Summa Theologiae que fue analizado mas arriba. Es preciso reconocer que
la Revelacion ha contribuido positivamente en la especulacion del filésofo y teo-
logo cristianos, particularmente respecto al especial cuidado de la providencia y
el gobierno divinos sobre el hombre y que Aristoteles desconocia en su tiempo.

En ningin momento santo Tomas contraviene el pensamiento de Aristdte-
les, por el contrario, hereda y utiliza la definicion de némesis como pasion, es
decir, ira y tristeza producida por la prosperidad material inmerecida de los
malos; agregando que es una pasion loable al igual que la compasion y ocupa el
justo medio entre la envidia y la malignidad. No obstante y luego que el hombre
ha sido elevado a un fin que supera su naturaleza, santo Tomas inquiere sobre
las pasiones y su relacion con el mérito sobrenatural, concluyendo que algunas
pasiones contribuyen positivamente al ejercicio meritorio de la voluntad y, por
lo tanto, adquieren la naturaleza de virtud como sucede con la némesis.

En la Summa Theologiae, el Aquinate subraya que el movimiento de la sen-
sibilidad es 1til en la generacién del habito bueno, pero debe ser moderado
por las nuestras potencias superiores. No es contrario a la razén de virtud
sentir tristeza o indignacion siempre que la inteligencia o la voluntad encau-
cen positivamente esas pasiones a los objetos propios de la virtud. De esta
manera, santo Tomas considera loable sentir tristeza o indignaciéon cuando
existe un defecto en la distribucién de los bienes temporales a condiciéon de
que estas emociones se subordinen no sélo a la justicia, sino a la caridad. En
efecto, estos bienes sélo encuentran sentido en cuanto se ordenan a Dios y,
por lo tanto, no es contradictorio que exista la posibilidad de ser desprecia-
dos por el cristiano si lo alejan de los bienes espirituales.

Conclusion

Mientras la poesia de Hesiodo y la filosofia de Aristoteles concibieron a
la némesis como una divinidad y una pasién loable respectivamente, santo
Tomas profundizara en su naturaleza de habito. Esto no desacredita el aporte
de la tradicion griega que es recogido por el Aquinate para realizar un anali-
sis antropoldgico y moral de la némesis, compatibilizando su interpretacion
con la Revelacién. En este analisis se conjuga, por un lado, las pasiones de ira
y tristeza que conforman a la némesis ut passio; por otro, su oposicion com-
parativa con la virtud de misericordia como partes potenciales de la justicia
distributiva y que la configuran ut virtus.

25



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

Finalmente, y en el pasaje de la Summa analizado fragmentariamente, el
Aquinate asemeja a la némesis con el celo, puesto que la emulacion de los
bienes temporales en desconexion con los espirituales, pueden arrastrar al
hombre a la envidia en cuanto no nos dolemos por la injusticia, sino porque
el préjimo -digno o no de esos bienes- atenta contra nuestra propia excelencia
seguin ensefa el cardenal Cayetano:

La excelencia es la razon formal por la cual los bienes del préjimo son envi-
diados, no absolutamente, sino respecto del envidioso. De alli que los mis-
mos bienes se relacionan materialmente con el objeto de la envidia, pero for-
malmente con la excelencia del envidioso™.

Referencias

Aquinas, Thomas. In psalmos Davidis expositio en Opera Omnia, vol. 14. Parmae:
Typis Petri Fiaccadori, 1863.

Aquinas, Thomas. Quaestiones Disputatae De Malo. En Opera Omnia iussu Leonis
XIII, vol. 23. Romae-Parisii: Comissio Leonina-J. De Vrin, 1982.

Aquinas, Thomas. Quaestiones Disputatae De Veritate. En Opera Omnia iussu Leonis
XIII, vol. 22. Romae: Editori di San Tomasso, 1973.

Aquinas, Thomas. Scriptum Super Sententiis, magistri Petri Lombardi. Paris: Lethie-
lleux, 1933.

Aquinas, Thomas. Sententia Libri Ethicorum. En Opera Omnia iussu Leonis X1II, vol.
47. Romae: Ad Sanctae Sabinae, 1969.

Aquinas, Thomas. Summa Theologiae. Madrid: BAC, 1962.

Aristoteles. Aristotle’s Ethica Nicomachea. 1894. Edicién de J. Bywater. Oxford: Cla-
rendon Press, 2008.

Aristételes. Ars Rhetorica. Aristotle. W. D. Ross. Oxford: Clarendon Press, 1959.

Aristdteles. Etica Eudemia. Introduccién, traduccién y notas de C. Megino Rodri-
guez. Madrid: Alianza Editorial, 2002.

Aristoteles. Etica Nicomdquea. Introduccién de T. Martinez. Traduccién y notas de
J. Palli Bonnet. Madrid: Gredos.

Aristoteles. Magna Moralia. Introduccion, tradicion y notas de T. Martinez y L.
Rodriguez. Madrid: Gredos, 2011.

Aristoteles. Poética. Introduccion, traduccion y notas de T. Martinez y L. Rodri-
guez. Madrid: Gredos, 2011.

 Thomae de Vio Caietani, Commentaria in Summam Theologicam (In Secundam Secundae) (Ed.
Roma Leonina Roma: Ex Typographia Polyglotta, 1888-1906), q.36, a.3.

26



La pasion y el habito de némesis en la obra de Tomas de Aquino

Aristételes. Retdrica. Introduccion, traduccion y notas de Q. Racionero. Madrid:
Gredos, 1994.

Floyd, S. “Aquinas on Emotion: a response some recent intepretation”. History of
Philosophy Quarterly, nam. 15 (1988): 161-175.

Georganta, C. “El concepto de la hybris en la tragedia”. Revista [sic], nam. 13
(2023): 29-35.

Hesiodo. Teogonia. Estudio, traducciéon y notas de P. Vianello. México: UNAM, 1978.

Mattison, W. “Virtous Anger? From Questions of Vindicatio to the Habituation of
Emotion”. Journal of the Society of Christian Ethics, nim. 24 (2004): 164-179.

Nerney, G. “Aristotle and Aquinas on Indignation: From Nemesis to Theodi-
cy”. Faith and Philosophy: Journal of the Society of Christian Philosophers, num. 8
(1991): 81-95.

O’Callaghan, J. “Misericordia in Aquinas: A Test Case for Theological and Natu-
ral Virtues”. Jaarboek Thomas Instituut te Utrecht, num. 33 (2013): 9-54.

Ramirez, I. M. De Caritate en Opera Omnia, vol. 12. Salamanca: Editorial San Es-
teban, 1998.

Roberts, R. C. “Thomas Aquinas on the morality of emotions”. History of Philoso-
phy Quarterly, nam. 9 (1992): 287-305.

Téllez-Maqueo, D. “La ira en Tomds de Aquino y Casiano: dos aproximaciones
en torno a un tema comun”. Signos filosoficos, nim. 20 (2018), 116-139.

Thomae de Vio Caietani. Commentaria in Summam Theologicam (In Secundam Se-
cundae) ed. Leonina. Roma: Ex Typographia Polyglotta, 1888-1906.

Uffenheimer-Lippens, E. “Rationalized passion and passionate rationality: Tho-

mas Aquinas on the relation between reason and passions”. Review of Meta-
physics, num. 56 (2003): 525-558.

27






Metafisica y Persona. Filosofia, conocimiento y vida
Afio 18, Num. 35, Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996
DOI: 10.24310/metyper.35.2026.21312

Politica intensiva: pensar entre limites como
problema politico fundamental desde
la filosofia politica de Hannah Arendt

Intensive politics: Thinking between boundaries as a fundamental
political problem through the political philosophy of Hannah Arendt

Dieco BAEz FERNANDEZ!
Universidad Michoacana de San Nicolas de Hidalgo (Morelia, México)
diegobaezf7@gmail.com

REsuMmEN

A través de la diferencia entre “politica intensiva” y “politica extensiva”, este trabajo
propone un acercamiento a la filosofia politica de Hannah Arendt. En particular, plantea
que, en el contexto de la politica, lo decisivo es la diferenciaciéon misma de los opuestos en
cuestion, y no su antagonismo ni una simple reconciliaciéon “a-problematica”. Asimismo,
la relevancia de esta tension permite observar algunas interpretaciones inadecuadas que
se han hecho sobre la obra de Hannah Arendt al confundir, por ejemplo, los opuestos
como tal con exclusion o dicotomias rigidas.

Palabras clave: Hannah Arendt, accion, poder, politica intensiva, politica extensiva
ABSTRACT

Through the distinction between “intensive politics” and “extensive politics”, this
work proposes an approach to Hannah Arendt’s political philosophy. Specifically, it ar-
gues that, in the context of politics, what is decisive is the very differentiation of the op-
posites in question, not their antagonism nor a simple “unproblematic” reconciliation.
Furthermore, the relevance of this tension allows us to identify some inadequate interpre-
tations that have been made of Hannah Arendt’s work by confusing, for example, the very
potential of the opposites in question with antagonism or rigid dichotomies.

Keywords: Hannah Arendt, action, power, intensive politics, extensive politics

1 ORCID: https://orcid.org/0009-0004-6946-4847

Recepcion del original: 14/02/2025
Aceptacion definitiva: 19/11/2025

@@@@ This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommer-
ST cial-ShareAlike 4.0 International License

29



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

Introduccion

El presente documento se divide en tres partes. La primera ofrece un plan-
teamiento sobre la metodologia y los objetivos del trabajo, y un acercamiento
al pensamiento politico de Hannah Arendt. La segunda plantea tres conside-
raciones sobre la nocion de politica intensiva: 1) autonomia, 2) espontaneidad
y propia realizacion, 3) fragilidad y factor inesperado. Finalmente, en la terce-
ra parte se discute la tension entre “politica intensiva” y “politica extensiva”.

1. Planteamiento y conceptualizacion

1.1 Planteamiento. Accion y mundo intermitente

En nuestra época, marcada por un tiempo intermitente —distintas formas
de fragmentacion derivadas, en gran medida, de una experiencia inmediata,
hiper- y simultanea-? una consideracion principal que se obtiene de retomar
la obra de Hannah Arendt es que, al entender el poder como constitutivo de
la pluralidad —accion plural- y no como un fendmeno individual, permite
mirar el mundo no solo con mayor amplitud y profundidad, sino también
comprender distintas problematicas actuales. Es decir, desde nacionalismos
y funcionalismos politicos hasta frustraciones publicas manifestadas, por
ejemplo, en grados extremos de violencia, indiferencia hacia temas comunes
o impotencia expresiva y participativa de pueblos y comunidades.

En contraste con un mundo fragmentado, el poder arendtiano como “poten-
cialidad” (y no como fuerza, posesion o acumulacion) surge y se mantiene en la
accion misma de los protagonistas. Se trata de una accion, por cierto, condiciona-
da por la fragilidad de su espontaneidad —aparece fugazmente al juntarse las per-
sonas y desaparece cuando se separan-—y por la impredecibilidad de su destino’.
Sibien, de algiin modo, es posible “orientar” las palabras y los actos, no es posible,
sin embargo, controlar de forma absoluta su destino. De hecho, para Arendt, es

> Con el tiempo intermitente del mundo contemporaneo entiendo al menos tres componentes
interconectados: hiper (i.e.: consumo, informacion, desatencion, conectividad, etcétera.); si-
multaneidad de tareas o actividades (mulitasking); incesante (tanto lo hiper como lo simultaneo
se manifiestan de manera continua y acelerada).

> Arendt, H., The Human Condition (Chicago: University of Chicago Press, 1998), 199-207. Desde
luego, no es la fragilidad bioldgica a la que Hannah Arendt se refiere (aunque tiene relacion),
sino a la compleja —e inesperada— trama humana de palabras y acciones que, si bien condicionan
el mundo, no lo determinan. Cualquier cosa que entra en contacto con la vida humana, dice
Arendt, asume de inmediato el caracter de condicién de la existencia humana: “De ahi que los
hombres, no importa lo que hagan, son siempre seres condicionados” (Arendt, The Human, 23).

30



Politica intensiva: pensar entre limites como problema politico
fundamental desde la filosofia politica de Hannah Arendt

esta pretension de control total en la que consistio el terror de los totalitarismos:*

un control casi absoluto de los &mbitos publico y privado. A la accién, por tanto,
le es inherente “lo posible”: la posibilidad de un nuevo comienzo (initium). Esta
posibilidad, segtin considero, afiade perplejidad a su ontologia politica (un “hu-
manismo severo”® en términos de Canovan).

La accion arendtiana, entonces, no puede aparecer ni continuarse desde el
aislamiento ni tampoco reducirse a un nimero de personas’, a la acumulacion
o0 a la riqueza material. En este sentido, el poder —que surge de la accién con-
certada— no es objeto de posesion, de fabricacion. Tampoco consiste en una
jerarquizacion, como sucede con las cosas que se “extienden” en el espacio fisi-
co®, ni tampoco esta sujeto a las motivaciones y los intereses particulares —indi-
viduales o colectivos—. La correlacion poder-pluralidad arendtiana no solo nos
recuerda que el espacio publico es de todos y, a la vez, de nadie (en expresion
de Galindo, 2022), sino también que la accion resiste a la homogeneidad o a la
indiferenciacién del mundo. Por este motivo, Arendt menciona que las formas
dominantes de control permiten organizar la infinita pluralidad y diferencia-
cion de los seres humanos como si toda la humanidad fuera un solo individuo
(1976, 438). En cambio, desde la dptica de la autora, es debido a la accion que la
pluralidad puede distinguirse o revelar sus identidades.

Si, por tanto, la praxis no se apoya, en ultima instancia, en una cualidad tan-
gible, dada (la sangre, la tierra, las habilidades naturales, caracteristicas fisicas

* Este tema lo expone Arendt en el apartado “A Classless Society” de The Origins of Totalitaria-
nism (San Diego, California: Harcourt, Brace and Co., 1976), 325.
> Con initium Arendt se refiere a todo ser humano que por virtud de nacimiento puede to-
mar la iniciativa y aprestarse a la accion (Arendt, The Human Condition, 177). La categoria de
natividad es vinculada por la autora con la originalidad de revitalizar el mundo (Tommel,
Tatjana and Maurizio Passerin, 2024). Arendt aborda este tema desde la fundacién politica en
el apartado “The Meaning of Revolution”, en On Revolution (Nueva York: Penguin Classics,
1991). Ver en la version en espafiol: Arendt, H. Sobre la revolucién (2019, 21-58).
¢ Con “humanismo severo” Canovan se refiere a un sentido tragico de los limites de la existen-
cia marcados por un profundo respeto por la pluralidad y la libertad individual: “Justamente
seria esta vision tragica de la condicion humana la que impediria a la autora sefalar una
“utopia participativa™. Canovan citada por Forti, S. Vida del espiritu y tiempo de la polis. Hannah
Arendt entre filosofia y politica (Madrid: Catedra, 2001), 51.
Como se vera en el tercer apartado, la nocién de “cantidad” es una especie de puente entre
lo intensivo y lo extensivo. Por un lado, apela a la pluralidad como potencialidad —intangi-
ble-y, por otro, como ntimero de personas como tal —cuantitativo-. Como menciona Kenney,
el poder arendtiano que se ejerce siempre es un poder relativo: “Aquellos que dominan no
necesitan ni el apoyo de todos ni el apoyo de la mayoria; [...]. Si la mayoria permanece poli-
ticamente pasiva, inactiva, una organizaciéon puede dominar con el apoyo activo de relativa-
mente pocos y sin uso de la violencia”, Kenney, Charles, “Habermas y el concepto de poder
en la obra de Arendt”, Areté III, nim. 2 (1991), 246, https://doi.org/10.18800/arete.199102.003
A diferencia del ambito intensivo —de los asuntos humanos-, los objetos en la extension del
espacio fisico pueden calcularse, multiplicarse, replicarse, etcétera. Si el primero se distingue
por la autonomia o ausencia de unidad de medida; el segundo, por su condicion instrumental.

31



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

y étnicas, etcétera), ni es utilitarista es debido a que la experiencia de la accion
que propone la autora puede ser comprendida bajo un caracter intensivo: “au-
tonomia” (exenta de medios y fines), “espontaneidad” (propia realizacion) y
“fragilidad” (por un lado, aparece y desaparece fugazmente; por otro, su des-
tino se encuentra abierto a la novedad). Estos tres componentes de la accion
revelan potencialidad (dynamis para los griegos, o la potentia latina) en la expe-
riencia de la accion, que, para Hannah Arendt, es una experiencia de libertad
—“inagotable”, en oposicion a los deseos y las motivaciones intermitentes, que
son “insaciables”—. La accién arendtiana, practicamente sinénimo de libertad,
ciertamente, no se “agota” en un ideal utilitarista o en la circularidad de las
motivaciones, en los que, una vez conseguido un fin, este funciona como otro
medio para otro fin, y asi interminablemente. Frente a esta circularidad del
ideal utilitarista, Arendt apela a la pregunta que alguna vez hiciera Gotthold
Ephraim Lessing —en vistas de que toda respuesta apunta a un uso en particu-
lar—: “;Y cual es el uso del uso?”’. En efecto, la frustracion de las motivaciones,
asi como de las politicas que apoyan sus principios en una base material o
utilitarista —como las politicas del bienestar—, no solo es que son insaciables,
sino que también sustituyen el poder —expresivo y participativo— que surge de
la pluralidad. Desde luego, el problema no radica en la consideracion de si una
comunidad deba o no tener ciertos niveles de seguridad o de bienestar, sino en
dar por hecho que la politica solamente es un “medio” para alcanzarlos.

Desde esta Optica, este trabajo contrapone “politica intensiva”, que corres-
ponde a la potencialidad en la propia accion —experiencia de libertad—, y “po-
litica extensiva”, que refiere al dmbito de la utilidad y al horizonte vital (la ne-
cesidad y los procesos metabdlicos), que, por si mismos, no pueden sostener
una experiencia de libertad. La primera, porque depende de los “procesos”;
y la segunda, de los “fines”.

El poder arendtiano, en efecto, al estar condicionado tinicamente por los
actos y las palabras de la ciudadania, se encuentra en el otro extremo de la
dimension extensivo-vital —lo dado, la necesidad, la utilidad, lo técnico-ins-
trumental, la violencia—'°. No obstante, que el poder y las logicas extensivas
se entiendan en Hannah Arendt como naturalezas contrapuestas, como se
vera, no necesariamente significa una tension improductiva, ni que procure
una separacion “radical” entre una y otra. Si bien no estd en duda el &nimo de
la autora por diferenciar sin ambigiiedad entre, por ejemplo, praxis y poiesis

? Gotthold Ephraim Lessing, 2006, 80.

10 Arendt, H. On Violence (San Diego, California: Harcourt, Brace & World, 1970). En On Vio-
lence, Arendt asegura que, tanto la fuerza como la violencia, al no estar condicionadas por
la pluralidad y limitarse a un caracter instrumental-medible, se encuentran en el extremo
opuesto del poder. En cambio, la intangibilidad del poder indica que es inagotable (solo lo
limita la pluralidad misma). Este mismo tema lo aborda en The Human Condition, 201.

32



Politica intensiva: pensar entre limites como problema politico
fundamental desde la filosofia politica de Hannah Arendt

(corresponde a la techne), y respectivamente entre libertad (bios politikos) y
necesidad (oikos), no parece que su pretension ultima apunte a una liberacion
absoluta entre una nocién y otra. Desde luego, lo anterior no significa que en
ciertos puntos de su obra no existan inconsistencias o ambigtiedades.

Incluso, el hecho de no alcanzar a observar en la filosofia politica de Han-
nah Arendt una tensién problematica (“disonancia consonante”, en el lengua-
je de Roberto Esposito, o “coincidencia de opuestos”, en el de Merleau-Pon-
ty)!! con mayor complejidad y resonancia entre las diferencias en cuestion
abre el camino, considero, a interpretar inadecuadamente su propuesta po-
litica: desde formas vacias de metafisica y de existencialismo politicos hasta
utopias irrealizables'?. Basta mencionar el caso de Habermas, que, al no ver
en Arendt mas alld que solo “dicotomias rigidas”, termina concluyendo que
su propuesta sobre el poder es impotente. Esto se debe a que supuestamen-
te deja a un lado consideraciones sociales y econdmicas fundamentales que
cualquier proyecto politico moderno requiere.

Con todo, la cualidad intensiva de la accion (autonomia, espontaneidad,
fragilidad) plantea un problema politico fundamental: ;en qué medida la po-
tencialidad de la accion puede aparecer y continuarse, al tomar en cuenta
que, de algiin modo, depende del espacio vital y que precisa de algtin grado
elemental de tangibilidad o hasta de violencia? Este interrogante conduce al
reconocimiento de una doble cara del poder entre la dimension intensiva —la
propia accion-y la dimensién extensiva —utilidad, horizonte vital-: una ten-
sion que si bien es problematica, no necesariamente es antagonica.

! Esposito, en El origen de la politica (Barcelona: Paid6s, 1999) expresa estas tensiones como “diso-
nancias concordantes” o “concordancias disonantes”. De modo semejante, en el lenguaje de Mer-
leau-Ponty (2010), en esta tensién entre lo visible y lo invisible, o entre el cuerpo y el espiritu hay
una “coincidencia de opuestos” —un sentido comiin—. En sus palabras, este movimiento circular no
es una simple suma de movimientos opuestos ni un tercer movimiento agregado a ellos, sino su
sentido comun, “manifestacion de St, develamiento que se estd haciendo”. Merleau-Ponty, 2010, 88.

2 En su estudio sobre las distintas interpretaciones de la filosofia politica de Hannah Arendt, Si-
mona Forti menciona, por ejemplo, los cuestionamientos que Agnes Heller, Richard Bernstein,
y Jurgen Habermas dirigen a esta autora vinculados a que su proyecto politico es inoperante
en términos sociales, econdmicos o de gobierno. (Forti, Vida del espiritu, 32). En esta linea, en su
discusién sobre los malentendidos que subyacen a la interpretacion de Habermas del concepto
arendtiano de poder, Charles D. Kenney sostiene: “Habermas critica las ‘dicotomias conceptua-
les rigidas’ de Arendt como inaplicables a los estados y sociedades modernas” (Kenney, Haber-
mas y el concepto de poder, 244). Habermas lo expresa en estos términos: “Un estado exonerado
del manejo administrativo de los asuntos sociales, una politica libre de todos los problemas de
politica social, una institucionalizacion del bienestar, y la formacion radicalmente democrati-
ca de un consenso que pone un limite a la represién social —ello no es un camino concebible
para sociedad moderna alguna” (Habermas citado por Kenney, Habermas y el concepto de poder,
242). Esta cita corresponde al ensayo de Jurgen Habermas publicado antes de su muerte en
1975, “Hannah Arendt: on the Concept of Power (1976)”, en Habermas, J. Philosophical-political
Profiles, trad. F.G. Lawrence (Cambridge, 1983), 171-187. En este ensayo Habermas compara el
concepto de poder de Hannah Arendt con los de Max Weber y Talcott Parsons.

33



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

Entonces, este trabajo propone mostrar que, en el contexto de la politica
arendtiana, la potencialidad surge en la propia diferenciacion entre ambas na-
turalezas, y no mediante una liberacion absoluta, ni tampoco de una simple
reconciliacion. Mas atin, en términos politicos, la supresion de la cualidad in-
tensiva corre el riesgo de ser reemplazada, de distintos modos, por politicas
extensivas radicales (i.e.: formas tiranicas, fuertes burocracias y funcionalismos
politicos). El problema de esta radicalizacion es que la potencialidad del es-
pacio publico y politico es sustituida por la “ocupacion” del espacio. Como
menciona Campillo, la Tierra se ha “ocupado” tiinicamente “para la produc-
cion y consumo y de bienes cada vez mas efimeros y desechables”?. En efecto,
al prescindir de la accion expresiva y participativa de la ciudadania, no solo
sucede que sus infinitas motivaciones son imposibles de “saciar” —en un nivel
vital y social-, sino que también, y todavia mas importante es que, de alguna
forma, se van originando “vacios de poder”** manifestados; por ejemplo, en
formas extremas de violencia o de frustracion publica (“ciudadanos rabiosos”,
en expresion de Galindo™ —ciudadanos que, frente a las problematicas politi-
cas, tienen por costumbre quejarse y reaccionar, aunque sin actuar-).

Por tanto, este trabajo ve conveniente no solo situar a la acciéon arendtiana
lejos de una dicotomia rigida y radical entre estas dimensiones, sino también
permitirse imaginar el poder —que surge en la accién plural- como una espe-
cie de “escenario” (en contraposicion a un espacio extensivo-lineal), en cuya
atmosfera sea posible la coexistencia de ambas naturalezas.

1.2. Conceptualizacion: la accion en Hannah Arendt

1.2.1. Vita activa

Hannah Arendt (1906-1975) es una de las pensadoras mas influyentes del
siglo XX. Ante la perplejidad de los acontecimientos de su tiempo, como el
totalitarismo, su experiencia directa de la Shoah y la creacion del Estado de
Israel, es conducida a plasmar —con algunos pensadores de la politica como
Montesquieu, Maquiavelo y Tocqueville, y desde su influencia filosdfica, por
ejemplo, de Socrates, Aristoteles, Agustin, Heidegger, Jaspers y Kant— una
propuesta de la accion politica tan vigente como sugerente en términos de

3 Campillo, A., El concepto de amor en Arendt (Madrid: Abada, 2019), 77.

4 Con el término “vacio de poder” me refiero a que la frustracion publica es semejante a una
burbuja de jabdn que, al carecer de poder —accion plural-, se va inflando hasta que en algtin
punto revienta hasta cristalizarse en formas de violencia.

5 Galindo Cruz, Fernando, “Muerte por acidia”, Conocimiento y accion, num. II (8 de enero de
2022): 95-132, https://doi.org/10.21555/cya.i2.1.2471

34



Politica intensiva: pensar entre limites como problema politico
fundamental desde la filosofia politica de Hannah Arendt

libertad. En su busqueda de una libertad especificamente humana, e inspi-
rada en la metafora de la polis de las ciudades-Estado griegas, en sus obras
mayores The Origins of Totalitarianism (1951), The Human Condition (1958),
Between Past and Future (1961), On Revolution (1963) y en una variedad de
materiales —conferencias, ensayos, discursos y notas en su diario filoséfico—'¢
de comienzos de la década de 1950, Arendt establece las bases de su pensa-
miento politico. Lo que a esta autora le interesa es comprender las cuestiones
fundamentales de su tiempo y recuperar la nobleza del espacio publico.

Particularmente, en The Human Condition", la autora emprende un estudio
fenomenologico de la accion (vita activa) y describe tres tipos de actividades
humanas: las relacionadas con la labor y el consumo (Homo laborans), con el tra-
bajo o la fabricacion (Homo faber) y las relativas a la vida publico-politica (bios
politikos) o accion (praxis). Las actividades de la labor corresponden a las nece-
sidades y a los procesos vitales del cuerpo humano, y su condicion humana es
la vida misma. Las del trabajo refieren a las cosas producidas por la fuerza y las
manos humanas, que configuran el mundo material; su condicion es la mun-
danidad®. La mundanidad, entonces, es el ambito de lo que se puede hacer, fa-
bricar y replicar (poiesis, techne). Si el movimiento de las actividades fisioldgicas
de lalabor es ciclico (sin inicio ni final), el del trabajo apunta a un inicio y un fin
(medios-fines), como la extraccion de la materia (medio) para realizar una silla
(fin). Una vez producidos, los objetos de la poiesis —incluidos los de la creacion
artistica— llevan su propio curso de vida (por ejemplo, la silla sera “utilizada”
mas alla de la vida de su productor, al igual que el objeto artistico sera juzgado
con independencia del autor de la obra)®.

Finalmente, la accién corresponde a los actos y a las palabras, que para
Hannah Arendt son las dos actividades politicas mas sobresalientes®. A di-
ferencia de las actividades de la poiesis, en la accion no se trata de autores ni
de productores, sino de “actores” o agentes. Por tanto, la accién implica res-

16 Estas son algunas de las fuentes: conferencias leidas en la Universidad de Princeton y del Insti-
tute for Advanced Studies en 1953: ‘Karl Marx and the Tradition of Western Political Thought’;
un discurso en la radio alemana: ‘Von Hegel zu Marx’; conferencias leidas en la Universidad de
Notre Dame en 1954: ‘Philosophy and Politics’, “The Problem of Action and Thought after the
French Revolution’; y una variedad de anotaciones de 1950 a 1973 en su Diario filosdfico.

17 The Human Condition es un ensayo filosofico escrito originalmente en inglés y publicado por Uni-
versity of Chicago Press en 1958. Posteriormente, en 1960, Arendt escribe una version en aleman
bajo el titulo Vita Activa “Vita activa oder vom titigen Leben. Stuttgart: Kohlhammer”. Como men-
ciona Fina Birulés (2014) a través de Marie Luise Knott y Sigrid Weigel, la version americana y la
alemana de sus obras fundamentales constituyen dos originales distintos, a pesar de ser coexis-
tentes. Ver Birulés, Fina, “Introduccion”, en Arendt, Hannah, Mis alld de la filosofia. Escritos sobre
cultura, arte y literatura, ed. Fina Birulés Fina y Angela Lorena Fuster (Madrid: Trotta, 2014), 13.

8 Arendt, The Human Condition, 7-8.

¥ Arendt, Hanna, Between Past and Future (Nueva York: Penguin, 2006), 206.

20 Kohn, Jerome (ed.), La promesa de la politica (Barcelona: Paidds, 2016), 3.

35



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

ponsabilidad, que no puede ser sustituida por alguien mas. La capacidad de
actuar a la que se refiere la autora es distinta a la habilidad o el talento dados
naturalmente; lo realmente decisivo no es el qué (natural) de la persona, sino
quién es, que se revela al decir y al actuar. A través de los términos griegos
isonomia e isegoria, Arendt sostiene que, al actuar, nos distinguimos: “solo al
ser visto y oido entre iguales es posible distinguirse y mostrar con hechos y
palabras quién es en su tnica distincion”?..

Hannah Arendt asocia la accion con el sentido comtin o “mismidad” del
mundo (koindn, lo comun a todos)*. Sin embargo, este sentido que depende
de la pluralidad no procura ni una voluntad generalizada ni refiere a una for-
ma de comprender el mundo para todos, sino acuerdos y modos de orientar-
se mutuamente. Asimismo, el sentido comtn al que se refiere la autora per-
mite acceder a la realidad —o alcanzar objetividad—. En palabras de Arendt,
“larealidad del mundo esta garantizada por la presencia de otros [...], y cual-
quier cosa que carece de esta aparicion viene y pasa como un suefio, intima y
exclusivamente nuestro, pero sin realidad”?. Ciertamente, la integraciéon de
puntos de vista (el peithein socratico) no excluye la discriminacion de ellos —
en particular, Arendt es critica frente a las distorsiones de la subjetividad y de
los prejuicios sociales—: lo que esta en juego es la amplitud conjunta del juicio,
y no la “acumulacion” de puntos de vista como tal.

Aunque, de algtin modo, las tres actividades —labor, trabajo y accion— estan
condicionadas por la pluralidad humana, tanto las de la labor como las del tra-
bajo pueden realizarse en aislamiento y hasta ser sustituidas por alguien mas.
En cambio, la pluralidad es condicion especifica de la accion: los actos depen-
den exclusivamente de la libertad y de la responsabilidad de los protagonistas®.

2 Arendt, Hanna, La condicién humana (Barcelona: Paidos, 2021), 219. Como menciona Kohn, al
igual que hizo Montesquieu, Arendt destaca que lo que inspira la accién politica en las repu-
blicas es la igualdad y la distinciéon (Kohn, La promesa de la politica, 30). Ver Montesquieu. Del
espiritu de las leyes (Madrid: Alianza 2015). En tiempos de Homero, la distincion era un elemento
fundamental en la esfera puiblica, sin importar quién era el vencedor o el perdedor, el combate
entre los guerreros era esencial para visibilizarse. En palabras de Arendt: “Esta competencia to-
davia tenia su modelo en la lucha, completamente independiente de la victoria o la derrota, que
dio a Héctor y Aquiles la oportunidad de mostrarse tal como eran, de manifestarse realmente,
o sea, de ser plenamente reales” (Kohn, La promesa de la politica, 194). En este sentido, Roberto
Esposito observa que tanto Hannah Arendt (desde la nocién de dgora) como Simone Weil coin-
ciden en que el gran mérito de Homero es haber restituido el honor a los vencidos al separar
victoria y justicia, razon y éxito, culpa y derrota (Esposito, El origen de la politica, 22).

2 Kohn, La promesa de la politica, 51-52. Arendt explica que el mundo se muestra de modo dife-
rente a cada persona en funcion de la posicion que ocupa dentro de €l, y que la “mismidad”
del mundo, su rasgo comun, reside en el hecho de que el mismo mundo se muestra a cada
uno de modo distinto. Kohn, La promesa de la politica, 51-52.

2 Arendt, La condicién humana, 222.

2 Arendt, The Human Condition, 8.

36



Politica intensiva: pensar entre limites como problema politico
fundamental desde la filosofia politica de Hannah Arendt

Al actuar, las comunidades no solo se organizan en un escenario concreto,
sino que también sus protagonistas comunican, se orientan y revelan quiénes
son. Desde esta Optica, dice Arendst, la accion plural es condicion para cualquier
forma de gobierno —debido a que el poder surge inicamente de la pluralidad-*.

1.2.2. Espacio de aparicion

El poder en Hannah Arendt surge cuando las personas se retinen y actiian
de comtn acuerdo, y desaparece cuando se separan®. La inica manera de
continuar la accion, entonces, es mediante la accion misma de la ciudadania.

La accion manifiesta espontaneidad y potencialidad (dynamis): va mas alla
de los procesos vitales y de la utilidad. Para bien o para mal, esto conlleva que
el destino de la accién sea impredecible: la accion pisa el campo de lo posible,
de la novedad. Ciertamente, si las actividades de la labor son ciclicas y las del
trabajo (o fabricacion) tienen un inicio y un fin (l6gica de medios y fines), el sello
distintivo de la acciéon manifiesta apertura y posibilidad de un nuevo comienzo
(initium). En este sentido, Arendt vincula la accién con la fundacién de una co-
munidad politica. Ella se inspira en la polis como metafora para reivindicar la es-
fera puiblica, cuya potencialidad —caracter intensivo— no se reduce a la extension
del espacio:

La polis, propiamente hablando, no es la ciudad-estado en su situacion fisica;
es la organizacion de la gente tal como surge de actuar y hablar juntos, y su
verdadero espacio se extiende entre las personas que viven juntas para este
propdsito, sin importar dénde estén?.

No obstante, enseguida Arendt misma pone en tension la cualidad inten-
siva de la accién infiriendo que todo espacio de aparicion requiere de un
nivel de tangibilidad:

La organizacién de la polis, fisicamente asegurada por la muralla que la ro-
deaba y fisonémicamente garantizada por sus leyes —para que las siguientes
generaciones no cambiaran su identidad mas alla del reconocimiento—, es
una especie de recuerdo organizado. Asegura al actor mortal que su pasajera
existencia y fugaz grandeza nunca carecerd de la realidad que procede de
que a uno lo vean, lo oigan y, en general, aparezca ante un publico [...]%.

% Arendt, The Human Condition, 201.

% Arendt, The Human Condition, 244.

27 Arendt, La condicion humana, 221. Arendt contintia diciendo: “De ahi la frase de la coloniza-
cion griega: jA cualquier parte que vayas, seras una polis!” (La condicién humana, 221).

2 Arendt, La condicion humana, 220-221.

37



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

En la medida en que el espacio de aparicion —la propia accion— se insti-
tucionaliza o se contintia, se transforma en accion politica. La organizacion
e institucionalizacion politica —acuerdos, leyes, constituciones, etcétera—, de-
pende del poder, que tiene su fuente en la capacidad humana de actuar en
concierto. Por tanto, la pérdida de poder o bien debilita la organizacion o la
institucién, o bien las endurece en formas funcionalistas o mecanicistas. Por
tanto, en este sentido, si el poder es intensivo —la propia accién—, su organiza-
cion o institucionalizacidn, entonces, es de caracter extensivo —tangibilidad,
continuidad o materializacion-.

1.2.3. Verdad y juicio

Debido a que la politica trata del mundo y no del individuo, el juicio como
capacidad especificamente humana toma un papel decisivo. Desde la 6ptica de
Hannah Arendt, el juicio, la “mentalidad ampliada” (enlarged mentality) —tér-
mino que recupera y actualiza politicamente de la primera parte de Critique of
Judgment de Kant sobre el juicio estético—, es la capacidad politica por excelen-
cia que permite a una persona representarse o imaginarse en el lugar de otro®.

Esta capacidad no solo la recupera de la critica del juicio estético kantiano,
sino también del amor activo de los griegos por la belleza, que les permitia
juzgar y discriminar los asuntos que no estan sujetos al calculo o a la medi-
da*. Como mencionan Birulés y Fuster, tras resaltar que el gusto evalua el
mundo de acuerdo con su mundaneidad: “[El gusto] En vez de preocuparse
por la vida sensual o el yo moral, se opone a ambas cosas y propone un in-
terés puro y ‘desinteresado’ por el mundo”?'. A diferencia del conocimiento
determinante al que aspiran, por ejemplo, las ciencias fisicas y naturales, el
juicio —su amplitud—, en el contexto de los asuntos humanos, se enriquece
en la intermediacion (integracion y discriminacion) de puntos de vista®. Lo
decisivo de esta forma de entendimiento practico o de prudencia aristotélica
(phroneésis)® no es el hecho de proveer resultados absolutos para todos, sino la

¥ Kant, 2006, 237.

30 Arendt, Between Past and Future, 216.

31 Birulés y Fuster, Mds alld de la filosofia, 27.

% Arendt recupera estos términos de Kant para diferenciar entre un ‘pensamiento determinan-
te’” como el conocimiento de validez cientifica y el “pensamiento reflexivo’ para los asuntos
humanos que no pueden ser concluyentes, sino significativos y dependen de la pluralidad.
En palabras de Arendt: “Los tinicos criterios del juicio [...] emergen de la pluralidad humana,
[...] condicion de la politica. El juicio politico no es un asunto de conocimiento, [...] no elimi-
na el riesgo, sino que afirma la libertad humana [...]”. (Kohn, La promesa de la politica, 14).

¥ Aristoteles entiende la virtud de la prudencia como una disposicién (eleccion intencional)
orientada por la razén de acuerdo con las circunstancias particulares de cada caso (Aristote-
les, Etica a Nicomaco (Barcelona: Gredos, 2014), 129). Como destaca Lord, la prudencia aristo-
télica no es el conocimiento sino la mejora de la accion, por tanto, no se trata de descubrir los

38



Politica intensiva: pensar entre limites como problema politico
fundamental desde la filosofia politica de Hannah Arendt

prudencia politica que permite la capacidad de comprender otras formas de
ver el mundo. En este sentido, es importante notar la distinciéon que plantea
Arendt entre verdad y opinion.

A diferencia del saber, basado en encadenamientos de causas y efectos
—extensivo—, cuyos objetivos pueden calcularse y pronosticarse; el juicio apre-
hende lo particular —intensivo-y lo comtin a todos. Como se indico, debido
a que lo contingente es inherente a la accion, la facultad de juicio permite
captar la particularidad de los acontecimientos sin ayuda de modelos prees-
tablecidos. Por esta razdn, la autora considera a los totalitarismos (el nazismo
y el estalinismo) como acontecimientos sin precedentes™.

Si los objetos del saber determinante (como forma de verdad) —de causas y
efectos— se extienden en la yuxtaposicion de un espacio-tiempo parcelable y
replicable, el del juicio y, a su vez, el de la opinidn, al estar condicionados por
la pluralidad, dependen de la apertura de los protagonistas.

En esta linea, Hannah Arendt trata de desmitificar el sentido negativo de
la opinion (doxa) o de como aparece el mundo a cada uno (dokei moi)*. La au-
tora sugiere distinguir entre dos formas de opinidn, eicasia y pistos, que Platon
reconoce a través de Sdcrates. Mientras que la primera es fruto de la fantasia

principios o las causas que articulan los fendmenos de la accién humana (Lord, 2020, xxiii).
De acuerdo con Werner Jaeger, Heraclito es el primer filésofo que introduce la idea de phrone-
sis como un ejercicio de inteleccion del orden de los valores y de la orientacién de la vida. Ver
Jaeger, Werner, “La filosofia y el descubrimiento del cosmos”, en Paidea: los ideales de la cultura
griega (México: Fondo de Cultura Econémica, 2019), 177.

% Si bien es posible retomar ejemplos del pasado para comprender acontecimientos del presen-
te, no hay férmulas establecidas para el juicio que operen a priori. Ver Arendt, Hannah, The
Origins of Totalitarianism (San Diego, California: Harcourt, Brace and Co.), 1976 [publicada
originalmente, en 1951].

% En su conferencia sobre Socrates, Arendt menciona que, desde la tradicion filosofica, al me-
nos desde Platdn, se ha sustituido la accién (praxis) y la opinioén (doxa) por la verdad (episte-
me) y la vida contemplativa (bios theoretikds). Arendt pone de relieve que no se trata de una
opinién expresada en vacio, sino que cada persona conlleva una apertura tnica y distinta
del mundo y, por tanto, a cada uno le es inherente una verdad. “Socrates” es una parte de
una conferencia que Arendt impartié en la Universidad de Notre Dame, en Indiana, Estados
Unidos, el 3y el 4 de marzo de 1954. Posteriormente, en 2005, fue publicada por Jerome Kohn.
Ver Kohn, Jerome, The Promise of Politics (Schocken, 2005). En este sentido, Arendt (2016)
explica que la persuasion (peithein) era un discurso sin violencia de lo que a cada quien le
aparece ante ella (dokei moi), y reclama que Platon llegd a su concepto de verdad filosdfica,
la dialegesthai o dialéctica, como lo contrario a la opinidn, a la persuasion y a la retdrica que
para él eran formas impuestas o violentas (52). Asi como nadie puede conocer de antemano
la doxa de alguien mas, asi tampoco —dice Arendt- nadie puede conocer por si mismo y sin
un esfuerzo adicional la verdad inherente a su propia opinién: “Sécrates queria sacar a la luz
esta verdad que cada cual posee en potencia” (Arendt, 2016, 52-55). Para ampliar este tema
ver Hilb, Claudia, Abismos de la modernidad. Reflexiones en torno a Hannah Arendt, Claude Lefort
y Leo Strauss (México: Fondo de Cultura Economica, 2016), 104. Este tema también lo discute
Sirczuk, Matias, Fundacion y legitimidad en la modernidad politica: Carl Schmitt, Hannah Arendt y
Claude Lefort (Buenos Aires: Prometeo, 2017).

39



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

de la subjetividad (falsa infinita), la segunda se constituye sobre la base de
como aparece el mundo a cada quien: un punto de vista tnico. Evidente-
mente, esta ultima (pistos) es la forma que Arendt trata de recuperar. Con
este fin, la autora subraya que la opinién nada tiene que ver con lo probable
ni con puntos de vista vacios, sino que la variedad de miradas enriquece y
constituye la realidad del mundo®*. Como menciona Campillo, en la esfera
publica ya no rige el principio de no contradiccion, sino el reconocimiento de
la pluralidad de pareceres y la “mentalidad amplia”, que es capaz de ponerse
en el lugar de los otros”. Sin embargo, esta forma de pensar-actuar que carac-
teriza al juicio no es, para Arendt, solo una cuestion de empatia: no se trata
de intentar ser o sentir como alguien mas, sino de ser y pensar en la propia
identidad del sujeto donde en realidad no esta®.

Con todo, a juicio de Hannah Arendt, dado que la opinién no es conclu-
yente ni procura certidumbre —como es el caso del conocimiento de validez
cientifica—, ha sido desacreditada por la tradicion y sustituida —al menos des-
de Platon— por la verdad. Lo que a Arendt le resulta problematico es que,
al mismo tiempo, se ha abstraido también la potencialidad de la pluralidad
humana: dentro de esta reduccion se ha eclipsado también la libertad politica
por la libertad filosofica (diferencia que retoma de Montesquieu). Hannah
Arendt no intenta desairar la verdad®, sino reubicarla en el lugar que le co-
rresponde y, consiguientemente, distinguir dos formas de razonamiento. Por
una parte, aquel cuyas consideraciones se despliegan en la “extension” del
espacio medible y calculable (que corresponde al ambito de la physis®) y,
por otro, un entendimiento especificamente politico (phronésis), que, al estar
condicionado por la propia pluralidad y no por el encadenamiento de los
conocimientos de validez cientifica, puede ser planteado como una forma de
pensamiento de cardcter intensivo.

Al margen de esta diferenciacion entre verdad y opinidn, en Between Past
and Future, Arendt pone de relieve una tension fundamental no antagonica en-
tre ambas. Se trata de la dependencia de la opinion con la verdad (factual):

% Segun Arendt, esta doxa no versaba sobre lo que Aristoteles denomina eikos, lo probable, ni
tampoco era pura subjetividad o fantasia, aunque tampoco algo absoluto y valido para todos,
sino la apertura de cada quien en el mundo (Kohn, La promesa de la politica, 51-52).

% Campillo, EI concepto de amor en Arendt, 17.

3 Arendt, Between Past and Future, 237

¥ Como Arendt menciona, la verdad es fundamental en un sentido de responsabilidad con los
hechos del pasado y para la administracion de cualquier comunidad. Sin un principio de ver-
dad, las capacidades narrativas y de comprension de los historiadores quedarian limitadas.
Arendt, Between Past and Future.

% Con physis se refiere a las cosas de la Tierra ‘que son tal y como son’, distintas a los asuntos
humanos que configuran el mundo. Asimismo, en algunos pasajes Arendt asocia este término
con la quietud caracteristica de la vida contemplativa (bios theoretikos) y la contrapone con la
inquietud propia de la ‘praxis’. Ver su discurso a Socrates (Kohn, 2016, 43-75).

40



Politica intensiva: pensar entre limites como problema politico
fundamental desde la filosofia politica de Hannah Arendt

de no basarse en la verdad de los hechos, la opiniéon queda como una forma
vacia (una doxa en sentido negativo) o una fantasia desprendida de la realidad.
Este desprendimiento, por cierto, se parece al retrato que hace Arendt de Adolf
Eichmann a propdsito de la interdependencia entre la irreflexion y la maldad
en el contexto del Holocausto: “En realidad, una de las lecciones que nos dio
el proceso de Jerusalén fue que tal alejamiento de la realidad y tal irreflexion
puedan causar mas dafio que todos los malos instintos inherentes [...]”*.

Después de esta breve conceptualizacion del pensamiento de Hannah
Arendt, a continuacidn, se plantean algunas consideraciones respecto al con-
cepto de politica intensiva.

2. Politica intensiva

Aunque Hannah Arendt no utiliza la nocién “politica intensiva”, conside-
ro que puede resultar provechosa para aproximarse a su pensamiento. En este
apartado, entonces, se propone analizar tres consideraciones intimamente re-
lacionadas para comprender la “potencialidad” de la accion: 1) autonomia, 2)
espontaneidad o propia realizacion, 3) fragilidad y factor impredecible.

2.1. Autonomia: inicio y fin

Se ha mencionado que la accion arendtiana, al estar condicionada por la
pluralidad, no se reduce a las motivaciones particulares ni al &mbito de la uti-
lidad. En distintas ocasiones, Hannah Arendt* menciona los términos grie-
gos energeia® (carencia de relacion medios-fines) y dynamis (potencialidad)
para referirse al poder. Ambos términos se entienden en contraposicion a la
“fuerza” y a la “medida” y, por tanto, a la violencia.

El término en aleman que dispone Hannah Arendt para hablar de “poder”
es macht, que procede de mdgen y de miglich; y, por tanto, opuesto a la fuerza
y a la violencia (machen) (1998, 200; 205-206). En On Violence (1970), la autora
afirma que tanto la fuerza como la violencia, al no estar condicionadas por la

4 Arendt, Hannah, Eichmann y el holocausto (Madrid: Taurus, 2015), 136-137.

2 Arendt, Te Human Condition, 200-206; Arendt, 2016.

# La nocién de energeia tiene relevancia en la consideracion aristotélica entre praxis-phronesis
que, a diferencia de la techne, no produce ninguna entidad propia (un ergon), asi como sucede
con los objetos (Arendt, The Human Condition, 84, 196, 206). Como menciona Lord, la energeia
aristotélica se vincula con la virtud moral, cuyas acciones de virtud son efectuadas por si
mismas y no por sus consecuencias (Lord, 2020, 129).

41



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

pluralidad y al corresponderse con la medida y con los instrumentos (techne),
se encuentran en el extremo opuesto del poder*. En este sentido, Simona Forti
subraya que el pensamiento politico de Arendt rechaza considerar la praxis a
la luz de la légica de los medios-fines justamente porque esta puede implicar
el uso de la violencia®. Si el poder depende de los actos y de las palabras; la
violencia, de los instrumentos. La fuerza y la violencia son ttiles para transfor-
mar la materia, al igual que sucede al extraer la materia prima para producir
una mesa. En este sentido, Arendt menciona que una de las distinciones mas
evidentes entre el poder y la violencia es que “[...] el poder siempre necesita
de cantidades [pluralidad], mientras que la violencia llega a un punto en que
puede manejarse sin ellas debido a que depende de los instrumentos”*.

El campo intensivo del poder, entonces, no es el de la transformacion en
un sentido material o de utilidad, sino el de la posibilidad y el de la signi-
ficatividad. Por eso, Arendt insiste en que, si bien la violencia no engendra
poder, si puede, sin embargo, destruirlo¥. Si bien el poder como cualidad
intensiva no tiene como base una dimension extensiva —tangible o util-, no
puede aparecer ni continuarse sin algin grado elemental de esta. El poder,
por tanto, conlleva una tension irresoluble: es un siempre estar “a punto de”
materializarse. Si en algin grado no se materializa (o institucionaliza), no
aparece ni se continua; y, viceversa, si se materializa por completo, muere.
Esto se debe, una vez mas, a que la tnica forma de mantener el poder es
mediante la propia accion de los protagonistas. En efecto, sin accién y sin
discurso, el espacio politico es impotente y hasta autodestructivo, como lo
revela Alain Touraine al narrar la autodestruccion de las dictaduras militares
de América Latina: “Si las dictaduras militares cayeron con tanta facilidad en
América Latina fue, ante todo, [...] porque esas dictaduras no tenian ninguna
respuesta a los problemas nuevos que se planteaban”*. Y, al contrario, para
que el poder pueda mantenerse, requiere, politicamente, de organizacion y
de estructuras (leyes, acuerdos, instituciones, etcétera).

Pese a que la accion, como se ha visto, es contrapuesta a la dimension ex-
tensiva, la reubicacion ontologica (distinta a las categorias tradicionales) que

4 Este mismo tema lo aborda en The Human Condition (1958, 200-201; 205-206).

* Forti, Vida del espiritu, 38.

4 Arendt, On Violence, 41-42.

¥ Esta afirmacion es opuesta, por ejemplo, a declaraciones como las de Han en Sobre el poder,
debido a que asume que, aunque la violencia es muy compatible con la individuacion y el
aislamiento, puede contribuir a generar poder (Han, Byung-Chul, Sobre el poder (Barcelona:
Herder, 2021), 124). Desde la dptica arendtiana, esta interpretacion es del todo inapropiada,
ya que, de alguna manera, se asocia el poder como un fenémeno individual, que no necesa-
riamente esta condicionado por la pluralidad. Ademas, se confunde el caracter intensivo del
poder con el extensivo.

# Touraine, Alain, América Latina. Politica y sociedad (Madrid: Espasa, 1989), 180.

42



Politica intensiva: pensar entre limites como problema politico
fundamental desde la filosofia politica de Hannah Arendt

pretende Arendt de la vida politica (bios politikos) parece apoyarse, en ultima
instancia, en la tension misma de sus opuestos. Esta tensién puede observar-
se en un principio fundamental en el que Hannah Arendt se basa para hablar
de la autonomia de la praxis y, con ello, de su diferencia especifica con la poie-
sis: la accion manifiesta un acto de iniciacion (archein) y, a la vez, fin (telos). En
esta linea, desde su influencia aristotélica, Arendt —al igual que lo harian, por
ejemplo, Heidegger®, por un lado, y, por otro, Leo Strauss y Eric Voegelin—
diferencia la praxis (desprovista de medios y fines) de la poiesis (vinculada a
las actividades técnico-instrumentales).

Que la accién sea inicio y fin, para Hannan Arendt, sugiere una tension
insoluble entre lo intensivo y lo extensivo o entre la praxis y la poiesis: no es
precisamente una actividad de medios y fines o instrumental (de hecho, la
trasciende), pero tampoco es una accion completamente pura, casi nihilista,
que se da como en un vacio. En otros términos, si bien la accién manifiesta
una experiencia de libertad por ser una actividad que se sostiene o se valora
por su propia realizacion, tampoco puede prescindir, por ejemplo, de un gra-
do minimo de tangibilidad o de estrategia. Lo que resulta importante de esta
tension en términos politicos, segin mi parecer, no es el intento de libera-
cion entre una y otra, pero tampoco de una reconciliacion armodnica entre sus
opuestos. Una vez mas, la potencialidad de la accion politica surge precisa-
mente de la propia diferenciacion o problematica. De hecho, la diferenciacion,
concretamente de ubicar la praxis fuera de las motivaciones particulares o de
cualquier ideal utilitarista, es fundamentalmente relevante como resistencia
frente a politicas fuertemente extensivas o funcionalistas. Como menciona
Forti, esta légica extensiva subyuga y anula a los individuos y los aconteci-
mientos concretos; termina por extinguir totalmente la libertad y voluntad
humanas, dentro de un comportamiento convertido en serie®. Tanto Arendt
como Strauss y Voegelin, contintia Forti, tienen en comun la resistencia a
una ciencia rigurosa aplicada a los asuntos humanos y la inquietud de devol-
ver su propio estatuto ontologico a la praxis, “sujeta por esencia a una falta
de capacidad de prevision”*'. La nocioén de prevision, como se menciond, al
apelar al conocimiento de validez cientifica, que pretende certezas y ser de-

¥ Aunque Heidegger al igual que Arendt diferencia entre praxis y poiesis, o entre las actividades
que carecen de medios y fines y las que corresponden al “hacer” (o a la techne), autores como
Jacques Taminiaux, interpretan esta praxis un tanto solipsista: “la alumna” se diferencia de las
soluciones propuestas por Heidegger [...]”, ya que, “presentar la sophia como praxis conlleva
sin embargo una puesta entre paréntesis de esos rasgos que Aristdteles concibe como propios
de la accion politica en sentido estricto: la publicidad, la multiplicidad y la interacciéon comu-
nicativa” (Taminiaux citado por Forti, Vida del espiritu, 58-59).La propuesta heideggeriana,
por tanto, dice Forti: “trata de una reapropiacion “especulativa” de Aristoteles, a la cual La
condicién humana opone una ‘reapropiacion praxeologica™ (Forti, Vida del espiritu, 60-61).

% Forti, Vida del espiritu, 22.

51 Forti, Vida del espiritu, 34.

43



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

terminante, es contrapuesto al juicio y a la opinion. En otros términos, lo que
pone de relieve Forti a favor de Arendt es que sus categorias —y en particular,
la autonomia de lo politico—, de alguna manera, “restituyen a la politica una
dignidad y trascendencias propias fuera de un modelo determinista”>2.

La politica intensiva, entonces, se resiste a una especie de fisica aplicada
al terreno de los asuntos humanos que pretenda métodos de control previsi-
bles, funcionalistas o deterministas.

2.2. Espontaneidad y la propia realizacion

A la autonomia (energeia) de la accion arendtiana irreductible a ldgicas
de medios-fines la acompana otra nocién en griego que la autora a menudo
menciona: entelecheia, o plena realizacion™.

Lo potencialidad (dynamis) manifestada en la propia accion conduce a Aren-
dt a considerarla como una experiencia de libertad. Mientras que la voluntad
permanece atada a una especie de lucha interna para decidir o no entre esto y
aquello, el juicio, por su parte, es una guia para la voluntad. En cambio, la liber-
tad no es un medio para, sino una experiencia en si —plena realizacién—>.

El sentido de “plena realizacién” que Arendt® asocia con la praxis tiene co-
rrespondencia con las artes escénicas o performativas de los griegos, en cuyo
escenario es posible apreciar publicamente el “virtuosismo” o la excelencia de
quien ejecuta un acto mas alla de un motivo de utilidad (este virtuosismo era
apreciado también, por ejemplo, por Maquiavelo). Por eso, a diferencia de las
artes creativas o de la poiesis —como las actividades del escultor—, eran aprecia-
das, por ejemplo, la danza y la ejecucion de los flautistas. De modo semejante,
en la politica arendtiana, cobra relevancia la expectativa generada por la gran-
deza de los actos y las palabras que se expresan publicamente. Estos actos, por
cierto, son visibles —o juzgados— por un publico, que tiene una posicion distinta
a la del protagonista. El que actta (que puede ser actor y, a la vez, espectador)

52 Forti, Vida del espiritu, 48-49.

% Arendt, The Human Condition, 200; 205-206.

% Arendt, Between Past and Future, 150. En este contexto, Arendt (Between Past and Future) cues-
tiona que la tradicién occidental europea ha separado la libertad de la politica, asocidndola
predominantemente con la vida interior. En este sentido, recupera la diferencia que hace
Montesquieu entre libertad filosofica y libertad politica. Ella ve que, al menos desde Epicteto,
la libertad se ha asociado fuertemente a la vida interior, después sucede algo similar con
Agustin entre libertad y voluntad (la morada interior), y finalmente en la modernidad con
Rousseau con la vida intima. En cualquier caso, se ha olvidado la experiencia de libertad
relativa a la pluralidad.

% Arendt, Between Past and Future.

44



Politica intensiva: pensar entre limites como problema politico
fundamental desde la filosofia politica de Hannah Arendt

no necesariamente da cuenta de lo que comunica o revela. Al igual que el daimon
platénico, dice Arendt, la obra de las personas escapa a la subjetividad del actor,
ya que su papel no es el de productor o autor, sino de agente®. Esta agencia
confiere responsabilidad —irremplazable— como protagonistas de este mundo.

La espontaneidad de la accion también puede ser vinculada con la inquie-
tud inherente a la vida publica. En este sentido, Hannah Arendt discute que,
a diferencia de la quietud (skholia), que corresponde a la vida contemplati-
va (bios theoretikds), la inquietud (a-skholia) caracteriza a las personas que ac-
taan en la esfera publica (bios politikds). Por tanto, a la accién la caracteriza un
modo de disponerse en el espacio publico distinto tanto de aquellas activida-
des dedicadas a la contemplacion como de las que buscan utilidad. Arendt se
interroga sobre esta inquietud:

La filosofia, y la filosofia politica [...], nunca podra negar su origen en el
thaumadzein, en el asombro ante lo que es tal y como es. Si los fildsofos, |...]
llegasen alguna vez a una verdadera filosofia politica, tendrian que hacer
de la pluralidad del hombre, de la cual surge todo el espacio de los asuntos
humanos —en su grandeza y en su miseria— el objeto de su thaumadzein™.

Esta inquietud condicionada por la pluralidad y vinculada con la liber-
tad, al contrario de los intereses particulares, que son intermitentes, parece
manifestar, para Arendt, una experiencia “inagotable” (inexhaustible®). Es
inagotable debido a que no queda maniatada en la circularidad de los me-
dios-fines: su potencialidad consiste, como se mostro, en que el acto es inicio
y, ala vez, fin.

Pese a ello, el hecho de que la experiencia de la acciéon manifiesta liber-
tad y espontaneidad no significa que carezca de una relacion simbiotica, por
ejemplo, con las facultades del juicio y de la voluntad. En Between Past and
Future, Hannah Arendt afirma que, si bien la libertad es “libre” por su propia
realizacion, “depende”, sin embargo, de las facultades del juicio y de la vo-
luntad®. Esta dependencia aplica también al horizonte vital y productivo de
cualquier comunidad.

La libertad arendtiana, entonces, no ha de ser entendida desde las categorias
rigidas tradicionales (o de una metafisica tradicional). Si bien surge y se actuali-
za en la propia realizacion, es parte de un “escenario” complejo y multifacético.

% Jaume, Andreu (ed.). Hannah Arendt. La pluralidad del mundo (Madrid: Penguin, 2019), 3.

% Kohn, La promesa de la politica, 75.

% En Between Past and Future, se puede inferir que, con la expresién ‘inexhaustible’” Arendt hace
alusion a la experiencia de libertad, en contraposicion con la utilidad. Ver Arendt, Between
Past and Future, apartado “What Is Freedom”, 142-169.

% Arendt Between Past and Future.

45



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

2.3. Fragilidad vy el factor impredecible

Ademas de la autonomia o energeia (de medios-fines) y de la espontanei-
dad del propio acto o entelequia, se puede relacionar intimamente un tercer
componente: la fragilidad inherente a la accién y el factor impredecible.

Mientras que las cuestiones de la extension fisica —que pueden controlar-
se, calcularse, pronosticarse o replicarse— pretenden o producen certidumbre,
la contingencia inherente a la accion conlleva, en los asuntos humanos, un
factor impredecible. La fugacidad de los actos implica que, en tltima ins-
tancia, su destino no se pueda “controlar” —lo mas que se puede hacer es
orientarlos—. Ciertamente, en el contexto de la politica, la fragilidad a la que
se refiere Arendt no es la de la vulnerabilidad bioldgica de los seres huma-
nos, aunque estd intimamente relacionada, sino la de la espontaneidad y el
curso inesperado de las acciones. Para bien o para mal, las acciones pueden
tener un inicio y un final radicalmente distintos a los esperados por los pro-
tagonistas. Asimismo, la fragilidad indica irreversibilidad de la acciéon. Como
menciona Arendt, una vez que se actdia, ya no es posible “deshacer” como
lo hace el artista con su obra®. Desde esta Optica, la perplejidad inherente
al factor impredecible de los actos ilustra mas profundidad, considero, que
una propuesta romantica de la autora: por un lado, consternacién y, por otro,
quizas, expectativa frente a la novedad.

En The Human Condition®, Hannah Arendt plantea que cada actividad
humana requiere su propio modo de continuidad o de permanencia. En el
caso de las actividades de la labor, los procesos ciclicos o metabolicos ya
estan dados naturalmente para su continuidad. En cuanto a las actividades
del trabajo (Homo faber), su vigencia depende de la finalidad establecida
por el fabricante y la durabilidad de las cosas materiales®. Sin embargo,
en el caso de los asuntos humanos, la continuidad estd condicionada por
la fragilidad de la accion. Las palabras y los actos se entrecruzan con otras
acciones en tiempos y en espacios inadvertidos. Como menciona Poltier,
el proyecto que sostiene la coexistencia humana muy a menudo resulta
inadvertido para quienes lo llevan a cabo®.

Incluso, el curso de las acciones estd condicionado por la variedad de
creencias, practicas y prejuicios, con el riesgo de que estos no se corres-
pondan con la realidad. Por tanto, en términos de realidad (u objetividad)

%0 Arendt, La condicion humana, 83, 154.

o Arendt, The Human Condition, 1958.

02 Arendt The Human Condition,138.

% Poltier, Hugues, Claude Lefort. El descubrimiento de lo politico (Buenos Aires: Nueva Vision,
2005), 16.

46



Politica intensiva: pensar entre limites como problema politico
fundamental desde la filosofia politica de Hannah Arendt

y de continuidad, lo decisivo ya no son los procesos automaticos —como
los naturales— ni la durabilidad material de las cosas, sino la accién plural
como tal.

Con todo, Arendt cuestiona que la tradicién politica ha intentado, de dis-
tintas maneras, huir de la fragilidad de la acciéon. Esta huida ha conducido
no solo a malinterpretar el poder como un fendmeno individual —desde un
filésofo rey, un principe o un leviatan hasta la voluntad de poder y otras for-
mas schmittianas de la soberania—, sino que también ha significado el reinado
de politicas de extension: desde fuertes burocracias y politicas funcionalistas
hasta considerar que el ideal de una comunidad es el consumo o el bienestar.
Una vez mas, evidentemente, la propuesta arendtiana no pretende excluir in-
genuamente la dimension extensivo-vital, sino cuestionar el prejuicio de que
la politica sea solamente un medio para un fin o un ideal utilitarista. Lo que
Arendt cuestiona es que lo relevante en términos de acciéon no es la capacidad
de hacer como si se tratara de la fabricacién de una mesa, sino de decir y de
actuar®. Lo riesgoso de diluir la politica al &mbito extensivo es que, con la
misma facilidad con la que se pueden hacer y reemplazar cosas, asi también
se pueden deshacer, por ejemplo, acuerdos, leyes, promesas, etcétera.

En sintesis, tanto la autonomia (fuera de ldgica de medios-fines) como la
espontaneidad (propia realizacion) y la fragilidad (factor impredecible) con-
forman los componentes intensivos de la politica. A su vez, estas caracteris-
ticas manifiestan la potencialidad de la accion: una experiencia de libertad
y la capacidad de iniciar de nuevo. Como se ha mostrado, desde la dptica
arendtiana, la tinica manera de continuar el poder de la accion es median-
te la acciéon misma de la ciudadania. Esta renovacion implica un principio
intergeneracional que no responde a ningtin modelo o formulacién tnica.
Por decirlo en los grandiosos términos de Barrow, una “cadena de misterioso
poder” entre generaciones®.

A continuacion, se analiza la dimension intensiva en tensién con su con-
traparte extensiva. Como se verd, es conveniente situar esta tension desde la
propia diferenciacion de los opuestos, y no como dicotomias rigidas ni como
una simple reconciliacién.

o Arendt, The Human Condition, 188.

% Barrow, R. H., Los romanos (México: Fondo de Cultura Econdémica, 1992), 21. El siguiente es
un fragmento de la obra de Barrow: “Su “genio’, por tanto, es lo que le coloca en una relacion
especial respecto a la familia que existid antes que él y que ha perecido, y respecto a la familia
que ha de nacer de sus hijos. (Una cadena de misterioso poder une la familia de generacion en
generacion). A su ‘genio’ se debe que él, un hombre de carne y hueso, pueda ser un eslabéon
en esa cadena invisible”. Barrow, Los romanos.

47



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

3. Dos caras del poder

Aunque este trabajo concretamente se enfoca en la tensién entre praxis y
poiesis, se mencionan con brevedad otros binomios también significativos; por
ejemplo, entre lo publico y lo privado, entre la necesidad y la libertad, entre lo
proximo y lo distante, o entre el pensamiento y la accion.

3.1. Politica intensiva y politica extensiva

Como se ha indicado, aunque la politica intensiva no se reduce a la ex-
tensidn, la accion no puede aparecer ni mantenerse sin un grado elemental
de exterioridad. Arendt menciona que el grado externo mas elemental en la
accion son los sonidos de las palabras y las gesticulaciones; y el del espiritu,
el de un rostro distraido (1998, 169). Pero en otros niveles podrian ser las ins-
tituciones, las leyes, los acuerdos, los espacios publicos y los monumentos.
Por decirlo de otro modo, asi como un saco requiere del perchero para soste-
nerse, asi también la potencialidad de la acciéon depende de un grado minimo
de tangibilidad para aparecer y continuarse (o institucionalizarse). Por tanto,
un asunto decisivo en términos politicos no es la ilusion de eliminar alguno
de sus opuestos ni pretender una simple reconciliacion, sino la capacidad de
reconocer sus limites y diferencias.

En este sentido, puede resultar efectiva la diferencia que realiza Claude Le-
fort entre “lo politico” y “la politica”. Mientras que “lo politico” es la praxis
de la ciudadania a través de espacios de intermediacion que democratizan la
participacion, “la politica” se refiere a las labores administrativas y normativas
dentro de un marco institucional®. En el contexto de “lo politico”, Claude Le-
fort comprende el poder como un vacio simbdlico (no como un vacio de poder)
que permite a la ciudadania, en su cualidad de plural, tomar la responsabilidad

% Esta tension la discute Antonio Negri en Poder constituyente, al diferenciar entre “poder constitu-
yente’ (lo que este texto ha sefialado como potencialidad) y el “poder constitutivo’, que requiere
algtin grado de tangibilidad (Negri, Antonio, EI poder constituyente. Ensayo sobre las alternativas
de la modernidad (Madrid: Traficantes de suefios, 2015)). Walter Benjamin muestra una tension
semejante en Para una critica de la violencia. Mientras una “violencia divina” es “fundadora” o
redentora (revive la politica y el derecho), la otra, es una “violencia mitica” o instrumental, que
mantiene lo que ha inaugurado (Benjamin, Walter, Para una critica de la violencia y otros ensayos
(Madrid: Taurus, 2001)). En esta linea, Villoro cuestiona si acaso hay filosofia politica alguna
que prescinda de esta tension entre un ideal y una légica de medios para su realizacién. En su
repaso por las teorias de filosofia politica (incluso las mas utilitaristas), de algiin modo se obser-
va este doble movimiento: un ideal y una ejecucién (Villoro, Luis, El poder y el valor. Fundamentos
de una ética politica (México: Fondo de Cultura Econémica, 2020)).

48



Politica intensiva: pensar entre limites como problema politico
fundamental desde la filosofia politica de Hannah Arendt

de actuar o de generar poder, y no dejarlo a la figura de un gran soberano®. De
manera semejante, mientras que Hannah Arendt entiende el poder como la
condicion de la politica (la potencialidad de la accion), plantea la politica como
su institucionalizacion: leyes, acuerdos, monumentos, promesas, etcétera.

Almargendelaclaradiferenciaciéonarendtianaentrelapraxisdelaciudadania
—intensivo- y las actividades administrativas de gobierno —extensivo-, cu-
riosamente, hay algunas distinciones en sus conceptos que pueden ayudar
a revelar un puente casi imperceptible entre lo intensivo y lo extensivo. Una
de ellas es la nocidon de “cantidad”. El sentido de cantidad al que Arendt se
refiere parece aludir a un principio (casi pitagdrico) entre lo cualitativo y lo
cuantitativo. Es decir, si bien refiere a que la accion esta condicionada por un
numero de personas —accion plural-, no se reduce, sin embargo, a un caracter
cuantitativo como tal, sino a la potencialidad de sus actos y palabras. Kenney
lo expresa en estos términos:

Mientras que en este primer texto, Arendt concluye que el poder es relativa-
mente independiente de los factores materiales tales como niimero de perso-
nas e instrumentos o medios, en textos subsecuentes el poder se caracteriza
por depender radicalmente de por los menos uno de estos factores “materia-
les”: la cantidad de personas®.

En efecto, en On Violence, al citar a James Madison, Arendt dice: “la fuerza
de la opinidn, esto es, el poder del gobierno, depende de las cantidades; esta
en proporcion al numero con el que esta asociado”®. Es importante notar,
como menciona Kenney (1991), que, en este caso, las cantidades se distin-
guen nitidamente de los “instrumentos” o los “medios”, de los que el poder
continta siendo considerado relativamente independiente””’. Entonces, por
decirlo de alguna manera, la nocion de “cantidad” es un puente entre lo in-
tensivo y lo extensivo: en la pluralidad, se apela tanto a la intangibilidad
—potencialidad de la accién— como a un principio tangible o cuantitativo —el
numero como tal-.

Un segundo término que puede comprenderse como lazo entre lo intensi-
vo y lo extensivo es el de “persuasion”’!. La tension inherente a esta nocion
indica una forma de “estrategia” sin ser coercitiva o violenta. Desde la 6pti-
ca de Hannah Arendt, lo distintivo de la persuasion es alcanzar cierto grado

87 Schevisbiski, Renata, “Lo politico y la politica en Claude Lefort: aportes tedricos para una re-
flexién sobre la democracia”. Utopia y praxis latinoamericana, nam. 64 (2014): 125-132.

% Kenney, “Habermas y el concepto de poder”, 237.

" Arendt, On Violence, 41.

70 Kenney, “Habermas y el concepto de poder”, 237.

"' Lanocién de persuasion la plantea Arendt, en Between Past and Future. Ver los apartados
“Tradition And the Modern Age” y “The Crisis In Culture”.

49



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

de objetividad a través de los diferentes puntos de vista. Sin embargo, esta
objetividad se logra mediante el mutuo consentimiento sin coerciéon (como
el peithein socratico). En este sentido, Arendt retoma el sentido kantiano de
persuasion (del juicio estético) como un “cortejar” el consentimiento de los
demas”. Esta accion de cortejar, que es fundamental en la praxis arendtiana,
no se entiende sin una forma de estrategia, pero que no es necesariamente ins-
trumental ni equivalente a la violencia. Por tanto, la persuasion se encuentra
en un nivel entre lo intensivo —la energeia de la propia accion-y, a la vez, ex-
tensivo —estratégico o proyectivo—-. Este puente es importante, segin mi punto
de vista, para no excluir del proyecto politico arendtiano de consideraciones
sociales y econdmicas. En otros términos, si bien la accion se contrapone a la
razon instrumental o a la violencia, no por ello significa que los protagonistas
prescindan de un suelo proyectivo-estratégico.

De hecho, la critica que hace Habermas al concepto de poder en Arendt
consiste, precisamente, en su presunta carencia de estrategia o de desvin-
culacion de la politica de sus implicaciones econdémicas y sociales™. Como
menciona Forti, Habermas considera que la nocion arendtiana de poder es
impotente, “una utopia en el sentido negativo del término””*. De manera se-
mejante, Kenney” encuentra una interpretacion inadecuada de Habermas a
la propuesta de Arendt, ya que, al contrastar Habermas el concepto de poder
de Weber con el de Arendt, confunde estrategia con violencia. Mientras que,
desde la lectura de Habermas, Weber entiende el poder esencialmente en la
imposicion de una voluntad sobre otra, Arendt lo entiende como el hecho de
actuar en concierto. Si para Weber —segtin Habermas- esta imposicion inclu-
ye amenaza de sancion, “persuasion” y manipulacion, Arendt reserva para
ello el término violencia’. No obstante, como se demostrd, la persuasion es
un componente fundamental en la praxis arendtiana, a la que le es intrinseca

72 Arendt, Between Past and Future, 219.

7 Segun Forti, lo que Habermas cuestiona a Arendt es su presunta hipostatizaciéon de la imagen
de la polis,” proyectada en la esencia misma de la politica y la mordedura de una teoria aris-
totélica de la accién”, lo que para Habermas, hacen pagar a Arendt el precio de una fallida
comprension del Estado y de la sociedad modernos (Forti, Vida del espiritu, 31). En esta linea,
Dolf Sternberger hace una critica similar a la de Habermas. Como menciona Forti, el autor
aleman reprocha a la autora que haya renunciado a entrever también en el mundo moderno
la posibilidad de una reactualizacion de la politeia de Aristételes (Forti, Vida del espiritu). En
palabras de Forti: “El anti-modernismo [...] de la autora la lleva a juzgar impolitico cualquier
tipo de organizacién que se estructura alrededor de un gobierno” (Forti, Vida del espiritu,
33). El problema de estas interpretaciones es que dan por hecho que la clara diferenciacion
arendtiana entre praxis y las actividades de la labor y del trabajo, son excluyentes. Por tanto,
no alcanza a ver que, precisamente, la diferenciacién por si misma conlleva un principio de
coexistencia.

7 Forti, Vida del espiritu, 32.

> Kenney, Habermas y el concepto de poder.

76 Kenney, Habermas y el concepto de poder, 239.

50



Politica intensiva: pensar entre limites como problema politico
fundamental desde la filosofia politica de Hannah Arendt

la estrategia. Por eso, Kenney no duda en afirmar que la interpretacion de
Habermas completamente errénea:

Hemos visto ya que para Arendt el término “violencia” se restringe al uso
de las armas —los implementos— y no debe ser aplicado a cualquier tipo de
manipulacién, menos atn a la persuasion de otros. De hecho, la persuasion,
segun Arendt, es “la forma politica tipica de colectividades en las que unos
conversan con otros” y tiene que ver con el poder como accién concertada”.

Al no ver que la persuasion —estrategia— es parte de la accion arendtiana,
se reduce buena parte de la complejidad y potencialidad de su propuesta.
Como menciona David Luban, la reconstrucciéon de Habermas contiene mas
el pensamiento de Habermas que el de Arendt debido a que, “al sustituir la
comunicacion por la accion arendtiana, confunde asi una serie de importan-
tes distinciones”’®.

Una de las distinciones fundamentales en el pensamiento arendtiano
es, efectivamente, entre el poder y la violencia. Mientras que el poder esta
condicionado a la accién misma de la pluralidad —dimension intensiva-, la
violencia, que puede realizarse en aislamiento, concierne a los instrumentos
—dimensidn extensiva—. Como subraya Kenney, la esencia de la propuesta
politica de Arendt no es la dominacidn, sino el hecho de generar poder: “La
accion es siempre intersubjetiva, y las otras personas no constituyen tanto
limites para mi poder, sino que son las verdaderas condiciones para la exis-
tencia del poder””. Mientras que el poder es lo que mantiene en existencia
el espacio publico, su pérdida debilita toda organizacion o la razén de ser de
una institucion.

La diferenciacién como tal entre estos opuestos, entonces, es fundamental
en la propuesta arendtiana. De hecho, el problema surge precisamente cuan-
do sus bordes limitrofes se confunden o se diluyen. En palabras de Arendt:
“donde uno gobierna de manera absoluta, el otro esta ausente [...] La violen-
cia puede destruir el poder; ésta es totalmente incapaz de crear poder”®. En
la medida en que se descartan sus diferencias, muy a menudo triunfan poli-
ticas radicalmente atadas a la dimension extensivo-vital. En este sentido, es
indudable que el panorama del mundo contemporaneo no es tan alentador.
No solo se ha mantenido en ascenso la sociedad de consumo o “la victoria
del animal laborans” (en términos de Arendt)®, sino que ademas la acompana

7 Kenney, Habermas y el concepto de poder, 239.

78 Luban citado por Kenney, Habermas y el concepto de poder, 239.

7 Kenney, Habermas y el concepto de poder, 252.

80 Arendt, On Violence, 56.

81 Este tema lo expone Arendt en The Human Condition, apartado “The Victory of the Animal
Laborans’, 320.

51



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

la difusa experiencia de un tiempo intermitente (des-integrador)® compro-
metiendo la potencialidad de la ciudadania. Lo riesgoso de este tiempo es
que, al aislar y fragmentar, no solo nubla los espacios de aparicion, sino que
también confunde y difumina limites esenciales entre la vida ptblico-politica
y la vida privada.

Un problema de primer orden vinculado al predominio de las politicas
extensivas no solo es el hecho de limitar la potencialidad de la ciudadania,
sino también que, de una u otra manera, se van creando vacios de poder,
que no significan nada, sino frustracion publica materializada. Por ejemplo,
en grados extremos de violencia, opacidad en los sistemas administrativos
de gobierno, indiferencia hacia los temas comunes o impotencia expresiva y
participativa de pueblos y comunidades.

Ademas, la exclusion de la politica intensiva, de algiin modo, resta sentido
y significado al mundo. Arendt escribe al respecto:

El poder preserva la esfera publica y al espacio de aparicion y, como tal, es
también la sangre vital del artificio humano que, si no es la escena de la ac-
cién y del discurso, de la trama de los asuntos humanos y de las relaciones e
historias engendradas por ellos, carece de su ultima raison d ‘étre. Sin que los
hombres hablen de €l [...], el mundo no seria un artificio humano, sino un
monton de cosas sin relacidn [...]; los asuntos humanos serian tan flotantes,
fatiles y vanos como los vagabundeos de las tribus nomadas®.

En cualquiera de sus formas, los funcionalismos politicos terminan por
atrofiar el espiritu de la ciudadania. Como destaca Poltier al referirse a Clau-
de Lefort, la visiéon mecanicista del cambio histdrico conduce a la abolicién
pura y simple del sujeto, es decir, a la visiéon de la historia como un proceso
sin sujeto™. En efecto, desde la Optica arendtiana, esta visién mecanicista tien-
de a reducir el poder de la accion —incluida la novedad- a categorias econd-
micas, productivistas o materiales, como en el caso de Marx™.

% La acelerada digitalizaciéon del mundo contemporaneo atravesada por los intereses eco-
nomicos ha cristalizado una experiencia fuertemente intermitente y, con ello, experien-
cias desintegradoras. Baez, Diego, “La sociedad de-transfigurada. La pérdida de plu-
ralidad del mundo”, Cultugrafia (14 de febrero de 2024), https://www.cultugrafia.com/
sociedad-de-transfigurada-perdida-de-pluralidad-del-mundo/

Arendt, La condicion humana, 226-227.

Poltier, Claude Lefort, 16-17.

Como menciona Poltier en su ensayo sobre Claude Lefort, aunque Marx atine en decir que los
sujetos son duefios de su propia historia, su tesis materialista y naturalista, segin la cual el
curso de la historia esta determinado por el desarrollo de las fuerzas productivas, no es mas
que la necesaria sucesién de formas sociales definidas que reducen la libertad del hombre a
reaccionar, al mismo tiempo que limitan su campo de espontaneidad y de accionar. La critica
que hace Poltier a la “personificacién de categorias economicas’ de Marx, se basa en el prefa-
cio de la primera edicion de EI capital (Poltier, Claude Lefort, 14-15, 25).

8
8
85

S

52



Politica intensiva: pensar entre limites como problema politico
fundamental desde la filosofia politica de Hannah Arendt

El triunfo de la politica extensiva (funcionalismos politicos), junto con el
vacio que ha producido un mundo intermitente, que ha puesto su esperanza
ya sea en el entretenimiento (incluido el “marketing politico” al que refiere Ga-
lindo® o la “mediocracia” que menciona Han¥, o bien en ideales utilitaristas
(a menudo arraigados al progreso de la ciencia como la gran promesa de la
modernidad), con frecuencia reflejan un deseo que se encuentra en la base de
las sociedades contemporaneas: el “deseo infinito de lo nuevo” o, mejor dicho,
que infinitamente se desea lo nuevo por lo nuevo®. No obstante, dado que en
la base de este deseo se encuentra especialmente una dimension extensivo-vi-
tal (y, con ello, individual), no se trata de novedad, como es el caso de la accion,
sino inicamente de lo diferente, que, de una u otra manera, o es intermitente, o
es insaciable, pero que la experiencia no se sostiene por si misma debido a que
no trasciende el horizonte vital. Arendt lo plantea de esta manera:

El tema se hace diferente por completo si el principal interés ya no es la pro-
piedad, sino el crecimiento de la riqueza y el proceso de acumulacién como
tal. Dicho proceso puede ser tan infinito como el de la vida de la especie, y
su infinidad se ve constantemente desafiada e interrumpida por el molesto
hecho de que los individuos privados no viven siempre ni tienen ante si un
tiempo infinito®.

Con todo, no parece que Arendt pretenda una liberacion radical entre am-
bos principios —intensivo y extensivo-, sino llevarlas al extremo para revelar,
quizas, su potencialidad desde la propia diferenciacion. Ciertamente, el lazo
de ida y vuelta entre lo intensivo y lo extensivo a menudo es practicamente
imperceptible. En palabras de Arendt: “[...] nada es mds comun que la com-
binacion de violencia y de poder, nada menos frecuente que encontrarlos en
su forma pura, vale decir, extrema [...]”. En efecto, las distinciones concep-
tuales de Arendt, mas que un mundo lineal con dicotomias rigidas, permiten
analizar fendmenos complejos y multifacéticos.

% Galindo, Fernando y Hurtado, Rafael, “El Secreto de Andrémaca: La esclavitud de las labores
domésticas en “La condiciéon humana’ de Hannah Arendt, Revista Empresa y Humanismo (16 de
julio de 2020): 33-66. https://doi.org/10.15581/015.xxiii.2.33-66.

% Han, Byung-Chul, “Estamos aturdidos por el mareante frenesi informativo”, El pais (25 de fe-
brero de 2025), https://elpais.com/ideas/2022-04-02/estamos-aturdidos-por-el-mareante-fre-
nesi-informativo.html

% La experiencia de lo infinito es abordada por Charles Taylor desde lo que él llama la ‘super-
nova’, segun la cual, al hacer a un lado los ideales de la tradicion, la modernidad ha generado
un abanico de opciones morales y espirituales multiformes y contrapuestas en expansion
incesante. Taylor, Charles, La era secular. Tomo II (Barcelona: Gedisa, 2015), 19.

8 Arendt, La condicion humana, 125.

% Arendt, On Violence, 46-47.

53



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

3.2. Entre lo visible y lo invisible

La tension esencial entre lo intensivo y lo extensivo que se ha plantea-
do en el pensamiento politico de Hannah Arendt revela fundamentalmente
una doble cara del poder: entre lo oculto y lo visible, o entre lo ptblico y lo
privado. A su vez, esta tension puede observarse en otras diferenciaciones
arendtianas. Por ejemplo, entre la necesidad y la libertad, entre la igual-
dad y la distincién, entre la proximidad y la distancia, entre la division y
el sentido comun, o entre el pensamiento y la accion. Aunque estas ten-
siones seran objeto de otros estudios, ahora solamente se indican algunas
consideraciones.

Si el poder que ilumina® y mantiene el espacio de aparicion en la esfe-
ra publica se mira a contraluz, es posible constatar que le es inherente su
propia sombra u ocultamiento. Al igual que un espacio completamente ilu-
minado podria producir ceguera, asi también pensar tinicamente el poder
como esplendor podria ser estéril®?. Pese a ello, los politicos (antipoliticos)
suelen enloquecerse inicamente con el brillo del poder, aunque sin com-
prender que no hay poder que no surja o coexista con su propia sombra.
Ciertamente, desde la metafora del escenario o de las artes performativas
-mencionada al inicio—, considero que la relacion luz-ocultamiento es fun-
damental para aproximarnos a la filosofia politica de Hannah Arendt. In-
cluso, si se prescinde de ella, se corre el riesgo de eliminar la complejidad
en su propuesta.

La relacién luz-ocultamiento es relevante especialmente en un mundo in-
termitente, que requiere de manera urgente capacidades politicas que per-
mitan diferenciar limites entre la esfera ptiblica y la privada, o entre aquellos
asuntos que han de ser publicados de los que han de permanecer ocultos a
la vista y oidos de todos. Para aproximarnos a esta relacion, es importante
notar dos sentidos que Arendt distingue del espacio privado: uno positivo

1 Hannah Arendt retoma la metafora de la luz de Jaspers para llevarla al contexto del poder:
“Si en las obras de un gran escritor hay casi siempre alguna metafora recurrente y peculiar
suya —en la que todo su trabajo parece enfocarse—, una de tales metaforas en la obra de Jaspers
es la palabra ‘claridad’[...]” (Jaume, Hannah Arendt, 5). Y en una carta del 8 de febrero de 1950
Heidegger le expresa a Arendt: ““La claridad es bella’. Esta frase de Jaspers, que me dijiste
ayer por la noche, no dej6 de agitarme” (Ludz, 2000, 69).

2 En este sentido, Ulrich Beck, tras afirmar que la obviedad, el olvido y la grandeza del po-
der se correlacionan positivamente, menciona que: “ahi donde nadie habla de poder, esta
incuestionablemente ahi, con seguridad y [...] con grandeza en su incuestionabilidad. Cuan-
do el poder se convierte en tema es cuando comienza su desintegracion” (Ulrich Beck citado
por Han, Sobre el poder, 12). Como resalta Esposito, la politica es fuente de luz “incluso al
llegar la noche porque es una noche que preludia el nuevo dia de la politica”. Esposito, EI
origen de la politica, 48-49.

54



Politica intensiva: pensar entre limites como problema politico
fundamental desde la filosofia politica de Hannah Arendt

y otro negativo. En cuanto al negativo, lo vincula con lo “privativo” o estar
desprovisto de actuar politicamente en libertad”. Lo problematico de esta
privacion es que puede manifestarse en frustraciones ocultas o vacios de po-
der no siempre faciles de detectar; por ejemplo, miedos, confusion, violencia,
carencia de amor o indiferencia hacia temas de interés comun.

Por su parte, el sentido positivo de la esfera privada es asociado por Arendt
con lo oculto y lo sagrado del hogar* y, consiguientemente, con los asuntos
que deben permanecer distanciados de la luz publica. En el espacio publico
se comparten inquietudes, acciones y palabras, mientras que en el privado se
oculta todo aquello que a la vida publica no le corresponde. Arendt escribe:

hay muchas cosas que no pueden soportar la implacable, brillante luz de la
constante presencia de otros en la escena publica; alli, inicamente se tolera
lo que es considerado apropiado, digno de verse u oirse, de manera que lo
inapropiado se convierte automaticamente en asunto privado®.

Desde este punto, por tanto, la potencialidad de la vida publica y politica
depende intimamente del cuidado y el reconocimiento del espacio privado.
Contrario a lo que ocurre en la actualidad, Hannah Arendt considera que, en
la tradicién politica occidental, aunque de distintas formas, desde Platén y
Aristételes, pasando por Hobbes, Locke, Montesquieu y Rousseau, hasta Sch-
mitt y Rawls, se ha establecido una notoria diferencia entre la esfera privada
y la puiblica. Esto se debe a que la propiedad significaba un lugar concreto del
mundo y, por tanto, posibilidad de pertenecer al cuerpo politico®. Actual-
mente, en cambio, los mares de exposicion publica en las pantallas digitales
de asuntos que habrian de mantenerse ocultos terminan por confundir o bo-
rrar los limites entre ambas esferas.

En este sentido, Campillo nota que la insistencia de Arendt en distinguir
claramente entre las esferas publica y privada planteaba un frente tanto al
totalitarismo como al capitalismo. En cuanto al primero, por su destruccion
violenta de la frontera que separa lo publico y lo privado; y sobre la segunda,
porque destruye de igual modo “mediante la desposesion y mercantilizacion

% Arendt, La condicion humana, 67.

% Con frecuencia Arendt recuerda a los griegos para sefialar el valor casi sagrado de la esfera
privada o familiar: “El rasgo no privativo de la esfera familiar se basaba originalmente en ser
la esfera del nacimiento y de la muerte, que debe ocultarse de la esfera publica porque acoge
las cosas ocultas a los ojos humanos e impenetrables al conocimiento humano. Es oculto por-
que el hombre no sabe de donde procede cuando nace ni a dénde va cuando muere” (Arendt,
La condicién humana, 70-71). Lo privado, sin ser politico, representaba alcanzar la mas elevada
posibilidad de la existencia humana (Arendt, La condicién humana, 71).

% Arendt, La condicion humana, 60-61.

% Arendt, The Human Condition, 61.

55



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

del entorno vital de los individuos [...]”*”. El fenémeno actual no es preci-
samente un control totalitario, sino un autocontrol provisto por la digitaliza-
cion y el entretenimiento. Si un rasgo distintivo de la politica consiste en el
reconocimiento de estos limites, la confusion entre ellos, por tanto, muestra
sintomas de vacios de poder.

En un ambito distinto, la tension en cuestion puede aparecer igualmente
en términos de necesidad y de libertad. Mientras que para Arendt, al igual
que para los griegos, la necesidad corresponde a las actividades vitales y del
hogar (oikos), la praxis corresponde a la libertad politica (bios politikos). Sin
embargo, para Arendst, esta diferenciacion no significa antagonismo ni libera-
cién entre una y otra; lo expresa en los siguientes términos:

Necesidad y vida estan tan intimamente relacionadas, que la propia
vida se halla amenazada donde se elimina por completo a la necesidad.
Porque la eliminacién de la necesidad, lejos de proporcionar de manera
automatica el establecimiento de la libertad, solo borra la [...] linea exis-
tente entre libertad y necesidad®.

[...] No hay felicidad duradera al margen del prescrito ciclo de penoso
agotamiento y placentera regeneracion [...] las grandes riquezas y una
vida sin esfuerzo [...] destruye la elemental felicidad de estar vivo®.

Para los mortales, la “vida facil de los dioses” seria una vida sin vida.
[...] Se ha observado con frecuencia que la vida del rico pierde en vitali-
dad, [...] lo que gana en refinamiento, en sensibilidad con respecto a las
cosas hermosas del mundo. [...]*.

Mas atn, Arendt advierte de los peligros de una sociedad cuya meta sea
eliminar la necesidad:

El peligro radica en que tal sociedad, deslumbrada por la abundancia de su cre-
ciente fertilidad y atrapada en el suave funcionamiento de un proceso intermina-
ble, no sea capaz de reconocer su propia futilidad [...] Cuanto mas facil se haga
la vida en una sociedad de consumidores o laborantes, mas dificil sera seguir
conociendo las urgencias de la necesidad, e incluso cuando existe dolor y esfuer-
zo, las manifestaciones exteriores de la necesidad apenas son observables [...]"".

7 Campillo, EI concepto de amor, 11.

% Arendt, La condicion humana, 76.

% Arendt, La condicién humana, 119.

1% Arendst, La condicién humana, 129. Se pueden revisar otros fragmentos similares en La condicion
humana, ver 76 y 142.

101 Arendt, La condicion humana, 142.

56



Politica intensiva: pensar entre limites como problema politico
fundamental desde la filosofia politica de Hannah Arendt

La necesidad que, desde el punto de vista de la esfera publica, solo mues-
tra su aspecto negativo como una carencia de libertad, posee una fuerza
impulsora [...]'"

Bastan estas declaraciones de Arendt para observar que la relacion entre
la vida publica y la privada no son dicotomias rigidas, como interpreta Ha-
bermas. En este sentido, Kenney sostiene que el problema de Habermas de
entender “dicotomias rigidas” en la obra de Arendt es que no le permite ob-
servar que en la politica arendtiana se combinan “tanto las acciones propias
de la esfera politica como tal, como actividades estratégicas o instrumenta-
les”.'® Lo que Habermas le cuestiona a Arendt es que la supuesta relacion
rigida entre lo publico y lo privado (o entre la polis y el oikos griego) no le
permite admitir la nueva relacion entre el Estado y la economia asociada con
el crecimiento del capitalismo'™. Sin embargo, la propia Arendt advierte ex-
plicitamente el peligro de ser interpretada de esta manera: “quizas no sea
superfluo afadir que estas distinciones, aunque no sean en modo alguno ar-
bitrarias, dificilmente corresponden a compartimientos estancos en el mundo
real, aunque se originan en €l [...]"'".

Otro modo semejante de estos opuestos aparece entre la division y el senti-
do comtin —o comun acuerdo-. Si bien Arendt consiente la division que desta-
caba Maquiavelo en cualquier comunidad humana, de ahi no se sigue que ella
la comprenda como un fundamento politico. Esto se debe a que, si bien la divi-
sion es inherente a la pluralidad de puntos de vista, las comunidades tienen la
capacidad de llegar a consentimientos. No obstante, el sentido comtin no anula
las diferencias. Al respecto, en su Diario filosofico (1950-1973), Arendt escribe
que la politica trata de los diferentes en su estar juntos, y que “los habitantes
de una comunidad se organizan politicamente segiin determinados aspectos
comunes desde un caos absoluto de las diferencias”'®. La division en la esfera
publica permite que la pluralidad humana no se ame a si misma, es decir, que
se mantenga en expectativa y lo suficientemente proxima y distante.

Precisamente, otra tension similar refiere a lo préoximo y a lo distante. Si
bien la vida publica se mantiene en la proximidad de sus habitantes —accion
plural-, es igualmente fundamental tanto el silencio —de mantener ocultos los
asuntos que no han de publicarse- como la distancia fisica. En este sentido, la
politica puede plantearse como un movimiento “entrelimites” de ida y vuelta
que junta y, a la vez, separa. Arendt lo expresa con claridad:

12 Arendt, La condicion humana, 76.

1®Kenney, “Habermas y el concepto de poder”, 245.

14Kenney “Habermas y el concepto de poder”, 242.

1% Arendt citada por Kenney “Habermas y el concepto de poder”, 242.

1%Esta referencia es de agosto de 1950 y se encuentra en el cuaderno 1, [21], 16.

57



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

La esfera publica, al igual que el mundo en comun, nos junta y no obstante
impide que caigamos uno sobre otro [...]. Lo que hace tan dificil de soportar
a la sociedad de masas no es el nimero de personas, o al menos no de ma-
nera fundamental, sino el hecho de que entre ellas el mundo ha perdido su
poder para agruparlas, relacionarlas y separarlas'”.

Tanto lo oculto como la distancia son esenciales para soportar los hervores
de cualquier comunidad. Cuando las comunidades se encuentran hacinadas
con pocas posibilidades de movilidad y separacion, los niveles de violencia
tienden a elevarse. Desde este punto, la violencia significa extenuacion tanto
en un sentido extensivo de movilidad publica como en el intensivo de poder
participativo. Frente a ello, es preciso el reconocimiento de espacios publicos
que retinan y que también distancien lo suficiente. Esto implica pensar la es-
fera publica desde la posicion de la esfera privada, y viceversa.

3.3. Mas alla de las teorias

Ademas de las nociones contrapuestas arendtianas analizadas a partir de
lo que en este trabajo se ha planteado como politica intensiva y politica ex-
tensiva, se suma otro tipo de tension (en algunos casos, una tension falsa)
derivada de las interpretaciones tan opuestas sobre su propia obra.

Esta tension, por ejemplo, se puede observar en torno a la discusiéon de
si a la autora se la puede vincular desde una perspectiva universalista (ca-
tegorias tradicionales) o desde una posmoderna (labores deconstructivas de
las categorias tradicionales), o entre el liberalismo (ideales democraticos y
universales) y el comunitarismo (perspectivista y de un ethos compartido'®).
Forti expresa esta situacion de la siguiente manera:

Menos genéricamente, queda cada vez mads claro como la radicalidad critica
de la obra de Hanna Arendt es inconcebible con una perspectiva universalis-
ta, sin por esto tener que ser contada entre aquellas posturas anti-modernas

que auguran el regreso a un paso que ya no es de recibo'®.

Ciertamente, las distintas interpretaciones, de algiin modo, manifiestan la
potencia en la filosofia politica de Hannah Arendt, que ha permitido enrique-
cer reflexiones y debates desde distintas perspectivas politicas. Como apunta
Forti, la tensidn entre estas reflexiones ha conducido favorablemente a indi-
car una forma de republicanismo en el pensamiento de Arendt y, con ello, a

107 Arendt, La condicion humana, 62.
198 Arendt, La condicion humana, 49-51.
19Forti, Vida del espiritu, 47.

58



Politica intensiva: pensar entre limites como problema politico
fundamental desde la filosofia politica de Hannah Arendt

enriquecer la nocioén de ciudadania'’. No es casualidad que, contintia Forti,
en el pensamiento politico de Hannah Arendt, “se haya podido encarnar un
renacer de la filosofia practica aristotélica y, al mismo tiempo, el ultimo epi-
sodio tedrico del irracionalismo politico”!"'. Frente a esta tension, lejos de una
reconciliacién simplista, Forti ingeniosamente propone este ejercicio: si aho-
ra nos tuviéramos que preguntar si Arendt esta con Aristoteles —propuestas
normativas y refundativas— o con Nietzsche —propuestas criticas y decons-
tructivas—, se podria formular de este modo: “Hannah Arendt hace un uso
nietzscheano, o mejor dicho, [...], post-nietzscheano, de algunas categorias
aristotélicas”"2 Incluso, su estilo tnico, contintia Forti, “resulta irritante para
los estudiosos consagrados a un ambito disciplinar especifico”'*.

En efecto, en Between Past and Future, en diferentes ocasiones, Arendt
(2006) insiste en que el hecho de enfrentar la tradicion no significa olvidar el
pasado. Incluso, esta tension se manifiesta también entre la filosofia y la po-
litica de la autora. Como observa Forti, el analisis de las tres facultades de la
mente —pensamiento, voluntad, juicio— que Arendt hace en La vida del espiritu
pretende recapitular y, al mismo tiempo, distanciarse de toda la tradicion fi-
losdfica, “lo que demuestra el intento original que mueve la filosofia politica
de Hannah Arendt de volver a pensar la politica y, con ello, la libertad”'**. En
este animo, Fina Birulés apunta que Hannah Arendt jamas entendio la teoria
politica como aquella disciplina que nos dice qué pensar para que sepamos
como actuar, sino que dedicé buena parte de sus esfuerzos a evitar los faciles
intentos contemporaneos de reconciliacion entre teoria y la praxis'®.

Al margen de las controversias y de las distintas interpretaciones sobre la
filosofia politica de Hannah Arendt, lo que resulta relevante para los propo-
sitos de este trabajo es constatar que, una vez que se excluye o se minimiza a
dicotomias rigidas, la tension entre los &mbitos intensivo y extensivo, en esa
medida, también se tiende a radicalizar su propuesta. Por este motivo, Forti
insiste en que algunos criticos han interpretado mal la indicacion de la autora
de un replanteamiento radical de lo politico con la necesidad de una novedad

"Forti, Vida del espiritu, 49-51. En esta linea, Forti hace mencion a la monografia realizada por
Margaret Canovan dedicada a la teoria politica de Hannah Arendt, que propone dejar a un lado
la discusion de si su teoria politica habria que clasificarla como de “derechas” o de “izquierdas”,
y mas bien reconocer su originalidad en contraposicién a la ciencia politica contemporanea de
huella neo-positivista. Segiin Canovan, es como pensadora y no como historiadora como Arendt
es considerada, y es como tedrica, como se sefialan sus limites. Forti, Vida del espiritu, 29.

MForti, Vida del espiritu, 39.

"2Forti, Vida del espiritu, 39.

"SFEorti, Vida del espiritu, 22-23.

"WForti, Vida del espiritu, 40.

"5Forti, Vida del espiritu, 12. Esta declaracion la hace Birulés en su introduccion a Forti, Vida del espiritu.

59



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

absoluta."® Igualmente, no han sido apropiadas las etiquetas de nihilismo o
existencialismo politico a su propuesta, argumentando que se descuida el pa-
pel administrativo y las proyecciones sociales y econdmicas (interpretaciones
que ya hemos visto que son totalmente erréneas)'”’.

Conclusion

Este texto plante6, a manera de conclusion, que la diferenciacion como tal
entre los opuestos en cuestion —lo intensivo y lo extensivo—no solo condicio-
nay potencializa la accion politica, sino que también, a su vez, puede mani-
festarse en otros opuestos fundamentales presentes en la filosofia politica de
Hannah Arendt.

Si bien la politica intensiva, que propone describir el fenotipo de la accion
arendtiana es el principio del poder, no puede, sin embargo, aparecer ni man-
tenerse sin su contraparte extensivo-vital. Es, quizas, la propia diferenciacion
entre estos opuestos la que, aunque problematicamente, mantiene a una comu-
nidad politica. De hecho, la reivindicacion de la politica intensiva en términos
de accion-pluralidad permite resistirse a politicas fuertemente funcionalistas
(que interpretan el campo de los asuntos humanos como una especie de “fisica
social”) que reducen la politica a un medio para un fin o beneficio, atrofiando, al
mismo tiempo, el musculo espiritual de cualquier pueblo y comunidad.

Referencias

Arendt, Hannah. Between Past and Future. Nueva York: Penguin, 2006.

Arendt, Hannah. La condicion humana. Barcelona: Paidos, 2021.

Arendt, Hannah. Eichmann y el holocausto. Madrid: Taurus, 2015.

Arendt, Hannah. Hombres en tiempos de oscuridad. Barcelona: Gedisa, 2001.
Arendt, Hannah. The Human Condition. Chicago: University of Chicago Press, 1998.

Arendt, Hannah. Mds alld de la filosofia. Escritos sobre cultura, arte y literatura. Edi-
cion de Fina Birulés Fina y Angela Lorena Fuster. Madrid: Trotta, 2014.

"5Forti, Vida del espiritu, 37.

"En este sentido, Forti sefiala la relevancia de la obra de John Pocock y de Margaret Canovan para
indicar algunas cuestiones de la tradicion republicana en la obra de Hannah Arendt. Por ejemplo,
Canovan concluye que la reflexién de Arendt no desemboca en una idealizacién anacrénica de la
polis ni se configura como un “hiperpoliticismo” irracional y ambiguo. Esto significa que el republi-
canismo de Arendt conlleva ciertas caracteristicas de autores clasicos de esta tradicion, “pero con
un profundo respeto por la pluralidad y la libertad individual”. Forti, Vida del espiritu, 49-51.

60



Politica intensiva: pensar entre limites como problema politico
fundamental desde la filosofia politica de Hannah Arendt

Arendt, Hannah. Poemas. Barcelona: Herder, 2017.

Arendt, Hannah. La pluralidad del mundo. Madrid: Penguin, 2019.

Arendt, Hannah. The Promise of Politics. Nueva York: Schocken, 2005.

Arendt, Hannah. On Revolution (Penguin Classics). Nueva York: Penguin Classics, 1991.
Arendt, H. Sobre la revolucion (2019, 21-58).

Arendt, Hannah. The Origins of Totalitarianism. San Diego, California: Harcourt,
Brace and Co., 1976.

Arendt, Hannah. On Violence. San Diego, California: Harcourt, Brace & World, 1970.

Arendt, Hannah. What Remains: The collected poems of Hannah Arendt. Nueva York:
Norton, 2024.

Arendt, Hannah y Heidegger, Martin. Correspondencia 1925 -1975 y otros documen-
tos de los legados. Barcelona: Herder & Herder, 2000.

Aristoteles. Etica a Nicémaco. Barcelona: Gredos, 2014.

Baez, Diego. “La sociedad de-transfigurada. La pérdida de plurali-
dad del mundo”. Cultugrafin ~ (2024).  https://www.cultugrafia.com/
sociedad-de-transfigurada-perdida-de-pluralidad-del-mundo/

Barrow, R. H. Los romanos. México: Fondo de Cultura Econdmica, 1992.
Benjamin, Walter. Para una critica de la violencia y otros ensayos. Madrid: Taurus, 2001.

Birulés, Fina. “Introduccion”. En Arendt, Hannah. Mds alld de la filosofia. Escritos
sobre cultura, arte y literatura. Edicion de Fina Birulés Fina y Angela Lorena
Fuster. Madrid: Trotta, 2014.

Burckhardt, Jacob. History of Greek Culture. Nueva York: Dover Publications, 2022.
Campillo, Antonio. El concepto de amor en Arendt. Madrid: Abada, 2019.
Esposito, Roberto. El origen de la politica. Barcelona: Paidds, 1999.

Forti, Simona. Vida del espiritu y tiempo de la polis. Hannah Arendt entre filosofia y
politica. Madrid: Catedra, 2001.

Galindo, Fernando y Hurtado, Rafael. “El Secreto de Andrémaca: La esclavitud
de las labores domeésticas en ‘La condiciéon humana’ de Hannah Arendt. Revis-
ta Empresay Humanismo (2020): 33-66. https://doi.org/10.15581/015.xxiii.2.33-66

Galindo Cruz, Fernando. “Muerte por acidia”. Conocimiento y accion, nam. II
(2022): 95-132. https://doi.org/10.21555/cya.i2.1.2471

Gotthold Ephraim Lessing, 2006.

Habermas, Jurgen. “Hannah Arendt: on the Concept of Power (1976)”. En Haber-
mas, J. Philosophical-political Profiles. Traduccién de F. G. Lawrence. Cambrid-
ge, 1983, 171-187.

Han, Byung-Chul. 2021. Sobre el poder. Barcelona: Herder, 1983.

Han, Byung-Chul. “Estamos aturdidos por el mareante frenesi informativo”. El
pais (2025). https://elpais.com/ideas/2022-04-02/estamos-aturdidos-por-el-ma-
reante-frenesi-informativo.html

61



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

Hilb, Claudia. Abismos de la modernidad: Reflexiones en torno a Hannah Arendt, Clau-
de Lefort y Leo Strauss. México: Fondo de Cultura Econémica, 2018.

Jaeger, Werner. “La filosofia y el descubrimiento del cosmos”. En Paideia: los idea-
les de la cultura griega. México: Fondo de Cultura Econdmica, 2019.

Jaspers, Karl. Los grandes fildsofos. Los metafisicos que pensaron desde el origen: Anaxi-
mandro, Herdclito, Parménides, Plotino, Anaximandro, Plotino, Anselmo, Spinoza,
Lao-tse, Nagarjuna. Madrid: Tecnos, 1998.

Jaume, Andreu (ed.). Hannah Arendt. La pluralidad del mundo. Madrid: Penguin, 2019.

Kenney, Charles. “Habermas y el concepto de poder en la obra de Arendt”. Areté
I, nam. 2 (1991): 233-252. https://doi.org/10.18800/arete.199102.003

Kohn, Jerome. The Promise of Politics. Schocken, 2005.

Kohn, Jerome (ed.). La promesa de la politica. Barcelona: Paidds, 2016.
Merleau-Ponty, 2010.

Montesquieu. Del espiritu de las leyes. Madrid: Alianza, 2015.

Negri, Antonio. El poder constituyente. Ensayo sobre las alternativas de la modernidad.
Madrid: Traficantes de suefios, 2015.

Poltier, Hugues. Claude Lefort. El descubrimiento de lo politico. Buenos Aires: Nueva
Vision, 2005.

Schevisbiski, Renata. “Lo politico y la politica en Claude Lefort: aportes tedricos

para una reflexion sobre la democracia”. Utopia y praxis latinoamericana, num.
64 (2014): 125-132.

Sirczuk, Matias. Fundacion y legitimidad en la modernidad politica: Carl Schmitt, Han-
nah Arendt y Claude Lefort. Buenos Aires: Prometeo, 2017.

Strauss, Leo y Cropsey, Joseph (comps.). Historia de la filosofia politica. México:
Fondo de Cultura Econémica, 1993.

Taylor, Charles. La era secular. Tomo II. Barcelona: Gedisa, 2015.
Tommel, Tatjana and Maurizio Passerin, 2024
Touraine, Alain. América Latina. Politica y sociedad. Madrid: Espasa, 1989.

Villoro, Luis. El poder y el valor. Fundamentos de una ética politica. México: Fondo de
Cultura Econémica, 2020.

62



Metafisica y Persona. Filosofia, conocimiento y vida
Afio 18, Num. 35, Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996
DOI: 10.24310/metyper.35.2026.21383

La intencidn afirmativa en la Noologia de Zubiri

Affirmative Intention in Zubiri Noology

Jost ALFONSO VILLA SANCHEZ!
Universidad Michoacana de San Nicolas de Hidalgo (Morelia, México)
jose.villa@umich.mx

ResuMmEN

Zubiri elabora una noologia o teoria de la inteligencia sentiente, segtin la cual la in-
teleccion esta conformada por tres momentos que conforman una sola estructura: apre-
hensién primordial de realidad, logos sentiente y razén sentiente. Dado que la afirmacion
es el segundo de los dos momentos que estructuran a su vez el logos, el objetivo de este
trabajo es desplegar la comprension de lo que en esta noologia se entiende por afirmacion
o intencidn afirmativa, confrontandola con las versiones logicas al uso. Lo que resulta es
que la afirmacién empirica tiene su condicién de posibilidad en el acto noérgico de la in-
tencion afirmativa, momento esencial del logos sentiente.

Palabras clave: intencion afirmativa, logos, inteligencia sentiente, razon, saber.

ABSTRACT

Zubiri develops a noology or theory of sentient intelligence, according to which in-
tellection is made up of three moments that make up a single structure: primordial ap-
prehension of reality, sentient logos and sentient reason. Given that the affirmation is the
second of the two moments that structure the logos, the objective of this work is to unfold
the understanding of what in this noology is understood by affirmation or affirmative
intention, confronting it with the logical versions in use. What results is that empirical
affirmation has its condition of possibility in the noergic act of affirmative intention, the
essential moment of sentient logos.

Keywords: affirmative intention, logos, sentient intelligence, reason, knowledge

1 ORCID: https://orcid.org/0000-0002-3254-0613

Recepcion del original: 03/03/2025
Aceptacion definitiva: 29/10/2025

@@@@ This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommer-
ST cial-ShareAlike 4.0 International License.

63



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

Introduccion

Epistemologia es el nombre que ha recibido la teoria del conocimiento de
la época moderna. Con la salvedad de que el conocimiento por antonomasia
en esta época es lo que Aristoteles llamo episteme —o ciencia— en la Etica a
Nicomaco: el que trata sobre lo universal y lo absoluto en la naturaleza®. La
epistemologia es sobre todo, entonces, teoria del conocimiento en relacién a
las ciencias de la ¢pvo1g, especialmente la fisica; pero a la fisica matematica de
la época moderna, que busca ser rigurosa pero también exacta. No faltaron
los intentos modernos por llevar los principios epistemologicos a otras regio-
nes del conocimiento, diferentes al de la naturaleza, como el de la historia o la
sociedad. Y tampoco faltaron las criticas a estos intentos de tratar a los entes
histéricos o sociales como si fueran entes fisicos. Entonces se desarrollaron
teorias del conocimiento que fueran mas abiertas que la epistemologia. Si en
la Critica de la Razén Pura de Kant se encuentra la cima de la epistemologia, ya
en la Fenomenologia del Espiritu de Hegel —por no hablar de Fichte y de Sche-
lling— se encuentra uno de esos esfuerzos que pretenden ser mas comprenso-
res con la especulacion de lo que puede ser la mera critica.

En la estela de busquedas alternativas a la epistemologia se inscribe la
noologia de Zubiri. No la teoria de la ¢mtiotun sino la del voug es la que
puede dar cuenta de la naturaleza del saber de manera fundamental: porque,
segun la tesis de la noologia, inteligir es mas radical que conocer. No es el
momento de ponderar esta aseveracion, pues ahora se trata sélo de compren-
der mejor como se concibe la afirmacion en el marco de una noologia que
entiende la inteleccion como estructuralmente sentiente.

La teoria sobre la afirmacion de Zubiri esta contenida en el segundo volu-
men de su trilogia dedicada a la inteligencia sentiente, Inteligencia y Logos®;
en el Capitulo V, titulado “Inteleccion distanciada de lo que la cosa es en reali-
dad”*, conformado por una breve introduccion y tres paragrafos: § 1. Qué es
afirmar’, § 2. Formas de la afirmacion®, y § 3. Los modos de la afirmacion’.
Este capitulo V es el segundo de los dos que conforman la segunda de las tres
secciones de la obra, seccién que lleva por titulo “Estructura formal del logos
sentiente: I. Estructura dinamica”®. La tercera seccion que cierra el volumen

2 Aristételes, Etica nicomaquea. Etica eudemia, ed. Emilio Lledé, trad. Julio Palli Bonet, Biblio-
teca Clasica Gredos 89 (Madrid, Espana: Gredos, 1985), 1139b18-36.

Zubiri, Xavier, Inteligencia y logos (Madrid: Alianza, Sociedad de Estudios y Publicaciones, 1982).
Zubiri, Inteligencia y logos, 109-207.

Zubiri, Inteligencia y logos, 111-50.

Zubiri, Inteligencia y logos, 151-71.

Zubiri, Inteligencia y logos, 172-207.

Zubiri, Inteligencia y logos, 79-207.

® N v e W

64



La intencién afirmativa en la Noologia de Zubiri

se titula “Estructura formal del logos sentiente. II. Estructura medial”’. La
seccion con la que abre Inteligencia y Logos lleva por titulo “La inteleccion de
las cosas en el campo de realidad”*’.

Las tesis sobre la esencia de la afirmacion estan ubicadas, pues, en el cora-
zo6n de la teoria que sostiene que el logos es estructuralmente sentiente, dado
que es, junto con la razén, un momento derivado de la aprehension primor-
dial de realidad", el primero de los tres que constituyen la inteligencia sen-
tiente'?. Ahora bien, si el logos es constitucionalmente sentiente, lo serd tanto
en su fase de distanciamiento™ como en la de intencion afirmativa'. Otro
trabajo se ha ocupado ya de la afirmacién en su momento de distanciamiento
intelectivo’; de modo que ahora toca el turno a ese momento con el que, de
paso, se hace un guino critico a Husserl, mostrando que si hay intencionali-
dad en el saber, esa intencionalidad es fundada y no momento radical en el
conocimiento de la realidad.

Las investigaciones de Zubiri sobre filosofia primera, sea en el ambito de la
metafisica'® o sea en el ambito de la noologia®, se inscriben en la estela de la
fenomenologia de Husserl", por un lado, y en la de la ontologia fundamental
de Heidegger', por otro; con sus respectivas paradas en Kant* y Aristoteles®'.
De manera que al elaborar su teoria sobre la afirmacion desde la tesis de que
inteligencia y realidad son estricta y rigurosamente congéneres” —al menos
parcialmente—, y que la inteligencia humana es estructuralmente sentiente —o
que el sentir humano es estructuralmente inteligente*-, el objetivo indirecto es
mostrar que ni Husserl es suficientemente radical con su fenomenologia de la

° Zubiri, Inteligencia y logos, 209-392.

10 Zubiri, Inteligencia y logos, 19-78.

11 Zubiri, Inteligencia y logos, 16.

12 Zubiri, Xavier, Inteligencia y razén (Madrid: Alianza, Sociedad de Estudios y Publicaciones,
1983), 12.

13 Zubiri, Inteligencia y logos, 81-107.

4 Zubiri, Inteligencia y logos, 109-207.

5 Villa Sanchez, José Alfonso, “Logos como distanciacion intelectiva en Xavier Zubiri”, And-
lisis: revista colombiana de humanidades 52, nam. 96 (2020): 183-202, https://dialnet.unirioja.es/
servlet/articulo?codigo=7387680.

16 Zubiri, Xavier, Sobre la esencia (Madrid: Alianza Editorial, Fundacién Xavier Zubiri, 1998).

17 Zubiri, Xavier, Inteligencia sentiente. Inteligencia y realidad (Madrid: Alianza, Fundacién Xavier
Zubiri, 1980); Zubiri, Inteligencia y logos; Zubiri, Inteligencia y razén.

'8 Husserl, Edmund, Ideas relativas a una fenomenologia pura y una filosofia fenomenoldgica. Libro Pri-
mero: Introduccién general a la fenomenologia pura, ed. Antonio Zirion Quijano, trad. José Gaos
(México: UNAM-Instituto de Investigaciones Filosoficas, Fondo de Cultura Econémica, 2013).

¥ Heidegger, Martin, Ser y tiempo, trad. Jorge Eduardo Rivera (Madrid: Trotta, 2003).

% Kant, Immanuel, Critica de la razén pura, trad. Pedro Rivas (Madrid: Alfaguara, Santillana, 1997).

21 Aristoteles, Metafisica, trad. Tomas Calvo Martinez (Madrid: Gredos, 2003).

2 Zubiri, Inteligencia sentiente, 10.

» Zubiri, Inteligencia sentiente, 12-13.

65



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

conciencia intencional en Ideas I**, ni Heidegger con su propuesta del circulo
hermenéutico —comprension e interpretacion— en Ser y Tiempo®, ni Kant en la
Critica de la Razén Pura® con la idea de que la afirmacién no hace mas que unir
dos conceptos —tal como ya lo sostenia Aristoteles en Sobre la Interpretacion®—.

Dado que esas paginas de Inteligencia y Logos dedicadas a la esencia de la
afirmacion® estan lejos de las virtudes de la claridad y la distincion que Des-
cartes pide para las ideas filosoficas, el objetivo de esta investigacion es aden-
trarse mediante la interpretacion en lo que Zubiri llama “intencion afirmativa”,
acompafiando la tarea con una critica que muestre los alcances y los limites de
este modo de entender la afirmacion. Hay que tener presente, sin embargo, que
la interpretacion ayuda a comprender mejor, como postula Heidegger”, solo
bajo el requisito de mantenerse fiel al problema que se investiga y no tanto a la
letra de los textos que se citan. Si la interpretacion desarrolla simplemente las
posibilidades de la letra, podra ser sin lugar a dudas una excelente exégesis,
pero no el desarrollo de las posibilidades ontologicas del asunto sobre el que
se indaga. Y si bien un objetivo es hacerle justicia al esfuerzo de Zubiri en el
sentido de tener claridad sobre su teoria de la afirmacion, ese objetivo esta su-
peditado al de la aclaracion de la esencia misma de la afirmacion.

La interpretacion se detiene primero en una serie de tesis basicas sobre la
teoria de la inteligencia sentiente y de la realidad, para pasar luego a ocuparse
de lo que propiamente se entiende por intencion afirmativa, o simplemente
afirmacion, cerrando con una recapitulacion, en la que se apuntan las formas
y modos que deben completar la aclaracion sobre el acto noérgico de afirmar.

1. Tesis noolégicas basicas

¢(Cuadles son las ideas que hay que tener presentes para comprender de ma-
nera adecuada la teoria de la afirmacion, tanto en su fase de reversion intelectiva
como en la de intencion afirmativa? Se trata de la comprension, en esta segunda
fase, no de la afirmacion misma, sino de la intencion afirmativa en que consiste
el logos como momento derivado de la aprehension primordial de realidad, el
primero de los tres momentos que estructuran la inteligencia sentiente.

2 Husserl, Ideas relativas, 154-55.

» Heidegger, Ser y tiempo, 166-77.

2 Kant, Critica de la razon pura, A68-69.

7 Aristoteles, Tratados de l6gica (Organon) II. Sobre la interpretacion. Analiticos primeros. Analiticos
segundos, trad. Miguel Candel Sanmartin (Madrid: Gredos, 1982), 17a25-40.

2 Zubiri, Inteligencia y logos, 111-50.

¥ Heidegger, Ser y tiempo, 172.

66



La intencién afirmativa en la Noologia de Zubiri

En primer lugar, esta la tesis de que el modo de saber radical en el hombre
esta conformado por la unidad estructural de la inteligencia sentiente; no por la
razén (Kant), ni la conciencia (Hegel; Husserl), ni la comprension (Heidegger).
Que estos son modos derivados de aquel. ;Por qué inteligencia y sensibilidad,
a diferencia de lo que sucede en la tradicién, conforman una estructura, de tal
manera que la inteligencia es sentiente y no sensible, y la sensibilidad humana
es ya inteleccion? Porque el hombre realiza un solo acto: el acto de saber sobre
la realidad. Efectivamente, la sensibilidad humana no realiza por su cuenta, de
manera unilateral, el acto de sentir o de percibir, acto que en algin momento
se debe sumar al de la inteleccion para entonces poder saber de la realidad. Ni
tampoco sucede que la inteligencia humana realice el acto completo de inteli-
gir, y que esa inteleccion en algiin punto se haga una con la sensibilidad. Esa
particion, consagrada por Kant en la Critica de la Razon Pura, de que “existen
dos troncos del conocimiento humano, los cuales proceden acaso de una raiz
comun, pero desconocida para nosotros: la sensibilidad y el entendimiento”™, se
muestra muy poco intuitiva y no se atiene a la realidad de las cosas mismas,
como ya le senalaron Fichte, Schelling y Hegel. Lo que sucede cotidianamente,
por el contrario, es que el hombre sabe de la realidad, ya sea que sienta o que
piense; porque si siente estd pensando, y si piensa esta sintiendo. Es, por tanto,
un contrasentido que el hombre sienta por un flanco y piense por otro.

Aunque desde antiguo se impuso la teoria de la segmentacion y el des-
gajamiento entre sentir e inteligir, a Aristoteles no le pasé del todo por alto
lo inexacto de esa manera de entender y de explicar el problema del saber
humano. ;Cual es la alternativa que vislumbré a la comprensiéon dicotémica?
Esta es su narracion en la tltima pagina de los Analiticos Sequndos:

Cuando se detienen en el alma [humana] algunas de las cosas indiferenciadas,
se da por primera vez lo universal en el alma (pues, aun cuando se siente lo
singular, la sensacion lo es de lo universal, v.g.: de hombre, pero no del hombre
Calias); entre estos universales se produce, a su vez, una nueva detencion en el
alma hasta que se detengan los indivisibles y los universales, v.g.: se detiene
tal animal hasta que se detenga animal, y de igual modo ocurre con esto tltimo.
Esta claro, entonces, que nosotros, necesariamente, hemos de conocer por com-
probacidn, pues asi es como la sensacién produce en nosotros lo universal®.

Por qué la referencia a este texto no aparece como recurso de apoyo al
hablar de la unidad esencial de la inteligencia sentiente, por un lado, y de la
actualidad intelectiva, por otro, es cuando menos llamativo, dada la coinci-
dencia de las ideas: “En el sentir humano, sentir es ya un modo de inteligir,

% Kant, Critica de la razon pura, 60-61.
31 Aristoteles, Tratados de 16gica, 100a15-100b5.

67



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

e inteligir es ya un modo de sentir la realidad” 3. Efectivamente, la primera
semejanza es que en el saber la iniciativa es de las cosas, de la realidad, no del
alma o de la inteligencia humana, como ha llegado a ser canénico en la episte-
mologia moderna, incluso hasta Husserl y el primer Heidegger. La segunda
es que en esa iniciativa de las cosas de pasar por el alma o por la inteligencia,
algunas se detienen en ella, se le actualizan y se le hacen presentes con una
fuerza mayor que otras, que siguen su camino. La tercera es que cuando el
alma o la inteligencia sabe de lo particular —cuando siente— sabe, al mismo
tiempo y en el mismo movimiento, de lo universal. Se dice que el hombre
sabe de las cosas tanto cuando siente como cuando piensa. Y la tltima simi-
litud es la descripcion —distinta en cada caso— de lo que sucede con eso que
se detiene o se actualiza en el alma o en la inteleccién. En un caso, a la prime-
ra detencion de las cosas en el alma como universales sentientes le suceden
otras, hasta que esos universales se hacen indivisibles. En el otro caso, gracias
a ese primer detenerse y hacerse presente de las cosas reales en la inteligencia
sentiente, esta se movera en el amplio campo de esa realidad y marchara ha-
cia el fondo de la misma para saber lo que las cosas son en realidad™®.

Hay, desde luego, una diferencia cuantitativa y cualitativa importante:
veinte lineas contienen la intuicidon en los Analiticos Sequndos, frente a tres
obras que veintitrés siglos después la desarrollan in extenso: Inteligencia Sen-
tiente. *Inteligencia y realidad®, Inteligencia y Logos®, e Inteligencia y Razén™.

La unidad constitucional de la inteligencia sentiente es, pues, la primera de
las ideas antecedentes necesarias para arribar de manera correcta a la compren-
sion de la afirmacion. La segunda se sigue de esta, porque es la que se refiere
al acto mas propio de la inteligencia sentiente. La razon segtin Kant, concibe; la
conciencia en Husserl, es intencional; el Dasein en Heidegger, comprende. En
todos estos casos, la iniciativa en el saber es del ente que sabe, se lo llame hom-
bre, sujeto o Dasein. ;Cudl es el acto mas propio de la inteligencia sentiente en
tanto saber sobre la realidad? Ya ha sido mencionado a proposito de las ideas
citadas al final de los Analiticos Segundos. Las cosas se hacen presentes en la
inteligencia sentiente, se actualizan en la inteligencia como siendo reales, como
siendo de suyo lo que son, como siendo otras que el acto que las intelige. La
actualidad intelectiva, el mero hacerse presentes de las cosas en la inteligencia,
es anterior y condicion de posibilidad de la concepcion racional, de la inten-
cionalidad de la conciencia, de la comprension del mundo, etc. En la narrativa
de los Analiticos: muchas cosas pasan por el alma; muchas de esas se detienen,

%2 Zubiri, Inteligencia y logos, 13.
3 Zubiri, Inteligencia y razon, 13.
3 Zubiri, Inteligencia sentiente.

% Zubiri, Inteligencia y logos.

% Zubiri, Inteligencia y razon.

68



La intencién afirmativa en la Noologia de Zubiri

unas por mas tiempo y otras por menos; y las que se detienen lo hacen con una
fuerza de imposicion diferenciada. Esa es la actualidad intelectiva: el hacerse
presente de las cosas como reales en la inteligencia sentiente. No es ocioso re-
petir que, incluso en el saber, el primer movimiento es de las cosas reales; y
no del sujeto, a pesar de que el epistemologismo moderno siga dominando la
comprension del sentido comtn al respecto.

La tercera idea es que la inteligencia sentiente esta constituida por tres
momentos estructurales: la aprehension primordial de realidad, el logos sen-
tiente y la razdn sentiente. La inteligencia sentiente es una cosa real distinta a
las cosas reales que son conocidas o inteligidas. Pero, si se trata de dos cosas
reales diferentes, ;cudl es el camino para comprender de manera correcta
el momento en que lo real se hace presente en la inteleccion o, como dice el
texto de los Analiticos Sequndos, el momento en que unas cosas se detienen
en el alma? El conocimiento ha sido entendido como un proceso en el que la
inteligencia debe adecuarse a la realidad, segtin la idea precritica; o en el que
la realidad, devenida objeto, debe adaptarse a las formas de la razén, como
piensa Kant. Si bien no se niega que haya un momento de proceso en la actua-
lidad intelectiva, se sostiene que dicho proceso esta fundado en la estructura
metafisica de la inteleccion; y que esa estructura tiene un momento de apre-
hension, luego uno de logos y otro de razén, y que la estructura completa es
sentiente. En relacion con la aprehension, en Inteligencia sentiente. *Inteligencia
y realidad se vuelve a unas tesis basicas del empirismo, aunque se lo corrige
en un aspecto preciso con fines realistas. Efectivamente, la aprehension inte-
lectiva de lo real, por la que da inicio la presencia de las cosas reales en la in-
teligencia, empieza por ser una impresion sensible: las cosas reales empiezan
presionando la inteligencia sentiente por su costado sentiente al detenerse en
el alma. Y esta presion sentiente tiene tres momentos: afeccion, alteridad y
fuerza de imposicion”. ;Por qué el segundo aspecto es el que lleva consigo
una correccion al empirismo? Por la razdn siguiente:

La impresion no es mera afeccion, no es mero pdthos del sentiente, sino que
esta afeccion tiene esencial y constitutivamente el caracter de hacernos pre-
sente aquello que impresiona. Es el momento de alteridad. Impresion es la pre-
sentacion de algo otro en afeccidn. Es alteridad en afeccion®.

Las cosas se instalan en la inteligencia sentiente porque al presionarla son
aprehendidas no sélo como afecciones propias del que las siente —como algo
meramente subjetivo—, sino también como afecciones en las que lo que afecta es
algo distinto de la afeccién misma, al mismo tiempo que distinto del afectado.

% Zubiri, Inteligencia sentiente, 32-33.
% Zubiri, Inteligencia sentiente, 32.

69



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

Lo que afecta en la impresion es, pues, algo real, algo que es de suyo eso que es
y no sélo algo que es en tanto afectante. En la afeccion en tanto que impresion
se siente no solo lo otro, sino lo otro en tanto otro, lo otro en tanto real. Cuando
el hombre siente, sabe que no solo esta sintiendo, sino que esta conociendo la
realidad, motivo por el cual una impresion sensible en el hombre es aprehen-
sion primordial de realidad, es inteleccion sentiente de cosas reales.

La cuarta idea es la siguiente. A la inteligencia no le basta con saber, via la
aprehension sentiente, que algo es real; ella precisa saber qué es en realidad
eso que es real, eso que se le ha hecho presente como siendo algo de suyo.
Para saber lo que algo es en realidad, la aprehension primordial de realidad
es insuficiente; por eso dicha aprehension se desdobla en dos momentos: pri-
mero en el de logos, y luego en el de razdn. Si bien el logos y la razén confor-
man con la aprehension una solo estructura, ambos son sdlo derivaciones de
esta. Cuando una cosa se actualiza en la inteleccion lo hace siempre respecto
de otras con las que conforma un campo de realidad. Ese campo no lo pone
la inteleccidn, sino que es de suyo de las cosas mismas: una cosa real es real
respecto de otras cosas que también son reales, entre las que estd, con las que
conforma un determinado microcosmos, cuyos bordes son siempre mdviles
e indeterminados porque en la medida que se mueva lo que sea tenido como
punto de fuga se mueve también la configuracién de dicho microcosmos. De
hecho, ha sido un ejercicio de abstraccién decir que primero se aprehende
una cosa real y que sdlo después se sabe que pertenece a un campo de reali-
dad, porque lo que sucede es exactamente lo contrario: lo que se ha actuali-
zado desde el principio intelectivamente es un campo real, un microcosmos
real. Hay que atajar inmediatamente la asociacion de campo con lugar, con la
extension geométrica, porque si bien el lugar puede ser en muchas ocasiones
una nota de la realidad no lo es necesariamente. En todo caso, el concepto de
campo nombra el hecho de que la realidad de una cosa lo es siempre respecto
de la realidad de otras cosas, que lo es a su vez de otras, conformando un solo
macrocosmos. La consecuencia de la presencia del campo de realidad desde
el primer momento de la inteleccion es que a ésta dicho campo la mantiene
radicalmente inquieta. La inteligencia sentiente no puede aquietarse, porque
el campo de realidad la lleva constantemente de un lado para el otro; y no
puede aquietarse porque pertenece a la esencia de su propia constitucion ser
inquieta, mévil, dindmica. Cuando la inteleccion hace el esfuerzo por dete-
nerse en algo, sabe que ese esfuerzo cedera mas pronto que tarde al empuje
del campo por llevarla hacia otro punto del microcosmos de la realidad en la
que se encuentra instalada.

No debe pasarse por alto que, segun Inteligencia y Logos, este es un mo-
mento intelectivo derivado de la aprehension primordial de realidad: hay lo-
gos porque antes ha habido aprehension primordial de realidad; y dada esta

70



La intencién afirmativa en la Noologia de Zubiri

derivacion, la consecuencia es que el logos es sentiente. Cuando el hombre
siente, esta inteligiendo ya la realidad: sabe que unas cosas son respecto de
otras, sabe que unas cosas estan entre otras, sabe del microcosmos de la rea-
lidad en la que esta instalado, aunque ese saber sea al principio meramente
compacto y deba ser sometido, cuando es el caso, al analisis. Efectivamente,
no todo lo que la inteligencia sentiente sabe en tanto sentiente lo hace pasar
por examenes légicos

En quinto lugar esta la idea de que el logos sentiente esta constituido por
dos momentos: un momento de distanciacion de la realidad, y un momento
de afirmacion de esa realidad, de intencién afirmativa *. ;En qué consiste la
inteleccion distanciada de la realidad que empieza siendo el logos? El logos
estd moviéndose en el campo de realidad, esta inteligiendo lo que las cosas
son en realidad, mas alla de que sean meramente reales. Para dar con lo que
las cosas son en realidad, en el logos la inteleccion se distancia y —sin precipi-
tarse— deja en libertad momentdaneamente ese “en realidad” de las cosas. Por
ejemplo: veo a lo lejos un bulto, que esta claro que es real; pero no sé si es en
realidad un arbusto, la boca de una pequena cueva, un animal mediano, o
alguna otra cosa. O escucho algo y no sé si fue mi imaginacion, el timbre de
un teléfono, la parte de una cancion, etc. Sé que aquello es real, que es otro
que mi inteleccién; sé también que es algo respecto de otras cosas, sé que es
algo en realidad. Pero la intelecciéon deja provisionalmente en suspenso el
momento del “en realidad”, pues por ahora lo que ya es real puede ser esto o
aquello. A esta inteleccion del “en realidad” momentaneamente en suspenso
debe llamarse simple aprehension: el bulto que se ve a lo lejos, el ruido ambi-
guo que se escucha —ambos ya reales— se convierten en principio de inteligi-
bilidad * de lo que, en cada caso, la cosa sera en realidad.

Los ejemplos de lo que sucede empiricamente son tnicamente el apoyo
para mostrar lo que sucede estructuralmente en toda inteleccion. La simple
aprehension nombra ese momento constitucional de la inteleccion en la que
el logos, al empezar a moverse para saber lo que las cosas son en realidad,
se retrae momentaneamente*', no hacia fuera de la realidad, sino en la reali-
dad en la que ya estd instalado. Ahora bien, la simple aprehension tiene tres
modos estructurales de retrotraerse sobre lo que las cosas son en realidad:
percepto, ficto y concepto. En la simple aprehensién como percepto la cosa
queda aprehendida en su realidad como “esto”, como algo simplemente neu-
tro, pues no se sabe si el bulto es un arbol, un monticulo, un animal, etc. Se

% Solari, Enzo, La raiz de lo sagrado. Contribuciones de Zubiri a la filosofia de la religion (Chile: RIL editores,
2012), 206-13, https://library.biblioboard.com/content/92acc720-2cb4-4cd7-9alb-14b1a922b342
40 Zubiri, Inteligencia y logos, 90.
4 Cortez, Hernan Alfredo, “La estructura de la simple aprehension en Xavier Zubiri”, Filosofia,
educacién y cultura, nam. 9 (2007): 58ss.

71



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

trata de la realidad en percepto: “es la forma primaria y la posibilidad misma
de toda otra simple aprehension”*%.

La simple aprehension como ficto tiene su condicion en el percepto. ;Qué
caracteriza a la retraccion intelectiva del logos como ficto?

Todo “esto” es un sistema unitario de notas reales. Segtin este sistema unita-
rio, la cosa no es un mero complejo de notas reales cualesquiera, sino de estas
notas sistematizadas en una cierta “manera”; de suerte que si lo estuvieran
de otra ya no serfa la misma cosa sino justamente otra. Es decir, la cosa real
en su “esto”, tiene ademas de sus notas el “cOmo” de su sistematizacion.
Reducido a percepto el “esto”, conserva el “cémo perceptual”. Pues bien,
puedo retraerme liberandome en el “esto” mismo de su propio “cémo”. La
simple aprehensiéon queda entonces en franquia para crear el “cémo”. Claro
estd, no me limito a crear el cdémo dejando intactas las notas, sino que las
notas oriundas de perceptos pueden entonces ser libremente creadas para
hacer de ellas un nuevo “como”. El término de este movimiento intelecti-
vo creador del cémo es un “como” fingido: es un ficto, un fictum. El ficto es
formalmente ficto de un “cémo”. La simple aprehension de la cosa como un
“como” ficto es la ficcion®.

En el ficto, el logos que esta moviéndose entre las cosas reales crea lo que
las cosas seran en realidad. En la ficcion “no se finge ‘la’ realidad, se finge
tan sélo que ‘la’ realidad sea asi”*. En el relato de ficciéon —sea mito, novela,
cine, etc.— no se narran “puros cuentos”, segun suele decirse; por el contrario,
lo que ya es real es liberado como siendo en realidad ficticiamente. En Pedro
Pdramo, por ejemplo, Juan Rulfo libera la realidad de una época en un logos
ficticio, creando lo que las cosas son en realidad. ;Alguien podria negar la
realidad de Comala; o la realidad de Macondo en Cien afios de soledad? Desde
luego que no; pero su realidad es ficticia. Es la realidad de un momento de la
historia liberada en un entramado sistematico de fictos, tan magistralmente
organizados que se vuelven uno con la visién del mundo de dicha época.

El tercer modo de la retraccion intelectiva del logos respecto de lo que lo
real es en realidad es el concepto, cuyo antecedente es también el percepto.
Pero ya no en su dimension de como seria la cosa real en realidad, sino en la
de qué es en realidad tal o cual cosa. “El concepto es ‘la” realidad fisica como
si fuera este ‘qué’: concebimos qué seria realmente la cosa, lo que esta seria
en realidad” . No hay concepto sobre algo que sea definitivo, por mas que
haya perdurado en el tiempo; por eso se dice precavidamente que se trata de

2 Zubiri, Inteligencia y logos, 97.

4 Zubiri, Inteligencia y logos, 98-99.
* Zubiri, Inteligencia y logos, 99.

% Zubiri, Inteligencia y logos, 101.

72



La intencién afirmativa en la Noologia de Zubiri

lo que las cosas serian en realidad. Y no es menos cierto que algunos de los
conceptos mas firmes han tenido en algiin momento su pasado de fictos.

Pero la simple aprehension, el logos que queda provisionalmente suspen-
dido —en el modo de percepto, ficto o concepto—, hace esta suspension en vir-
tud de que pretende ser una inteleccion firme sobre la realidad y sobre lo que
esa realidad sea en realidad: el logos quiere afirmar lo que la cosa real es en
realidad, no sélo lo que podria ser en términos de percepto, ficto o concepto.
Y es precisamente ahora cuando sale al paso la sexta idea: la de la intencion
afirmativa como momento que lleva a su término la retraccién intelectiva que
ha empezado siendo el logos.

El logos en tanto movimiento intelectivo afirmativo tiene, en resumen,
dos fases:

Primeramente, es la fase del movimiento de impelencia de la cosa real a un
campo, al campo de la realidad, en el cual lo que dicha cosa es en realidad
queda distante, por una retraccion desrrealizadora: es el movimiento en cuya
inteleccion inteligimos por simple aprehension lo que la cosa real “seria” en
realidad (percepto, ficto, concepto)*.

El logos quiere saber lo que una cosa real es en realidad, por un lado; por
el otro, dado que una cosa real es real respecto de otras con las que conforma
un microcosmos de realidad, el logos se ve llevado entre las cosas, se ve lle-
vado de unas cosas a otras. En este movimiento el logos sufre una especie de
retencidn, de suspension, en tres modos de la simple aprehension, antes de
ser liberado en direccion de su segunda fase: en la afirmacion de lo que lo real
es en realidad. ;En qué consiste mas precisamente esta segunda fase?

La cosa real que nos ha impelido desde si misma a “la” realidad campal, nos
retiene tensos en ella: es la fase del movimiento de reversion a la cosa real, el
intentum para inteligir desde el campo lo que esta cosa “es” en realidad desde
el orbe de lo que “seria”. Esta inteleccién es pues por lo pronto un krinein, un
juzgar. La aprehension dual nos ha llevado a inteligir lo que la cosa real es en
realidad en un movimiento de retraccién a lo que esta cosa “seria” en realidad,
y en un movimiento reversivo que nos lleva asi distanciadamente, y con discer-
nimiento, a inteligir lo que la cosa efectivamente “es” en realidad: el juicio®.

En su segunda fase, el logos en cuanto afirmacion juzga; la afirmacion es
un juicio. El objetivo que se impone ahora es aclarar que el logos en tanto
momento intelectivo sentiente es una afirmacién, un juicio. Sea desde el per-
cepto, el ficto o el concepto, la inteleccion en cuanto logos intenta afirmarse

4 Zubiri, Inteligencia y logos, 109.
4 Zubiri, Inteligencia y logos, 109-10.

73



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

en la realidad en la que ya estd instalada. El hecho de que la inteligencia esté
por principio constitucional emplazada en la realidad es sélo el momento
principal de la inteleccion pues, en efecto, a ese primordio le espera un largo
camino por recorrer. Una con la realidad en un largo trecho, la inteleccion
intenta que ese emplazamiento sea firme; intenta que en el logos quede afir-
mada la realidad firmemente. “El intentum desde el campo cobra el caracter
de intencion afirmativa de lo que la cosa es o0 no es en realidad”*.

Moviéndose en el campo de realidad para saber lo que las cosas son en
realidad, el logos debe retraerse sobre lo real —en algtin modo de la simple
aprehension— antes de afirmar que las cosas son en realidad de tal o cual
modo. “La simple aprehension es una inteleccion retractiva de lo que la cosa
‘seria’. Ahora se trata en cambio de una intelecciéon formalmente reversiva
desde lo que lo real seria a lo que “es” en realidad. Pero siempre en la realida-
d”#. El transito en el logos de lo que una cosa seria a lo que en realidad es
nombra la intencién afirmativa.

2. Intencion afirmativa

(Qué es, entonces, la intencion afirmativa? jcémo debe entenderse? ;qué
es afirmar en una filosofia que, en lo relativo al saber, le deja la iniciativa a la
realidad antes que a la inteligencia?

Afirmacion significa aqui inteleccion “firme” a diferencia de la inteleccion
“retraida” que constituye la simple aprehension. La distancia distiende, aflo-
ja, por asi decirlo, la inteleccion de lo que es lo real. La afirmacién es afirmar-
nos intelectivamente en lo que es lo real en esa distancia, en esa distension. Se
afirma siempre y solo lo inteligido distanciadamente en reversion®.

Para dejar que lo que algo es en realidad se instale como tal en la intelec-
cién, esta se impone una especie de momento de disuasion, de relajacion;
momento que deviene firmeza intelectiva al detenerse en el alma alguna
forma de la afirmacion y alguno de sus modos. Las concepciones al uso de
la afirmacion minimizan su aspecto intelectivo °', porque pasan por alto su
intencidn afirmativa, su intencion de mantener firme el emplazamiento de la
inteligencia en la realidad.

8 Zubiri, Inteligencia y logos, 110.
¥ Zubiri, Inteligencia y logos, 110.
%0 Zubiri, Inteligencia y logos, 111.
51 Zubiri, Inteligencia y logos, 112.

74



La intencién afirmativa en la Noologia de Zubiri

No es lo mismo aseveracion que afirmacién. La aseveracion es un acto mental
mio, en cambio la afirmacidn es la intencién intelectiva independientemente
de que sea 0 no aseverada por mi. Mds aun, la intencién afirmativa es la po-
sibilidad de la aseveracion; sélo porque hay afirmacion, sélo porque hay una
intencion afirmativa, puede haber una aseveracion. Efectivamente, una misma
afirmacion puede ser término de distintos modos de aseveracién. Pues bien,
aqui nos referimos tan sélo a la afirmacién en cuanto intencién afirmativa™.

Afirmar es radicalmente intencion intelectiva de mantenerse firme en lo
que las cosas son en realidad. No es radicalmente aseveracion (Descartes);
pero tampoco es predicacion (Aristoteles) —decir “A es B”>*—, porque no toda
afirmacion es predicativa. En todo caso, aseveracion y predicacion son mo-
dos de la intencidén afirmativa. La pregunta es entonces en qué consiste esa
funcién del logos sentiente que es la intencién afirmativa: jen que consiste
esencialmente afirmar, antes de que la afirmacion sea desplegada en su diver-
sas formas —posicional, proposicional, predicativa®- y modos —ignorancia,
indicio, duda, opinion, posibilidad, certeza®?

Afirmar [...] es inteligir en movimiento de reversion; esto es, la inteleccion
misma es ahora formalmente dindmica. Para entenderlo hemos de esclarecer
ahora dos puntos: en qué consiste el movimiento de afirmacién en cuanto
movimiento, y en qué consiste la inteleccién misma en este movimiento. Son
las dos cuestiones esenciales: la afirmacion en cuanto movimiento intelectivo,
y el movimiento intelectivo en cuanto afirmacion. La afirmacion sélo es nece-
saria y posible en una inteleccién campal, esto es en inteleccion sentiente [...].
El logos en cuanto afirmacion es constitutiva y esencialmente sentiente™.

Dado que el logos —seguin la discutible tesis de Zubiri— es un momento
derivado de la aprehension primordial de realidad, el primero de los tres
momentos de la estructura de la inteligencia sentiente; y que esa aprehension
de realidad por ser aprehension remite a su dimension sentiente, y por ser
de realidad lo hace a su dimension intelectiva; dada, pues, esta derivacion, se
sigue que el logos es también sentiente, tal como ocurre con la razon, el tercer
momento de la estructura. Pero el logos sentiente, atin en su derivacién, es
bastante complejo: lo conforman esos dos momentos de retraccion —simple
aprehension-y de reversion —intencion afirmativa-.

(En qué términos se puede describir el caracter dindmico del juicio en tan-
to reversion afirmativa? ;por qué es necesario destacar el caracter dindmico

52 Zubiri, Inteligencia y logos, 112.

% Zubiri, Inteligencia y logos, 112.

5 Zubiri, Inteligencia y logos, 151-71.
% Zubiri, Inteligencia y logos, 172-207.
% Zubiri, Inteligencia y logos, 114.

75



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

que es constitutivo de la afirmacién? La tradicion, de Aristoteles a Husserl
—con sus hitos significativos en Kant y Hegel”—, ha pasado por alto que la
afirmacion es un movimiento de la inteligencia, del voug, mas que un mero
modo del juicio 16gico de cualidad®. La intencionalidad, por otra parte, esta
lejos de ser el momento radical del conocimiento que le ha otorgado Husserl
en Ideas I, ya que lo conocido empieza por detenerse en el alma —segtn la
expresion de Aristoteles—, por hacerse presente en la inteleccion —segun la
conceptualizacion de Zubiri-. ;De donde brota la intencionalidad, como mo-
mento ya derivado de la inteleccion? En cuanto movimiento, la afirmacion es
un intentum de la inteleccion-logos por mantenerse firme en lo que las cosas
son en realidad, tal como se han actualizado en la inteleccion.

El intentum no es en si mismo noético sino noérgico: es la tensiéon dindmica
de revertir a lo real, formalmente dentro ya de la realidad, dentro de esta
cosa real. Con ello el intentum se ha convertido de movimiento en distancia
dentro de la realidad, en movimiento “hacia” la cosa: es intencion. Esta inten-
cién es pues un momento interno del intentum. No hay intencion sino como
momento del intentum®.

La conciencia intencional en tanto intencional brota del manantial que
es el acto de la afirmacion entendida como intentum. El binomio noesis-noe-
ma®!, que desdobla al vouc entendido como conciencia, ha pasado por alto
que voug es sobre todo un acto, un acto intelectivo, es decir, algo noérgico.
(En qué consiste este acto? Basicamente, en que lo real empieza por hacerse
presente en la inteligencia sentiente, gracias a que la realidad humana esta,
por principio, instalada en la realidad sin mas, de la que es una mera emana-
cién. Instalado en la realidad, recibe el hombre en su inteligencia sentiente la
presencia de lo real, en lo que el logos como afirmacién intenta mantenerse
firme. De modo que la intencionalidad tiene su condiciéon de posibilidad en
la actualidad intelectiva y en su intentum noérgico.

(Qué tipo de movimiento es el intentum del logos afirmativo? Es “un “mo-
vimiento hacia’ lo que la cosa real es en realidad”®. No se trata sélo de una
metafora; se trata de un recorrido que el logos lleva a cabo de suyo desde la
realidad actualizada retractivamente —percepto, ficto, concepto; por lo tanto,
de lo que seria—hasta la firmeza de lo que esa realidad es en realidad. La afir-
macion es, pues, un movimiento intelectivo real porque tiene que colmar la

%7 Zubiri, Inteligencia y logos, 114-17.
% Kant, Critica de la razon pura, B 95.
% Husserl, Ideas relativas, 154ss.

80 Zubiri, Inteligencia y logos, 114.

o Husserl, Ideas relativas, 291-317.

62 Zubiri, Inteligencia y logos, 114.

76



La intencién afirmativa en la Noologia de Zubiri

distancia entre la suspension libre y provisional que nombran percepto, ficto
y concepto sobre lo que seria la realidad y la firmeza de que en realidad se
trata de tal o cual cosa®. “Afirmar es ‘ir" de una cosa a otra ‘entre’ las demas.
El‘entre’ de la actualizacion diferencial de lo real es un ‘entre” distancial. Afir-
mar es llegar a inteligir lo que una cosa es en realidad, pero desde otras”®.
No se trata de dos actos intelectivos —simple aprehension e intentum—, que se
suceden uno al otro; se trata de un solo acto complejo de inteleccién: el logos
como afirmacion en cuanto movimiento.

Ahora bien: “;En qué consiste [...] esta intencion afirmativa no en cuanto
es movimiento sino en cuanto es afirmacién?”®. Mas alla de tales o cuales
afirmaciones concretas, la intencién afirmativa es un movimiento del logos
intelectivo: del caracter meramente real de algo hacia su cardcter campal, ha-
cia lo que es en realidad. Pero es sobre todo afirmacion: firmeza intelectiva
del logos en relacion a lo que algo es en realidad. Tres aspectos hay que des-
tacar del movimiento intelectivo de la intencién afirmativa, ya no en tanto
movimiento, sino en tanto mera afirmacion.

En primer lugar, su cardcter fundado en la aprehension primordial de rea-
lidad y las consecuencias de este caracter. Contraviniendo la tradicion esco-
lastica —al menos la que remonta a Tomds de Aquino—, se reforma la concep-
tuacién del acto de la simple aprehension®, se lo nivela con el de reversion
afirmativa; y se hunde el origen de ambos, como momentos del logos, en la
aprehension primordial de realidad.

La afirmacion en efecto, no surge mas que cuando se distiende en distancia,
en el campo de lo real, lo ya aprehendido como real. La afirmacién envuelve
formalmente, pero también constitutivamente, la impresiéon misma de realidad.
Es logos sentiente por estar basica y formalmente constituido por impresion
de realidad. Por tanto, la afirmacién no sélo no afiade nada a la aprehension
primordial de realidad, sino que es un modo deficitario (por ser “fundado”) de
estar intelectivamente en lo que se ha inteligido ya como real®.

La afirmacion es el reverso del percepto, del ficto y del concepto; es la ma-
nera como la inteleccion-logos se libera con firmeza del caracter dubitativo
que todavia lleva en su seno cualquier modo de la simple aprehension, dado
su caracter retractivo, suspensivo, sobre lo que las cosas son en realidad. El

8 Banon, Juan, Metafisica y noologia en Zubiri, Bibliotheca Salmanticensis 215 (Salamanca: Publi-
caciones Universidad Pontificia, 1999), 192.

6 Zubiri, Inteligencia y logos, 115.

6 Zubiri, Inteligencia y logos, 118.

% Pintor-Ramos, Antonio, Realidad y verdad. Las bases de la filosofia de Zubiri, Bibliotheca Salmanticen-
sis 158 (Salamanca: Publicaciones Universidad Pontificia: Caja Salamanca y Soria, 1994), 151-53.

87 Zubiri, Inteligencia y logos, 119.

77



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

saber no sélo no empieza con la simple aprehension, sino que la afirmacion
tampoco tiene su origen en ella. Y el motivo de fondo es que el saber no con-
siste ni en la adecuacién de la inteligencia a la realidad, como piensa Tomas
de Aquino en De la verdad®; ni en la adecuacion de la realidad a la estructura
formal de la razon, como demuestra Kant®. jLa revolucion copernicana de la
critica epistemologista ha dejado ileso el concepto de adecuacion! Ese es, de
hecho, el punto de apoyo que permite invertir los polos. Como experimento,
se ha tomado el catalejos para usarlo al revés; y la fuerza del uso —y el abuso
del recurso— ha terminado por invadir incluso el sentido comtn, al grado que
pensar de otro modo es tenido por ingenuidad, a pesar de lo distorsionadas
que se ven las cosas por las lentes invertidas.

(Por qué la tesis de la actualidad intelectiva de lo real es la que corrige
los excesos de la adecuacion, sea del lado gnoseoldgico (Tomas de Aquino) o
epistemoldgico (Kant)? Porque le da cabida a la desproporciéon que hay entre
la realidad y la inteligencia sentiente, por un lado; pero, por otro, al mismo
tiempo le da cabida también a la cooriginariedad relativa entre inteligencia
y realidad en la actualidad intelectiva. Y sobre todo porque ha podido dejar
fuera de este problema particular el presupuesto de la sustancia divina, ga-
rante proximo o remoto de la adecuacidn, segun confesion del propio Descar-
tes en la tercera de las Meditaciones Metafisicas™.

En la propia actualidad intelectiva de lo real se le hace presente a la inte-
leccidon que el caracter real de las cosas es mayor que el caracter de su actua-
lizacién intelectiva. Que la inteligencia no puede inteligir de una vez y para
siempre lo que las cosas son en realidad, ni lo que en realidad son en profun-
didad, por mas que ya desde el primer momento se le ha hecho presente el
cardcter real de las mismas. Esta desproporcion entre la actualidad intelectiva
y larealidad no sélo es evidente porque las cosas reales que hay son muchas y
no hay inteligencia sentiente capaz de conocerlas todas, sino porque aunque
hubiera una sola cosa, en tanto algo otro que la inteleccion, ese su caracter de
alteridad, de realidad, respecto de la inteleccion seria siempre mayor al acto
de estar haciéndose presente intelectivamente. Con la metafora de Aristote-
les: unas cosas se detienen en el alma; otras no. Las que se detienen, unas lo
hacen con mas fuerza que otras; unas lo hacen més veces que otras, hasta que
se detiene lo indivisible. Pero lo divisible, es decir, la realidad misma, sigue
su camino mas alla de la presente actualidad intelectiva.

% Tomas de Aquino, Opiisculos y cuestiones selectas I, ed. Antonio Osuna Fernandez-Largo (Ma-
drid: BAC, 2001), 207.

% Kant, Critica de la razon pura, B XIIL

70 Descartes, René, Discurso del método. Meditaciones metafisicas (Madrid: Técnos, 2002), 175ss.

78



La intencién afirmativa en la Noologia de Zubiri

Para dar cuenta de las consecuencias de que el origen de la afirmacion
es la aprehension primordial de realidad, primer momento de la actualidad
intelectiva, hay que atajar un equivoco al que se puede dar cabida con el
recurso a la imagen de un alma en la que se detienen unas cosas que van de
pasada. El equivoco es la constitucion, tanto de la inteligencia sentiente como
de las cosas reales, en un momento previo al de la actualidad intelectiva. En
tal caso, estaria colandose subrepticiamente la idea de adecuacién. Pero no
se trata de eso. Se trata de que al estarse haciendo presente la realidad en la
inteligencia sentiente, en ese mismo movimiento se esta constituyendo tanto
la inteligencia como la realidad en la inteligencia. No hay un ojo que ya es un
0jo, y que luego lo que hace es ver lo que tiene frente a si.

En la inteleccion sentiente es actual, es decir, esta presente, la realidad de lo
inteligido. Pero no es sdlo esto, sino que al estar presente lo inteligido, por
ejemplo al estar presente esta piedra, no sdlo veo la piedra sino que siento que
estoy viendo la piedra. No solamente “esta vista” la piedra, sino que “estoy
viendo” la piedra. Es la unidad del estar presente la piedra y del estar pre-
sente mi vision. Es un mismo “estar”, es una misma actualidad. La actua-
lidad de la inteleccion es la misma actualidad de lo inteligido. No hay dos
actualidades, una la de la piedra y otra la de mi vision intelectiva, sino una
misma actualidad. La actualidad en inteligencia sentiente es, pues, “a una”
actualidad de lo inteligido y de la inteleccion’.

Lo real actualizandose en unidad con el acto intelectivo mismo es formali-
dad de realidad”; mientras que lo real actualizandose como siendo de suyo
eso que es en el mundo, es realidad como sustantividad”. La realidad como
formalidad intelectiva es la ratio cognoscendi de la realidad como sustantividad;
mientras que la realidad como sustantividad es la ratio essendi de la realidad
como formalidad intelectiva. La actualidad de lo real es el fundamento de la
filosofia primera: como actualidad intelectiva, da origen a la filosofia primera
como noologia; como actualidad sustantiva, da origen a la filosofia primera
como metafisica. Y el ser entendido como la actualidad de la sustantividad en
el mundo”, incardina a la ontologia como derivada de la metafisica.

La realidad es siempre mas que lo que se hace presente en la inteligen-
cia sentiente; y la realidad que se hace presente en la inteleccion es siempre
mas que la que el logos puede afirmar. Y en el interior mismo del logos: la
realidad que podria ser es mas que la realidad en la que el logos puede man-
tenerse con firmeza. Por eso la inteleccion es un movimiento ad infinitum.

71 Zubiri, Inteligencia sentiente, 155.
72 Zubiri, Inteligencia sentiente, 54-60.
73 Zubiri, Sobre la esencia, 151-64.

74 Zubiri, Sobre la esencia, 404-12.

79



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

Ya que pertenece a la esencia de la intencion afirmativa estar fundada en la
aprehension primordial de realidad, no es un defecto de la afirmacion ser “un
modo deficitario” de inteleccién. Esta deuda, en todo caso, indica cuales son
los limites y los alcances del logos-afirmacion.

El segundo caracter de la intencion afirmativa es su “funcion de afirmar en
cuanto tal” 7. Se trata de un caracter al mismo tiempo modesto que grave. La
modestia se la impone el hecho de que se trata de un momento intelectivo deri-
vado y no fundante; pero su importancia viene de que la inteleccion, en su pru-
rito de mantenerse firme en lo que las cosas son en realidad, afirma por necesi-
dad constitutiva: la inteligencia sentiente es esencialmente intencién afirmativa.

La inteligencia esta ya formalmente en la realidad; por tanto no tiene que lan-
zarse a la realidad, sino que esta ya moviéndose intelectivamente en ella.
La afirmacién no consiste en instalarnos en la realidad afirmando que algo
es real, sino que consiste en estar ya firmes en la realidad e inteligir si esta
realidad es “asi” en realidad. Es estar en la realidad discernidamente en in-
teleccion sentiente”.

Hay que reparar constantemente en la diferencia entre la intencién afir-
mativa de la inteleccion —la afirmacion misma- y las afirmaciones concretas.
Tal o cual afirmacion puede ser o no ser; pero no asi el caracter afirmativo de
la inteleccion-logos. Por otro lado, hay que insistir en que la inteleccién esta
ya instalada en la realidad y que, por tanto, esa realidad no es algo que le sea
ajeno, algo que estaria siempre en riesgo de ser alcanzado o no. Instalada ya
en la realidad, la inteligencia es llevada de unas cosas a otras: siendo reales,
unas cosas le quedan mas cerca y otras le que van quedando intelectivamente
mas lejos. El intercambio entre lo que le queda lejos y lo que le queda cerca es
constante, por la naturaleza inquieta de la propia inteligencia. Este dinamis-
mo constante de la inteleccion lleva consigo la necesidad de saber si lo real
es de tal o cual manera en realidad. Aunque sea en movimiento, la intelec-
cidn-logos precisa firmeza en lo que las cosas son en realidad; pese a que la
firmeza sea relativamente provisional: “si necesito afirmar es porque lo real
en que estoy es inteligido reversivamente en distancia”””.

En lo que tiene de intencion, la afirmacion es un tanteo. “Es que el movi-
miento afirmativo, el dinamismo afirmativo, tiene un preciso cardcter: es un
movimiento en la realidad pero un movimiento en tanteo; un tanteo en la
realidad y en lo que la cosa es en realidad” ”®. En el caracter de tanteo de la

7> Zubiri, Inteligencia y logos, 120.
76 Zubiri, Inteligencia y logos, 120-21.
77 Zubiri, Inteligencia y logos, 121.
78 Zubiri, Inteligencia y logos, 122.

80



La intencién afirmativa en la Noologia de Zubiri

intencion afirmativa esta el origen de que las afirmaciones concretas sean mas
0 menos provisionales.

La funcion de afirmar es, pues, el constante tanteo de la inteleccién-logos
sobre si las cosas son asi en realidad o no; el constante sondeo de la direccion
que ha de tomar la intencion del logos, una vez que sea liberado de la re-
traccion que lo tiene momentaneamente suspendido. Este constante examen
de la intencion afirmativa nombra ya el tercer caracter de la afirmacion: el
discernimiento.

El tanteo discerniente es una inteleccion que esta determinada en mi inteli-
gencia por la actualidad distanciada de lo real. La distancia determina la dis-
tension, y la distensién determina el discernimiento: es pura y simplemente
la retentividad de lo real. El discernimiento no es el modo de estar inteligien-
do, ni el modo de ir a estar intelectivamente en la realidad, sino que por el
contrario es una manera de moverse en la realidad, en que intelectivamente
se estd ya. El discernimiento, el krinein es algo fundado en la aprehension pri-
mordial, esto es, en la inteleccion radical de lo real en cuanto real”.

La afirmacion concreta termina siendo un juicio que libera la tension del
conato afirmativo en direccion de alguna de las alternativas ofrecidas en
el discernimiento. Haciendo un guifio a Spinoza®: el conatus de la intelec-
cion-logos por mantenerse firme en la realidad no desaparece, sino que so-
lamente es canalizado via tal o cual afirmacién concreta, desde cuyo interior
sigue operando y manteniendo la inquietud de la inteleccion

3. Recapitulacion

La intencion afirmativa tiene tres caracteristicas: es fundada; su funcion con-
siste en mantenerse firme en la realidad tanteando; y este tanteo es discerni-
miento. Como el discernimiento recubre las dos primeras caracteristicas, suele
pensarse que afirmar es un mero juicio logico. Pero afirmar, segin la tesis de
Zubiri, es un momento de ese acto noérgico complejo en que consiste la inteli-
gencia sentiente, que no hace mas que actualizar las cosas como siendo reales,
como siendo de suyo lo que son. La afirmacion de la logica —-lo mismo que toda
afirmacion empirica- tiene su punto de origen en la intencion afirmativa del
logos sentiente que, a su vez, deriva de la aprehension primordial de la realidad.

79 Zubiri, Inteligencia y logos, 123.
8 Spinoza, Baruj, Etica demostrada segun el orden geométrico, trad. Pedro Lomba (Madrid:
Editorial Trotta, 2020), 195.

81



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

Ademas de reformulada, la simple aprehension es desplazada de su lugar
de honor en relacion al juicio afirmativo, mostrando que si hay afirmaciones
es porque hay en la inteleccién-logos un conato afirmativo, cuyo origen es el
prurito de saber lo que las cosas son en realidad.

En definitiva:

Juzgarno es[...] atribuir un concepto a otro, sino que es realizar un concepto,
un ficto o un percepto en la cosa real ya aprehendida como real en aprehen-
sion primordial. Afirmacién es la fase del movimiento intelectivo opuesta a
retraccion. En la retraccion se va dentro de lo real dado hacia lo irreal apre-
hendido en simple aprehension, hacia lo que la cosa real “seria” en realidad.
En la afirmacion se va de lo que la cosa “seria” a lo que la cosa “es”®.

La afirmacion, entendida segtin estos caracteres en el marco de la inteli-
gencia sentiente, tiene tres formas, “segin la funciéon que en la afirmacion
desempena la cosa de la que se juzga” *: posicional, proposicional y predi-
cativa. Y estas formas tienen una serie de modos diferentes, que “conciernen
a la intencién afirmativa misma en cuanto afirmativa” %. ;Cudles son esos
modos de la afirmacion del logos sentiente? Ignorancia, barrunto, duda, opi-
nion, posibilidad y certeza #. Como desarrollar las formas y los modos de la
intencion afirmativa rebasa los limites de esta aclaracion sobre la intencion
afirmativa, quedan por hora simplemente indicados ambos aspectos.

La teoria del juicio de Kant —lo mismo que su division-*, al igual que la
teoria del juicio de la Escoléstica —que se la suele remontar hasta Aristote-
les—, esta elaborada sobre el trasfondo que entiende el saber como adecuacion
de dos cosas diferentes y separadas por principio: de un lado, la razén que
concibe; de otro lado, la realidad que es concebida. Con la agravante de que
el acoplamiento cabal entre ambas cosas queda siempre bajo sospecha. Pero
otra teoria sobre el conocimiento es posible —igual que otra manera de enten-
der el juicio y la afirmacion— desde la inteleccion entendida como actualidad
de lo real, como el detenerse de las cosas en el alma.

Una atencion critica de mayor alcance requiere la tesis de que el logos es un
momento derivado de la aprehension primordial de realidad. Porque, aunque
esta aprehension, el logos y la razén sean momentos estructurales de la inteli-
gencia sentiente —o mas bien por ello—, el primer momento debe estar ya prena-
do de logos. Zubiri se suma a la lista de quienes incluyen el logos entre las dis-

81 Zubiri, Inteligencia y logos, 149.
82 Zubiri, Inteligencia y logos, 172.
8 Zubiri, Inteligencia y logos, 172.
8 Zubiri, Inteligencia y logos, 172-207.
8 Kant, Critica de la razon pura, B 95.

82



La intencién afirmativa en la Noologia de Zubiri

posiciones a la verdad, pasando por alto que el hombre es el tinico animal que
tiene logos™® y tiene, a su vez, unas disposiciones a la verdad ¥. ;Cémo puede
ser el logos un mero derivado de un momento anterior que carece de logos?

A este reparo hay que sumar otro que tampoco es menor. Lo que carac-
teriza a la filosofia moderna, de Descartes y hasta Zubiri, es que absolutiza
una de las disposiciones a la verdad y pretende someter las demas al servicio
de la que destaca. Asi, Zubiri piensa que la noologia es mas radical que la
comprension de Heidegger; éste piensa que la comprension es mas radical
que la conciencia intencional de Husserl; éste, a su vez, cree que la conciencia
intencional es mas radical que la razén de Kant; quien, a su vez, pretende que
va mas lejos que la experiencia de Hume; que, por su parte, cree corregirle ra-
dicalmente la pagina al cogito de Descartes; quien, por su cuenta, hace tabula
rasa del pasado para supuestamente empezar desde el principio.

Solo la vuelta a la intuicidon de la pluralidad de las disposiciones del alma
a la verdad en orden a la sabiduria, guarda en su seno la posibilidad de la
superacion dialéctica de esa modernidad unilineal, que hoy cubre todos los
rincones de la realidad.

Referencias

Aristoteles. Etica nicomaquea. Etica eudemia, ed. Emilio Lledé, traducido por Ju-
lio Palli Bonet. , Biblioteca Clasica Gredos 89, Madrid, Espana: Gredos1985.

Aristoteles. Metafisica. Traducido por Tomas Calvo Martinez. Madrid: Gredos, 2003.

Aristoteles. Politica. Traducido por Julian Marias. 2 ed. Madrid: Centro de Estu-
dios Politicos y Constitucionales, 1997.

Aristoteles. Tratados de logica (Organon) II. Sobre la interpretacion. Analiticos pri-
meros. Analiticos sequndos. Traducido por Miguel Candel Sanmartin. Madrid:
Gredos, 1982.

Bafion, Juan. Metafisica y noologia en Zubiri. Bibliotheca Salmanticensis 215. Sala-
manca: Publicaciones Universidad Pontificia, 1999.

Cortez, Hernan Alfredo. “La estructura de la simple aprehension en Xavier Zubi-
ri”. Filosofia, educacion y cultura, num. 9 (2007).

Descartes, René. Discurso del método. Meditaciones metafisicas. Madrid: Técnos, 2002.

Heidegger, Martin. Ser y tiempo. Traducido por Jorge Eduardo Rivera. Madrid:
Trotta, 2003.

8 Aristoteles, Politica, trad. Julidn Marias, 22 ed. (Madrid: Centro de Estudios Politicos y Cons-
titucionales, 1997), 1253a3-15.
8 Aristoteles, Etica nicomaquea. Etica eudemia, 1139b15-17.

83



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

Husserl, Edmund. Ideas relativas a una fenomenologia pura y una filosofia fenomeno-
légica. Libro Primero: Introduccion general a la fenomenologia pura. Traducido por
José Gaos, editado por Antonio Zirién Quijano. México: UNAM-Instituto de
Investigaciones Filosoficas, Fondo de Cultura Econémica, 2013.

Kant, Immanuel. Critica de la razén pura. Traducido por Pedro Rivas. Madrid:
Alfaguara, Santillana, 1997.

Pintor-Ramos, Antonio. Realidad y verdad. Las bases de la filosofia de Zubiri. Biblio-
theca Salmanticensis 158. Salamanca: Publicaciones Universidad Pontificia,
Caja Salamanca y Soria, 1994.

Solari, Enzo. La raiz de lo sagrado. Contribuciones de Zubiri a la filosofia de
la religion. Chile: RIL editores, 2012. https://library.biblioboard.com/
content/92acc720-2cb4-4cd7-9alb-14b1a922b342

Spinoza, Baruj. Etica demostrada segtin el orden geométrico. Traducido por Pe-
dro Lomba. Madrid: Trotta, 2020.

Tomas de Aquino. Opusculos y cuestiones selectas I, editado por Antonio Osuna
Fernandez-Largo. Madrid: BAC, 2001.

Villa Sanchez, José Alfonso. “Logos como distanciacion intelectiva en Xavier Zu-
biri”. Andlisis: revista colombiana de humanidades 52, nam. 96 (2020): 183-202.
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=7387680.

Zubiri, Xavier. Inteligencia sentiente. Inteligencia y realidad. Madrid: Alianza, Fun-
dacién Xavier Zubiri, 1980.

Zubiri, Xavier. Inteligencia y logos. Madrid: Alianza, Sociedad de Estudios y Pu-
blicaciones, 1982.

Zubiri, Xavier. Inteligencia y razén. Madrid: Alianza, Sociedad de Estudios y Pu-
blicaciones, 1983.

Zubiri, Xavier. Sobre la esencia. Madrid: Alianza Editorial, Fundacion Xavier Zu-
biri, 1998.

84



Metafisica y Persona. Filosofia, conocimiento y vida
Afio 18, Num. 35, Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996
DOI: 10.24310/metyper.35.2026.21950

Por qué todos los seres humanos son personas.
En respuesta a Elisa Aaltola

Why all human beings are persons. In response to Elisa Aaltola

Javier RoprRiGUEZ COMELLAS!
UNED
jrodriguezcomellas@gmail.com
REsSUMEN

En el debate bioético actual sobre el estatuto de la persona, se rechaza la teoria de la
equivalencia, segtin la cual todos los seres humanos serian considerados personas. Se de-
fiende que solo algunos seres humanos, aquellos que son poseedores de cualidades espe-
cificas -normalmente las capacidades cognitivas superiores- son de acto personas. Esta es
la teoria defendida por la pensadora finlandesa Elisa Aaltola, que considera que algunos
animales superiores son también personas.

En este trabajo criticamos la tesis de Aaltola para sostener que todos los seres hu-
manos son personas. Para ello daremos respuesta a los tres argumentos presentados por
Aaltola: el argumento de las capacidades, el argumento humanista o critica al especismo
y el argumento de las relaciones especiales. Concluiremos que la defensa de la tesis de
la equivalencia, esto es, que todos los seres humanos son personas, se fundamenta en la
dignidad de las personas.

Palabras clave: Ser humano, persona, Elisa Aaltola, animales, dignidad.

ABSTRACT

In the current bioethical debate on the status of the person, the equivalence theory,
according to which all human beings would be considered persons, is rejected. It is argued
that only some human beings, those who possess specific qualities—usually higher cog-
nitive capacities—are de facto persons. This is the theory defended by the Finnish thinker
Elisa Aaltola, who considers that some higher animals are also persons.

In this paper, we criticize Aaltola’s thesis that all human beings are persons. To do
so, we will respond to the three arguments presented by Aaltola: the capacity argument,

1 ORCID: https://orcid.org/0009-0002-0741-1489

Recepcion del original: 31/05/2025
Aceptacion definitiva: 18/11/2025

@@@@ This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommer-
ST cial-ShareAlike 4.0 International License.

85



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

the humanist argument or critique of speciesism, and the special relations argument. We
will conclude that the defense of the equivalence thesis, that is, that all human beings are
persons, is based on the dignity of persons.

Keywords: Human being, person, Elisa Aaltola, animals, dignity.

Introduccion

En El puesto del hombre en el cosmos, Max Scheler formuld el problema de
la diferencia ontoldgica entre el ser humano y el animal, cuya interpretacion
ha dado lugar a tres grandes lineas de respuesta®. La primera, de raiz aris-
totélica, sostiene que existe una diferencia ontoldgica fundada en la raciona-
lidad®. La segunda, representada por Peter Singer* y los defensores de la
ética animal —entre quienes se encuentra la filosofa finlandesa Elisa Aalto-
la’>—, rechaza dicha diferencia y considera que la distancia entre animales
y personas es solo de grado, resultado de la evolucion. La tercera, inspirada
en la propia antropologia de Scheler, coincide en afirmar la diferencia onto-
logica, pero sittia su fundamento no en una capacidad particular, sino en la
dignidad intrinseca del ser humano.

En el presente articulo examinaremos criticamente los argumentos de la
segunda via de estas vias- la propuesta por Aaltola y la ética animal- y las im-
plicaciones que se siguen de su comprension de la persona. Su planteamiento
identifica el valor moral con la posesion de ciertas capacidades cognitivas
complejas, de modo que solo aquellos individuos —humanos o no huma-
nos— que las poseen serian considerados personas. Esta concepcion genera
dificultades filosoficas relevantes, especialmente en relacion con los seres hu-
manos que no ejercen dichas capacidades, y plantea tensiones internas que
afectan a la coherencia de su propuesta.

Frente a ello, sostenemos que la tercera respuesta del trilema de Scheler
—la que funda la condicion personal en la dignidad intrinseca— ofrece un
marco mas solido para comprender la igualdad moral entre todos los seres
humanos. En esta linea, analizamos y respondemos a los tres argumentos
centrales de Aaltola, mostrando que ninguno de ellos justifica la separacion
entre ser humano y persona. Finalmente, proponemos una concepcion unita-
ria y relacional de la persona, que integra su corporalidad, vulnerabilidad y

Scheler, Max, El puesto del hombre en el cosmos (Madrid: Losada, 1938), 53.

Aristoteles, Etica a Nicomaco (Madrid: Gredos, 2014), IX, 1166 a 15.

Singer, Peter, Liberacion animal (Madrid: Taurus, 2011).

Aaltola, Elisa, “Three Standard Arguments against the Individual of Non-Human Animals”,
Telos: Revista Iberoamericana de estudios utilitaristas, num. 17 (2010): 15-33.

86



Por qué todos los seres humanos son personas. En respuesta a Elisa Aaltola

apertura a los otros, y que permite fundamentar de manera mas adecuada la
diferencia ontoldgica entre animales y seres humanos.

1. Criticas de Aaltola al valor individual de las personas

En su articulo Aaltola expone los tres principales argumentos que cues-
tionan el valor individual o intrinseco de los animales en comparaciéon con
las personas. Para Aaltola estos tres argumentos constituyen las principales
objeciones a las que se enfrenta la teoria animalista y que niegan el valor indi-
vidual de los animales no-humanos. Los tres argumentos que critica Aaltola
son: el argumento de las capacidades, el argumento humanista y el argumen-
to de las relaciones especiales.

1.1. El argumento de las capacidades

El argumento de las capacidades (the capacity argqument) es considerado
por Aaltola como el argumento central contra la negacion del valor indivi-
dual de los animales; segtin este argumento, el ser humano posee una capaci-
dad cognitiva superior, que es empleada para discriminar o tratar desfavora-
blemente a los animales. Sin embargo, objeta Aaltola que la racionalidad (o,
en expresion de la autora, las “capacidades cognitivas complejas”) o bien no
es exclusiva del ser humano o no esta presente por igual en todos los seres
humanos o algunos animales también son poseedores de dicha capacidad®.

La filosofa finlandesa critica la tesis que sostiene segun la persona se dife-
rencia del resto de los seres por la posesion de capacidad cognoscitiva supe-
rior, es decir, por el ejercicio actual de la racionalidad. Esta postura, conocida
como teoria mentalista o actualista de persona -también denominada vision
metafisica de la persona’- procede de John Locke, quien define a la persona
como “un ser pensante e inteligente, provista de razon y de reflexion, y que
puede considerarse asimismo como una misma cosa en diferentes tiempos y
lugares: lo que tan solo hace porque tiene conciencia”®. Esta doctrina recibe
el nombre de teoria de la no equivalencia’, pues rechaza la identificacion

¢ Aaltola, “Three Standard Arguments”, 16.

7 Amengual, Gabriel, La persona humana. El debate sobre su concepto (Madrid: Sintesis, 2015),
337-338.

8 Locke, John, Ensayo del entendimiento humano (Madrid: Editora nacional, 1980), Libro II, capitulo
XXVII, 11, 492. Se cita en la version espariola de Rabade segtin la manera usual de citacion.

° Birnbacher, Dieter, Das Dilemma des Personenbegriffs, en Strasser, Peter (ed.), Personen aus bio-
ethischer Sicht (Steiner, 1997), 9-25.

87



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

entre ser humano y persona, sosteniendo que solo quien posee en acto la ca-
pacidad de racionalidad y autoconciencia puede ser considerado persona'.

Aaltola sostiene que esta concepcion es falsa por un doble motivo. En pri-
mer lugar, la filosofa finlandesa defiende que la posesion de una capacidad
racional superior no implica ningtn valor moral relevante y ciertamente su
conclusion es correcta, pues como desarrollaremos mas adelante, el valor mo-
ral de ser humano no reside en la posesion de propiedades cognitivas supe-
riores. En segundo lugar, Aaltola rechaza la concepcién actualista de perso-
na, porque sostiene que hay seres humanos que no poseen la racionalidad en
acto como nifnos, enfermos mentales o discapacitados cognitivos y sefala que
hay seres no humanos que si tienen capacidades cognitivas complejas.

1.1.1. El argumento de los casos marginales

Aaltola refuerza su critica al argumento de las capacidades con el denomi-
nado argumento de casos marginales (the case of incapable people) o argumento
de la superposicion de especies (argument from marginal cases). Segin expone
la autora, este argumento presenta la misma estructura argumentativa que el
argumento de las capacidades, el cual parte de la presuncion de que existe
un x y que es solo propiedad del ser humano'. Segun este argumento, ser
persona no puede definirse por la posesion de atributos cognitivos superiores,
porque existen seres humanos que carecen de estas cualidades y, por tanto, los
seres humanos discapacitados (incapable human) serian excluidos del concepto
de persona'. De este modo, el argumento concluye que el valor absoluto del
ser humano no es deducible a partir de las capacidades cognitivas superiores,
pues no se trata de un atributo presente en todos los individuos humanos.

Aaltola planta varias objeciones frente este argumento. En primer lugar,
critica que esta postura establece de forma arbitraria el momento en el que

10 Burgos, Juan Manuel, “Persona versus ser humano: un debate bioético”, en Reconstruir la

persona. Ensayos personalistas (Madrid: Persona, 2009), 72.
Este argumento se apoya en las nociones aristotélicas de potencia, esto es, la capacidad de
una realidad para llegar a ser algo que no es, y acto como la realizacion plena de un ser, para
explicar los cambios que los seres vivos sufren. Ver, Aristoteles, Metafisica (Madrid: Gredos,
1998), 1X, 1-10.

' Aaltola, “Three Standard Arguments”, 28.

12 Creemos que con el término “seres humanos discapacitados” Aaltola se refiere a personas
con discapacidad intelectual. Hemos criticado en otro trabajo la confusién existente en los
articulos filoséficos sobre la inadecuada forma de referirse a las personas con discapacidad
y también hemos sostenido que son igualmente personas. Cf. Rodriguez, Javier, “;Persona,
“cuasi-persona’ o ‘ser humano no persona’? El estatuto de la persona con discapacidad inte-
lectual a través del argumento de los casos marginales”, Quién. Revista de filosofia personalista,
num. 20 (2024): 147-164.

88



Por qué todos los seres humanos son personas. En respuesta a Elisa Aaltola

comienza a reconocerse el valor moral de las personas. Ademas, sostiene que
la condicion de ser persona no puede depender de la posesion de una determi-
nada cualidad. Este ha sido, critica la autora, el leitmotiv que ha guiado la his-
toria de la filosofia en la buisqueda permanente de esta x'°. Igualmente, Aaltola
plantea la pregunta de si deben ser tratados como agentes morales aquellos
seres humanos que no puedan o no tengan capacidad para hacerlo. En segun-
do lugar, rechaza los argumentos de quienes defienden a los seres humanos
discapacitados apelando a la objecion de la pendiente resbaladiza (the slippery
remain slope) como repuesta'®. Considera insuficiente este enfoque, ya que elu-
dir la cuestion del valor intrinseco limitdndose a advertir sobre posibles con-
secuencias peligrosas no aborda el problema de fondo. Segtn este argumento,
aplicar de forma generalizada la definicién actualista de persona conduciria
inevitablemente a la exclusion de un amplio grupo de individuos vulnerables,
que se verian privados de sus derechos. Se argumenta que hay personas que
no poseen en acto las capacidades racionales, pero si en potencia. Para Aaltola,
este caso ilustra las limitaciones de dicha concepcion y refuerza la necesidad de
ampliar el circulo moral para incluir a los animales no humanos.

1.1.2. El argumento de la potencialidad e historicidad de la persona

En un nuevo intento de mostrar la falacia del argumento de las capaci-
dades Aaltola expone dos nuevos argumentos que comparten la misma es-
tructura argumentativa que el argumento de las capacidades. Se trata de los
argumentos de la potencialidad (potentiality) y el de la historicidad (history)
Segun estos argumentos, las personas con discapacidad intelectual no tienen
en acto, pero si en potencia las capacidades cognitivas superiores que el resto
de los seres humanos y, por tanto, no serian valiosas en si mismas. Serian
“personas potenciales”, a medio camino entre seres humanos y personas®.

En este sentido, la autora cuestiona el papel central que tradicionalmente
se ha atribuido a la razon en la ética y sostiene que la racionalidad no puede
funcionar como criterio excluyente para determinar quién pertenece a la co-
munidad moral™. A su juicio, si la razén se toma como requisito, quedarian
fuera aquellos seres -humanos o no humanos- que, segtin su planteamiento,
también deberian ser considerados sujetos de valoracion moral. Aaltola ex-

3 Aaltola, “Three Standard Arguments”, 21.
Este parecer es recogido por MacIntyre en el capitulo “El ser humano en comparacién con los
animales, el ser humano como animal”. Cf. MacIntyre, Alasdair, Animales racionales y depen-
dientes. Por qué los seres humanos necesitamos las virtudes (Barcelona: Paidds, 2001), 25-33.

4 Aaltola, “Three Standard Arguments”, 20.

5 Aaltola, “Three Standard Arguments”, 21.

16 Aaltola, “Three Standard Arguments”, 24.

89



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

pone una concepcion de la ética como un entramado de juegos del lenguaje, a
la manera de Wittgenstein, o como comunidad de significados compartidos.
Desde esta perspectiva, los juicios morales no son verdades fijas e inmuta-
bles, sino construcciones dinamicas fruto de cambios culturales e ideoldgicos.
Su planteamiento se apoya en una vision utilitarista, segtin la cual el bien
moral se identifica con aquello que genera el mayor bienestar posible.

1.2. El argumento humanista o critica al especismo

El segundo argumento presentado por Aaltola contra la atribucion del va-
lor absoluto del ser humano es el denominado argumento humanista (the
humanistic argument), segun el cual por el simple hecho de pertenecer a la es-
pecie humana confiere una relevancia moral sobre el resto de las especies”.
Aaltola divide este argumento en dos versiones. La primera, mas elemental,
sostiene que la mera pertenencia a la especie humana basta para justificar la
superioridad moral. La segunda, mas elaborada, defiende que dicha superio-
ridad se fundamenta en la posesion de capacidades cognitivas inherentes al
ser humano, consideradas decisivas como criterio de valor moral.

Segun Aaltola, ambas versiones del argumento humanista constituyen
expresiones del especismo. El concepto, central en la ética animalista, alude
a la existencia de “un prejuicio o actitud parcial favorable a los intereses de
los miembros de nuestra especie y en contra de las otras”. En otras palabras,
se trata de una discriminacion hacia los animales no humanos en base a la
especie'®. Aaltola sostiene que estas dos versiones del argumento humanista
resolverian las dificultades planteadas por el enfoque actualista, pues per-
mite considerar personas de pleno derecho a todos los seres humanos, con
independencia de que posean o no capacidades cognitivas superiores.

Sin embargo, a la primera version del argumento humanista, Aaltola ob-
jeta que el especismo carece de fuerza moral suficiente. A su juicio, pues,
la pertenencia a una especie bioldgica no constituye un criterio éticamente
valido para justificar exclusién o discriminacién de los animales no huma-
nos. En este sentido, defiende que cada individuo debe ser evaluado por sus
cualidades particulares, y no por su pertenencia a un colectivo. El hecho de
formar parte de un grupo moralmente relevante no implica que todos sus
miembros compartan las mismas capacidades o atributos. Para ilustrar esta
idea, Aaltola recurre al ejemplo de Matilda, quien no puede ser considerada

17 Aaltola, “Three Standard Arguments”, 22-26.
8 Singer, Liberacion animal, 22.

90



Por qué todos los seres humanos son personas. En respuesta a Elisa Aaltola

“moderadamente musical” tiinicamente porque la mayoria de los miembros
de su especie lo sean®.

Por otra parte, Aaltola critica el salto ilegitimo que va del ser al deber ser, es
decir, de la condicion bioldgica de ser humano al reconocimiento moral como
persona. Sostiene que no puede derivarse una obligacién moral -la conside-
racién como persona- a partir de un hecho puramente empirico o bioldgico
-la pertenencia a la especie humana-, pues ello implicaria recurrir a la falacia
naturalista®. En este sentido, Peter Singer denuncia lo que denomina el “pre-
juicio de la especie”, una forma de discriminacién comparable al racismo,
que privilegia injustificadamente los intereses de los seres humanos sobre los
de los animales no humanos?'.

1.3. El argumento de las relaciones especiales

El tercer y ultimo argumento abordado por Aaltola es el denominado
argumento de las relaciones especiales (the special relations arqument). Esta
postura busca responder al argumento de casos marginales -analizado en la
primera critica-, y sostiene que los seres humanos tienden a establecer vincu-
los preferentes con otros miembros de su misma especie, lo cual genera obli-
gaciones morales especificas que no se extienden a los individuos de otras
especies. Sin embargo, Aaltola objeta que, si los seres humanos crean lazos
especiales hacia otros seres humanos que no cumplen las capacidades cog-
nitivas superiores, entonces también podria justificarse la inclusién de los
animales no humanos dentro del ambito de dichas relaciones®.

Aaltola cuestiona el fundamento de estas relaciones especiales: ;jse basan en
una inclinacion natural, en factores culturales o en simples respuestas emocio-
nales? En primer lugar, rechaza la idea de un favoritismo natural hacia los seres
humanos (natural favouristim), al considerarlo una reedicion de la falacia natura-
lista sefialada por Hume. En segundo lugar, argumenta que el trato preferente
entre seres humanos -y la consiguiente exclusion hacia los animales- responde
a factores culturales, politicos y econémicos, lo cuales no constituyen una base
moral legitima para establecer diferencias de consideracion ética. De este modo,

1 Aaltola, “Three Standard Arguments”, 27.

2 Hume, David, Tratado de la naturaleza humana (Madrid: Tecnos, 2018), Libro III, Parte I, Sec-
cién I. Hume advierte que muchos autores pasan de describir cémo son las cosas (hechos) a
decir como deben ser (valores o normas) sin justificar ese salto.

21 Singer, Peter, Etica practica (Barcelona: Akal, 2009), 65-69.

2 Aaltola, “Three Standard Arguments”, 28.

91



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

concluye que la frontera entre humanos y animales obedece a intereses creados
y carece de justificacion moral objetiva en el ambito de las relaciones humanas®.

Aaltola tampoco considera que las emociones -frecuentemente invocadas
por las éticas subjetivistas dentro del animalismo- constituyan una base ade-
cuada para el valor moral que permita distinguir entre seres humanos y ani-
males. Sostiene que las emociones son inherentemente sesgadas, unilaterales,
ya que no tienen en cuenta el interés general ni ofrecen criterios universali-
zables. En su opinidn, seria un error fundamentar la ética animalista tinica-
mente en las emociones. Aunque reconoce que las emociones desempefian un
papel relevante en la moral, sostiene que no pueden servir por si solas como
fundamento, ya que carecen de validez objetiva. Ademads, subraya que las
emociones no son exclusivas del ser humano, pues también se encuentran en
otros animales. Por ello, siguiendo la argumentacion de Peter Singer, conclu-
ye que la base de la igualdad moral debe residir en la capacidad de experi-
mentar -en particular, la capacidad de sentir placer o sufrimiento-, y no en la
mera pertenencia a una especie ni en la posesion de emociones*.

2. Aproximacion hacia un concepto inclusivo de persona

2.1. Todo ser humano es persona

Como hemos expuesto en el apartado anterior, la defensa del antiespecismo
de Aaltola, y de la ética animalista, se fundamenta en la concepcion esencialis-
ta del ser humano de raigambre platénica®, la cual impide una comprension
global e integral de la realidad humana. Esta vision pone de relieve el sesgo
moderno que ha afectado el concepto de persona, que ha pasado a ser definido
exclusivamente por cualidades puramente mentales. Este sesgo se origina por
la escision entre los conceptos de persona y ser humano, lo que ha conducido
a una “reduccion intelectualista”®: el ser humano se explica tinicamente por
sus capacidades intelectuales, ignorando su dimension corporal y relacional.

En consecuencia, resulta necesario superar la dicotomia cartesiana, tam-
bién presente en Locke en Ensayo sobre el entendimiento humano, que define a la
persona exclusivamente por cualidades inmateriales o intelectuales, subesti-
mando la importancia del cuerpo en la constitucion de la identidad personal.

» Aaltola, “Three Standard Arguments”, 29.

2 Singer, Liberacion animal, 279.

» Mosterin, Jests, La naturaleza humana (Madrid: Espasa-Calpe, 2006), 36.
% Amengual, La persona humana, 377.

92



Por qué todos los seres humanos son personas. En respuesta a Elisa Aaltola

Por el contrario, defendemos la centralidad de la dimensién corporal”: la
persona, o lo que es lo mismo el ser humano, es también su cuerpo. El cuerpo
es el caracter extenso de la persona: el hombre accede al mundo no solo “a
través” de su cuerpo, sino “desde” él, “siendo” ese cuerpo®. Asi, la persona
se manifiesta a través de su cuerpo, no es nada sin él y, por tanto, se relacio-
na con otros cuerpos a través de su propia corporalidad®. Una vez hecha
esta distincion, se hace comprensible nuestra objecion al argumento de las
capacidades, tal como ha sido expuesto por Aaltola, ya que se funda en una
concepcion mentalista de la persona. Consideramos errénea esta concepcion
actualista de la persona por una doble razon.

En primer lugar, sostenemos que la posesion de determinados atributos
no es un criterio esencial para definir qué es un ser humano. Ser persona no
consiste en la posesion en acto de ciertas cualidades cognitivas. Como afirma
Spaemann: “Las personas son o no son. Pero si son, son siempre actuales,
semper in actu, es decir, no hay personas potenciales”*. Ser persona no es una
propiedad que se desarrolla: no hay personas potenciales; las personas tienen
determinadas capacidades, entendidas como potencias, conforme a su natu-
raleza. En consecuencia, una persona puede desarrollarse, pero nada que no
lo sea puede transformarse en persona, del mismo modo que un ser humano
nunca deja de ser persona por perder ciertas funciones o capacidades™.

En este sentido, es preciso realizar una distincion entre los sentidos de “po-
tencia” que subyacen en la argumentacion. Por un lado, la potencia entendida
como mera posibilidad, a la que alude Aaltola con su ejemplo de la violinista
Matilda: se trata de una concepcion débil de la potencia, que se limita a la au-
sencia de contradiccion, es decir, a que algo podria llegar a ser sin que ello im-
plique una capacidad inherente. Por otro lado, la potencia como potencialidad
real, que se funda en la existencia efectiva de un ser y en su capacidad intrin-

¥ Es oportuno sefalar que el analisis de Locke es certero, pero esta cimentado sobre la errénea
distincién entre hombre y persona. Para Locke, el cuerpo si tiene un papel distintivo en la
identidad del hombre, pero no en el caso de la persona. Consideramos que es relevante in-
corporar la corporalidad en la identidad personal. En este sentido, cf. Burgos, Juan Manuel,
“Personalismo ontoldgico moderno I. Arquitectdnica”, Quién. Revista de filosofia personalista,
nam. 1 (2015), 19; y “Personalismo ontoldgico moderno II. Claves antropologicas”, Quién.
Revista de filosofia personalista, num. 2 (2015), 7-32.

* Lombo, José Angel y Giménez Amaya, José Manuel, “Cuerpo viviente y cuerpo vivido. Algu-
nas reflexiones de la antropologia filosofica”, Naturaleza y libertad. Revista de estudios interdis-
ciplinares, nam. 5 (2015), 366.

¥ José Angel Lombo y José Manuel Giménez Amaya, Biologia y racionalidad. EI cardcter distintivo
del cuerpo humano (Pamplona: EUNSA 2016), 29.

% Spaemann, Robert, Personas. Acerca de la distincion entre “algo” y “alguien” (Pamplona: Eunsa,
2010), 234. El titulo de este articulo homenajea el texto de Robert Spaemann, “;Todos los
hombres son personas?”, recogido en Spaemann, Robert, Personas. Acerca de la distincién entre
“algo” y “alguien” (Pamplona: EUNSA, 2010), 227-236.

31 Spaemann, Personas, 234.

93



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

seca para desarrollar determinadas funciones conforme a su naturaleza®. En
este segundo sentido, sostenemos que un ser humano nunca puede dejar de ser
persona, porque ya lo es en virtud de lo que es, no de lo que puede llegar a hacer.
La persona no es una posibilidad futura, sino una realidad ontologica presente,
incluso cuando sus capacidades no se actualicen plenamente.

La definicion de persona basada en la posesion en acto de cualidades su-
periores -como la racionalidad o la autoconciencia- resulta conceptualmente
inadecuada y genera consecuencias practicas problematicas. Como sefala
Juan Manuel Burgos, carece de sentido hablar de una persona si no hay con-
tinuidad entre su pasado y su futuro: ;déonde queda o dénde se fundamenta
la identidad evidente de los sujetos? El hecho de que una persona, en un mo-
mento dado, pierda una o varias de las cualidades habituales y paradigma-
ticas de la persona, no implica que deje de ser persona®. Del mismo modo,
Aaltola parece ignorar que la racionalidad no se da siempre en el mismo gra-
do ni con la misma intensidad a lo largo del desarrollo vital. La persona no
se confunde con sus cualidades; no puede ser entendida como consecuencia
causal de uno o de la totalidad de sus predicados. La incorporacion de los da-
tos provenientes la psicologia del desarrollo, entre los que destaca las aporta-
ciones de Jean Piaget, permitira conocer mejor el desarrollo cognitivo del ser
humano®, el cual no es siempre autoconsciente o racional. La inconsistencia
de la tesis de Aaltola se hace patente en los casos de enfermos de Alzheimer o
personas en coma: jacaso la pérdida de memoria o la stibita recuperacion de
la misma implica que la persona dejo de serlo o que ha comenzado a serlo de
nuevo?* El reconocimiento de la persona se funda en su dignidad, no en el
ejercicio puntual de sus funciones.

En segundo lugar, la atribucion por parte de Aaltola de capacidades cog-
nitivas superiores a ciertos animales carece de consenso dentro de la comu-
nidad cientifica. Identificar el pensamiento con el mero procesamiento de in-
formacion observado en algunos animales es un antropomorfismo erréneo:
el pensar humano va mucho mas alld del procesamiento de informacion, al
integrar dimensiones simbolicas, reflexivas y autoconscientes que no pue-

%2 Amengual, La persona humana, 396.

% Burgos, “Persona versus ser humano”, 85.

% Piaget expuso las fases del desarrollo humano en las siguientes obras: The originis of intelli-
gence in children (New York: Norton, 1963) y The construction of reality in the child (New York:
Basic Books, 1954).

% La inconsistencia de las tesis de Aaltola, que parten de los presupuestos filoséficos de Locke,
consideraria que una persona, Socrates, y la misma persona dormida, Socrates dormido, no
serian la misma persona, pues se trataria de personas con conciencia y sin conciencia respec-
tivamente. Cf. Locke, Ensayo del entendimiento humano, Libro II, capitulo XXVII, 18 y 21. “El
mismo Sdcrates, despierto y dormido, no participa de la misma conciencia, Sécrates despierto
y dormido no son la misma persona” (Locke, Ensayo del entendimiento humano, 503).

94



Por qué todos los seres humanos son personas. En respuesta a Elisa Aaltola

den reducirse a mecanismos funcionales. En este sentido, los animales no
son equiparables al ser humano en lo que respecta a la actividad cognitiva®.

Ademas, la defensa de Aaltola se apoya en un individualismo moral que,
como se analizara mas adelante, fundamenta el valor individual en las ca-
pacidades cognitivas superiores de determinados individuos animales. Esta
posicidn presenta una contradiccidn interna: emplea el mismo argumento -el
criterio de las capacidades- para defender tesis opuestas. Por un lado, Aal-
tola recurre a este criterio para cuestionar la igualdad entre todos los seres
humanos, sefialando que no todos poseen las mismas capacidades y que,
por ello, algunos deberian ser equiparados a ciertos animales. Pero, por otro
lado, emplea ese mismo criterio para establecer diferencias entre los propios
animales, estableciendo jerarquias de valor en funcién de su mayor o menor
semejanza con las capacidades humanas.

2.2. El problema del especismo

Antes de responder a los argumentos de la filosofa finlandesa, realizare-
mos una doble critica al propio concepto de especismo.

En primer lugar, la postura antiespecista de Aaltola -y que desarrolla Peter
Singer en su obra Liberacion animal-, incurre a su vez en un especismo antro-
pocentrista: clasifica a las especies animales segin su grado de semejanza
con el ser humano¥. Como ha sefialado el etélogo Frans de Waal, citado por
Rafael Marcos: “;Cémo se puede incluir la similitud con una especie deter-
minada como piedra de toque de la inclusion moral sin colocar esa especie
por encima de las demas?”*. En efecto, el propio movimiento animalista no
promueve la defensa de todos los animales, sino preferentemente de aque-
llos considerados superiores por su parecido con los seres humanos. Asi, por
ejemplo, cuando el filésofo espanol Jorge Riechmann defiende los intereses
de los animales, se refiere principalmente a los vertebrados, lo que implica
una discriminacion interespecifica que privilegia a unos animales sobre otros
segun su cercania a modelos antropomorficos™®.

% Por citar una conocida critica, cf. Kéhler, Wolfgang, Experimentos sobre la inteligencia de chim-
pancés (Madrid: Debate, 1989).

% Marcos, Alfredo, “Naturaleza humana y derechos de los animales”, en Diéguez, Antonio y
Atencia, José Maria (eds.), Naturaleza animal y humana (Madrid: Biblioteca Nueva, 2014), 177;
Marcos, Alfredo, “Politica animal: El Proyecto Gran Simio y los fundamentos filoséficos de la
biopolitica”, Revista Latinoamericana de Bioética 7, num. 12 (2007): 60-75.

% Frans De Waal, Bien natural (Barcelona: Herder, 1997), 275-277 citado en Marcos, “Naturaleza
humana”, 179.

¥ Riechmann, Jorge, Todos los animales somos hermanos. Ensayos sobre el lugar de los animales en las
sociedades industrializadas (Granada: Universidad de Granada, 2003), 106.

95



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

En segundo lugar, la aplicacion del concepto bioldgico de “especie” al am-
bito moral y filosdfico resulta problematica. En efecto, dentro de la tradicion
filoséfica no existe una teoria ética especificamente dirigida a la especie Homo
sapiens sapiens, sino mas bien a la persona entendida como sujeto moral. La
nocion de especie da lugar a confusion, al no implicar una relacién de vin-
culos afectivos, sociales, emocionales y morales, como si lo hace la nocion
de “familia humana”* recogida en Declaracion Universal de los Derechos del
Hombre (1948), que apela a una comunidad basada en la dignidad inherente
de todos los seres humanos, no en una categoria biologica*!.

Por tanto, rechazamos el concepto de “especie” como categoria normativa
en el &mbito moral, ya que resulta insuficiente e inadecuado para fundamen-
tar el valor moral de los seres humanos. En su lugar, proponemos recuperar
la nocion de “naturaleza humana”, no entendida como la posesién de un
conjunto fijo de cualidades naturales. El ser humano sigue siendo humano,
aunque no cumpla todas las caracteristicas naturales. Todos los hombres y
mujeres son seres humanos con independencia de si cumplen o no con todas
las caracteristicas naturales, biologicamente no se puede ser mas o menos ser
humano. Esta concepcion permite reconocer como personas en sentido pleno
a todos los seres humanos, incluidos aquellos que presentan discapacidades
intelectuales o alteraciones genéticas como el sindrome de Down. La natura-
leza humana no varia en funcién del numero de cromosomas ni de las capaci-
dades intelectuales. La dignidad humana no depende de cualidades externas
ni de la adecuacion a ciertos criterios de funcionalidad, sino que pertenece al
individuo por el mero hecho de ser humano.

En este sentido, seguimos al filésofo espafiol Jests Mosterin, que propone
una concepcion sustancialista -que no esencialista- del ser humano. Para Moste-

Para los miembros del Proyecto Gran Simio (PGS), los animales, para quien exigen a la ONU
que se reconozcan los tres derechos fundamentales, son los grandes simios. “Hoy sélo se
considera miembros de la comunidad de los iguales a los de la especie Homo sapiens |[...] El
chimpancé (incluyendo en este término tanto a la especie Pan troglodytes como al chimpancé
pigmeo, Pan paniscus); el gorila, Gorilla gorilla, y el orangutén, Pongo pygmaeus, son los parien-
tes mas cercanos de nuestra especie. Poseen unas facultades mentales y una vida emotiva
suficientes como para justificar su inclusién en la comunidad de los iguales”. Cf. Cavalieri,
Paola y Singer, Peter (eds.). El proyecto gran simio. La iqualdad mds alld de la humanidad (Barce-
lona: Trotta, 1998), 12-13.

El término “familia humana” ha sido criticado por algunos autores animalistas al conside-
rarlo especista e impreciso; cf. Horta, Oscar, “El antropocentrismo y el argumento de los
vinculos emocionales”, Dilemata, num. 1 (2009): 9-10. Sin embargo, se trata de una expresion
recogida también en la Declaracién Universal de la Unesco sobre el Genoma Humano y los
Derechos Humanos de 1997 que destaca la dimension bioldgica de la persona: “El genoma
humano constituye la unidad fundamental de todos los miembros de la familia humana y del
reconocimiento intrinseco de su dignidad y diversidad. En este sentido simbdlico, el genoma
humano es patrimonio de la Humanidad”.

41 Marcos, “Naturaleza humana”, 79.

96



Por qué todos los seres humanos son personas. En respuesta a Elisa Aaltola

rin, la naturaleza humana es el modo de ser del ser humano. El ser humano y
todas sus facultades tienen una base bioldgica y lo bioldgico no se puede sepa-
rar de lo personal®. El cuerpo humano no es una simple estructura fisiologica,
sino que expresa la humanidad del hombre: sus caracteristicas y manifestacio-
nes corporales son, a su vez, caracteristicas y expresiones de la persona®.

De acuerdo con lo expuesto por Alfredo Marcos, sostenemos que la natu-
raleza humana es el modo concreto y actual de la persona. En este sentido, la
racionalidad y sociabilidad no son atributos afiadidos o yuxtapuestos a la ani-
malidad, sino dimensiones constitutivas del ser humano*. La propia orga-
nicidad del cuerpo humano pone de manifiesto su dimensiéon moral. No obs-
tante, no defendemos que la dimension moral sea reductible a lo meramente
biologico; reconocemos que la moralidad no se agota en la descripcion del
ser, pero tampoco es completamente independiente de él*. Como advierte
Javier Muguerza, el deber-ser no puede reducirse a la mera descripcion del ser
biologico del hombre; sin embargo, como sefiala Muguerza, el debe moral se
convierte en una posibilidad evolutiva viable: una determinada forma de ser,
que, aunque no se reduzca directamente al ser bioldgico, esta en continuidad
con €l. Esto implica que entre el mundo natural y moral existiria una cone-
xion que permitiria prescribir normas éticas favorables a la supervivencia*.

Asi, el actuar humano (la dimensién moral) viene posibilitado por la na-
turaleza (dimension natural), pero a su vez, esta naturaleza, en cuanto huma-
na, nunca es puramente dada: se realiza, se actualiza y se configura desde
la libertad y la dimension personal. Ser persona no es simplemente un he-
cho natural, sino una tarea en la que lo bioldgico y lo moral se entrelazan
inseparablemente®.

2 Existe una larga tradicion filosofica que niega la naturaleza humana desde Pico della Miran-
dola hasta Ortega y Gasset. Sin embargo, nos oponemos a este modo recurrente en la filosofia
de concebir al ser humano como ausente de naturaleza. Por ello, coincidimos con Mosterin y
Gazzaniga en la necesidad de recuperar una concepcién naturalista de la naturaleza humana.
Cf. Mosterin, La naturaleza humana, 23 y Gazzaniga, Michael, EI cerebro ético (Barcelona: Pai-
dds, 2006), 168.

% Lopez Moratalla, Natalia, “Bioética y avances tecnoldgicos: tres problemas actuales”, Biome-

dicina 1, nim. 1 (2005): 39.
La importancia del cuerpo esta ya presente en la historia de la filosofia. Husserl distinguid
entre Korper y Leib en Meditaciones cartesianas, que se corresponde cuerpo sujeto a cambios
fisicos (exterioridad) y a cuerpo vivido (interioridad), cuerpo propio. Ver Husserl, Edmund,
Meditaciones cartesianas (Tecnos: Madrid,1986), 26.

4 Marcos, “Naturaleza humana”, 163.

* Amengual, La persona humana, 395.

4 Muguerza, Javier, La razon sin esperanza (Barcelona: Taurus, 2007). Para un estudio mas ex-
haustivo del denominado “giro naturalista” de la ética, cf. Reichmann, Todos los animales, 63.

¥ Amengual, La persona humana, 392.

97



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

2.3 Critica positiva al principio de igual consideracion de intereses

Para elaborar una critica positiva al argumento de Aaltola, partiremos de
una serie de objeciones dirigidas a la nocion de igualdad moral, basada en el
principio de igual consideracion de intereses de influencia singeriana®.

En primer lugar, sostenemos que la moral no puede reducirse al sim-
ple cumplimiento de intereses individuales. La ética implica preguntarse
por qué debo dar preferencia a los intereses ajenos frente a los propios, lo
cual requiere una reflexion que trasciende la mera agregacion de preferen-
cias. En este sentido, la igualdad moral no puede basarse en las emociones.
Como ya sefialé Kant en su Disertacion del 1770, la validez objetiva de los
principios éticos no puede fundamentarse en la sensibilidad, ya que en el
plano de los sentimientos todo es particular, mudable, indeterminado y
relativo®.

En segundo lugar, resulta epistemologicamente problematico asumir que
podamos conocer con precision los intereses o experiencias internas de los
animales™. El argumento de la igual consideracion de intereses incurre asi
en un antropomorfismo que reproduce, paraddjicamente, el mismo sesgo
que critica: proyectar rasgos humanos sobre los animales y suponer que su
vida interior es comparable a la de los seres humanos. Como han sefialado
Thomas Nagel —en su célebre texto What Is Like to Be a Bat"'- y Ludwig Wi-
ttgenstein®, no es posible saber con certeza “como es” ser un murciélago ni
establecer una comprension plena de la experiencia de un leén. Desde esta
perspectiva, resulta pertinente recordar el canon de Morgan, segtn el cual no
debemos interpretar una acciéon como resultado del ejercicio de una facultad
psiquica superior si puede explicarse como resultado del ejercicio de una fa-
cultad inferior en la escala psicoldgica®.

# Singer, Etica préctica, 65-69.

* Rodriguez Lufio, Angel, Etica general (Pamplona: EUNSA, 2004), 66.

% Como ha sefialado la literatura contemporanea — Lamey, Andy, “Subjective experience and
moral standing”, Animal Sentience 9, nam. 7 (2016): 1-3; Dung, Leonard, “Why the Epistemic
Objection Against Using Sentience as Criterion of Moral Status is Flawed”, Science and Engi-
neering Ethics 28, num. 51 (2022): 1-15; o Gutfreund, Yoram, “Neuroscience of animal cons-
ciousness: still agnostic after all” Front Psychol 9, nim. 15, (2024): 1-4—, el enfoque animalista
se enfrenta a un limite epistemoldgico fundamental: la suposicién de que podamos conocer
con precision la experiencia subjetiva animal, lo que dificulta tanto la atribucidon de intereses
como la extensién de categorias propias de la persona.

51 Nagel, Thomas, “What is like to be a bat?”, Moral Questions (Cambridge University
Press, 1979).

52 Wittgenstein, Ludwig, Investigaciones filoséficas (Barcelona: Critica, 2002).

% Citado por Almaraz, Julidn, “La profecia incumplida de Darwin”, en Diéguez, Antonio y
Atencia, José Maria (eds.), Naturaleza animal y humana (Madrid: Biblioteca Nueva, 2014), 21-22.

98



Por qué todos los seres humanos son personas. En respuesta a Elisa Aaltola

En tercer lugar, como ha argumentado Juan Fernando Pereira-Menaut, la
relacion entre seres humanos y animales no puede fundamentarse juridica-
mente debido a la ausencia de “paridad ontoldgica”. La dignidad implica una
obligacion de respeto hacia el igual, condicion que no se da en la relacién hu-
mano-animal®. Las relaciones reciprocas y vinculantes son siempre entre seres
que se reconocen como iguales, pues el ser humano establece relaciones de un
orden no meramente fisico, sino dotadas de significado en un “mundo vital”*.

En cuarto y altimo lugar, la propia Aaltola incurre en una contradiccion
al no respetar el principio de igual consideracion de intereses que defiende.
En efecto, su adhesion al individualismo moral (moral individualism), segtin el
cual los seres deben ser evaluados segtin los méritos individuales y no por su
pertenencia a una especie, desvirttia la universalidad del principio que pro-
clama®. Esta vision conduce a una vision fragmentaria e inestable de la ética.
No obstante, no compartimos los postulados del individualismo moral, pues
confunde el hecho de ser sujeto moral -esto es, ser persona- con la valoracion
de las acciones morales realizadas por dicho sujeto. El ser humano, como su-
jeto responsable, debe responder por sus actos; sin embargo, su condicién de
persona no depende de la posesion de una determinada cualidad cognitiva
superior, sino de su dignidad ontologica.

2.3.1. El valor de la dignidad humana

Consideramos que la nocién de valor propuesta por Aaltola presenta una
fundamentacion problematica. La pensadora finlandesa sostiene que la capa-
cidad ética del agente moral es condicion necesaria para atribuirle valor. Sin
embargo, sostenemos que el valor individual o absoluto, que es el que Aaltola
propone para los animales no humanos y que es interpretado a la manera
kantiana como fin en si mismo, es exclusivo del ser humano”. En este punto,
es preciso distinguir entre valor y valoracion: el valor no depende de la valo-
racion, sino que precede a la valoracion; de lo contrario, no habria nada que

% Pereira-Menaut, A-C. y Pereira Saez, Carolina, “De nuevo sobre la dignidad humana”, Cua-
dernos de Bioética 2 (2014): 234.

% Autores como Jakob von Uexkiill o Edmund Husserl distinguieron entre Welt (mundo), pro-
pio del ser humano, y Unwelt (medio o entorno), caracteristico de los animales. Cf. Lombo y
Giménez, Biologia y racionalidad, 49.

* Aaltola, “Three Standard Arguments”, 33.

% Aaltola, “Three Standard Arguments”, 16.

Zuolo y Muders sostienen que la dignidad humana constituye un valor inherente, absoluto
y final, cuyo alcance normativo no puede extenderse de manera indistinta a los seres no hu-
manos sin desvirtuar su sentido propiamente antropoldgico. Ver, Federico Zuolo, “Dignity
and Animals. Does it Makes Sense to Apply hte Concept of Dignity to All Sentient Beings?”,
Ethical Theory and Moral Practice 19, nim. 5 (2016): 1117-1130; y Muders, Sebastian, “Human
Dignity: Final, Inherent, Absolute?”, Rivista di estetica 75 (2020): 84-103.

99



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

pudiera ser valorado. En cambio, la valoracion se refiere al acto psicologico
de atribucion de valor, que puede acertar o errar. Confundir valor con valo-
racion es como confundir la percepcion con el objeto percibido™.

Por otra parte, la axiologia ha mostrado la natural jerarquia de los valores
en la realidad y que nos relacionamos con los entes de manera distinta en
funcién de sus valores intrinsecos. La diferencia ontologica entre persona y
seres no humanos no se sustenta en la posesion de capacidades cognitivas
superiores, sino en su dignidad como fuente de valor absoluta. Aqui es pre-
ciso distinguir entre dos sentidos de dignidad: la dignidad moral y dignidad
ontologica o absoluta. La primera se expresa en el obrar ético del individuo
y puede variar a lo largo de su vida segun el valor de sus acciones o segun
sus capacidades. En cambio, la segunda es siempre la misma y no varia; es
intrinseca al ser humano y se refiere a la estructura esencial de lo que es y ne-
cesariamente tiene que ser. La dignidad ontoldgica es la condicion de posibi-
lidad de la ética. De este modo, el ser humano es siempre persona (dignidad
ontologica), pero a través de su experiencia vital e historica puede perder o
no su dignidad moral, pues sus capacidades y cualidades humanas mutan®.

2.3.2. La base de las relaciones humanas

Aaltola adopta una vision utilitarista de la ética, segtin la cual el ser hu-
mano construye una comunidad de significados compartidos®. No obstante,
esta postura es incompatible con la nocion de valor intrinseco o absoluto que
ella misma atribuye a los animales no humanos. El utilitarismo clasico juzga
la correccion moral de las acciones en funcion de sus consecuencias, no de
principios incondicionados. Por ello, una teoria utilitarista consecuente no
puede sostener la existencia de valores absolutos, ya que el valor de un ser
dependeria siempre del consenso social y de las consecuencias derivadas de
su consideracion moral. Asi, el valor de los animales estaria inevitablemente
supeditado a lo acordado por la comunidad moral, lo que lo convierte en un
valor contingente y condicionado.

Ademas, consideramos que la comunidad de significados debe incluir a to-
dos los seres humanos, pero no sobre la base de una reciprocidad simétrica de
caracter matematico, sino a partir de una relacion asimétrica que contemple la

% Frondizi, Risieri, {Qué son los valores? (México: FCE, 1968), 25.

% Torralba, Francesc, (Qué es la dignidad? (Barcelona: Herder, 2005), 84-95. Excederia con mu-
cho una aproximacién al vastisimo concepto de dignidad. Como indicamos al inicio de este
trabajo, nuestro propdsito es allanar el camino a futuras investigaciones sobre la diferencia
ontoldgica entre seres humanos y animales basada en la dignidad.

% Aaltola, “Three Standard Arguments”, 25.

100



Por qué todos los seres humanos son personas. En respuesta a Elisa Aaltola

natural desigualdad de los seres humanos®'. Esta asimetria no implica una jerar-
quia arbitraria, sino el reconocimiento de la diversidad natural de la condicién
humana. En este sentido, las relaciones humanas no se construyen sobre el favo-
ritismo, nocion que sugiere una forma de discriminacion arbitraria, sino que se
construyen positivamente sobre la base de la igual dignidad y el reconocimiento
mutuo. Ahora bien, el reconocimiento solo es posible entre sujetos que, indepen-
dientemente de sus facultades y propiedades, comparten la misma dignidad: no
se puede reconocer como igual al que no lo es. Por tanto, las relaciones especiales
se construyen sobre la base del reconocimiento mutuo de cuerpos humanos®.

En este mismo sentido, MacIntyre sostiene la importancia de la dimension
biologica del ser humano para toda la filosofia moral®®. La corporalidad hu-
mana se manifiesta ante todo como vulnerabilidad y esta fragilidad es pre-
cisamente la que impulsa a establecer relaciones de dependencia y cuidado
reciproco®. Asi, la ética no se construye sobre abstracciones racionalistas,
sino sobre la experiencia compartida de la finitud y la necesidad.

Reconocemos que las relaciones humanas tienen un componente cultural,
pero resulta erréneo ignorar su base natural: el reconocimiento del de otro como
yo. La filésofa espanola Adela Cortina subraya precisamente esta dimension
al defender que la moralidad tiene una base bioldgica y que el cuidado de los
cercanos constituye una actitud natural propia de los seres humanos®. En este
mismo sentido, Heidegger identifico el cuidado (Sorge) como el modo funda-
mental en que el ser humano estd en el mundo con los otros, es decir, como un
“existenciario” que expresa la apertura constitutiva al otro®. Para Cortina, la
conducta moral caracteristica del ser humano es la capacidad de reciprocar, lo
cual permite pasar del mero intercambio al reconocimiento mutuo®.

De este modo, se debe distinguir entre el altruismo reciproco y el mutualis-
mo reciproco propio de los animales®. El altruismo es clave en el desarrollo
social humano, porque permite trascender las relaciones con los semejantes y
proximos, y ocuparnos también de los mas vulnerables y dependientes. Las
investigaciones de Michael Tomasello refuerzan esta tesis al demostrar que las
acciones humanas de ayuda y cooperacion tienen una raiz bioldgica anterior

¢l Sabada, Javier, “Las debilidades de la ética”, Cuaderno gris 10 (1994), 44.

62 En este mismo sentido destaca el trabajo de Tomasello, Michael, ;Por qué cooperamos? (Ma-
drid: Katz, 2010), 26-34.

% MaclIntyre, Animales racionales, 10.

¢ MacIntyre, Animales racionales, 31.

® Cortina, Adela, {Para qué sirve realmente la ética? (Barcelona: Paidds, 2018), 52-53.

% Heidegger, Martin, Ser y tiempo (Madrid: Trotta, 2003), 213-218.

¢ Cortina, ;Para qué sirve realmente la ética?, 83

% Cortina, Adela, Neuroética y neuropolitica (Madrid: Tecnos, 2011), 114. Aqui Cortina desarrolla
las tres condiciones necesarias del altruismo reciproco.

101



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

al aprendizaje cultural®. Segin Tomasello, estas conductas se fundan en la
“nosotridad”: la identificacion con los otros significativos. A diferencia de los
monos antropoides, cuya accion se mantiene en el plano individual (“yo”), los
seres humanos, poco después de cumplir un afo, ya son capaces de coordinar
metas compartidas en un marco de cooperacion intersubjetiva”.

La relacion intersubjetiva no es un mero complemento de la vida humana:
constituye la base misma del ser persona. La persona se constituye en el seno
de las relaciones interpersonales y esta dimension relacional es la condicion
de posibilidad de su vida moral”. En este sentido, la sociabilidad humana
conduce al ser humano a aprender a convivir con los demas. Wojtyta explica
la naturaleza social del ser humano a través del concepto de “participacion”:
la persona se realiza siendo y obrando con otros. Participar no es solo cola-
borar, sino compartir libre y responsablemente una accion comun. En este
actuar “junto con otros”, el ser humano alcanza su plenitud personal y afirma
su dignidad en comunidén con los demas’.

Por ultimo, si bien Aaltola sostiene que el cuidado de los animales reporta
beneficios personales y sociales que no deben desdenarse; sin embargo, como
objeta Nozick, no existe evidencia empirica que demuestre que las personas
que trabajan en profesiones como las de carnicero -que implica el sacrificio de
animales- sean moralmente inferiores o mas propensas a la violencia que otros
profesionales™. Por tanto, si bien los animales no son miembros de la comuni-
dad moral, esto no implica que deban ser tratados como simples medios.

En este contexto, sostenemos que el fundamento de la dimension moral de la
persona no radica en las emociones o la capacidad de sentir, sino en la persona
misma, entendida como sujeto portador de dignidad™. No entraremos aqui a de-
batir la definicion del concepto moral de la persona, pues ello excede los objetivos
de este articulo; sin embargo, resulta esencial subrayar, que, como sostiene John
Rawls, la moralidad no depende del ejercicio actual de determinadas capacidades:

Los requerimientos minimos que definen la personalidad moral se refieren a
la capacidad, no a su realizacion. Un ser que tiene la capacidad, tanto si esta
desarrollada como si todavia no lo esta, debe recibir la plena proteccion de
los principios de la justicia™.

% Tomasello, {Por qué cooperamos?, 50.

7 Tomasello, {Por qué cooperamos?, 83.

I Amengual, La persona humana, 379.

2 Woijtyla, Karol, Persona y accion (Madrid: Palabra, 2024), 379-393.

3 Nozick, Robert, Anarquia, estado y utopia (Madrid: Innisfree, 2020), 58.
™ Amengual, La persona humana, 380.

7> Rawls, John, Teoria de la justicia (México: FCE, 2010), 37.

102



Por qué todos los seres humanos son personas. En respuesta a Elisa Aaltola

Conclusiones

Tras la critica desarrollada a las tesis de Aaltola, consideramos que la
diferencia entre seres humanos y animales no puede fundamentarse en
la primera opcion al trilema propuesto por Scheler, esto es, en la mera
posesion de capacidades cognitivas superiores. Por el contrario, dicha di-
ferencia se comprende adecuadamente desde la nocion de dignidad, que
permite dar solucion a los problemas tratados a lo largo del articulo: reco-
nocer el valor de los animales sin equipararlo al valor absoluto propio de
la persona humana.

Por tanto, sostenemos que todos los seres humanos son personas: la con-
dicién de ser persona no se deriva del ejercicio actual de ciertas capacidades,
sino de la dignidad intrinseca que corresponde a todo ser humano. En este
sentido, abogamos por una recuperacion dentro del debate de la ética animal
del concepto de dignidad, el cual enriquece el debate bioético y esclarece
confusiones conceptuales importantes. Asimismo, defendemos la necesidad
de una concepcion unitaria de la persona, que integre la dimension corporal
y relacional del ser humano, evitando reduccionismos que identifiquen a la
persona con la posesion de ciertas capacidades mentales.

La afirmacion de la dignidad intrinseca de toda persona transforma
nuestra comprension de la comunidad moral. La pertenencia al “noso-
tros” moral no puede basarse en la reciprocidad perfecta ni en la posesion
de determinadas capacidades, sino en la condiciéon humana compartida.
Esto exige construir comunidades inclusivas que integren a quienes de-
penden de otros en mayor medida —nifios, ancianos, personas con disca-
pacidad- como miembros plenos, capaces de generar vinculos y sentido.
En definitiva, se trata de promover una ética que no se edifique desde el
paradigma del individuo autosuficiente, sino desde la vulnerabilidad y el
cuidado mutuo.

Por ultimo, nuestra propuesta ofrece una via de didlogo mas fecundo con
las propuestas de la ética animal contemporanea. Reconocer el valor de los
animales sin disolver la nocion de persona permite evitar dicotomias estériles
y abrir un espacio de discusion mas amplio y riguroso. Queda pendiente de-
sarrollar una teoria sdlida del valor moral de los animales que no dependa de
comparaciones reductoras con capacidades humanas, asi como profundizar
en el estatuto propio de la dignidad ontoldgica en relacion con la biosfera
y los sistemas vivientes. Estos desafios sefialan caminos prometedores para
futuras investigaciones.

103



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

Referencias

Aaltola, Elisa. “Three standard arguments against the individual of non-human ani-
mals”. Telos: revista iberoamericana de estudios utilitaristas, nam. 17 (2010): 15-33.

Almaraz, Julian. “La profecia incumplida de Darwin”. En Diéguez, Antonio y
Atencia, José Maria (eds.), Naturaleza animal y humana. Madrid: Biblioteca
Nueva, 2014, 19-37.

Amengual, Gabriel. La persona humana. EI debate sobre su concepto. Madrid: Sinte-
sis, 2015.

Aristoteles. Etica a Nicomaco. Madrid: Gredos, 2014.
Aristoteles. Metafisica. Madrid: Gredos, 1998.

Birnbacher, Dieter. “Das Dilemma des Personenbegriffs”. En Strasser, Peter (ed.),
Personen aus bioethischer Sicht. Steiner, 1997: 9-25.

Burgos, Juan Manuel. “Personalismo ontologico moderno I. Arquitecténica”.
Quién. Revista de filosofia personalista, nam. 1 (2015): 9-27.

Burgos, Juan Manuel. “Personalismo ontologico moderno II. Claves antropologi-
cas”. Quién: Revista de filosofia personalista, nim. 2 (2015): 7-32.

Burgos, Juan Manuel. Reconstruir la persona. Ensayos personalistas. Madrid: Pala-
bra, 2009.

Cavalieri, Paola y Singer, Peter (eds.). El proyecto gran simio. La igualdad mds alld de
la humanidad. Barcelona: Trotta, 1998.

Cortina, Adela. Neuroética y neuropolitica. Madrid: Tecnos, 2011.

Cortina, Adela. ;Para qué sirve realmente la ética? Barcelona: Paidos, 2018.

De Waal, Frans. Bien natural. Barcelona: Herder, 1997.

Dung, Leonard. “Why the Epistemic Objection Against Using Sentience as Cri-
terion of Moral Status is Flawed”. Science and Engineering Ethics 28, nim. 51
(2022): 1-15.

Frondizi, Risieri. ;Qué son los valores? México: FCE, 1968.

Gazzaniga, Michael. EI cerebro ético. Barcelona: Paidds, 2006.

Gutfreund, Yoram. “Neuroscience of animal consciousness: still agnostic after
all”. Front Psychol 9, nim. 15, (2024): 1-4.

Heidegger, Martin. Ser y tiempo. Madrid: Trotta, 2003.

Horta, Oscar. “El antropocentrismo y el argumento de los vinculos emocionales”.
Dilemata, num. 1 (2009): 1-13.

Hume, David. Tratado de la naturaleza humana. Madrid: Tecnos, 2018.

Husserl, Edmund. Meditaciones cartesianas. Madrid: Tecnos, 1986.

Kohler, Wolfgang. Experimentos sobre la inteligencia de chimpancés. Madrid: Debate (1989).

Lamey, Andy. “Subjective experience and moral standing”. Animal Sentience 9,
nam. 7 (2016): 1-3.

Locke, John. Ensayo del entendimiento humano. Libro 1. Madrid: Editora nacional (1980).

104



Por qué todos los seres humanos son personas. En respuesta a Elisa Aaltola

Lombo, José Angel y Giménez Amaya, José Manuel, “Cuerpo viviente y cuerpo
vivido. Algunas reflexiones de la antropologia filosofica”, Naturaleza y liber-
tad. Revista de estudios interdisciplinares, nim. 5 (2015).

Lombo, José Angel y Giménez Amaya, José Manuel. Biologia y racionalidad. el ca-
rdcter distintivo del cuerpo humano. Pamplona: EUNSA (2016).

Lopez Moratalla, Natalia. “Bioética y avances tecnoldgicos: tres problemas actua-
les”. Biomedicina 1, num. 1 (2005): 34-40.

Maclntyre, Alasdair. Animales racionales y dependientes. por qué los seres humanos
necesitamos las virtudes. Barcelona: Paidds, 2001.

Marcos, Alfredo. “Naturaleza humana y derechos de los animales”. En Diéguez,
Antonio y Atencia, José Maria (eds.). Naturaleza animal y humana. Madrid: Bi-
blioteca nueva, 2014.

Marcos, Alfredo. “Politica animal: el proyecto gran simio y los fundamentos filoso-
ficos de la biopolitica”. Revista latinoamericana de bioética 7, nim. 12 (2007): 60-75.

Mosterin, Jests. La naturaleza humana. Madrid: Espasa-Calpe, 2006.

Muders, Sebastian. “Human Dignity: Final, Inherent, Absolute?”, Rivista di esté-
tica, 75 (2020): 84-103.

Muguerza, Javier. La razén sin esperanza. Barcelona: Taurus, 2007.

Nagel, Thomas. “What is like to be a bat?”. The philosophical review 8, num. 4
(1974): 435-450.

Nozick, Robert. Anarquia, estado y utopia. Madrid: Innisfree, 2020.

Pereira-Menaut, Antonio-Carlos y Pereira Sdez, Carolina. “De nuevo sobre la
dignidad humana”. Cuadernos de bioética, nium. 2 (2014): 231-242.

Piaget, Jean. The Construction of Reality in the Child. New York: Basic Books, 1954.
Piaget, Jean. The Origins of Intelligence in Children. New York: Norton, 1963.
Rawls, John. Teoria de la justicia. México: FCE, 2010.

Riechmann, Jorge. Todos los animales somos hermanos. Ensayos sobre el lugar
de los animales en las sociedades industrializadas. Granada: Universidad de
Granada, 2003.

Rodriguez Comellas, Javier. “;Persona, ‘cuasi-persona’ o ‘ser humano no perso-
na’? El estatuto de la persona con discapacidad intelectual a través del argu-
mento de los casos marginales”. Quién. Revista de filosofia personalista, nim. 20
(2024):147-164.

Rodriguez Lufio, Angel. Etica general. Pamplona: Eunsa, 2004.

Sabada, Javier. “Las debilidades de la ética”. Cuaderno gris, num. 10 (1994): 40-47.
Scheler, Max. El puesto del hombre en el cosmos. Madrid: Losada, 1938.

Singer, Peter. Etica practica. Madrid: Ariel, 2009.

Singer, Peter. Liberacién animal. Madrid: Taurus, 2011.

Spaemann, Robert. Personas. Acerca de la distincion entre “algo” y “alguien”. Pam-
plona: Eunsa, 2010.

105



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

Tomasello, Michael. ;Por qué cooperamos? Madrid: Katz, 2010.
Torralba, Francesc. ;Qué es la dignidad? Barcelona: Herder, 2005.
Wittgenstein, Ludwig. Investigaciones filosdficas. Barcelona: Critica, 2002.
Wojtyla, Karol. Persona y accion. Madrid: Palabra, 2024.

Zuolo, Federico. “Dignity and Animals. Does it Makes Sense to Apply hte Con-
cept of Dignity to All Sentient Beings?”. Ethical Theory and Moral Practice 19,
num. 5 (2016): 1117-1130.

106



Metafisica y Persona. Filosofia, conocimiento y vida
Afio 18, Num. 35, Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996
DOI: 10.24310/metyper.35.2026.22209

La significacion del “nosotros” desde la vision
ético antropologica de Wojtyla para una
filosofia social de corte personalista

The meaning of “we” from ethical anthropological vision
of Wojtyla for a personalist social philosophy

RutH RAMOS BARRAGAN!
UPAEP, Universidad
ruth.ramos@upaep.mx
ResuMEN

El interés de Karol Wojtyla en la dimension social se puede rastrear a lo largo de su
obra, si hacemos un recorrido sobre la significacion del ‘nosotros’ y lo que se llamara en
este trabajo las propedéuticas de dicha nocién que aparecen particularmente en sus tex-
tos ético antropolégicos, particularmente Amor y responsabilidad, Persona y accién, Persona:
sujeto y comunidad, ;Participacién o alienacion? Se busca dimensionar la importancia que el
‘nosotros’ puede tener para la formulacién de una filosofia social personalista, tendiente
a enmarcar analisis y propuestas que las complejas realidades sociales contemporaneas
piden mas alla de las posturas individualistas o colectivistas.

Palabras clave: Nosotros, participacion, alienacion, filosofia social, comunidad, bien comun.

ABSTRACT

Karol Wojtyla’s interest in the social dimension can be traced throughout his work, if
we take a look at the meaning of “‘we” and what will be called in this work the propaedeu-
tics of this notion that appear particularly in his ethical-anthropological texts, particularly
Love and Responsibility, Person and Action, Person: Subject and community, Participation or
alienation? It seeks to dimension the importance that the “we’ can have for the formulation
of a personalist social philosophy, tending to frame analyses and proposals that the com-
plex contemporary social realities require beyond individualistic or collectivist positions.

Keywords: We, participation, alienation, social philosophy, community, common good.

1 ORCID ID: https://orcid.org/0009-0006-7729-2744

Recepcion del original: 08/08/2025
Aceptacion definitiva: 16/12/2025

@@@@ This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommer-
ST cial-ShareAlike 4.0 International License

107



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

Introduccion

El pensamiento wojtyliano muestra recurrentemente una relacion entre
sus preocupaciones éticas y antropoldgicas y las nociones que resultan fun-
damentales para explicar su vision sobre la persona. Una de estas nociones
gira alrededor de la comunion de personas como esencial; considerar a la
persona implica, necesariamente considerar a las personas, pero no como un
agregado de individuos sino como una realidad relacional en la que la perso-
na se puede reconocer plenamente persona, incluso la palabra con la que se
refiere a esta realidad es un singular-plural: el ‘nosotros’.

Siguiendo lo que Wojtyla plantea a través de sus obras, el ‘nosotros” apa-
rece como dindmica que surge necesariamente de la naturaleza de la persona
y que es condicion de posibilidad de realizacion y perfeccionamiento de lo
humano, en razén de esta intuicion, se propone profundizar en ello y dar
cuenta de la relevancia que esto presenta para la sistematizacién de un pen-
samiento social de corte wojtyliano.

En sus primeras obras hay elementos que pueden identificarse como an-
tecedentes de esta nocion y en el desarrollo de su pensamiento se hara cada
vez mas presente, especialmente en Amor y responsabilidad, donde abordara la
moral sexual desde la consideracion de la persona individual-relacional, yo-tu.

El capitulo séptimo de Persona y accién, obra culmen de su antropologia?,
como cierre de su estudio sobre el hombre, podria interpretarse como el lugar
donde se completa su concepcion de sobre la persona, y no un mero corolario
de la filosofia social que podra observarse en sus obras posteriores, particular-
mente en el magisterio social propio de su pontificado. A partir de este capitu-
lo, Wojtyla hara una aproximacion al ‘nosotros’ que, segtin la idea de participa-
cion planteada como culminacion, presenta rasgos bastante originales.

También se considerara el concepto de Communio personarum, que, aunque
surge en relacion directa con la vision sobre la familia, puede dar referentes
para la nocion del ‘nosotros”y viceversa.

> Burgos en “La filosofia personalista de Karol Wojtyla” la califica como la obra maestra de
Wojtyla, donde establece la base antropoldgica solida que es requerida para la construccion
de una ética en los mismos términos; adicionalmente lo considera el lugar donde la apuesta
de superacién entre el objetivismo y el subjetivismo de las propuestas antropolégicas pre-
vias se presenta, esta consideracion la encontramos también en: Guerra Lépez, Rodrigo,
Volver a la persona. El método filosdfico de Karol Wojtyla (Madrid: Caparros, 2002). Buttiglione
se refiere a la busqueda de completar la descripcion fenomenolégica con una comprension
metafisica, nota de la novedad de la obra, en su Introduccion a la 3* edicion de Persona y
acto en polaco publicada mas tarde como: “’Persona y acto’ y el pontificado de Juan Pablo
117, Open Insight, niim. 10 (2019).

108



La significacion del “nosotros” desde la vision ético antropoldgica
de Wojtyla para una filosofia social de corte personalista

Para ello ponemos atencion particular en los textos: Amor y responsabilidad
(1960) Persona y accién (1969) en su capitulo “Apuntes para una teoria de la
participacion” y “Persona: sujeto y comunidad” (1976) en cuanto a textos del
autor y adicionalmente trabajos sobre la antropologia y filosofia social woj-
tyliana que arrojan luz sobre estos planteamientos.

1. Presencia del ‘nosotros’ en Amor y responsabilidad (1960)

Amor y responsabilidad surgié como un estudio sobre el amor humano, a
partir de las reflexiones que en su trabajo pastoral nacian, es el primer libro
de nuestro autor donde se ven ya las nociones que después desarrollara espe-
cialmente en Persona y accién. Bajo el supuesto de una mirada fenomenologica
y metafisica sobre el amor y la sexualidad Wojtyla se adentra en los elemen-
tos constitutivos de estos acontecimientos humanos.

Cuando él analiza la existencia del amor sugiere, una primera mencién
del ‘nosotros” en singular, como la unién de dos hechos psicolégicos que
crean un todo objetivo, “un solo ser en el que dos persona estdn internadas,
o, tal vez mejor, integradas” dando paso al problema de la relacion entre “yo’
y ‘nosotros’, donde el ‘yo’ es tinico y si el amor es de la persona podria con-
siderarse como un fenomeno individual y unilateral, pero, dice Wojtyla “es
cosa clara que el amor no es unilateral por su misma naturaleza, sino que, al
contrario es bilateral, que existe entre personas, que es social.” La reciproci-
dad necesaria en esta condicion da paso a “un tnico ‘nosotros” que nace de
dos yoes. En esto consiste su dinamismo natural. Para que nazca el ‘nosotros’,
no es suficiente un solo amor bilateral, porque en €l, a pesar de todo, hay dos
‘yo’, aunque plenamente dispuestos ya a llegar a ser un solo ‘nosotros’. Es la
reciprocidad la que, en el amor, decide del nacimiento de ese ‘nosotros™”.

La reciprocidad en Wojtyla no es una mera consecuencia de entrar en re-
lacién con otro “yo’, implica una correlacién en la que el ‘yo’ se dirige a otro
‘yo’ y éste a su vez retorna en esta relacién al yo inicial, configurando una
comunidad interpersonal®. Distinta a la reciprocidad que Bubber considera
como “el sentimiento de ser acogido, de entrar en una relacion”>.

El papel de la voluntad en la configuraciéon del ‘nosotros” es indispensable,
porque debe ésta “hacer nacer esta unidad de quereres (unum velle) que hace

* Wojtyla, Karol, Amor y responsabilidad. Estudio de moral sexual (Madrid: Editorial Razén y Fe,
1978), 40.

* Woijtyla, Amor y responsabilidad, 42.

5 Bubber, Martin, Yo y tii (Buenos Aires: Ediciones Nueva Vision, 1982), 52.

109



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

que dos “yo’ lleguen a ser un ‘nosotros’. Es justamente en la amistad donde
se encuentra esa unidad”®. La amistad es reciproca y es interpersonal, notas
que para €l caracterizan al ‘nosotros’”.

El amor en general incluye esta estructura delineada en la amistad, de
relacién entre sujetos:

El paso del ‘yo” al ‘nosotros’ es para el amor no menos esencial que el hecho
de salir de su propio ‘yo’, que se expresa por el atractivo, en el amor de con-
cupiscencia y en el de benevolencia. El aspecto individual no desaparece en
el aspecto inter-personal, al contrario, éste esta condicionado por aquél. De
donde resulta que el amor es siempre una cierta sintesis inter-personal de
gustos, de deseos y de benevolencia®.

La inter-personalidad para Wojtyla, cabe anotar, surge de toda acciéon que
un ‘yo’ realiza con un ‘ti1’, aunque ésta no se encuentre en términos de reci-
procidad, pero solo es plena cuando efectivamente es reciproca’. Incluso
una accion que no es buena supone una realidad interpersonal y cierto dina-
mismo de la reciprocidad por el cual el ‘yo’ se hace pleno en la accién mutua.

1.1. Primera propedéutica: ‘yo’ como ‘tii” ;es condicion de
‘nosotros” o supone un ‘nosotros’?

En Amor y responsabilidad también se pueden encontrar planteamientos
que apuntan a la configuracion del ‘nosotros’, por ejemplo, la expresion de
‘yo’ como t1, como una condicidn, que sélo aparece en la igualdad de en-
trambos, en el amor entre hombre y mujer:

Del verdadero sentido y del verdadero “sabor” del amor. Este “sabor” es
inseparable del sentimiento de responsabilidad por la persona, respon-
sabilidad que comprende el cuidado de su verdadero bien, quintaesencia
del altruismo y sello infalible de una expansién de mi ‘yo” y de mi exis-
tencia a los que vienen a anadirse otro ‘yo’ y otra existencia que me son
tan intimos como los mios™.

® Wojtyla, Amor y responsabilidad, 45.

7 Wojtyla, Amor y responsabilidad, 46.

8 Wojtyla, Amor y responsabilidad, 46.

° Lozano, Sergio, “La interpersonalidad en Karol Wojtyla” (tesis doctoral, Universidad Catoli-
ca de Valencia, 2014), 295.

10 Wojtyla, Amor y responsabilidad, 65.

110



La significacion del “nosotros” desde la vision ético antropoldgica
de Wojtyla para una filosofia social de corte personalista

Lo que resulta intimo al “yo’ sélo puede serlo si corresponde esencialmen-
te a su ser, y esta igualdad posibilita una unidad tal, que ambos sean consti-
tuyentes de la nueva realidad del ‘nosotros'.

En este sentido se puede considerar un paralelismo con la empatia steinia-
na que apunta en direccion de este “yo” como ‘tit’, al describir las experiencias
de la empatia en EI problema de la empatia'? proponiéndola como un tipo sui
generis de acto, experiencia en el que vivencio la experiencia de otro ‘yo” que
es como ‘yo’ y es por eso que soy capaz de vivenciarlo, no de forma originaria
pero si de forma empatica re-presentada, en una accion inmersiva que no es
una mera objetivacion de la experiencia del otro, no se ubica solamente en un
proceso cognitivo sobre la experiencia del otro, sino que el ‘yo’ es capaz de
la vivencia como si fuera el otro, y que aun mas logra una sintesis en la que se
integran la experiencia del otro y la propia®.

Esta experiencia asi establecida, en orden a comprender la propedéutica
wojtyliana sobre el ‘nosotros’, parece reforzar la presencia del ‘nosotros” a
partir de la dindmica ‘yo’ como ‘tit’, en clave de empatia. Como el mismo
Wojtyla afirmara en Persona y accién respecto a la particularidad de la expe-
riencia de si, se encuentran presentes todos los demas, no como un concepto
a conocer, sino una experiencia como los otros la viven:

La experiencia del hombre se compone de la experiencia de si mismo y
de la experiencia de todos los demds hombres que se encuentran en situa-
cién de objetos de experiencia respecto al sujeto, esto es, se encuentran en
relacion cognoscitiva con éI'.

1.2. Sequnda propedéutica: “yo” para otro ‘yo’

Un segundo planteamiento propedéutico presente en la obra de Wojtyla tie-
ne que ver con la donalidad en la relacion interpersonal y aunque el interés pri-
mordial de la obra apunta a la relacion conyugal y a ella se dirige especialmen-
te, de la misma forma que en el concepto propedéutico anterior, en lo que toca
al estudio general del amor, la donalidad no es dimension exclusiva del vin-
culo conyugal, sino que esta presente en todas las relaciones interpersonales:

" Wojtyla, Amor y responsabilidad, 65.

12 Stein, Edith, Sobre el problema de la empatia (Madrid: Editorial Trotta, 2004).

B Munoz Pérez, Enrique V., “El concepto de empatia (Einfiihlung) en Max Scheler y Edith
Stein. Sus alcances religiosos y politicos”, Veritas. Revista de filosofia y teologia, nim. 38 (diciem-
bre de 2017): 77-95, http://dx.doi.org/10.4067/S0718-92732017000300077.

4 Wojtyla, Karol, Persona y accion (Madrid: Palabra, 2012), 33.

111



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

El amor mas completo se expresa precisamente en el don de si mismo, en el
hecho de dar en total propiedad ese ‘yo’ inalienable e incomunicable. La pa-
radoja aqui resulta doble y va en dos sentidos: primeramente, que se pueda
salir de su propio ‘yo’ y, en segundo lugar, que con ese salir no se le destruya
ni se le desvalorice, sino que al contrario se le enriquezca, evidentemente en
el sentido metafisico, moral®.

También se puede encontrar que la donacién es libre o no es, dejando ver
la nocion de autoposesion que en Persona y accién quedard explicada de modo
extenso, sélo se da quien es duefio de si y decide darse, comprometiendo su
voluntad en tal accién’®. Y la donacion se realiza en su caracter de ‘yo’ a otro
‘yo’. En este orden de ideas se puede encontrar similitud con el pensamiento
de Leonardo Polo quien, en su antropologia trascendental, al colocar el amor
como uno de los trascendentales del hombre funda el caracter donal en la
nocion de don que es ‘causa’ solamente de forma analogica entre los hombres,
pues en el don estd necesariamente la capacidad del receptor de reconocer lo
recibido, pero que se constata como causa radical en la creacion. Para Dios,
dar es convertible a ser. La persona humana, creada a imagen de Dios, tiene
inscrito en su ser la capacidad innata de dar"’.

Siguiendo en el andlisis del amor, Wojtyla considera que el amor quiere
dar, contrariamente a la tendencia que busca servirse, el amor quiere dar en
razon del deseo del bien infinito para el otro ‘yo’ y esto sélo puede darse en
correspondencia al valor de la persona, no a causa de valores sexuales, que en
el caso del matrimonio estan considerados, pero no son el mévil tnico de este
querer donal, el movil es el caracter del otro como un “yo’; vale la pena apun-
tar que en este dinamismo no es relevante la bondad moral del otro, el mero
hecho de ser un ‘yo’ lo habilita para ser sujeto receptor de la donacion'®. En
la dindmica de donacion, el “yo para otro yo’, la accion del yo para contribuir
al bien de otro yo, se puede advertir esta nocion propedéutica del ‘nosotros’,
que seguira presente y se clarificara en los escritos posteriores.

15 Wojtyla, Amor y responsabilidad, 47.

16 Wojtyla, Amor y responsabilidad, 62.

17 Montijo, César, “Don y criatura. La creacién personal segtin la estructura Donal en la An-
tropologia trascendental de Leonardo Polo”, Cuadernos doctorales de la Facultad Eclesidstica de
Filosofia XXI, num. 4, Pamplona (2011), 349-50.

8 Wojtyla, Amor y responsabilidad, 68-69.

112



La significacion del “nosotros” desde la vision ético antropoldgica
de Wojtyla para una filosofia social de corte personalista

2. Tratamiento del “‘nosotros’ en las obras posteriores

2.1. Persona y accion

En Persona y accién encontramos desarrollado el pensamiento antropoldgico
de Wojtyla y en el tltimo capitulo se encuentran expuestos los “Apuntes para
una teoria de la participacion”. Inicialmente se puede decir que la participacion
es “una propiedad de la propia persona, una propiedad interior y homogénea,
que hace que la persona, cuando existe y actiia «junto con otras», exista y acttie
como persona”", es decir, define que es propio de la persona actuar junto con
los otros, no es una adicion o un mero efecto de la acciéon personal, es una actua-
lizacién de su ser personal en el ser con otros, a lo largo del capitulo se pone de
manifiesto las diversas formas en la que realiza esta participacion.

Wojtyla pone particular atencion en establecer a que se estd refiriendo con
este concepto y como esta unido al valor personalista de la accion, para evitar
que pudiera caerse en la reduccion de una accion meramente transitiva, que,
por lo contrario es una accion en la plena concepcién personalista, dado que
“estrictamente relacionado con su realizacion por parte de la persona consti-
tuye el origen y el fundamento concreto tanto del conocimiento del valor de
la persona, como de los valores que se encuentran en la persona segtin su je-
rarquia especifica”?. En la participacion la persona se actualiza, plena como
persona y se revela de igual forma.

“Gracias a la participacion, el hombre cuando acttia junto con otros, con-
serva todo lo que resulta de la actuacion conjunta y, al mismo tiempo, a tra-
vés de esto realiza el valor personalista de la propia accion”?. Es capacidad
y es actualizacion, estas precisiones permiten no confundir a la participacion
wojtyliana con un mero efecto de la accion individual que se encuentra acci-
dentalmente con otra accion individual.

La participacion, el actuar con los otros, la accion en comunidad supone
esta comunidad fundante, la comunidad en lo humano, sélo en ella encuen-
tra su sentido personal®, solo asi la participacion se revelaria como la forma
de actualizacion en la que la persona puede perfeccionarse en plenitud.

Los anélisis que contiene nos han conducido a concluir que la participacion,
como propiedad de la persona, que existe y actiia “junto con otros”, se en-
cuentra en la base de dos dimensiones distintas de la intersubjetividad. La

1 Wojtyla, Persona y accion, 387.
20 Woijtyla, Persona y accién, 380.
2! Wojtyla, Persona y accion, 386; cursivas del original.
2 Woijtyla, Persona y accién, 416.

113



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

primera de ellas es la que encontramos en la relacion “persona-persona” (yo-
ta, soi-autrui): la segunda es la que encontramos en la relaciéon ‘nosotros’ (co-
munidad, Gemeinschaft)®.

En orden a la exploracion de este trabajo sobre el ‘nosotros’, todas estas
consideraciones sobre la participacién, apuntan a un ‘nosotros’ no como se
menciona previamente, como una realidad transitiva, sino por el contrario
una realidad intransitiva, el ‘nosotros’” siempre estd presente en la persona, ya
que la participacion es caracteristica y no solo dinamismo.

2.2. Persona, sujeto y comunidad

“Osoba: podmiot i wspolnota (La persona: sujeto y comunidad)” publica-
do originalmente en Anales de filosofia en 1976; en la segunda parte, Wojtyla
busca abundar sobre los elementos perfilados en el capitulo noveno de Perso-
na y accion anteriormente analizado. El concepto de Participacion es parte de
la teoria de la comunidad para la consideracion de la accion personal, bajo
dos modos: expresion de la persona confiriendo su dimension personal a su
obrar con otros en razon de su perfeccionamiento y también como relacion
positiva a la humanidad de otros, es decir, a la persona concreta de los otros.
Participacion y alienacion son contrarios: en la participacion, la relacion inter-
personal esta en clave de plenitud; en la alienacion, en clave de deshumani-
zacion y podria decirse despersonalizacion especificamente, “la participacion
es aquella caracteristica en virtud de la cual el hombre existiendo y obrando
en comun con los otros... es capaz de ser él mismo y de perfeccionarse, reali-
zarse a si mismo”*. Al respecto profundizara en su escrito dedicado a estos
dos conceptos y al cual recurriremos en el siguiente apartado.

En razon de una cierta primacia de la relacion en la experiencia interper-
sonal de comunidad Wojtyla considera “una correspondencia y adecuacion
entre comunidad y subjetividad personal del hombre”?. Cabe apuntar que
la comunidad incluye la conciencia y la experiencia interpersonal especial-
mente, esto le da un caracter normativo, es decir el otro se convierte en norma
de la accion personal.

Similar hasta cierto punto se puede considerar en la idea del rostro en el
pensamiento de Lévinas, ya que el encuentro con el rostro del otro se puede
erigir como una norma de accién por la carga que el término tiene en el len-

» Wojtyla, Persona y accion, 420.

% Woijtyla, Karol, “Persona, sujeto y comunidad”, en El hombre y su destino (Madrid: Palabra,
2005), 75.

» Woijtyla, “Persona, sujeto y comunidad”, 76.

114



La significacion del “nosotros” desde la vision ético antropoldgica
de Wojtyla para una filosofia social de corte personalista

guaje y el pensamiento hebreo “El término hebreo que designa el “rostro”
(Panim -0219) tiene dos connotaciones muy importantes: como sustantivo, de-
signa la faz humana, pero también cumple la funcién adverbial del “cabe”,
“ante” o “frente”. Asi, tener rostro significa la posibilidad de estar cabe otra
persona: el rostro es sujeto en tanto se encuentra “ante” la exterioridad del
otro”#. Esta mera presencia refiere Medina, es ya mandato, compromiso
para ponerme a su servicio.

Al abordar dos dimensiones de la relacion, propone la consideracion del
yo—tii¥” como relacion fundante de la siguiente relacion que es el ‘nosotros’;
en la primera se enfatiza el cardcter individual de la persona y la condicién
de autoafirmaciéon que el encuentro con un t propicia dado que para la afir-
macion de un ‘td” es indispensable que ese 't sea al mismo tiempo un ‘yo’
verdadero y completo, desde la autoconciencia, autoposesion y autodominio.
Vale anotar que el mismo Wojtyla advierte que el nosotros” no significa de-
formacién o disminucién del ‘yo’®. Lo anterior dado que la posible relacion
dialéctica entre ambas realidades no anula el ser propio en ninguna de ellas
y por el contrario es posibilidad de perfeccionamiento.

El ‘nosotros” manifiesta primordialmente la comunidad constituida por
las personas, no meros individuos, si no sujetos personales, cada uno vin-
culado con el bien comun. Este tltimo es la “base objetiva de su constituirse
en comunidad social como ‘nosotros”? dando paso a la auténtica communio
personarum. Esta comunidad designara “la forma de la multiplicidad humana
en que se realiza de modo mas perfecto la persona como sujeto”?.

El sujeto en Wojtyla aparece como una apuesta superadora en el mejor de
los sentidos, ya que no es del todo el sujeto que aparece en la filosofia de la
conciencia, evitando la aproximacion idealista, como €l mismo lo apunta en
“Subjetividad y lo reductible en el hombre”, pero tampoco es el hombre una
realidad como cualquier otra que puede abordarse como mero objeto:

% Cf. Medina, Jorge, “Persona como rostro, y rostro como mandato en el pensamiento de Em-
manuel Lévinas”, Quién. Revista de filosofia personalista, num. 2 (diciembre de 2015): 65-75,
https://doi.org/10.69873/aep.i2.244

7 Al respecto de la distincion de concepcion sobre el yo-tii entre el personalismo wojtyliano
y los personalismos dialdgicos, Joseph M. Coll analiza las razones por las que a su pare-
cer la relacién yo-tii “se sittia no en la constitucién original de la persona, sino posterior-
mente” presuponiendo que la persona es anterior al hecho mismo de la relacion yo-ta”. I
d’Alemany, Josep M Coll, “Karol Wojtyla, entre las filosofias de la persona y el persona-
lismo dialdgico” (1 de enero de 2014), https://ezproxy.upaep.mx:2243/linkprocessor/
plink?id=92e417d9-d002-312d-af63-38e0b1f4e65f

2 Wojtyla, “Persona, sujeto y comunidad”, 93.

» Woijtyla, “Persona, sujeto y comunidad”, 95.

% Wojtyla, “Persona, sujeto y comunidad”, 99.

115



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

Se nos presenta el hombre no solamente como ser definido por un género,
sino como “yo” concreto, como sujeto que tiene la experiencia de si. El ser
subjetivo y la existencia que le es propia (suppositum) se nos manifiesta en
la experiencia precisamente como este sujeto que tiene experiencia de si*’.

Y es desde esta subjetividad personal que se posibilita la intersubjetivi-
dad. Con este andlisis deja sentadas las bases para profundizar en la nociéon
y fendmeno de alienacion, por oposicion a la fuerza y contenido de la nocién
de participacion, considerando que, bajo tal oposicion, la alienacion afecta
particularmente la subjetividad interpersonal, poniendo en grave riesgo el
perfeccionamiento y trascendencia de la persona y el logro del bien comun,
como se expondra en la altima parte de este trabajo.

2.3. ¢ Participacion o alienacion?

En el texto ;Participacion o alienacion? preparado para el coloquio fenomeno-
logico internacional en Friburgo de 1975, Wojtyla profundiza en los dos polos
de la accion que quedan esbozados en Persona y accion. Estos polos revelan el
alcance del perfeccionamiento -o la carencia- de lo humano y de la persona.

El concepto de participacion tiene un largo recorrido en la historia del
pensamiento, no constituyendo como tal una novedad, pues es retomada por
Wojtyla desde algunas de estas tradiciones, particularmente la visién Aristo-
télica que establece la relacion entre el ser universal y los seres particulares
en términos de analogia, y en el ambito de la politica, como una de las formas
de ser en la civitas®.

Tomas de Aquino al respecto, retomando la metafisica aristotélica en el
interés de responder a la relacion fundamental del hombre con Dios propone:

La participacién de uno en otro puede hacerse de 3 maneras: a) recibiendo la
propiedad de su naturaleza; b) recibiéndolo a él mismo, a modo de intencién
cognoscitiva; ¢) que de algiin modo le sirva a su virtud, como en un enfermo
que participa del médico el arte medicinal, o porque recibe en si el arte de la
medicina, o el conocimiento del arte medicinal, o porque le sirve de conejillo
de Indias al arte de la medicina. Lo primero es mayor que lo segundo, y lo
segundo que lo tercero®.

31 Wojtyla, Karol, “La subjetividad y lo irreductible en el hombre”, en EIl hombre y su destino
(Madrid: Palabra, 2005), 34.

%2 Aristoteles, Politica (Madrid, Gredos 1988), 1275b, 17.

% Tomas de Aquino, Comentario a la Epistola de San Pablo a los colosenses (México: Editorial Tra-
dicién, 1978), 5.

116



La significacion del “nosotros” desde la vision ético antropoldgica
de Wojtyla para una filosofia social de corte personalista

En Descartes, la participacion no se encuentra en el campo de la metafisi-
ca: con la introduccién del hombre como sujeto consciente, la participacion
pasa al campo de la epistemologia, en todo caso considera la participaciéon en
la verdad desde la consciencia, lo que hace que el fendmeno se ubique en el
campo de la antropologia*. En Kant la participacion se arraigara aiin mas en
el sujeto, ya que, es desde si mismo, desde su razén que se relaciona con la ley
natural y en ello consiste participar.

La participacion, como define Wojtyla, es la capacidad de actuar con los
otros, con la implicacion integral del propio ser, no sélo se realizan actos per-
sonales individuales, esos actos suponen la participacion en la humanidad de los
otros, reconocidos como ‘otros yo’. Sobre esto Burgos afirma que lo genérico de
la proposicion contiene todas las posibles interacciones humanas, pero destacan
particularmente dos acepciones: la primera como una propiedad de la persona
que le capacita para actuar con otros y la segunda como la accion de la persona
con otros, que es ya un tipo caracteristico de la relaciéon interpersonal®.

La participacion en la humanidad de los otros seres humanos, de los otros y
de los projimos, no se forma primariamente a través de la comprension del
ser del «<hombre», que por su naturaleza es general y no se aproxima bastante
al ser humano del «yo concreto». La participacion se forma a través de una
aproximacion consciente que deriva de la experiencia del propio yo™.

La participacion y por tanto la relacion del “yo” con el “otro yo’ no es mera-
mente cognitiva, sino fundamentalmente experiencial; se da en la experiencia
que la persona concreta tiene de si mismo con otra persona igualmente con-
creta, quien es ‘otro’ y ante la cual se es ‘otro’, manifestandose el esquema de
co-implicacion ‘yo-otro” (soi-autrui). Aunque no hay una expresion explicita
de esta co-implicacion como la configuracion de un ‘nosotros’, se puede infe-
rir como tal. Parece apuntarse con esto que, la participacion como propiedad
personal posibilita el ‘nosotros” y la participacién como accioén personal se
realiza en un ‘nosotros’. Sera en el ejercicio de verificacion que propone Wo-
jtyla de la participacion que surge propiamente el significado del “nosotros’:

La afirmacién de que el esquema “yo-otro’ no es algo completamente espontaneo
y ya dado, pero constituye un preciso deber, ayuda a interpretar la multifor-
me realidad de las relaciones interhumana. Todo eso puede ser condensado

¥ Cf. Sanchez, Cipriano, La participacién segiin Karol Wojtyla, cualidad del ser humano para cons-
truir la comunidad en el ambito posmoderno (México: U. Anahuac, 2015), 71.

% Burgos, Juan Manuel, “La filosofia social de Karol Wojtyta. I. Persona, participacion, aliena-
cion, relacion interpersonal”, Quien. Revista de filosofia personalista, num. 17 (2023), 101.

% Wojtyla, Karol, “;Participacién o alienacion?”, en EI hombre y su destino (Madrid: Ediciones
Palabra, 2005), 117.

117



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

en la formula “yo-td”, diferenciando con la maxima claridad este modelo de
relacion del otro, que estd expresado por el término ‘nosotros” e indica ya una
cierta realidad comunitaria o social”.

Por otro lado, la alienacién como la concibe Woijtyla, es la debilitacion o
incluso anulacion de la posibilidad de experimentar al otro como ‘otro yo’, lo
que elimina la posibilidad de la configuracion del ‘nosotros” como lo contra-
rio la accion, en términos wojtylianos, y lo obscurece como propiedad perso-
nal. El ‘nosotros’ entonces, en la dinamica de alienacion se deforma, tal como
sucede con la experiencia de si mismo y de la alteridad.

Vale la pena mencionar como la alienacion wojtyliana sostiene una distan-
cia sustancial con la alienacion marxista:

No es solo la pérdida de conciencia de si mismo (como puede serlo en Marx, bajo
la forma de self-estrangement), sino sobre todo un aislamiento (isolation): pérdida
de la unioén fraterna o de la autodeterminacién del propio yo en relacion a otro yo*.

Lo mas grave de la alienacion para Wojtyla radica en la despersonalizacion
de la accion que consecuentemente obstaculiza la realizacion y perfecciona-
miento del propio ser personal, consideracion antropoldgica que en Marx
no esta presente, dado que su interés fundamental se sittia en la dindmicas
extrinsecas de lo humano, la accién en Wojtyla es autodominio, autodeter-
minacién y autorrealizacién no sélo en su dimensién transitiva, como Marx
sostiene al respecto del trabajo y la produccién -que no es necesariamente
accion en el sentido personalista-, sino especialmente en la intransitiva que
se realiza en la subjetividad y al mismo tiempo realiza al sujeto, a la persona.

Esto hace notar como el personalismo wojtyliano apunta a respuestas distintas
a las que hasta el momento de su obra estaban presentes para interpretar la reali-
dad humana y que configuraron el entorno en el que desarroll6 su pensamiento.

% Woijtyla, “;Participacion o alienacion?”, 123.

% Pinto, Javier y Letelier, Gonzalo, “El camino de la alienacion. Trabajo y ética en Smith, Marx
y Wojtyla”, Revista empresa y humanismo 19, nam. 2 (2016): 141, https://doi.org/10.15581/015.
XIX.2.119-152

118



La significacion del “nosotros” desde la vision ético antropoldgica
de Wojtyla para una filosofia social de corte personalista

3. Derivaciones para una propuesta en filosofia social de corte
personalista desde el significado del ‘nosotros” en Wojtyla

3.1. El 'nosotros” como margen de desarrollo de una filosofia social

El interés manifiesto de Wojtyla por los fenémenos sociales se puede ob-
servar con amplitud en su faceta pastoral y particularmente en las tematicas
que seran objeto de analisis y reflexion en algunos de los documentos ponti-
ficios: Laborem Exercens (1981), Sollicitudo Rei Socialis (1985), Centesimus Annus
(1991). El telon de fondo que acompana esta profundizacion sobre las proble-
maticas sociales que suponen la accion humana personal es la participacion.

Siguiendo las implicaciones del desdoblamiento de la nocioén del ‘nosotros’
a lo largo de su obra, segun la intencion primera de este trabajo, las condicio-
nes para una reflexion sobre lo social que se derivan pueden ser tres: a) la mera
presencia del otro en el actuar no es suficiente para establecer un nosotros, b) la
mera interacciéon humana tampoco es suficiente para el nosotros, y finalmente
¢) la plenitud de toda dindmica social supone necesariamente la configuracion
del ‘nosotros” en clave de participacion, esto es desde la accion personal de cada
uno y de ambos. La interaccion humana en la que no se actualiza la participa-
cion, quedara limitada a ser alienacion, dinamismo imperfecto y no humani-
zante en su minima expresion o deshumanizante como maxima.

En el caso de la sola presencia sin una interaccion y por ende sin un ejer-
cicio de reconocimiento del ‘otro como yo’ constitutivo de un ‘nosotros’, la
filosofia social en todo caso quedaria reducida a una observacion de dina-
mismos de cardcter fenoménico, en los que apenas estaria superando una
aproximacion materialista con un andlisis indiferente a la complejidad que
supone la integralidad de la persona y el enfoque estaria dirigido a lo que,
por contraposicion Wojtyla llama alienacion.

En el supuesto en que ademas de la presencia se puede observar una in-
teraccion humana, es decir que en ella quedan manifiestos los rasgos consti-
tutivos de la persona, y se puede entonces hablar de sociedad, que es el tipo
de comunidad en la que se hace presente lo que llama el sisterna prdjimo en el
que el hombre esta inserto por el mero hecho de compartir naturaleza con los
otros miembros®, hay la posibilidad del desarrollo de un pensamiento social
con mayor propiedad bajo estas consideraciones, pero aqui ain no queda
superado el riesgo de la alienacién y tampoco hay garantia de participacion,
porque, aunque existe una identificacion, esta no genera inmediatamente el

% Woijtyla, Persona y accién, 417.

119



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

‘nosotros’, la persona puede reconocer al otro como persona, pero no necesa-
riamente como otro ‘yo’, este reconocimiento precisa una profundizacion de
la relacion y de la empatia mas alla de la idea, supone la experiencia plena de
si y la consideracion del otro bajo esta misma experiencia.

Finalmente, la participacion en la que no solo existe la interaccion sino
que hay un actuar junto-con-los-otros donde la accion se realiza con caracter
personal pleno, segtin la teoria personalista de la accion, es la esfera donde
la persona se afirma a si misma y afirma al ‘otro como yo’ dando paso al
‘nosotros’ y se hace presente el sisterna comunidad*® que supone el perfec-
cionamiento de la dimension social, asi podria decirse que la filosofia social
de corte personalista en Wojtyla encuentra complecion en el surgimiento del
‘nosotros’ como resultante de la participacion, donde cada uno es si mismo y
se afirma en la accion con el otro. Es, por tanto, que la experiencia de si y del
otro como un ‘yo’ en todo lo que ello implica, condicion para hablar de parti-
cipacion, habilitando a la sociedad como comunidad, a partir de lo cual todo
fendmeno social: familia, cultura, economia, politica, etc. Puede ser abordado
desde esta perspectiva.

3.2. (El bien comiin surge de la consideracion del ‘nosotros’?

El bien comun, tal como lo expresa en Persona y accion, es “una auténtica
estructura personalista de la existencia del hombre en comunidad, en cual-
quier comunidad a la que pertenezca”*' asi, puede ser considerada una es-
tructura fundamental de la comunidad humana, que sélo puede aparecer en
ella y como se ha tratado de establecer en este trabajo, es en la realidad ‘noso-
tros” que esta comunidad puede encontrar una existencia plena, el ‘nosotros’
se convierte en generador del bien comun, que asimismo al ser lugar de la
afirmacion del yo y del otro como yo, sin contradiccion, se sigue que la cons-
truccidn del bien comun desde el ‘nosotros” en la dinamica de la participacion
presenta una apuesta superadora de la contradiccion entre el bien individual
y el bien comtn, el bien para el ‘nosotros” que incluye completamente el bien
de la persona individual y el bien de ambos.

0 Woijtyla, Persona y accién, 420.
1 Wojtyla, Persona y accion, 406.

120



La significacion del “nosotros” desde la vision ético antropoldgica
de Wojtyla para una filosofia social de corte personalista

Conclusiones

La riqueza que los elementos ético antropoldgicos que Wojtyla deja en su
obra, especialmente en correlacion con el significado del ‘nosotros” permite ir
construyendo propuestas, si de andlisis sobre los fendmenos humanos en las
que se manifiesta la naturaleza social de la persona para distinguir entre estos
fendmenos, con mayor precision, cuales presentan la forma mas adecuada
para la existencia concreta de las personas, pero particularmente se pueden
establecer como referentes fundamentales para la construcciéon de propues-
tas personalistas frente a los desafios que la coexistencia y convivencia hu-
mana muestran en la actualidad en cualquier latitud del mundo, ya que el
‘nosotros” asume en su totalidad y en su integralidad a la persona concreta,
asume a cada uno que, con nombre y apellido, necesita condiciones y res-
puestas para ser plenamente ese ‘yo’ y al mismo tiempo, sin reserva alguna,
ese ‘otro como yo’ en el ‘nosotros’.

Queda abierta la ruta para seguir profundizando en las implicaciones que
esta perspectiva aporta al pensamiento contemporaneo sobre lo social, que
enfrenta el reto de aportar respuestas mds cercanas a lo humano, en un mun-
do que hoy experimenta realidades y fendmenos complejos para la realiza-
cién de la persona.

Referencias

Aristoteles. Politica. Madrid: Gredos, 1988.
Bubber, Martin. Yo y tii. Buenos Aires: Ediciones Nueva Visién, 1982.
Burgos, Juan Manuel. “La filosofia social de Karol Wojtyla II. Nosotros. Comu-

nidad, sociedad y communio personarum. El bien comun”, Quién. Revista de
filosofia personalista, nam. 18 (2023): 7-32.

Buttiglione, Rocco. “’Persona y acto” y el pontificado de Juan Pablo II”. Open In-
sight, num. 10 (2019).

Guerra Lopez, Rodrigo. Volver a la persona. El método filoséfico de Karol Wojtyla.
Madrid: Caparrds, 2002.

I d’Alemany, Josep M Coll. “Karol Wojtyla, Entre las filosofias de la persona y el
personalismo dialogico” (1 de enero de 2014). https://ezproxy.upaep.mx:2243/
linkprocessor/plink?id=92e417d9-d002-312d-af63-38e0b1f4e65¢1.

Lozano Arco, Sergio. “La interpersonalidad en Karol Wojtyla”. Tesis doctoral,
Universidad Catdlica de Valencia, 2014.

Medina Delgadillo, Jorge. “Persona como rostro, y rostro como mandato en el
pensamiento de Emmanuel Lévinas”. Quién. Revista de filosofia personalista,
num. 2 (diciembre de 2015), 65-75, https://doi.org/10.69873/aep.i2.244

121



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

Montijo, César. “Don y criatura. La creacién personal segtin la estructura Donal
en la Antropologia trascendental de Leonardo Polo”. Cuadernos doctorales de la
Facultad Eclesidstica de Filosofia 21, nam. 4, Pamplona (2011): 349-50.

Mufioz Pérez, Enrique V. “El concepto de empatia (Einfithlung) en Max Sche-
ler y Edith Stein. Sus alcances religiosos y politicos”. Veritas. Revista de filo-
sofia y teologia, num. 38 (diciembre de 2017): 77-95. http://dx.doi.org/10.4067/
S0718-92732017000300077

Pinto, Javier y Letelier, Gonzalo. “El Camino de la alienacién. Trabajo y ética en
Smith, Marx y Wojtyla”. Revista Empresa y Humanismo 2, nam. 19 (2016): 119-
52. https://doi.org/10.15581/015.XIX.2.119-152

Sanchez, Cipriano. La participacion segun Karol Wojtyla, cualidad del ser humano para
construir la comunidad en el ambito posmoderno. México: U. Andhuac, 2015.

Stein, Edith. Sobre el problema de la empatia. Madrid: Trotta, 2004.

Tomas de Aquino. Comentario a la epistola de San Pablo a los colosenses. México:
Editorial Tradicion, 1978

Wojtyla, Karol. “Persona, sujeto y comunidad”. En El hombre y su destino. Madrid:
Palabra, 2005.

Wojtyla, Karol. El hombre y su destino. Madrid: Palabra, 2005.
Woijtyla, Karol. Amor y responsabilidad. Estudio de moral sexual. Madrid: Palabra, 2012.
Wojtyla, Karol. Persona y accion. Madrid: Palabra, 2017.

122



NOTA CRITICA






Metafisica y Persona. Filosofia, conocimiento y vida
Afio 18, Num. 35, Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996
DOI: 10.24310/metyper.35.2026.22004

Un lenguaje sin nosotros: realidad, materialidad y
lenguaje figurado

A Language Without Us: Reality and Literary Theory

DaNIEL PEREZ FAJARDO!
Universidade de Lisboa
d.perez.fajardo@gmail.com
ResuMEN

La filosofia suele mirar hacia otras disciplinas como forma de verificar en estas sus pro-
pias pretensiones. Muestra de ello es la atencién que el nuevo realismo, o realismo especu-
lativo, ha prestado a la teoria literaria aun cuando esta tltima muchas veces parece declarar
la imposibilidad de conocer tanto a los textos como a los objetos. Este articulo se propone
revisar fundamentos en la teoria literaria que puedan cimentar una relacién entre esta y el
nuevo realismo. Para lo anterior, se tiene en cuenta la obra del teérico y critico Paul de Man
y su desarrollo de una teoria materialista para el abordaje de la experiencia literaria.

Palabras clave: teoria literaria, nuevo realismo, retérica, materialismo, metonimia

ABSTRACT

Philosophy often turns to other disciplines to verify its own claims. For example, the
new realism, or speculative realism, has paid attention to literary theory, despite the lat-
ter often seeming to declare the impossibility of knowing texts and objects. This article
reviews the foundations of literary theory that could establish a relationship between lit-
erary theory and new realism. To this end, it considers the work of the theorist and critic
Paul de Man, who developed a materialist approach to literary experience.

Keywords: Literary Theory, New Realism, Rhetoric, Materialism, Metonymy

1 ORCID: https://orcid.org/0000-0002-3149-6796

Recepcion del original: 16/06/2025
Aceptacion definitiva: 06/12/2025

@@@@ This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommer-
ST cial-ShareAlike 4.0 International License

125



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

It is the same everywhere; but that is no reason for anxi-
ety or sadness; if there is no communal feeling between
you and other people, try to be near to things —they will
not abandon you.

Letters to a Young Poet. Rainer Maria Rilke

Introduccion

Las tendencias filosoficas dentro del pensamiento occidental toman dife-
rentes posiciones a la hora de ponderar las posibilidades de explorar y cono-
cer el mundo. La oscilacion entre el optimismo acritico y el nihilismo mas ab-
negado es palpable en las diferentes escuelas de pensamiento que atraviesan
las diversas perspectivas dedicas al estudio de las capacidades y condiciones
de la inteligencia humana. Es desde una perspectiva multidisciplinar que el
estudio de tales capacidades y condiciones describe una apertura que carac-
teriza al abordaje académico actual. Adoptar una perspectiva multidiscipli-
nar para el abordaje de ciertos problemas de la filosofia implica considerar
que los diversos objetos de estudio son analogos los unos con los otros en su
relacién con, por ejemplo, el entendimiento humano. Lo anterior puede ser
suficientemente revisado en la teoria literaria, en la cual la inteligibilidad de
los textos y las capacidades de la critica son, muchas veces, vistos como ma-
nifestaciones de las condiciones del conocimiento humano.

Filosofia y teoria parecen conectarse, pero no de forma positiva. La teo-
ria literaria parece intimamente reactiva hacia muchas de las conclusiones
positivas en torno al conocimiento humano, oscuridad nihilista que puede
ser aparente una vez que los principios profundos de la teoria literaria son
contrastados con aproximaciones filosoficas contemporaneas de la filosofia.
Contrario a declarar el desastre en el conocimiento, este ensayo adopta una
perspectiva multidisciplinar para indagar en la posibilidad de que ciertos
principios de la teoria literaria sean positivos para con ciertas posiciones fi-
losdficas optimistas en relacion con el conocimiento. Sin embargo, el ensayo
no propone evadir los enunciados nihilistas que puedan estar contenidos en
la teoria literaria como forma de asumir un cierto optimismo filosofico. Por
el contrario, va a ser en la inspeccion profunda de la negatividad de la teoria
literaria donde un nuevo optimismo puede ser fundamentado.

Para calificar a la teoria literaria como una disciplina nihilista se debe in-
dagar hasta que punto sus intereses rebasan los textos imponiendo a la me-
diacién lingiiistica como una barrera para el conocimiento. En este respecto,
Richard Rorty destaca a la teoria como fuente de conclusiones auto-destruc-
tivas una vez que cuestiona la capacidad de conocer cosas y textos por igual,

126



Un lenguaje sin nosotros: realidad, materialidad y lenguaje figurado

destacando como en ambos casos la inteligencia es incapaz de producir «re-
sultados definitivos»” La inteligencia humana encuentra un limite que no
puede sortear, por lo tanto, cualquier empresa de depuracion del conoci-
miento humano parece absurda. De esa forma, la propuesta de Rorty liga
negativamente un cierto grado de realismo cientifico con la posibilidad de
la teoria literaria de obtener un sentido incuestionable, lo cual legaria a esta
ultima a ser una «excusa para destilar cerveza»®. La imposibilidad de definir
qué seria una «buena lectura» es analoga a la imposibilidad de conocer los
objetos, es decir, textos y cosas son semejantes a la vez que el instrumento
para acceder a estos debe necesariamente aceptar sus limitaciones.

El diagndstico de Rorty declara el desastre del realismo filosofico, lo cual,
en cierta medida, implica el descrédito sobre la nocién de critica y teoria en
si. Sin embargo, la teoria literaria parece abrazar esta dificultad toda vez que
muchos de sus acercamientos parecen ordenarse bajo la idea de su propia
impotencia. Suzanne Gearhart nota como la teoria literaria contempora-
nea adopta una posicion orientada sobre la «deconstruccion» que implica
su ingreso en materias tradicionalmente asociadas a la filosofia*. En este
acercamiento entre ambas disciplinas, la teoria literaria parece orientarse
claramente sobre la mediacién lingiiistica como elemento ineludible para el
entendimiento humano, hecho cuyas consecuencias llevan irrefrenablemen-
te a una situacion como la descrita por Rorty. Esta diatriba tedrica sobre su
propia carencia es identificada por Gearhart en la obra de Paul de Man’ y
no seria poco aventurado indicar que Rorty considera a la obra de este autor
como evidencia del innecesario ejercicio de la teoria.

1. Nihilismo formal

Paul de Man es un autor decisivo para la teoria literaria contemporanea,
como también para el abordaje multidisciplinario del entendimiento huma-
no. Lo anterior no solo se debe al hecho de ser este autor uno de los sindicados
como ilustres de la «deconstrucciéon en los Estados Unidos» y, con ello, una
especie de puente que conecta disciplinas a través del impasse lingtiistico®.
Paul De Man es también importante porque desde su obra se desprenden los
que, quizas, son los momentos mas oscuros de la teoria literaria. En efecto, de

> Rorty, Richard, “Texts and Lumps”, New Literary History 17, num. 1 (1985): 1.

Rorty, “Texts and Lumps”, 16.

* Gearhart, Suzanne, “Philosophy before Literature: Deconstruction, Historicity, and the Work
of Paul de Man”, Diacritics 13, num. 4 (1983): 63-64.

> Gearhart, “Philosophy before Literature”, 64.

Derrida, Jacques, Memorias para Paul de Man (Barcelona: Gedisa, 2011), 27.

127



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

Man construye gran parte de su obra como una denuncia hacia el optimismo
ciego que motiva a la teoria y la critica’. Tal posicionamiento parece declarar
la muerte de la teoria y, de hecho, parte de la critica ha leido a De Man como
la explicitacion de una teoria que perece ante su propia abstraccion® o bien
como la dramatizacion de un formalismo exacerbado que lleva a una ceguera
causada por el exceso de luz’. El hecho de que Gearhart situé a Paul de Man
como un autor central en la relacion entre filosofia y teoria literaria sugiere
que en este se encuentra parte importante de la discusion sobre las posibili-
dades del entendimiento, lo cual es también la discusion sobre la convenien-
cia de la teoria literaria.

Preliminarmente, la obra de Paul de Man parece apoyar las conclusiones
de Rorty, es decir, la teoria literaria es impotente al igual que, por extension,
la inteligencia humana. Coherente con ello, Stanley Cavell considera a la obra
de Paul de Man no solo como una que duda sobre el lenguaje, sino que una
radical declaracion nihilista donde la letra y el mundo son totalmente inde-
pendientes'. Cavell evidencia como el foco de la teoria literaria en el impase
lingiiistico esconde tras de si una posicion que desconoce al mundo como
real posibilidad para el intelecto humano. El nihilismo y la gratuidad parecen
ser celebrados por la teoria literaria, sin embargo, en Paul de Man hay mues-
tras de un camino que conduce hacia la certeza de los objetos en lugar de ha-
cia el vacio legado por la mediacién lingiiistica. En efecto, la obra de Paul de
Man progresivamente conforme avanza comienza a estar atravesada por la
palabra «materialismo» en un uso lacénico, quizas, justificado por el abrupto
final de la vida del tedrico. La apertura «materialista» de Paul de Man gana
nuevas consideraciones al observar las corrientes filosoficas que han domina-
do las ultimas décadas, con esto me refiero a los nuevos realismos filosoficos.

A modo de sintetizar esta nueva corriente del realismo, Woodward sefala
a esta como el intento por encontrar aquello que esta fuera del entendimiento
humano!. A primera vista, la mediacion lingtiistica parece negar la posibili-
dad de lo externo una vez que se considera al impasse como una condicion,
sin embargo, por la via del «materialismo» una cierta independencia con res-
pecto al entendimiento parece latente. La sospecha de una especie de cone-
xion entre el nuevo realismo y la obra de Paul de Man es desarrollada por

7 De Man, Paul, “Roland Barthes and the Limits of Structuralism”, Yale French Studies, niim. 77
(1990), 187.

8 Loesberg, Jonathan, “Paul de Man’s Aesthetic Ideology”, Diacritics 27, ntm. 4 (1985), 87.

° Podlubne, Judith, “Visién ciega. El Roland Barthes de Paul de Man”, en Podlubne, Judith y
De Man, Paul, Barthes en cuestion (Nufioa - Rosario: Bulk editores, Nube Negra 2020), 42.

10 Cavell, Stanley, “Politics as Opposed to What?”, Critical Inquiry 9, nam. 1 (1982): 172.

I Woodward, Ashley, “Signifying Nothing: Nihilism, Information, and Signs”, Open Philoso-
phy, nam. 6 (2023): 10.

128



Un lenguaje sin nosotros: realidad, materialidad y lenguaje figurado

Tom Eyers en Speculative Formalism, texto que destaca la obra de belga como
una posibilidad de escape al nihilismo que esta misma se habia esforzado
por construir'?. Con esta presuncion, no solo la obra de Paul de Man, sino
también la disciplina de la teoria literaria, tendrian la posibilidad de alinearse
con posiciones mas bien optimistas con respecto al entendimiento humano.
La posibilidad de una teoria literaria que se aleje del nihilismo implica una
salida de los limites del entendimiento que, preliminarmente, parece conteni-
da bajo la idea de «materialismo». Lo anterior implica pensar en un lenguaje
que, en cierto grado, deja de lado los problemas de la subjetividad y el enten-
dimiento en su direccion hacia los referentes reales.

La salida «materialista» de obra de Paul de Man fue sindicada como una
especie de afterlife del trabajo del critico. En efecto, Paul de Man va a trabajar
sobre estos conceptos en lo que seria su “segundo momento”, sefialado mu-
chas veces como uno de interés mas politico, es decir, metafisico e ideoldgico,
que sus primeros trabajos marcados por las consecuencias formales de la tro-
pologia®. Sin embargo, la «materialidad» de Paul de Man es indesligable de
las conclusiones negativas de la retorica que pueblan su “primer momento”.
En efecto, Cohen, Miller, Cohen B destacan como en la «materialidad» de Paul
de Man la materia como tal es una perpetua ausencia reemplazada por una
certeza formal de acceso a lo externo que no implica una real aprehension no
mediada de lo exterior, idea condensada como «materialismo sin materia»'.
La materialidad de Paul de Man es simplemente formal en la evidencia de que
el lenguaje se encuentra con algo externo e independiente que necesariamente
es desfigurado. En ese sentido, el “segundo Paul de Man” no escapa a los pro-
blemas del “primero”, en efecto, cuando Podlubne sefialar que Paul de Man
queda ciego por exceso de luz es precisamente por el formalismo abstracto de
este que se revisa en la retdrica’ y que, como se indico, sigue presente en la
indecidibilidad del sentido implicito en el contacto con la materia. A pesar de
esto, este descenso a la oscuridad no es ajeno al nuevo realismo.

La posibilidad de coherencias entre la teoria literaria y el nuevo realismo
ha sido advertida no solo por Eyers, sino que se encuentra dentro de los tex-
tos fundamentales para dicha corriente filoséfica. Prueba de ello es el filosofo
Quentin Meillassoux, quien en sus textos ensaya caminos para comprender

12 Eyers, Tom, Speculative Formalism. Literature, Theory, and the Critical Present (Evanston: North-
western University Press, 2017), 133.

3 Mirabile, Andrea, “Allegory, Pathos, and Irony: The Resistance to Benjamin in Paul de Man”,
German Studies Review 35, num. 2 (2012): 320-321.

4 Cohen, Tom; Hillis Miller, J.; Cohen, Barbara, “A ‘materiality without Matter'?”, en Cohen,
Tom; Cohen, Barbara; Hillis Miller, J.; Warminski, Andrej, Material Events. Paul de Man and the
Afterlife of Theory (University of Minnesota Pres 2001), VIIL.

15 Podlubne, J. “Vision ciega”, 42.

129



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

la captura de lo real por parte del entendimiento humano. Dentro de las di-
versas vias, la experiencia literaria aparece como posibilidad de describir
empiricamente la relacion entre mundo y entendimiento: “...describing the
inexhaustible intricacies of the real that make up our world...”*. El entu-
siasmo critico de Meillassoux parece complejo al tener en cuenta la direccion
fantasmagorica de la teoria literaria, sin embargo, la sugerencia demaniana
de un «materialismo formal» habilitaria una lectura en la cual el lenguaje
verdaderamente interactia con algo externo al entendimiento humano y, por
tanto, ajeno al entendimiento y la mediacion.

El vacio formal que evidencia Paul de Man a lo largo de su obra parece cal-
zar bien con el programa general del realismo especulativo. Graham Harman
describe al nuevo realismo como una aventura intelectual casi épica hacia lo
mas profundo de las tinieblas con la intencion de extraer conocimiento de lo
real”. Es al comprender los principios de una filosofia que, segtin el mismo
Meillassoux, ya no se dirige a la contingente sino a lo necesario™ que la im-
portancia de la experiencia literaria queda explicada. El lenguaje parece nece-
sariamente mediado y nihilista, solo que dicho vacio es una certeza que, segin
el propio Meillassoux, plantea la refundacion del modo en que se comprende
la ontologia de los signos'. El formalismo radical de las tendencias que de-
claran el vacio inherente al signo va a ser valorado por Meillassoux como una
revolucion auspiciosa para la filosofia®. Las tinieblas del formalismo y sus
signos vacios justificarian la afirmacion de que es desde la literatura donde
un acercamiento hacia el mundo puede ser posible.

2. De la forma a lo real

La direccion de tono épico mostrada por el nuevo realismo resuena tam-
bién en la biografia dedicada a Paul de Man, The Sign of Times, la cual destaca
como un analisis lucido de la obra del autor que sirve para notar ciertos topi-
cos y repitencias teoricas. Entre estas ultimas, Lehman destaca la insistencia
en la idea de abismo que inunda los textos del tedrico, mas, estos no aparecen
como un problema, sino como una fascinacion que parece llamar poderosa-

16 Meillassoux, Quentin, “Iteration, Reiteration, Repetition: A Speculative Analysis of the Sign
Devoid of Meaning”, en Avanessian, Armen; Malik, Suhail, Genealogies of Speculation. Materi-
alism and Subjectivity since Structuralism (London: Bloomsbury Academic, 2016), 144.

7 Harman, Graham, Quentin Meillassoux. Philosophy in the Making (Edinburgh: Edinburgh Uni-
versity Press, 2011), 131.

8 Meillassoux, Quentin, “Iteration, Reiteration, Repetition”, 142.

¥ Meillassoux, Quentin, “Iteration, Reiteration, Repetition, 166.

2 Meillassoux, Quentin, “Iteration, Reiteration, Repetition, 164.

130



Un lenguaje sin nosotros: realidad, materialidad y lenguaje figurado

mente a Paul de Man?'. Lo anterior podria ser visto como una terca insistencia
en enunciados nihilista, pero bajo la dptica de que algo necesario se esconde
tras la dispersion de la contingencia, esta fascinacién puede también parecer
el indice de una intencién intelectual diferente, quizas, realista.

El vacio no parece un real problema ni para Meillassoux ni para De Man
en cuanto este refleja condiciones necesarias que hablan mas de la capacidad
real para la exploracion del mundo que de la simple dispersion del sentido
de los signos. La sugerencia es clara para ambas propuestas: ex Tenebras Lux,
y el modo de acceder a esas tinieblas va a ser por medio de la exploracion de
la mediacion lingtiistica.

La opcién de ahondar en la oscuridad la busqueda de luz es una constante
en la obra de Paul de Man aun cuando la palabra «materialismo» no salga
mencionada. En su “primer momento”, el foco con el que Paul de Man des-
cribe la experiencia de la literatura tiene como punto decisivo a la interpreta-
cién, punto donde el cardcter complejo de los tropos sale a relucir, es decir, la
experiencia de la literatura es vista como una actividad, la cual destaca por su
indecidibilidad del sentido y contradicciones inherentes. En Allegories of Rea-
ding, Paul de Man identifica el cardcter complejo de la lectura no como una
simple particularidad propia de la actividad, sino como el descubrimiento de
la naturaleza misma de un lenguaje gobernado por tropos. De ahi que, segun
sefnala Vélez, la lectura implique para De Man ningtin grado de positividad,
conclusion que necesariamente afecta al lenguaje en su totalidad®. Es en este
punto donde gana importancia la oposicion formal entre gramatica y retorica
que sustentaria el funcionamiento del lenguaje, trama dialéctica cuyo analisis
evidencia el vacio inherente de las formas del lenguaje:

The deconstruction is not something we have added to the text but it con-
stituted the text in the first place. A literary text simultaneously asserts and
denies the authority of its own rhetorical mode, and by reading the text as we
did we were only trying to come closer to being as rigorous a reader as the
author had to be in order to write the sentence in the first place®

Es a través de la identificacion de la naturaleza problematica de la lectura
que Paul de Man evidencia las preocupaciones sobre la posibilidad de cono-
cer lo real y definitivo. La oposicion dialéctica dramatiza las capacidades del
conocimiento humano dentro de las estructuras formales del lenguaje, posi-
cién que liga inexorablemente el trabajo del critico con el de Kenneth Burke,

2 Lehman, David, Signs of the Times. Deconstruction and the Fall of Paul de Man (New York: Pose-
idon Press, 1991), 10.

2 Vélez, Fabio, Desfiguraciones. Ensayos sobre Paul de Man (Ciudad de México: Universidad Na-
cional Auténoma de México, 2016), 24.

% De Man, Paul, Allegories of Reading (New Haven: Yale University Press, 1979), 17.

131



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

inspiracion intelectual que el mismo De Man parece reconocer®. En andlisis
formal de Paul de Man lleva a la identificacion de la oposicion dialéctica entre
gramatica y retdrica, pareja que escenifica el impase lingiiistico y, por tanto,
las facultades del entendimiento humano en una dialéctica que atraviesa la
obra del critico hasta el punto de ser decisiva tanto su concepcion de tropo
como de “materialidad”.

Gramatica y retdrica, para Burke, evidencian la dialéctica que da forma al
entendimiento humano, idea que llega a Paul de Man. Mientras la gramatica
asegura una fijacion conceptual «sustancial» donde los objetos tal como son*
la retdrica opera un proceso de extrafamiento que implica que los sujetos en-
tran en disidencia en cuanto a la ligacion entre palabras y objetos*. Una lec-
tura rapida podria hacer parecer que la gramatica es un dispositivo realista,
mientras que la retdrica posibilita el diferimiento nihilista del referente. Sin
embargo, ambos procesos estan intimamente ligados entre si hasta el punto
de ser mutuamente dependientes hasta el punto en que ambos no se llegan a
identificar con ninguna de estas posiciones. Durham identifica a la «sustan-
cialidad» de Burke como un proceso operado por el lenguaje que crea leyes
arbitrarias como forma de ordenar un mundo que se desvanece: “Thus, subs-
tantiation, consciousness of reality, occurs at the point of contact between the
finite (vocabulary) and the infinite (the world arround)”. Detras de dicha
idea late una posicion contraria al realismo, donde el intelecto no accede dia-
fanamente al mundo, siendo las seguridades de estos constructos bien atados
entre palabras y objetos.

La gramatica no es natural, sino que aprendida e insistentemente mante-
nida. El caracter persuasivo de la gramatica evidencia como las insegurida-
des de la retdrica laten en las reglas arbitrarias que generan la «sustancia»,
como también se vuelve evidente que la aberracion retdrica solo puede ocu-
rrir sobre una base gramatical bien conformada. La «sustancia» pensada por
Burke evidencia la reduccion de lo inabarcable hacia lo plausible, idea que
Jameson expresa como una unidad practica entre sujeto y objeto que ocurre
en los gestos de lenguaje que es ahora entendido como totalidad®. En Burke,
el lenguaje es la segunda naturaleza del humano®, una naturaleza mucho
mas real que la del mundo de los objetos.

* De Man, Allegories of Reading, 8.

» Burke, Kenneth, A Grammar of Motives (Los Angeles: University of California Press, 1969), 21.

% Burke, Kenneth, A Rhetoric of Motives (Los Angeles: University of California Press, 1969), 20.

¥ Durham, Weldom B., “Kenneth Burke’s Concept of Substance”, Quaterly Journal of Speech, vol.
66 (1980): 355.

% Jameson, Fredric R., “The Symbolic Inference; Or, Kenneth Burke and Ideological Analysis”,
Critical Inquiry 4, nim. 3 (1978): 513.

¥ Burke, A Grammar of Motives, 108.

132



Un lenguaje sin nosotros: realidad, materialidad y lenguaje figurado

La dialéctica de Burke identifica en el lenguaje un fingimiento que podria
ser totalmente contrario al realismo. Sin embargo, el critico concibe momentos
especiales en donde se reconoce una exterioridad capaz de influir en el enten-
dimiento. Evelyn Burg insiste en como el critico perfila una forma novedosa
de realismo donde se reconocen objetos externos al entendimiento con un sen-
tido totalmente independiente a los otorgados por la mediacion del entendi-
miento, pero que, a la vez, se encuentra altamente influenciados por este®.
Tal propuesta universalista y con ciertos tintes realistas se vuelve posible en el
interés manifiesto de Burke por tropos como la metonimia, proceso lingtiistico
de asociacion contingente de elementos que parece iluminar como los objetos
ingresan al entendimiento poniendo en jaque los dispositivos de este.

La metonimia aparece en la obra de Burke como el mas simple de los pro-
cesos fundamentales del lenguaje. Burke observa como la asociacion de la me-
tonimia se fundamenta sobre bases puramente «conductistas» en las cuales los
objetos aparecen ante el entendimiento siendo reducidos a formas simples por
medio de la asociacion®. No se trata, en este punto, de asociar dos conceptos,
sino que el origen primitivo de estos es la interaccion entre un objeto abstracto
externo y la finitud de los medios lingiiisticos en el entendimiento.

Burke postula que la metonimia produce en el lenguaje los primeros sin-
tomas de un realismo al cual llama poético™. En este, los principios de la
«sustancia» como practica pensados por Jameson se vuelven evidente una
vez que Burke senale que la reduccion se produce en el entendimiento como
actividad, solo que en esta el entendimiento parece restarse: beauty is as beau-
ty does®. El entendimiento no acttia en la reduccion de la abstraccion de la
belleza, sino que es la misma actividad del objeto real la que desata su propia
concrecion. Lo anterior se hace evidente en el calificativa de «conductista»
con que Burke senala a la metonimia, siendo este término indice de una re-
lacion de estimulo y respuesta previa al entendimiento en donde el sujeto es
avasallado por las posibilidades presentadas.

La formula de Burke destaca a la «substancia» como parte de un proceso
de conformacién donde esta no esta dada, solo que dicho proceso parece ser
exigido por el objeto y no operado por el entendimiento. Este primer mo-
mento de acercamiento no implica una real aprehension de lo real en cuanto
este es altamente volatil y cambiante. Los productos de la metonimia no son
susceptibles de una definicion «sustancial» real, posibilidad que solo se lo-

% Burg, Evelyn, “What’s in a Name? Twentieth-Century Realism in Kenneth Burke’s Aesthet-
ic”, Modern Intellectual History 13, num. 3 (2016): 717.

31 Burke, A Grammar of Motives, 505.

32 Burke, A Grammar of Motives, 505.

% Burke, A Grammar of Motives, 506.

133



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

gra por medio de otros procesos ya propios del entendimiento como lo es
la representacion®. Sin embargo, este primer momento de realismo poético si
llega a concebir la existencia de algo independiente al entendimiento cuyas
cualidades no son del todo distorsionadas por la subjetividad, sino opera-
das por un automatismo «conductista» previo a cualquier intromisiéon del
entendimiento.

3. Realismo, materialidad y forma

La universalidad del realismo de Burke reside en que el entendimiento
acttia siempre de la misma forma, por lo cual los procesos de substanciacion
son validos inclusive cuando estos difieren entre si. En efecto, para Burke,
gramatica y retdrica no son solo cualidades del texto, sino condiciones y pro-
cesos propios del entendimiento humano®. Sin embargo, lo mas importante
es considerar que la intromisidon conductista de lo externo no es un fallo de
las capacidades humanas, sino muestra de una particular apertura hacia lo
externo. El encuentro de lo externo supone un grado de necesidad que rebasa
a las arbitrariedades del entendimiento y, por tanto, a la tensiéon dramatica
entre gramatica y retorica. Tal salida no se obra debido a la presentacion de
lo externo, sino gracias a la asociaciéon como proceso privilegiado en la sus-
pension de la dialéctica.

El privilegio universal que Burke concibe para la metonimia parece pervi-
vir en Paul de Man. En efecto, De Man contrasta la capacidad activa y creativa
de la metafora con el cardcter repetitivo y semiautomatico de la metonimia en
una relacion que evidencia la dialéctica entre retorica y gramatica:

The deconstruction of metaphor and of all rhetorical patterns such as mi-
mesis, paranomasis, or personification that use resemblance as a way to dis-
guise differences, takes us back to the impersonal precision of grammar and
of a semiology derived from grammatical patterns®

La dialéctica afirma a la metonimia como un sistema de seguridades al
cual la metafora necesita apelar, sin embargo, esta mutua confluencia parece
cambiar una vez que la asociacion se vincule con referentes reales, es decir,
la metonimia cambia una vez que se ingresa en lo que Burke llama realismo
poético. Paul de Man acusa la aparicién de un proceso de «gramatizacion de

3 Burke, A Grammar of Motives, 326.
% Burke, A Grammar of Motives, XV.
% De Man, Allegories of Reading, 16.

134



Un lenguaje sin nosotros: realidad, materialidad y lenguaje figurado

la retorica»¥, el cual consiste en un control de la deformacion retérica que no
deberia parece extrafio en el marco de la dialéctica. Sin embargo, esta «gra-
matizacion de la retérica» no declara la primacia de la gramatica por sobre la
retorica, sino que desmota la oposicion desde la raiz.

En Proust, Paul de Man observa como el lenguaje poético es estabilizado
por la aparicién de un cliché que llama a una doble asociacion de elementos
cuya estabilidad se fundamenta en objetos. Torrent d'ativité puede ser asocia-
do tanto a la pareja «agua-frio» como «torrido-caliente», doble coordinacion
de la cual emerge una sinestesia que es el fundamento de una metafora que
coordina sensaciones térmicas entre el frescor de la lectura y el calor del ve-
rano en Combray®. La metafora final es altamente equivoca y erronea, es
muy dificil presentar a esta de modo que los lectores lleguen a la conclusion
buscada por el texto, cuestion que se vuelve ain mas compleja al notar que
dicha conclusién es fundamental para la propuesta misma de A la recherche
du temps perdu. Para lograr lo anterior, el lenguaje parece operar reglas gra-
maticales tan claras como que Torrent remite a «torrente de agua» a la vez que
la palabra es fonéticamente parecida a «térrido». Pero también hay que con-
siderar que dicha asociacion lleva al sujeto a contenidos ineludibles para el
entendimiento que son propios de los objetos y que conforman la seguridad
del lenguaje figurado, es decir, tanto el «agua» como lo «térrido» funcionan
como estabilizadores que detienen la aberracion tropoldgica por medio de la
aparicidon de un sentido necesario. La metafora final depende de que al me-
nos una parte del lenguaje sea segura, es decir, exenta de dialéctica.

El carécter del contenido sefialado por Paul de Man dice mucho de la re-
lacién que establece la metonimia. La similitud entre palabras en la que se
fundamenta a la metonimia da paso a una segunda asociacion que es mas
denotativa que connotativa. Es decir, la asociacion sucesiva entre Torrent con
«torrente» y con finalmente con «agua» parece sugerida por cuestiones me-
ramente fonéticas, sin embargo, el contenido que estabiliza a la construccion
poética es el «frescor» del agua, operacién que necesariamente implica un
juicio donde se identifica al agua y a la palabra Torrent como intimamente
ligadas a la sensibilidad. La sensacion de «frescor» insertada como denota-
cién implica que la imaginacion retorica se detiene sobre la palabra Torrent
impidiendo desviar a esta hacia caminos impredecibles. Lo anterior ocurre
porque la sensacion no depende de una operacion humana consciente, sino
de una asociacion que ocurre anterior a la intromision de cualquier lenguaje.

7 De Man, Allegories of Reading, 17.
% De Man, Allegories of Reading, 60.

135



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

Lo que llama la atencién del analisis de Paul de Man es que la “gramati-
zacion de la retorica” no ocurre por la tirania de reglas fijas bien atadas entre
si, sino por la intromision de referentes cuyas cualidades se vuelven el sentido
del texto en lugar de abrir a este a la aberracion l6gica propia del tropo. Es de-
cir, la dialéctica es desmontada y, con esto, el entendimiento es restado de un
lenguaje figurado. Dentro del planteamiento tropoldgico de Paul de Man se
encuentra la clara importancia de procesos independiente al entendimiento
humano, es decir, el sistema de tropos reacciona a la «materialidad». Lo que
resta conocer es la naturaleza de esa independencia frente al entendimiento.

El ejemplo de De Man vuelve evidente que el ingreso del sentido de los
referentes no se obra por medio de la simple funcién referencial, sino que a
través de un complejo sistema de asociacion®. No basta con nombrar el agua
para apelar al frescor, sino que estos referentes deben estar en una disposi-
cién que permita a la subjetividad entrar en contacto con una asociacion tan
fuerte que detenga la dialéctica. La metonimia es, de ese modo, la condicién
para la independencia de la «materialidad» en el lenguaje figurado. Es de-
cir, es a través de los procesos de asociacion que las cualidades materiales
afloran, posicion que tiende a destacar a la metonimia como el proceso que
permite tal ingreso. En ese sentido, la ausencia del entendimiento en la ob-
tencion del sentido fundacional para el lenguaje retdrico no depende del en-
cuentro de una realidad externa, sino del proceso de asociacion que decreta
reglas ineludibles para el lenguaje figurado.

La “materialidad” de Paul de Man no tiene como punto central la inde-
pendencia de la exterioridad, a pesar de que esta sea reconocida. Por el con-
trario, la «materialidad» es mas bien la consecuencia formal producto del
encuentro de lo externo, proceso que, curiosamente, ocurre en la subjetividad
en ausencia del entendimiento. La metonimia seria tal via necesaria, califica-
tivo que le es adosado por el hecho de comenzar sin la voluntad del sujeto,
de hecho, Warminski califica a la metonimia como una inclinacion irresistible
que ocurre inevitablemente ante la aparicion de un texto* como también, si-
guiendo a Rorty, un objeto. La idea de un «materialismo sin materia» queda
asi sintetizada en la metonimia bajo la forma de una traduccién de la inde-
pendencia de la materia en un sistema formal de asociacion contingente. La
materia, aunque reconocida, sigue sin acceso, siendo su tnica evidencia el
inicio del proceso metonimico que funda el lenguaje figurado.

% De Man, Allegories of Reading, 66.

4 Warmiski, Andrej, “As the Poets Do It”, en Cohen, Tom; Cohen, Barbara; Hillis Miller, J.;
Warminski, Andrej, Material Events. Paul de Man and the Afterlife of Theory (Minnesota: Univer-
sity of Minnesota Pres 2001), 11.

136



Un lenguaje sin nosotros: realidad, materialidad y lenguaje figurado

La “materialidad” independiente y dadora de sentido pierde el protago-
nismo en Paul de Man para cederlo a una concepcién abstracta y formalista
que apunta a la metonimia como proceso independiente del entendimiento.
En términos epistemoldgicos esto resiente el componente de realidad surgido
desde la relacion forma, cuestion que ya estaba explicita en la idea de «subs-
tancia» Burke y que también es notada por Warminski*.. En este panorama,
es totalmente licito pregunta por la coherencia entre los principios de la teoria
literaria y los nuevos realismos, sobre todo al tener en cuenta el entusiasmo
de Meillassoux con la disciplina literaria. En un comentario que vale la pena
para el andlisis, Raoni Padui sefiala que Meillassoux confunde los términos
«realismo» y «materialismo» tratandolos inclusive como sinénimo aun cuan-
do las propuestas materialistas pueden no ser necesariamente realistas*. El
caso presentado por Paul de Man se corresponde con un «materialismo no
realista» en donde la mediacion es la condicion para la mediacion entre len-
guaje y realidad. Lo anterior no supone necesariamente la falta de confluen-
cia entre disciplinas, sino que destaca similitudes en un campo mas abstracto.

Conclusion

La teoria literaria de Paul de Man muestra ser profundamente materialista
aun en sus momentos mas tropologicos. Lo anterior es muestra que, desde sus
preocupaciones en el terreno de la metonimia, la divisiéon de dos momentos
que la critica ha tendido sobre la obra de Paul de Man es improcedente. Aun
desde el Paul de Man mas ligado a la tropologia, la «materialidad» se sostiene
o como un disparados de la metonimia o como una incognita luego del proce-
so de asociacion. Lo anterior sostiene al caracter formal del lenguaje y afirma
la condicionante de la mediacién, pero también considera a la independencia
de lo externo como factor importante para el desarrollo de los tropos. A su
vez, la metonimia es sindicada como el proceso formal que lleva al estableci-
miento del lenguaje figurado, es decir, la asociacion es necesaria y, con ello, su
estatuto cambia dentro de la mediacion. Mientras la dialéctica del lenguaje y
el sistema de tropos son arbitrario y ampliamente contingente, la metonimia
aparece como una necesidad para cualquier acercamiento al mundo.

La metonimia se vuelve un proceso formal de asociacion irresistible que
no puede ser restado y en el cual la voluntad humana casi no opera. Dicho ca-

1 Warminski, Andrej, Ideology, Rhetoric, Aesthetic (Edinburgh: Edinburgh University Press,
2013), 167.

4 Padui, Raoni, “Realism, Anti-Realism, and Materialism. Rereading the Critical Turn After
Meillassoux”, Angelaki 16, nam. 2 (2011): 97.

137



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

racter formal e ineludible de la metonimia recuerda a la concepcion de figura
propuesta por Meillassoux, el cual va a considerar a estas como expresion de
un proceso necesario que fundamenta a la contingencia®. Ante la «materiali-
dad», la metonimia opera el ingreso de esta a la mediacion lingiiistica a través
de procesos de asociacion contingente que, a su vez, son totalmente necesa-
rios. Dichos procesos, como muestra Paul de Man, pueden ser reconstruidos
por el analisis critico, lo cual sugiere sentidos inscritos en los textos como
fundamento para el lenguaje figurado y contingente. El calificativo de figura
parece justificado para la metonimia, pero también este implica la adicion de
que tales figuras escapan a la arbitrariedad del intelecto debido al encuentro
de la «materialidad».

Es interesante notar que, a la hora determinar su concepcion de figura,
Meillassoux apele a las matematicas como dicha forma genuina y necesa-
ria de exploracion del mundo*. El paralelo entre matematicas y metonimia
parece claro una vez que ambas parecen no formar parte de la voluntad de
la subjetividad y del entendimiento. En el caso de la metonimia esta carac-
teristica es ain mas curiosa una vez que esta haga parte de la subjetividad y
del lenguaje a la vez que evidencia su radical independencia de ambos. Esta
aparente contradiccion es entendible una vez que se advierte el caracter es-
tético de la metonimia y bien puede ser parte de los aportes que Meillassoux
avizoraba podian surgir desde la teoria literaria para inspeccion del mundo.

El formalismo propio del realismo especulativo parece satisfecho y refleja-
do por una concepcion tedrica donde el fundamento del lenguaje literario es
una «materialidad» cuya tinica aspiracion de sentido es la asociacion contin-
gente. Con lo anterior, la teoria literaria fundamenta al lenguaje mas fantasio-
so como necesariamente anclado a procesos que escapan al arbitrio personal.
La subjetividad y sus inclinaciones son restadas de la mediacion lingtiistica
una vez que la asociacion escapa a la deliberacion en el encuentro de algo que
se encuentra fuera del lenguaje. La propuesta de Paul de Man vislumbra un
escenario de necesidades dentro del lenguaje figurado que resta importan-
cia a la subjetividad, camino que el critico identifica como el modelo teoérico
para los afios venideros®. Sin embargo, lo mas fascinante de este lenguaje
sin subjetividad es como este modela procesos puramente formales que pa-
recen necesarios para la indagacion de lo externo. Una vez que la lectura en-
cuentra procesos necesarios inscritos en los textos, la critica puede encontrar
cimientos para asegurar las lecturas. Del mismo modo, la indagacion de lo

# Meillassoux, “Iteration, Reiteration, Repetition”, 138.
“ Meillassoux, “Iteration, Reiteration, Repetition”, 139.
% De Man, Allegories of Reading, 17.

138



Un lenguaje sin nosotros: realidad, materialidad y lenguaje figurado

real puede verse beneficiada de ser iluminados procesos que necesariamente
constituyen parte de nuestro acercamiento al mundo.

La férmula para declarar la afinidad entre las conclusiones de Paul de
Man y el entusiasmo de Meillassoux contintia siendo la misma que de Rorty:
la certeza minima que la metonimia da para la lectura puede funcionar de
igual manera para esfuerzo filosofico por captar lo externo. En esta analogia,
la lectura parece depurada en la deteccién de procedimientos involuntarios,
mientras que dicho cardcter involuntario puede ser adoptado por la filosofia
como un apice de necesidad en medio de la dispersion de la contingencia.
Aceptar a la metonimia como una figura implica un optimismo que lega la
teoria literaria a la filosofia y que, como tal, reside en la certeza de que lo ne-
cesario se encuentra alli donde la subjetividad es restada.

Parece paraddjico que la posibilidad de conocer lo real venga de la mano
de inspeccionar al conocimiento y que lo tinico necesario en este tltimo re-
sida en los momentos en que nuestra subjetividad no es relevante. Aun asi,
esta conclusion parece cimentar una afinidad positiva entre teoria literaria
y los nuevos realismos filosoficos aun cuanto las pretensiones de estos ulti-
mos no sean totalmente satisfechas por la teoria. En efecto, y tal como daba a
entender Meillassoux, la teoria literaria parece vislumbrar un camino que la
filosofia bien puede seguir para la indagacion de lo real, siendo este marcado
por un materialismo formal y altamente impersonal.

Referencias

Burg, Evelyn. “What’s in a Name? Twentieth-Century Realism in Kenneth Bur-
ke’s Aesthetic”. Modern Intellectual History 13, nam. 3 (2016): 713-745.

Burke, Kenneth. A Grammar of Motives. Los Angeles: University of California
Press, 1969.

Burke, Kenneth. A Rhetoric of Motives. Los Angeles: University of California Press, 1969.

Cavell, Stanley. “Politics as Opposed to What?” Critical Inquiry 9, nam. 1 (1982):
157-178.

Cohen, Tom; Hillis Miller, J.; Cohen, Barbara. “A ‘materiality without Matter’?”
En Cohen, Tom; Cohen, Barbara; Hillis Miller, J.; Warminski, Andrej, Material
Events. Paul de Man and the Afterlife of Theory. University of Minnesota Press,
2001, VII-XXV.

De Man, Paul. Allegories of Reading. New Haven: Yale University Press, 1979.

De Man, Paul. “Roland Barthes and the Limits of Structuralism”. Yale French Stu-
dies, num. 77 (1990): 177-190.

Derrida, Jacques. Memorias para Paul de Man. Barcelona: Gedisa, 2011.

139



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

Durham, Weldom B. “Kenneth Burke’s Concept of Substance”. Quaterly Journal of
Speech, vol. 66 (1980): 351-364.

Eyers, Tom. Speculative Formalism. Literature, Theory, and the Critical Present. Evan-
ston: Northwestern University Press, 2017.

Gearhart, Suzanne. “Philosophy before Literature: Deconstruction, Historicity,
and the Work of Paul de Man”. Diacritics 13, num. 4 (1983): 63-81.

Harman, Graham. Quentin Meillassoux. Philosophy in the Making. Edinburgh: Ed-
inburgh University Press, 2011.

Jameson, Fredric R. “The Symbolic Inference; Or, Kenneth Burke and Ideological
Analysis”. Critical Inquiry 4, num. 3 (1978): 507-523.

Lehman, David. Signs of the Times. Deconstruction and the Fall of Paul de Man. New
York: Poseidon Press, 1991.

Loesberg, Jonathan. “Paul de Man’s Aesthetic Ideology”. Diacritics 27, nam. 4
(1985): 87-108.

Mirabile, Andrea. “Allegory, Pathos, and Irony: The Resistance to Benjamin in
Paul de Man”. German Studies Review 35, num. 2 (2012): 319-333.

Meillassoux, Quentin. “Iteration, Reiteration, Repetition: A Speculative Analysis
of the Sign Devoid of Meaning”. En Avanessian, Armen; Malik, Suhail, Gene-
alogies of Speculation. Materialism and Subjectivity since Structuralism. London:
Bloomsbury Academic, 2016, 117-197.

Padui, Raoni. “Realism, Anti-Realism, and Materialism. Rereading the Critical
Turn After Meillassoux”. Angelaki 16, nim. 2 (2011): 89-101.

Podlubne, J. “Vision ciega. El Roland Barthes de Paul de Man”. En Podlubne,
Judith; De Man, Paul. Barthes en cuestion. Rosario: Bulk editores, Nube Negra,
2020, 7-42.

Podlubne, Judith; De Man, Paul. Barthes en cuestion. Rosario, Santiago: Nube Ne-
gra, Bulk Editores, 2020.

Rorty, Richard. “Texts and Lumps”. New Literary History 17, nim. 1 (1985): 1-16.

Vélez, Fabio. Desfiguraciones: Ensayos sobre Paul de Man. Ciudad de México, Uni-
versidad Autonoma de México, 2016.

Warmiski, Andrej. “As the Poets Do It”. En Cohen, Tom; Cohen, Barbara; Hillis
Miller, J.; Warminski, Andrej, Material Events. Paul de Man and the Afterlife of
Theory. Minnesota: University of Minnesota Pres, 2001, 3-31.

Warminski, Andrej. Ideology, Rhetoric, Aesthetic. Edinburgh: Edinburgh Universi-
ty Press, 2013.

Woodward, Ashley. “Signifying Nothing: Nihilism, Information, and Signs”.
Open Philosophy, nim. 6 (2023):1-15.

140



RESENAS






Metafisica y Persona. Filosofia, conocimiento y vida
Afio 18, Num. 35, Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996
DOI: 10.24310/metyper.35.2026.21265

Feser, Edward. All One in Christ. A Catholic
Critique of Racism and Critical Race Theory.
San Francisco: Ignatius Press, 2022, 163 pp.

GonzALO ALEJANDRO FLORES-CASTRO LINGAN!
Universidad de Piura
gonzalo.flores-castro@udep.edu.pe

La publicacion de este libro no se veia venir. De hecho, quienes seguimos
al filésofo norteamericano Edward Feser desde hace afios sabiamos que, luego
de su libro sobre filosofia de la naturaleza? tocaba la publicacion de una obra
sobre la naturaleza humana®. Sin embargo, como Feser comenta en diversas
entrevistas, a pesar de que él mismo no tenia un interés especial en el tema,
este era “un libro que tenia que ser escrito” dada la relevancia que las ideas de
la Teoria Critica de la Raza (Critical Race Theory, en adelante CRT) han tomado
desde mediados del 2020*. Sus lectores le agradecemos que se haya tomado la
molestia de hacerlo pues, en apenas 163 paginas de tamafio medio, Feser expo-
ne de forma clara y sencilla la posicion de la Iglesia Catdlica sobre el racismo, la
esclavitud y la inmigracion y, al mismo tiempo, realiza una critica aguda y bien
argumentada de la CRT desde una perspectiva filosofica y cientifica.

El libro® esta dividido en 7 capitulos, mas una bibliografia y un indice
analitico. Feser proporciona en el capitulo 1, La doctrina de la Iglesia contra el

ORCID: https://orcid.org/0000-0001-8820-7580

Feser, E., Aristotle’s Revenge (Neunkirchen-Seelscheid: Editiones Scholasticae, 2019).

Feser, E., Immortal Souls (Neunkirchen-Seelscheid: Editiones Scholasticae, 2024).

Ver Feser, E., “Catholic Culture Podcast #141”, entrevista realizada por Thomas V. Mirus,
“Libertarianism, Jazz & Critical Race Theory”, septiembre 5 de 2022, URL: https://www.you-
tube.com/watch?v=KkDZU-It7f8.

5 El titulo del libro “All One in Christ” hace referencia a la Epistola a los Gélatas 3:28, en donde
San Pablo dice: “Ya no hay judio ni griego; no hay esclavo ni libre; no hay varén ni mujer; porque
todos vosotros sois uno en Cristo Jesus” (cursivas nuestras).

N N

Recepcion del original: 03/03/2025
Aceptacion definitiva: 29/10/2025

@@@@ This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommer-
—STETWYY cial-ShareAlike 4.0 International License

143



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

racismo®, una definicion de racismo en base a la carta apostdlica Octogesima
Adveniens de Pablo VI:

el racismo es la creencia de que no todas las razas tienen los mismos dere-
chos y deberes basicos ni el mismo destino sobrenatural y, por lo tanto, no
todas las razas deberian ser iguales ante la ley, tener el mismo acceso a la
vida econdmica, cultural, civica y social, ni beneficiarse de un reparto equita-
tivo de las riquezas de la nacion. Por lo tanto, el racismo implica conceder a
algunas razas un trato especial mas favorable que a otras’.

Luego, expone la condena del racismo que ha hecho la Iglesia, tomando
para ello citas de documentos magisteriales como Ad Beatissimi Apostolorum
de Benedicto XV o Pacem in Terris de Juan XXIII, pasando por la muchas ve-
ces ignorada Mit Brennender Sorge de Pio XI, que condena el nazismo. En este
capitulo, Feser explica que el fundamento de la condena por parte de la Igle-
sia se basa en aspectos metafisicos y teologicos sobre la naturaleza humana.
Esto ultimo se debe a que “las ciencias no son suficientes para asegurar las
convicciones antirracistas”®, pues sus propios métodos carecen de la tltima
palabra acerca de la naturaleza y el destino de cada hombre. Dice Feser:

Para la Iglesia, la fuente de nuestra dignidad comun se encuentra, en primer
lugar, no en el cuerpo tal como lo entiende la ciencia, sino en el alma... Al ser
espiritual, este principio no puede ser detectado en el plano genético o en
cualquier otro nivel bioldgico descriptivo, y de hecho no es el producto de
procesos bioldgicos’.

Y es que, incluso desde la perspectiva tomista a la que Feser suscribe, no
es la especie biologica la que nos define, sino la especie metafisica.”® Esta queda
definida por nuestras almas, las que nos otorgan racionalidad, la cual nos dis-
tingue de los animales y nos permite entender y amar, siendo lo mas excelso

“Church Teaching against Racism”. Pese a que la resefia versa sobre la version en inglés, las
citas se reproducen conforme a la traduccion de Ediciones Cor Iesu (véase el ultimo pie de
pagina de esta resefia). Los niimeros de péaginas citados corresponden a la version inglesa. A
pie de pagina colocaremos la cita en el inglés original.

“racism is the belief that not all races have the same basic rights and duties and/ or supernatu-
ral destiny and, therefore, not all races should be equal before the law, find equal admittance
to economic, cultural, civic, and social life, or benefit from a fair sharing of the nation’s riches.
Racism thus entails giving some races special favor over others in these respects”. Feser, All
Omne in Christ, 8.

“the sciences are not sufficient to substantiate anti-racist convictions”. Feser, All One in Christ, 11.
“For the Church, the source of our common dignity is primarily to be found, not in the body
as understood by science, but in the soul... Being spiritual, this principle cannot be detected
at the genetic or any other biological level of description, and indeed it is not the product of
biological processes”. Feser, All One in Christ, 12.

10 Ver Feser, E., Aristotle’s Revenge. The Metaphysical Foundations of Physical and Biological Science
(Neunkirchen-Seelscheid: Editiones Scholasticae. 2019), 400-406.

144



Feser, Edward. All One in Christ. A Catholic Critique of Racism and
Critical Race Theory. San Francisco: Ignatius Press, 2022, 163 pp.

el poder conocer y amar al mismo Dios. Esto tiltimo permite ver que somos
hechos a imagen y semejanza de Dios, pues como dice San Agustin (citado
por Feser), “la naturaleza intelectual imita a Dios principalmente en esto: en
que Dios se comprende y se ama a si mismo”*".

En el capitulo 2, Los escoldsticos tardios y los primeros Papas modernos contra
la esclavitud®, Feser muestra que las condenas al racismo no son recientes,
sino que, al contrario, “la Iglesia ha ensefado lo mismo durante siglos, y
mucho antes de que surgiera el consenso secular contemporaneo contra el
racismo”". Feser cita como ejemplo la bula Sublimis Deus del afio 1537 (es
decir, de hace cinco siglos), en la que el papa Pablo III, en palabras de Feser,
“califica nada menos que de satinico el tratamiento de los indios y otros seres
humanos como si fueran meras bestias brutas y ensefia de manera definitiva
[...] que no se les debe privar de su libertad ni de sus bienes”'*.

Feser cita a tedlogos de la segunda escolastica espafola, como Francisco
de Vitoria o Bartolomé de Las Casas, sintetizando sus argumentos. Por ejem-
plo, expone uno de los argumentos de Vitoria de la siguiente manera:

[Vitoria] [tlambién argumentd que no se puede sugerir que de alguna ma-
nera [los nativos americanos] solo tenian el potencial para la racionalidad,
sin haber realizado realmente ese potencial; esto... violaria el principio de
la filosofia escoldstica de que la naturaleza no hace nada en vano. Vitoria
argumenta aqui que no tiene sentido suponer que una poblacién grande y
continuada en el tiempo de seres humanos tendria sdlo el potencial para la
racionalidad sin haberlo actualizado nunca, porque en ese caso su posesion
del potencial seria inttil, lo que viola dicho principio escolastico®.

=

“the intellectual nature imitates God chiefly in this, that God understands and loves Him-
self”. Feser, All One in Christ, 13.

“Late Scholastics and Early Modern Popes against Slavery”.

“she has taught the same thing for centuries, and long before the rise of the contemporary
secular consensus against racism”. Feser, All One in Christ, 17.

“characterizes as nothing less than satanic the treatment of Indians and other human beings
as if they were mere brute beasts and teaches in a definitive way [...] that they must not be
deprived of their liberty or property”. Las cursivas provienen del original en inglés; la traduc-
cion de Ediciones Cor lesu, en cambio, no las reproduce. Dado que esta omision es frecuente
en dicha versién, al final de cada cita indicaremos, de ser el caso, en nota: “cursivas en el
original inglés”. Feser, All One in Christ, 20.

“He [Vitoria] also argued that it will not do to suggest that they [nativos americanos] some-
how had only the potential for rationality, without having actually realized that potential; this
[...] would violate the principle of Scholastic philosophy that nature does nothing in vain.
Vitoria’s point seems to be that it makes no sense to suppose that a large and ongoing popu-
lation of human beings would have only the potential for rationality without ever actualizing
it, because in that case their possession of the potential would be pointless, which violates the
said Scholastic principle”. Feser, All One in Christ, 20. Cursivas en el original inglés.

[
=TI N]

-
=

-
=

145



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

Pero, ;no defendio la Iglesia catdlica la esclavitud precisamente por moti-
vos de ley natural? Sobre esta delicada pregunta, Feser nos recuerda que, si
bien hubo pensadores catdlicos que defendieron la esclavitud racial, son las
posiciones de Vitoria y Las Casas, entre otros, las que prevalecieron, convir-
tiéndose “en la norma en la filosofia y teologia catdlicas”'®. Por otra parte, Feser
argumenta que el término “esclavitud” es ambiguo y que, en la actualidad, lo
que pensamos al oir el término es “esclavitud mobiliaria” (chattel slavery)". Este
tipo de esclavitud toma a la persona como un bien inmueble, es decir, implica
“la completa propiedad sobre otra persona, como si ésta fuera un animal o un
objeto inanimado, y en la que la persona esclavizada es inocente de cualquier
delito y ha sido despojada de su libertad en contra de su voluntad”*.

Pues bien, la “esclavitud mobiliaria” es siempre intrinsecamente perversa y la
Iglesia nunca la ha defendido. Sin embargo, existen otras practicas que a veces
se etiquetan vagamente como “esclavitud”, pero que son muy diferentes a la
“esclavitud mobiliaria” . Por ejemplo, existe la “servidumbre por contrato” (inden-
tured servitude)” o la “servidumbre penal” (penal servitude)®, las cuales se han
considerado en la teologia catolica como prdcticas moralmente peligrosas y desacon-
sejadas debido a que pueden facilmente decantar en “esclavitud mobiliaria” pero
que, en si mismas, no son intrinsecamente malas. Ahora bien, sobre la esclavitud
moderna (esclavitud mobiliaria) y la trata de esclavos, “la Iglesia y los papas las
han condenado sistematicamente, comenzando al menos desde el siglo XV"2'.

En el capitulo 3, Los derechos y deberes de las naciones y de los inmigrantes?,
Feser responde a cuestiones de lealtad hacia la propia nacién e inmigracion.
Siguiendo a la Iglesia, Feser sostiene que es un deber de las naciones aceptar
inmigrantes; sin embargo, no es un deber absoluto y, por tanto, tampoco es
un derecho absoluto por parte de los inmigrantes. Esto se debe a que los go-
bernantes de las naciones también tienen el deber de pensar en el bien comun
de su propia nacion y, por tanto, deben regular la inmigracion en orden a
dicho bien, sin perjudicarlo. Como dice Feser,

el deber de acoger a los inmigrantes no implica que una nacién tenga la obliga-
cién de acoger a todos los extranjeros que quieran entrar en ella, o que los deba

16 “became standard in Catholic philosophy and theology”. Feser, All One in Christ, 25.

17 Feser, All One in Christ, 26.

18 “the complete ownership of another person as if he were an animal or an inanimate object,
and where the person is innocent of any crime and has been stripped of his liberty involun-
tarily”. Feser, All One in Christ, 26.

19 Feser, All One in Christ, 21.

2 Feser, All One in Christ, 21.

21 “the Church and the popes have, in fact, consistently condemned them, beginning at least as
far back as the fifteenth century”. Feser, All One in Christ, 27.

2 “The Rights and Duties of Nations and Immigrants”.

146



Feser, Edward. All One in Christ. A Catholic Critique of Racism and
Critical Race Theory. San Francisco: Ignatius Press, 2022, 163 pp.

acoger incondicionalmente... [L]as naciones estan obligadas a acoger a los ex-
tranjeros “en la medida de sus posibilidades”. Los inmigrantes estan obligados “a
respetar [...] el patrimonio spiritual” de la nacion a la que llegan, “a obedecer sus
leyes y contribuir a sus cargas”. E1 Catecismo no aboga por las fronteras abiertas,
no ensena que las naciones deban tolerar la inmigracién ilegal y no ignoran
la importancia de las consideraciones culturales en las politicas migratorias®.

En este capitulo, Feser subraya que existe un orden sobre nuestro deber
hacia el projimo, en donde los esfuerzos empiezan primero en casa, para me-
jorar aquellas condiciones sociales que permiten integrar a los inmigrantes al
tejido social. Sin embargo, agrega que:

Tales consideraciones no tienen nada que ver con una supuesta hostilidad o
insensibilidad hacia los emigrantes, sino mas bien con el hecho de que, cuan-
do los recursos son limitados, nuestro primer deber es hacia aquellos con
quienes tenemos vinculos y obligaciones especiales, tanto en el caso de nues-
tros propios compatriotas como en el caso de nuestras propias familias®.

En el capitulo 4, ;Qué es la Teoria Critica de la Raza?*, Feser explica qué es
la CRT proporcionando amplias citas tanto de académicos de la CRT: Derrick
Bell, Alan Freeman y Kimberlé Crenshaw, como de divulgadores: Ibram X
Kendi y Robin DiAngelo. Feser hace un trabajo excepcional al sintetizar en
pocas paginas la muchas veces confusa y contradictoria CRT, exponiendo sus
principales afirmaciones. Resume la tesis central de la CRT como sigue:

La afirmacién fundamental de la CRT es que el racismo impregna absoluta-
mente todos los recovecos de todas las instituciones sociales y la psique de
todos los individuos. Esta especialmente arraigado en cada persona blanca,
pero infecta incluso el pensamiento de las personas no blancas en la medida
en que han aceptado las suposiciones racistas que los blancos tienen acerca
de ellos y han consentido las politicas y las instituciones racistas con las que
los blancos les oprimen”2.

2 “the duty to welcome immigrants does not entail that a nation has an obligation to take in all
foreigners who want to enter, or that it must take foreigners in unconditionally [... N]ations
are obligated to welcome foreigners ‘to the extent they are able’. Immigrants are obligated “to
respect [... the] spiritual heritage’ of the nation they enter, ‘to obey its laws and to assist in carry-
ing civic burdens’. The Catechism is not advocating open borders, it is not teaching that nations
must tolerate illegal immigration, and it is not ignoring the relevance of cultural consider-
ations to immigration policy”. Feser, All One in Christ, 40.

# “Such considerations have nothing to do with hostility to or insensitivity toward migrants,
but rather with the fact that when resources are limited, our first duty is to those to whom we
have special attachments and obligations, in the case of our own countrymen just as in the
case of our own families”. Feser, All One in Christ, 42.

» “What Is Critical Race Theory?”

% “The fundamental assertion of CRT is that racism absolutely permeates the nooks and cran-
nies of every social institution and the psyches of every individual. It goes especially deep in
each individual white person, but it infects even the thinking of nonwhite people insofar as

147



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

De acuerdo con los pensadores de la CRT “Ningtn aspecto de la sociedad...
esta al margen de... las fuerzas del racismo”?. Este racismo omnipresente se
evidencia “en cualquier «desigualdad» o «disparidad» que exista entre los
blancos y los miembros de otros grupos raciales”#. Estas desigualdades racia-
les serian, ademas, causadas por politicas puiblicas (y no por valores culturales
u otros factores), las cuales determinarian el éxito o fracaso de cualquier gru-
po étnico. De acuerdo con los pensadores de la CRT, existen otras manifes-
taciones del racismo, como “micro-agresiones” (micro-agressions) y “prejuicios
implicitos” (implicit bias). Estos prejuicios subconscientes los llevan a concluir
que “quienes niegan ser racistas so6lo confirman que lo son precisamente por
negarlo”?. Los tedricos de la CRT, ademas, sugieren combatir el racismo con
otro tipo de racismo y discriminacion, como dice Kendi (citado por Feser): “El
unico remedio a la discriminacion racista es la discriminacion antirracista. El
unico remedio a la discriminacién pasada es la discriminacion presente. El tini-
co remedio a la discriminacion presente es la discriminacion futura”®.

El capitulo 5, Los problemas filosdficos de la Teoria Critica de la Raza®, es el mas
filosofico e interesante de todo el libro. Primero, Feser expone cémo el marxismo
y el posmodernismo han sido claves para el desarrollo del CRT, mostrando los
diversos paralelismos que tienen estas teorias. Luego, Feser muestra que, mas
que una teoria legal, la CRT es una filosofia pobremente argumentada y con-
tradictoria en si misma, cuyos pensadores cometen falacias légicas de manual,
como la falacia de relevancia, cuya forma favorita de los pensadores de la CRT es
la falacia ad hominem en sus distintas presentaciones. El procedimiento de Feser
es mostrar de qué trata la falacia y luego analiza como la CRT cae en ella.

Una de las falacias que estd en el corazon de la CRT es el alegato especial
(special pleading) que implica la aplicacion de un doble estandar arbitrario o
injustificado. Los pensadores de la CRT comenten esta falacia, por ejemplo,
cuando aplican la “hermenéutica de la sospecha”. Consideran que todas las
instituciones o posiciones filosoficas que no adhieren a la CRT son, en el fon-
do, solo instrumentos de los intereses de grupos raciales para mantenerse

they have bought into the racist assumptions that whites have about them and acquiesced to
the racist policies and institutions by which whites oppress them”. Feser, All One in Christ, 54.

2 “No aspect of society [...] is outside of... the forces of racism”. Feser, All One in Christ, 54.

» “in any “inequity” or “disparity” that exists between whites and members of other racial
groups”. Feser, All One in Christ, 55.

¥ “those who deny harboring racism only confirm that they are racists precisely by denying it”.
Feser, All One in Christ, 58.

% “The only remedy to racist discrimination is antiracist discrimination. The only remedy to
past discrimination is present discrimination. The only remedy to present discrimination is
future discrimination”. Feser, All One in Christ, 63.

31 “Philosophical Problems with Critical Race Theory”.

148



Feser, Edward. All One in Christ. A Catholic Critique of Racism and
Critical Race Theory. San Francisco: Ignatius Press, 2022, 163 pp.

en el poder, y que, por esta razon, no pueden tener objetividad alguna y ser
racialmente neutrales. Sin embargo,

El problema es que si los tedricos criticos de la raza aplicaran esta vision
de forma coherente, entonces tendrian que reconocer que la propia CRT no
refleja la realidad objetiva, sino simplemente una perspectiva y los intereses
de los tedricos de la CRT™**

El capitulo termina argumentando como la CRT es, bajo los estandares de
la filosofia de la ciencia actual, una teoria no falsable.

Ahora bien, si desde el punto de vista de la metodologia de las ciencias (el
falsacionismo popperiano) la CRT es mala ciencia, la CRT es atin peor si se re-
visa la supuesta evidencia que se presenta a su favor. Este es el tema tratado
en el capitulo 6, Objeciones desde las ciencias sociales a la Teoria Critica de la Raza,®
en donde Feser muestra cémo las disparidades econémicas y sociales entre los
distintos grupos tienen otras posibles explicaciones que el racismo. Por ejemplo,
siguiendo al economista David Landes, Feser sostiene que un elemento crucial
que determina ciertas diferencias economicas es la cultura, y que, “[d]ado que la
cultura es relativamente estable, sus consecuencias econdmicas también lo se-
ran a lo largo del tiempo, de modo que los grupos con practicas culturales mas
favorables a la prosperidad econdmica tenderdn a mantener sus ventajas eco-
noémicas sobre otros grupos”*. Feser también cita a Landes en su defensa de la
tesis de Weber sobre la relevancia de la reforma protestante en la formacion del
capitalismo moderno®; o al economista Daniel Etounga-Manguelle, quien ar-
gumenta que el individualismo occidental favorece la acumulacion de capital®.

Sin embargo, Feser agrega que el punto no es que ciertas actitudes cultura-
les, como las que describe Landes o Etounga-Manguelle, sean buenas debido
a que tengan éxito econdmico, “[I]a cuestion aqui es simplemente que las
diferencias culturales desempenan claramente un importante papel a la hora
de explicar las disparidades econdmicas entre determinados grupos. Senci-
llamente, no hay fundamento alguno para insistir en que la discriminacion

%2 “The trouble is that if Critical Race Theorists followed this out consistently, then they would
have to acknowledge that CRT itself does not reflect objective reality, but merely the perspec-
tive and interests of CRT writers and those they claim to speak for”. Cursivas en el original
inglés. Feser, All One in Christ, 82.

% “Social Scientific Objections to Critical Race Theory”.

3 “Because culture is relatively stable, its economic consequences will also be relatively stable over
time, so that groups with cultural practices more conducive to economic prosperity will tend to
retain their economic advantages over other groups over time”. Feser, All One in Christ, 104.

% Feser, All One in Christ, 105.

% Feser, All One in Christ, 106.

149



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

o el «racismo sistémico» deben ser la explicacion de esas disparidades”. De
hecho, Feser enfatiza que, desde un punto de vista catdlico, el individualismo
u otras actitudes occidentales son altamente criticables y que “[I]a acumula-
cion de riqueza, la eficiencia econdmica... y otros fenomenos por el estilo no
son en absoluto los valores humanos mas elevados, de modo que una cultura
que los facilita no es ipso facto superior a otras”3.

En el ultimo capitulo, El catolicismo frente a la Teoria Critica de la Raza®,
Feser muestra la incompatibilidad entre la CRT y la doctrina catdlica. Su ar-
gumento es la siguiente:

[L]a Iglesia ha condenado sistematica y energéticamente las ideas claves del
marxismo y todas las demas formas de socialismo y comunismo, junto con
el relativismo y otros aspectos caracteristicos del posmodernismo. De ello se
deduce que la CRT, que es una mera variacion de estas perversas ideas, no es
mas compatible con la ensefianza de la Iglesia de lo que lo son el marxismo
y el posmodernismo®.

De acuerdo con Feser, la ensefianza de la Iglesia no solo es incompatible
con el diagnostico que hace la CRT, sino también con los remedios que pro-
pone, como las politicas publicas de discriminacién que Kendi impulsa. En
cambio, Feser nos recuerda que el cambio social que la Iglesia busca es, ante
todo, un cambio en la mentalidad y corazones de las personas, sin los cuales
los cambios estructurales son en vano*.

El libro de Feser es, en mi opinion, un ldcido analisis y refutacion de la
CRT, hecho con el rigor argumentativo de una mente metafisica. Cumple de
manera efectiva con dos objetivos: muestra la ensefianza de la Iglesia Catodlica
sobre el racismo, la esclavitud e inmigracion, asi como la incompatibilidad de
la doctrina de la Iglesia con la CRT; y ensefia de manera clara y sistematica
las principales tesis de la CRT, asi como su incoherencia interna y poca o nula
cientificidad. El libro es breve, pero esta repleto de informacion, entre citas y
solida argumentacion. Ademas, acaba de aparecer una traduccién al espafiol

% “The point is simply that cultural differences clearly play a major role in explaining economic
disparities between some groups. There is plainly no basis for insisting that discrimination or
“systemic racism” must be the explanation”. Feser, All One in Christ, 109-110.

% “The accumulation of wealth, economic efficiency... and the like are by no means the highest
human values, so that a culture that facilitates them is not ipso facto superior to others”. Feser,
All One in Christ, 107.

% “Catholicism versus Critical Race Theory”.

4 “ITIhe Church has consistently and strenuously condemned the key ideas of Marxism and
all other forms of socialism and communism, along with the relativist and other themes that
are characteristic of postmodernism. It follows that CRT, which is a mere variation on these
malign ideas, is no more compatible with the teaching of the Church than Marxism and post-
modernism are”. Feser, All One in Christ, 127.

4 Feser, All One in Christ, 135.

150



Feser, Edward. All One in Christ. A Catholic Critique of Racism and
Critical Race Theory. San Francisco: Ignatius Press, 2022, 163 pp.

hecha por la editorial Cor Iesu*, lo que nos da la esperanza de una amplia
difusion en el mundo hispanohablante. No nos queda mas que recomendar
vivamente su lectura.

Referencias

Edward, F., Aristotle’s Revenge. The Metaphysical Foundations of Physical and Biolo-
gical Science, Neunkirchen-Seelscheid: Editiones Scholasticae, 2019.

Edward, F., Immortal Souls, Neunkirchen-Seelscheid: Editiones Scholasticae, 2024.
Edward, E., Que todos sean uno en Cristo, Toledo: Cor lesu, 2024.

Edward, F., “Catholic Culture Podcast #141”, entrevista realizada por Thomas V.
Mirus, “Libertarianism, Jazz & Critical Race Theory”, septiembre 5 de 2022,
URL: https://www.youtube.com/watch?v=KkDZU-It7f8.

4 Edward F., Que todos sean uno en Cristo (Toledo: Cor Iesu, 2024).

151






Metafisica y Persona. Filosofia, conocimiento y vida
Afio 18, Num. 35, Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996
DOI: 10.24310/metyper.35.2026.22871

Jacobo, B.; Hernadez, M.; Brogna, P.; Cruz, R. y
Ramirez, T. Heterotopias. Inclusion: practicas y
perspectivas emergentes. México: UNAM, 2024, 310 pp.

RuBEN SANCHEZ MuKNoZz!
UPAEP, Universidad
ruben.sanchez.munoz@upaep.mx

SARA VANESSA MARIN ALVAREZ?
UPAEP, Universidad
saravanessa.marin@upaep.edu.mx

El libro Heterotopias. Inclusion: pridcticas y perspectivas emergentes reune ca-
torce capitulos elaborados por investigadores e investigadoras de distintos
paises iberoamericanos. Su propdsito es ofrecer una mirada critica y diversa
sobre la inclusién en dmbitos como la educacion, la cultura, la economia y la
vida cotidiana. El concepto de “heterotopia”, retomado de Michel Foucault,
funciona como eje central: estos espacios permiten que las realidades cultu-
rales sean “a un tiempo representadas, impugnadas o invertidos” (p. I). La
inclusion no es un espacio objetivo ni lineal, sino un ambito complejo donde
conviven tensiones, disputas y oportunidades.

La propuesta de la obra parte de una premisa sencilla pero poderosa: ha-
blar de inclusién es hablar de la vida misma. La discapacidad no puede en-
tenderse como un tema aislado que afecta s6lo a quienes la viven en primera
persona, sino como una experiencia que nos interpela a todos, porque refleja
como concebimos la justicia, la igualdad y la diversidad. Al mismo tiempo,
la obra muestra que la inclusidon no es una tarea que pueda cerrarse con una

! ORCID ID: https://orcid.org/0000-0002-3010-5810
2 ORCID ID: https://orcid.org/0009-0009-0947-0352

Recepcion del original: 18/12/2025
Aceptacion definitiva: 20/12/2025

@@@@ This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommer-
=STETWYY cial-ShareAlike 4.0 International License

153



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

ley, un programa educativo o una politica publica; es un proceso que se cons-
truye dia a dia, con avances y retrocesos, y que involucra no solo a las insti-
tuciones, sino también a las familias, las comunidades y la cultura en general.
Por ello, se invita a que este trabajo “impulse a la reflexion, interpelacion y
transformacion en nuestros espacios de vida” (p. II).

Alo largo de la obra, se exploran experiencias historicas, sociales y peda-
gogicas que muestran como la inclusién se construye en distintos escenarios.
Por ejemplo, el capitulo inicial rescata la historia del asociacionismo sordo en
México y evidencia que los primeros esfuerzos no dependieron del Estado,
sino de la organizacion comunitaria. Las personas sordas de inicios del siglo
XX no esperaron caridad ni favores, sino que decidieron organizarse en aso-
ciaciones y sindicatos, luchar por alfabetizacion, acceso al trabajo y recono-
cimiento social. Este relato no solo tiene un valor histdrico, sino que también
nos recuerda que la inclusion no es algo que se concede desde arriba, sino un
derecho que se conquista desde abajo. “Dignificacion del sordomudo. Traba-
jo y disciplina” (p. 6) es el lema de la Federacion.

Otros capitulos abordan figuras clave como la de Anisio Teixeira en Brasil,
El autor postulaba que, sin una escuela publica efectiva, la “democracia é ain-
da uma palavra va” (p. 35). Su experiencia demuestra que hablar de inclusion
educativa no es hablar tinicamente de métodos pedagdgicos, sino también de
estructuras politicas y sociales. Si la escuela no garantiza igualdad de acceso,
dificilmente se puede hablar de una sociedad democratica. De ahi que este
capitulo dialogue con otros del libro, reforzando la idea de que la inclusion
no es un campo aislado, sino un tema que atraviesa la vida politica y cultural.

También se presentan reflexiones filosoficas, como la de Asun Pié Bala-
guer, que coloca la vulnerabilidad en el centro del debate. Su propuesta con-
siste en entender que todos los seres humanos somos vulnerables, y que lejos
de ser una debilidad, esa condicién compartida puede convertirse en una
fuerza politica para transformar la sociedad. Pié¢ Balague argumenta que la
fragilidad y la vulnerabilidad son la condicion instituyente de lo humano. El
problema aparece cuando el capitalismo y el prejuicio convierten esa vulne-
rabilidad en un motivo de exclusion, etiquetando a las personas con discapa-
cidad como “menos aptas”. El libro nos invita, a través de este y otros capi-
tulos, a replantearnos cdmo vemos la fragilidad, como la valoramos y cémo
puede convertirse en una base de solidaridad. Con los avances tecnoldgicos
“la exclusion operara en otros marcos y por otras razones” (p. 58).

El texto también se adentra en expresiones culturales y artisticas, mos-
trando que la inclusiéon no ocurre tinicamente en la escuela o en la politica,
sino también en espacios donde se construyen imaginarios y emociones. El
capitulo sobre la obra teatral “Madre de azticar” es un buen ejemplo. Aqui

154



Jacobo, B.; Hernadez, M.; Brogna, P.; Cruz, R. y Ramirez, T. Heterotopias. Inclusion:
prdcticas y perspectivas emergentes. México: UNAM, 2024, 310 pp.

se narra la historia de una joven con discapacidad intelectual que desea ser
madre, y que se enfrenta a una sociedad que le niega ese derecho. Diadlogo de
la protagonista: “A mi no se me nota en la cara, que tengo discapacidad” (p.
100). El teatro, en este caso, se convierte en un escenario donde se revelan los
prejuicios mas intimos y donde se invita al ptblico a ponerse en el lugar del
otro. La obra no ofrece respuestas faciles, pero abre preguntas fundamenta-
les: ;quién decide lo que una persona puede o no puede hacer con su vida?,
(hasta dénde llegan los limites impuestos por el capacitismo en cuestiones
tan personales como la maternidad? Se plantea que la obra, como acto de re-
sistencia, es una invitacion a comprender “identidades sociales devaluadas,
las cuales... no le son en realidad tan ajenas” (p. 93).

De manera similar, la musica aparece en otro capitulo como un terreno de
discusion y liberacion. A menudo se cree que para ser musico es necesario tener
un cuerpo “apto”, capaz de tocar un instrumento con precisiéon o de dominar
ciertas habilidades técnicas. Sin embargo, el texto plantea que la musica no es
un privilegio de unos pocos, sino una practica colectiva en la que todos pueden
participar. Hacer musica no se trata de cumplir un estandar fisico, sino de com-
partir una experiencia, de escuchar y ser escuchado. “El cuerpo es tal debido a su
apertura al otro, al vinculo subjetivo” (p. 156). Esta vision rompe con la idea de
que la discapacidad es un limite insalvable, y la transforma en una oportunidad
para imaginar formas distintas de hacer arte y de relacionarse con los demas.

La dimension digital aparece también en el libro como un espacio donde la
inclusion se pone en juego. Uno de los capitulos analiza el meme como herra-
mienta pedagogica y de reflexion critica. Aunque a primera vista los memes
parecen ser solo una forma de humor rapido, aqui se muestran como un vehi-
culo para expresar experiencias de inclusion y exclusion. Soto Rodriguez (2024)
plantea que los memes permiten interpelar las formas hegemonicas y generar
nuevas “ecologias del aprendizaje”.> En un contexto universitario, los memes
creados por los estudiantes permitieron cuestionar politicas, contar historias
personales y abrir debates sobre la vida de las personas con discapacidad. Lo di-
gital, por tanto, se presenta como un nuevo escenario donde se negocian los sen-
tidos de la inclusion, un lugar donde la creatividad y la critica pueden convivir.

La inclusién laboral es otro tema que se aborda con fuerza. El capitulo dedi-
cado a la economia social y solidaria pone en el centro experiencias de coope-
rativas y fundaciones que han logrado abrir espacios de trabajo para personas
con discapacidad. Estos casos muestran que la inclusion en el mundo laboral
no consiste en “adaptar” a la persona a un sistema hostil, sino en transformar
el sistema para que reconozca y valore la diversidad. Sin embargo, el texto

* Soto Rodriguez, 2024.

155



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

también deja claro que este camino no esta libre de obstaculos: falta de apoyo
institucional, prejuicios del mercado y la idea persistente de que la producti-
vidad esta por encima de la dignidad humana. Una vez mas, la inclusién se
muestra como un terreno con avances y resistencias, con logros importantes,
pero también con desafios pendientes. El texto subraya la importancia de “re-
visar el estatus epistémico desde el cual se emplaza el acto inclusivo” (p. 80).

Ademas de estos temas, el libro dedica varios capitulos a la educacion y
la formacion docente. Alli se insiste en que los maestros no solo transmiten
contenidos, sino que modelan actitudes, valores y formas de convivencia. Se
propone “establecer compromisos de responsabilidad frente a un bien com-
partido, expresado en definitiva en la relacion que se entreteje dia a dia en la
comunidad educativa” (p. 260).

También se presentan casos de resiliencia en familias y escuelas, donde la
inclusion se vive como un proceso colectivo en el que participan nifios, pa-
dres y maestros. Incluso se analiza el caso de nifios con autismo, mostrando
que la inclusion escolar no puede reducirse a una receta universal, sino que
requiere sensibilidad, escucha y flexibilidad para atender trayectorias indivi-
duales. Rivera Arguello invita a los agentes educativos a escuchar al otro, a
ver a los nifios en su trayectoria.

La riqueza de la obra radica en su pluralidad de voces y enfoques. Cada
capitulo se aproxima a la inclusién desde un angulo distinto, pero en conjun-
to ofrecen una mirada amplia y coherente. La obra se construye como un “sa-
ber colectivo... como un proceso dialogico donde confluyen voces” (p. X). Esa
honestidad le da fuerza, porque permite ver la inclusion tal como es: dificil,
conflictiva, pero al mismo tiempo necesaria y transformadora.

Como todo trabajo colectivo, algunos capitulos destacan mas que otros en
su profundidad o en la claridad de su propuesta, pero en conjunto el volumen
se mantiene solido y bien articulado. El eje comtin (mostrar que la inclusién no
es un regalo ni un gesto de benevolencia, sino una conquista social) le da co-
herencia a toda la obra. Los textos, como bien se indica, “abonan a la creacion
de conocimiento y generan puentes... sobre la alteridad y la inclusion” (p. X).

Finalmente, Heterotopias. Inclusion: pricticas y perspectivas emergentes es un
aporte significativo para quienes buscan repensar la inclusién mas alla de los
discursos oficiales. Sus paginas nos invitan a mirar la diversidad como una
oportunidad de transformacion colectiva. El desarrollo del conocimiento con
la diversidad “no puede ser un acto unidireccional” (p. 306). Es un libro que
no ofrece soluciones cerradas, pero si preguntas fundamentales, y quiza en
esas preguntas radique su mayor valor: en recordarnos que la inclusién no es
un destino fijo, sino un camino compartido que nos desafia a todos.

156



Normas editoriales
Presentacion de originales

* Los textos, originales e inéditos, deberdn ser relativos a los temas que
sugieren el titulo y subtitulo de la revista y que se explicitan en la Informa-
cion general (Cobertura temitica). Para optar a su publicacion es preceptivo
atenerse a las siguientes normas:

1. La extension maxima, incluidos los espacios, sera de 70.000 caracteres
para los Articulos y de 45.000 para las Notas. Esta norma general es suscep-
tible de excepciones, cuando se trate de trabajos cuya unidad tematica lo re-
quiera. Asimismo, los trabajos que, por el mismo motivo, excedan el doble de
la extension aqui indicada, podran ser publicados en dos niimeros sucesivos.

2. El Titulo de los trabajos ha de constar en el idioma original y en inglés.
Los articulos irdn precedidos de un resumen, entre 500 y 1000 caracteres,
seguido de 5 a 7 palabras clave (o expresiones muy breves); uno y otras —el
resumen y las palabras o expresiones clave—, también en los dos idiomas.

3. Los trabajos se redactaran en formato Word (.doc o .docx), con las si-

guientes caracteristicas:

Tipo de letra: Times New Roman.

Tamano de letra: 12 puntos.

Margenes: 1 pulgada (2,54 cm) en los cuatro lados de la pagina (superior,
inferior, izquierda y derecha.

Espaciado: El texto principal debe estar a doble espacio. Citas en bloque,
titulos de tablas y leyendas de figuras, con espacio sencillo. Sangria: La
primera linea de cada parrafo debe tener una sangria de 0,5 pulgadas
(1,27 cm).

Numeracion de paginas: Se colocan en la esquina superior derecha. Por lo
general, la portada no lleva nimero, aunque se cuenta en el total del
documento.

Alineacion: El texto debe estar alineado a la izquierda (con el margen
derecho “irregular”), evitando el justificado completo



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

4. Las citas y referencias deberan redactarse segtin el sistema Chicago Full
Notes 18.2 edicidn, con las referencias al pie de pagina, y no en el cuer-
po del texto.

Cuando se trate de autores clasicos, las obras se citaran segin las normas
y costumbres habituales entre los especialistas.

La Redaccion se reserva el derecho de unificar los modos de citar, con el
fin de facilitar la lectura.

* Normas para el envio de originales:

Para someter el original al procedimiento de arbitraje de la revista, se envia-
ra un documento en Word, con el trabajo correspondiente, ademas de propor-
cionar en la Web del OJS los datos necesarios para su posterior identificacion:

1. Con objeto de preservar el cardcter andnimo de las colaboraciones y
posibilitar el arbitraje ciego, los trabajos se enviaran a través del Sitio Web
del OJS (Open Journal System) de Metafisica y Persona: http://www.revistas.
uma.es/index.php/myp, que serd también el medio utilizado para facilitar el
flujo de todo el proceso de revision, arbitraje, propuesta de correcciones, etc.
Ademas del texto completo, con las notas correspondientes a pie de pagina,
solo deben figurar en este documento el titulo y subtitulo.

Para que el texto pueda someterse al arbitraje ciego, segtin se describe en
el Procedimiento de evaluacién, no constara en él ni el nombre del autor ni
dato o referencia algunos que permitan identificarle.

2. Al registrarse en la Web del OJS como autor, con objeto de enviar una
colaboracion, sera preciso rellenar un formulario, en el que se incluyen los da-
tos imprescindibles para la posterior identificacién del trabajo o los trabajos
remitidos a la revista. Como se ha indicado, ninguno de esos datos personales
debe figurar en el documento que contiene la colaboracion propiamente dicha.

Procedimiento de evaluacion

La seleccion de los articulos y notas para Metafisica y Persona se rige por el
siguiente sistema de evaluacion.

1. Arbitraje. Todos los trabajos seran evaluados y dictaminados por dos
académicos del maximo nivel y especialistas en el tema sobre el que versa el

158



Normas editoriales

articulo o la nota. Los arbitros siempre seran ajenos al Consejo Directivo y al
Consejo de Redaccion.

Se tratara de un arbitraje doble-ciego. Los articulos han de recibir dos dic-
tamenes favorables. En el caso de las notas, un solo dictamen favorable hara
posible su publicacion, y uno solo en contra podra impedirla.

Con independencia de cual sea el dictamen, las opiniones de los arbitros
y sus observaciones o sugerencias se comunicaran al autor a través del sitio
Web del OJS de la revista.

— En caso de que se considere publicable, pero el dictamen incluya su-
gerencias, el autor sera libre de tomarlas o no en cuenta e incorporarlas al
trabajo, siempre dentro del plazo previsto.

— Si la publicacion esta condicionada a ciertas mejoras, la aceptacion de-
finitiva dependera de la adecuacion real entre los cambios incorporados y la
propuesta de los dictaminadores.

— Cuando el dictamen rechace la publicacion, el autor tiene plena libertad
para asumir las correcciones, elaborarlas, incorporarlas al texto y volver a
presentarlo para su publicacion en un nimero posterior de Metafisica y Per-
sona, que en su momento se sometera, como cualquier otra publicacion, a
nuevo arbitraje.

2. Autoria. Una vez editados sus escritos, los autores podran utilizarlos y
difundirlos con total libertad, refiriéndose siempre a la revista Metafisica y
persona como el lugar en que inicialmente se publicaron.

3. Certificacién. En caso de que lo soliciten, se enviard a los autores un cer-
tificado de que el trabajo ha sido aceptado para su publicacion por la revista
y que sera publicado en su momento.

159



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

Suscripciones

La suscripcién a la Revista es anual y comprende dos nimeros. Existen
tres tipos de suscripcion, cada una con sus propias caracteristicas:

Suscripcion a la version digital.- Para recibir por correo electronico nuestra
publicacion, asi como también las noticias relevantes sobre la Revista, es ne-
cesario enviar un correo electronico a contacto@metyper.com, anadiendo los
siguientes datos: nombre completo, filiacion institucional y correo electrénico.

Intercambio de publicaciones.- Para solicitar el intercambio de publica-
ciones, es necesario enviar un correo electronico con todos los datos de la
Revista que se ofrece en intercambio a: metafisicaypersona@upaep.mx.

Adquisicion de numeros individuales.- Para solicitar un nimero es-
pecifico en su version fisica, contactar con la Revista en la direccion:
metafisicaypersona@upaep.mx.

160



