Metafisica y Persona. Filosofia, conocimiento y vida
Afio 18, Num. 35, Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996
DOI: 10.24310/metyper.35.2026.21950

Por qué todos los seres humanos son personas.
En respuesta a Elisa Aaltola

Why all human beings are persons. In response to Elisa Aaltola

Javier RoprRiGUEZ COMELLAS!
UNED
jrodriguezcomellas@gmail.com
REsSUMEN

En el debate bioético actual sobre el estatuto de la persona, se rechaza la teoria de la
equivalencia, segtin la cual todos los seres humanos serian considerados personas. Se de-
fiende que solo algunos seres humanos, aquellos que son poseedores de cualidades espe-
cificas -normalmente las capacidades cognitivas superiores- son de acto personas. Esta es
la teoria defendida por la pensadora finlandesa Elisa Aaltola, que considera que algunos
animales superiores son también personas.

En este trabajo criticamos la tesis de Aaltola para sostener que todos los seres hu-
manos son personas. Para ello daremos respuesta a los tres argumentos presentados por
Aaltola: el argumento de las capacidades, el argumento humanista o critica al especismo
y el argumento de las relaciones especiales. Concluiremos que la defensa de la tesis de
la equivalencia, esto es, que todos los seres humanos son personas, se fundamenta en la
dignidad de las personas.

Palabras clave: Ser humano, persona, Elisa Aaltola, animales, dignidad.

ABSTRACT

In the current bioethical debate on the status of the person, the equivalence theory,
according to which all human beings would be considered persons, is rejected. It is argued
that only some human beings, those who possess specific qualities—usually higher cog-
nitive capacities—are de facto persons. This is the theory defended by the Finnish thinker
Elisa Aaltola, who considers that some higher animals are also persons.

In this paper, we criticize Aaltola’s thesis that all human beings are persons. To do
so, we will respond to the three arguments presented by Aaltola: the capacity argument,

1 ORCID: https://orcid.org/0009-0002-0741-1489

Recepcion del original: 31/05/2025
Aceptacion definitiva: 18/11/2025

@@@@ This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommer-
ST cial-ShareAlike 4.0 International License.

85



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

the humanist argument or critique of speciesism, and the special relations argument. We
will conclude that the defense of the equivalence thesis, that is, that all human beings are
persons, is based on the dignity of persons.

Keywords: Human being, person, Elisa Aaltola, animals, dignity.

Introduccion

En El puesto del hombre en el cosmos, Max Scheler formuld el problema de
la diferencia ontoldgica entre el ser humano y el animal, cuya interpretacion
ha dado lugar a tres grandes lineas de respuesta®. La primera, de raiz aris-
totélica, sostiene que existe una diferencia ontoldgica fundada en la raciona-
lidad®. La segunda, representada por Peter Singer* y los defensores de la
ética animal —entre quienes se encuentra la filosofa finlandesa Elisa Aalto-
la®>—, rechaza dicha diferencia y considera que la distancia entre animales
y personas es solo de grado, resultado de la evolucion. La tercera, inspirada
en la propia antropologia de Scheler, coincide en afirmar la diferencia onto-
logica, pero sittia su fundamento no en una capacidad particular, sino en la
dignidad intrinseca del ser humano.

En el presente articulo examinaremos criticamente los argumentos de la
segunda via de estas vias- la propuesta por Aaltola y la ética animal- y las im-
plicaciones que se siguen de su comprension de la persona. Su planteamiento
identifica el valor moral con la posesion de ciertas capacidades cognitivas
complejas, de modo que solo aquellos individuos —humanos o no huma-
nos— que las poseen serian considerados personas. Esta concepcion genera
dificultades filosoficas relevantes, especialmente en relacion con los seres hu-
manos que no ejercen dichas capacidades, y plantea tensiones internas que
afectan a la coherencia de su propuesta.

Frente a ello, sostenemos que la tercera respuesta del trilema de Scheler
—la que funda la condicion personal en la dignidad intrinseca— ofrece un
marco mas solido para comprender la igualdad moral entre todos los seres
humanos. En esta linea, analizamos y respondemos a los tres argumentos
centrales de Aaltola, mostrando que ninguno de ellos justifica la separacion
entre ser humano y persona. Finalmente, proponemos una concepcién unita-
ria y relacional de la persona, que integra su corporalidad, vulnerabilidad y

Scheler, Max, El puesto del hombre en el cosmos (Madrid: Losada, 1938), 53.

Aristoteles, Etica a Nicomaco (Madrid: Gredos, 2014), IX, 1166 a 15.

Singer, Peter, Liberacion animal (Madrid: Taurus, 2011).

Aaltola, Elisa, “Three Standard Arguments against the Individual of Non-Human Animals”,
Telos: Revista Iberoamericana de estudios utilitaristas, num. 17 (2010): 15-33.

86



Por qué todos los seres humanos son personas. En respuesta a Elisa Aaltola

apertura a los otros, y que permite fundamentar de manera mas adecuada la
diferencia ontoldgica entre animales y seres humanos.

1. Criticas de Aaltola al valor individual de las personas

En su articulo Aaltola expone los tres principales argumentos que cues-
tionan el valor individual o intrinseco de los animales en comparaciéon con
las personas. Para Aaltola estos tres argumentos constituyen las principales
objeciones a las que se enfrenta la teoria animalista y que niegan el valor indi-
vidual de los animales no-humanos. Los tres argumentos que critica Aaltola
son: el argumento de las capacidades, el argumento humanista y el argumen-
to de las relaciones especiales.

1.1. El argumento de las capacidades

El argumento de las capacidades (the capacity argqument) es considerado
por Aaltola como el argumento central contra la negaciéon del valor indivi-
dual de los animales; segtin este argumento, el ser humano posee una capaci-
dad cognitiva superior, que es empleada para discriminar o tratar desfavora-
blemente a los animales. Sin embargo, objeta Aaltola que la racionalidad (o,
en expresion de la autora, las “capacidades cognitivas complejas”) o bien no
es exclusiva del ser humano o no esta presente por igual en todos los seres
humanos o algunos animales también son poseedores de dicha capacidad®.

La filosofa finlandesa critica la tesis que sostiene segun la persona se dife-
rencia del resto de los seres por la posesion de capacidad cognoscitiva supe-
rior, es decir, por el ejercicio actual de la racionalidad. Esta postura, conocida
como teoria mentalista o actualista de persona -también denominada vision
metafisica de la persona’- procede de John Locke, quien define a la persona
como “un ser pensante e inteligente, provista de razon y de reflexion, y que
puede considerarse asimismo como una misma cosa en diferentes tiempos y
lugares: lo que tan solo hace porque tiene conciencia”®. Esta doctrina recibe
el nombre de teoria de la no equivalencia’, pues rechaza la identificacion

¢ Aaltola, “Three Standard Arguments”, 16.

7 Amengual, Gabriel, La persona humana. El debate sobre su concepto (Madrid: Sintesis, 2015),
337-338.

8 Locke, John, Ensayo del entendimiento humano (Madrid: Editora nacional, 1980), Libro II, capitulo
XXVII, 11, 492. Se cita en la version espariola de Rabade segtin la manera usual de citacion.

° Birnbacher, Dieter, Das Dilemma des Personenbegriffs, en Strasser, Peter (ed.), Personen aus bio-
ethischer Sicht (Steiner, 1997), 9-25.

87



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

entre ser humano y persona, sosteniendo que solo quien posee en acto la ca-
pacidad de racionalidad y autoconciencia puede ser considerado persona'.

Aaltola sostiene que esta concepcion es falsa por un doble motivo. En pri-
mer lugar, la filosofa finlandesa defiende que la posesion de una capacidad
racional superior no implica ningtn valor moral relevante y ciertamente su
conclusidn es correcta, pues como desarrollaremos mas adelante, el valor mo-
ral de ser humano no reside en la posesion de propiedades cognitivas supe-
riores. En segundo lugar, Aaltola rechaza la concepcién actualista de perso-
na, porque sostiene que hay seres humanos que no poseen la racionalidad en
acto como nifnos, enfermos mentales o discapacitados cognitivos y sefala que
hay seres no humanos que si tienen capacidades cognitivas complejas.

1.1.1. El argumento de los casos marginales

Aaltola refuerza su critica al argumento de las capacidades con el denomi-
nado argumento de casos marginales (the case of incapable people) o argumento
de la superposicion de especies (arqument from marginal cases). Segin expone
la autora, este argumento presenta la misma estructura argumentativa que el
argumento de las capacidades, el cual parte de la presuncion de que existe
un x y que es solo propiedad del ser humano'. Segun este argumento, ser
persona no puede definirse por la posesion de atributos cognitivos superiores,
porque existen seres humanos que carecen de estas cualidades y, por tanto, los
seres humanos discapacitados (incapable human) serian excluidos del concepto
de persona'. De este modo, el argumento concluye que el valor absoluto del
ser humano no es deducible a partir de las capacidades cognitivas superiores,
pues no se trata de un atributo presente en todos los individuos humanos.

Aaltola planta varias objeciones frente este argumento. En primer lugar,
critica que esta postura establece de forma arbitraria el momento en el que

10 Burgos, Juan Manuel, “Persona versus ser humano: un debate bioético”, en Reconstruir la

persona. Ensayos personalistas (Madrid: Persona, 2009), 72.
Este argumento se apoya en las nociones aristotélicas de potencia, esto es, la capacidad de
una realidad para llegar a ser algo que no es, y acto como la realizacion plena de un ser, para
explicar los cambios que los seres vivos sufren. Ver, Aristoteles, Metafisica (Madrid: Gredos,
1998), 1X, 1-10.

' Aaltola, “Three Standard Arguments”, 28.

12 Creemos que con el término “seres humanos discapacitados” Aaltola se refiere a personas
con discapacidad intelectual. Hemos criticado en otro trabajo la confusién existente en los
articulos filoséficos sobre la inadecuada forma de referirse a las personas con discapacidad
y también hemos sostenido que son igualmente personas. Cf. Rodriguez, Javier, “;Persona,
“cuasi-persona’ o ‘ser humano no persona’? El estatuto de la persona con discapacidad inte-
lectual a través del argumento de los casos marginales”, Quién. Revista de filosofia personalista,
num. 20 (2024): 147-164.

88



Por qué todos los seres humanos son personas. En respuesta a Elisa Aaltola

comienza a reconocerse el valor moral de las personas. Ademas, sostiene que
la condicion de ser persona no puede depender de la posesion de una determi-
nada cualidad. Este ha sido, critica la autora, el leitmotiv que ha guiado la his-
toria de la filosofia en la buisqueda permanente de esta x'°. Igualmente, Aaltola
plantea la pregunta de si deben ser tratados como agentes morales aquellos
seres humanos que no puedan o no tengan capacidad para hacerlo. En segun-
do lugar, rechaza los argumentos de quienes defienden a los seres humanos
discapacitados apelando a la objecion de la pendiente resbaladiza (the slippery
remain slope) como repuesta'®. Considera insuficiente este enfoque, ya que elu-
dir la cuestion del valor intrinseco limitdndose a advertir sobre posibles con-
secuencias peligrosas no aborda el problema de fondo. Segtn este argumento,
aplicar de forma generalizada la definicién actualista de persona conduciria
inevitablemente a la exclusion de un amplio grupo de individuos vulnerables,
que se verian privados de sus derechos. Se argumenta que hay personas que
no poseen en acto las capacidades racionales, pero si en potencia. Para Aaltola,
este caso ilustra las limitaciones de dicha concepcion y refuerza la necesidad de
ampliar el circulo moral para incluir a los animales no humanos.

1.1.2. El argumento de la potencialidad e historicidad de la persona

En un nuevo intento de mostrar la falacia del argumento de las capaci-
dades Aaltola expone dos nuevos argumentos que comparten la misma es-
tructura argumentativa que el argumento de las capacidades. Se trata de los
argumentos de la potencialidad (potentiality) y el de la historicidad (history)
Segun estos argumentos, las personas con discapacidad intelectual no tienen
en acto, pero si en potencia las capacidades cognitivas superiores que el resto
de los seres humanos y, por tanto, no serian valiosas en si mismas. Serian
“personas potenciales”, a medio camino entre seres humanos y personas®.

En este sentido, la autora cuestiona el papel central que tradicionalmente
se ha atribuido a la razon en la ética y sostiene que la racionalidad no puede
funcionar como criterio excluyente para determinar quién pertenece a la co-
munidad moral™. A su juicio, si la razén se toma como requisito, quedarian
fuera aquellos seres -humanos o no humanos- que, segtin su planteamiento,
también deberian ser considerados sujetos de valoracion moral. Aaltola ex-

3 Aaltola, “Three Standard Arguments”, 21.
Este parecer es recogido por MacIntyre en el capitulo “El ser humano en comparacién con los
animales, el ser humano como animal”. Cf. MacIntyre, Alasdair, Animales racionales y depen-
dientes. Por qué los seres humanos necesitamos las virtudes (Barcelona: Paidds, 2001), 25-33.

4 Aaltola, “Three Standard Arguments”, 20.

5 Aaltola, “Three Standard Arguments”, 21.

16 Aaltola, “Three Standard Arguments”, 24.

89



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

pone una concepcion de la ética como un entramado de juegos del lenguaje, a
la manera de Wittgenstein, o como comunidad de significados compartidos.
Desde esta perspectiva, los juicios morales no son verdades fijas e inmuta-
bles, sino construcciones dinamicas fruto de cambios culturales e ideoldgicos.
Su planteamiento se apoya en una vision utilitarista, segtin la cual el bien
moral se identifica con aquello que genera el mayor bienestar posible.

1.2. El argumento humanista o critica al especismo

El segundo argumento presentado por Aaltola contra la atribucion del va-
lor absoluto del ser humano es el denominado argumento humanista (the
humanistic argument), segin el cual por el simple hecho de pertenecer a la es-
pecie humana confiere una relevancia moral sobre el resto de las especies”.
Aaltola divide este argumento en dos versiones. La primera, mas elemental,
sostiene que la mera pertenencia a la especie humana basta para justificar la
superioridad moral. La segunda, mas elaborada, defiende que dicha superio-
ridad se fundamenta en la posesion de capacidades cognitivas inherentes al
ser humano, consideradas decisivas como criterio de valor moral.

Segun Aaltola, ambas versiones del argumento humanista constituyen
expresiones del especismo. El concepto, central en la ética animalista, alude
a la existencia de “un prejuicio o actitud parcial favorable a los intereses de
los miembros de nuestra especie y en contra de las otras”. En otras palabras,
se trata de una discriminacion hacia los animales no humanos en base a la
especie'®. Aaltola sostiene que estas dos versiones del argumento humanista
resolverian las dificultades planteadas por el enfoque actualista, pues per-
mite considerar personas de pleno derecho a todos los seres humanos, con
independencia de que posean o no capacidades cognitivas superiores.

Sin embargo, a la primera version del argumento humanista, Aaltola ob-
jeta que el especismo carece de fuerza moral suficiente. A su juicio, pues,
la pertenencia a una especie bioldgica no constituye un criterio éticamente
valido para justificar exclusién o discriminacién de los animales no huma-
nos. En este sentido, defiende que cada individuo debe ser evaluado por sus
cualidades particulares, y no por su pertenencia a un colectivo. El hecho de
formar parte de un grupo moralmente relevante no implica que todos sus
miembros compartan las mismas capacidades o atributos. Para ilustrar esta
idea, Aaltola recurre al ejemplo de Matilda, quien no puede ser considerada

17 Aaltola, “Three Standard Arguments”, 22-26.
8 Singer, Liberacion animal, 22.

90



Por qué todos los seres humanos son personas. En respuesta a Elisa Aaltola

“moderadamente musical” tiinicamente porque la mayoria de los miembros
de su especie lo sean®.

Por otra parte, Aaltola critica el salto ilegitimo que va del ser al deber ser, es
decir, de la condicion bioldgica de ser humano al reconocimiento moral como
persona. Sostiene que no puede derivarse una obligacién moral -la conside-
racién como persona- a partir de un hecho puramente empirico o bioldgico
-la pertenencia a la especie humana-, pues ello implicaria recurrir a la falacia
naturalista®. En este sentido, Peter Singer denuncia lo que denomina el “pre-
juicio de la especie”, una forma de discriminacién comparable al racismo,
que privilegia injustificadamente los intereses de los seres humanos sobre los
de los animales no humanos?'.

1.3. El argumento de las relaciones especiales

El tercer y ultimo argumento abordado por Aaltola es el denominado
argumento de las relaciones especiales (the special relations arqument). Esta
postura busca responder al argumento de casos marginales -analizado en la
primera critica-, y sostiene que los seres humanos tienden a establecer vincu-
los preferentes con otros miembros de su misma especie, lo cual genera obli-
gaciones morales especificas que no se extienden a los individuos de otras
especies. Sin embargo, Aaltola objeta que, si los seres humanos crean lazos
especiales hacia otros seres humanos que no cumplen las capacidades cog-
nitivas superiores, entonces también podria justificarse la inclusién de los
animales no humanos dentro del ambito de dichas relaciones®.

Aaltola cuestiona el fundamento de estas relaciones especiales: ;jse basan en
una inclinacion natural, en factores culturales o en simples respuestas emocio-
nales? En primer lugar, rechaza la idea de un favoritismo natural hacia los seres
humanos (natural favouristim), al considerarlo una reedicion de la falacia natura-
lista sefialada por Hume. En segundo lugar, argumenta que el trato preferente
entre seres humanos -y la consiguiente exclusion hacia los animales- responde
a factores culturales, politicos y econémicos, lo cuales no constituyen una base
moral legitima para establecer diferencias de consideracion ética. De este modo,

¥ Aaltola, “Three Standard Arguments”, 27.

2 Hume, David, Tratado de la naturaleza humana (Madrid: Tecnos, 2018), Libro III, Parte I, Sec-
cién I. Hume advierte que muchos autores pasan de describir cémo son las cosas (hechos) a
decir como deben ser (valores o normas) sin justificar ese salto.

21 Singer, Peter, Etica practica (Barcelona: Akal, 2009), 65-69.

2 Aaltola, “Three Standard Arguments”, 28.

91



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

concluye que la frontera entre humanos y animales obedece a intereses creados
y carece de justificacion moral objetiva en el ambito de las relaciones humanas®.

Aaltola tampoco considera que las emociones -frecuentemente invocadas
por las éticas subjetivistas dentro del animalismo- constituyan una base ade-
cuada para el valor moral que permita distinguir entre seres humanos y ani-
males. Sostiene que las emociones son inherentemente sesgadas, unilaterales,
ya que no tienen en cuenta el interés general ni ofrecen criterios universali-
zables. En su opinidn, seria un error fundamentar la ética animalista tinica-
mente en las emociones. Aunque reconoce que las emociones desempefian un
papel relevante en la moral, sostiene que no pueden servir por si solas como
fundamento, ya que carecen de validez objetiva. Ademads, subraya que las
emociones no son exclusivas del ser humano, pues también se encuentran en
otros animales. Por ello, siguiendo la argumentacion de Peter Singer, conclu-
ye que la base de la igualdad moral debe residir en la capacidad de experi-
mentar -en particular, la capacidad de sentir placer o sufrimiento-, y no en la
mera pertenencia a una especie ni en la posesion de emociones*.

2. Aproximacion hacia un concepto inclusivo de persona

2.1. Todo ser humano es persona

Como hemos expuesto en el apartado anterior, la defensa del antiespecismo
de Aaltola, y de la ética animalista, se fundamenta en la concepcion esencialis-
ta del ser humano de raigambre platénica®, la cual impide una comprension
global e integral de la realidad humana. Esta vision pone de relieve el sesgo
moderno que ha afectado el concepto de persona, que ha pasado a ser definido
exclusivamente por cualidades puramente mentales. Este sesgo se origina por
la escision entre los conceptos de persona y ser humano, lo que ha conducido
a una “reduccion intelectualista”®: el ser humano se explica tinicamente por
sus capacidades intelectuales, ignorando su dimension corporal y relacional.

En consecuencia, resulta necesario superar la dicotomia cartesiana, tam-
bién presente en Locke en Ensayo sobre el entendimiento humano, que define a la
persona exclusivamente por cualidades inmateriales o intelectuales, subesti-
mando la importancia del cuerpo en la constitucion de la identidad personal.

» Aaltola, “Three Standard Arguments”, 29.

2 Singer, Liberacion animal, 279.

» Mosterin, Jests, La naturaleza humana (Madrid: Espasa-Calpe, 2006), 36.
% Amengual, La persona humana, 377.

92



Por qué todos los seres humanos son personas. En respuesta a Elisa Aaltola

Por el contrario, defendemos la centralidad de la dimensién corporal”: la
persona, o lo que es lo mismo el ser humano, es también su cuerpo. El cuerpo
es el caracter extenso de la persona: el hombre accede al mundo no solo “a
través” de su cuerpo, sino “desde” él, “siendo” ese cuerpo®. Asi, la persona
se manifiesta a través de su cuerpo, no es nada sin él y, por tanto, se relacio-
na con otros cuerpos a través de su propia corporalidad®. Una vez hecha
esta distincion, se hace comprensible nuestra objecion al argumento de las
capacidades, tal como ha sido expuesto por Aaltola, ya que se funda en una
concepcion mentalista de la persona. Consideramos errénea esta concepcion
actualista de la persona por una doble razon.

En primer lugar, sostenemos que la posesion de determinados atributos
no es un criterio esencial para definir qué es un ser humano. Ser persona no
consiste en la posesion en acto de ciertas cualidades cognitivas. Como afirma
Spaemann: “Las personas son o no son. Pero si son, son siempre actuales,
semper in actu, es decir, no hay personas potenciales”*. Ser persona no es una
propiedad que se desarrolla: no hay personas potenciales; las personas tienen
determinadas capacidades, entendidas como potencias, conforme a su natu-
raleza. En consecuencia, una persona puede desarrollarse, pero nada que no
lo sea puede transformarse en persona, del mismo modo que un ser humano
nunca deja de ser persona por perder ciertas funciones o capacidades™.

En este sentido, es preciso realizar una distincion entre los sentidos de “po-
tencia” que subyacen en la argumentacion. Por un lado, la potencia entendida
como mera posibilidad, a la que alude Aaltola con su ejemplo de la violinista
Matilda: se trata de una concepcion débil de la potencia, que se limita a la au-
sencia de contradiccion, es decir, a que algo podria llegar a ser sin que ello im-
plique una capacidad inherente. Por otro lado, la potencia como potencialidad
real, que se funda en la existencia efectiva de un ser y en su capacidad intrin-

¥ Es oportuno sefalar que el analisis de Locke es certero, pero esta cimentado sobre la erréonea
distincién entre hombre y persona. Para Locke, el cuerpo si tiene un papel distintivo en la
identidad del hombre, pero no en el caso de la persona. Consideramos que es relevante in-
corporar la corporalidad en la identidad personal. En este sentido, cf. Burgos, Juan Manuel,
“Personalismo ontoldgico moderno I. Arquitectdnica”, Quién. Revista de filosofia personalista,
nam. 1 (2015), 19; y “Personalismo ontoldgico moderno II. Claves antropologicas”, Quién.
Revista de filosofia personalista, num. 2 (2015), 7-32.

* Lombo, José Angel y Giménez Amaya, José Manuel, “Cuerpo viviente y cuerpo vivido. Algu-
nas reflexiones de la antropologia filosofica”, Naturaleza y libertad. Revista de estudios interdis-
ciplinares, nam. 5 (2015), 366.

¥ José Angel Lombo y José Manuel Giménez Amaya, Biologia y racionalidad. EI cardcter distintivo
del cuerpo humano (Pamplona: EUNSA 2016), 29.

% Spaemann, Robert, Personas. Acerca de la distincion entre “algo” y “alguien” (Pamplona: Eunsa,
2010), 234. El titulo de este articulo homenajea el texto de Robert Spaemann, “;Todos los
hombres son personas?”, recogido en Spaemann, Robert, Personas. Acerca de la distincién entre
“algo” y “alguien” (Pamplona: EUNSA, 2010), 227-236.

31 Spaemann, Personas, 234.

93



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

seca para desarrollar determinadas funciones conforme a su naturaleza®. En
este segundo sentido, sostenemos que un ser humano nunca puede dejar de ser
persona, porque ya lo es en virtud de lo que es, no de lo que puede llegar a hacer.
La persona no es una posibilidad futura, sino una realidad ontoldgica presente,
incluso cuando sus capacidades no se actualicen plenamente.

La definicion de persona basada en la posesion en acto de cualidades su-
periores -como la racionalidad o la autoconciencia- resulta conceptualmente
inadecuada y genera consecuencias practicas problematicas. Como sefala
Juan Manuel Burgos, carece de sentido hablar de una persona si no hay con-
tinuidad entre su pasado y su futuro: ;déonde queda o dénde se fundamenta
la identidad evidente de los sujetos? El hecho de que una persona, en un mo-
mento dado, pierda una o varias de las cualidades habituales y paradigma-
ticas de la persona, no implica que deje de ser persona®. Del mismo modo,
Aaltola parece ignorar que la racionalidad no se da siempre en el mismo gra-
do ni con la misma intensidad a lo largo del desarrollo vital. La persona no
se confunde con sus cualidades; no puede ser entendida como consecuencia
causal de uno o de la totalidad de sus predicados. La incorporacion de los da-
tos provenientes la psicologia del desarrollo, entre los que destaca las aporta-
ciones de Jean Piaget, permitira conocer mejor el desarrollo cognitivo del ser
humano™, el cual no es siempre autoconsciente o racional. La inconsistencia
de la tesis de Aaltola se hace patente en los casos de enfermos de Alzheimer o
personas en coma: jacaso la pérdida de memoria o la stibita recuperacion de
la misma implica que la persona dejo de serlo o que ha comenzado a serlo de
nuevo?* El reconocimiento de la persona se funda en su dignidad, no en el
ejercicio puntual de sus funciones.

En segundo lugar, la atribucion por parte de Aaltola de capacidades cog-
nitivas superiores a ciertos animales carece de consenso dentro de la comu-
nidad cientifica. Identificar el pensamiento con el mero procesamiento de in-
formacion observado en algunos animales es un antropomorfismo erréneo:
el pensar humano va mucho mas alld del procesamiento de informacion, al
integrar dimensiones simbolicas, reflexivas y autoconscientes que no pue-

%2 Amengual, La persona humana, 396.

% Burgos, “Persona versus ser humano”, 85.

% Piaget expuso las fases del desarrollo humano en las siguientes obras: The originis of intelli-
gence in children (New York: Norton, 1963) y The construction of reality in the child (New York:
Basic Books, 1954).

% La inconsistencia de las tesis de Aaltola, que parten de los presupuestos filoséficos de Locke,
consideraria que una persona, Socrates, y la misma persona dormida, Socrates dormido, no
serian la misma persona, pues se trataria de personas con conciencia y sin conciencia respec-
tivamente. Cf. Locke, Ensayo del entendimiento humano, Libro II, capitulo XXVII, 18 y 21. “El
mismo Sdcrates, despierto y dormido, no participa de la misma conciencia, Sdcrates despierto
y dormido no son la misma persona” (Locke, Ensayo del entendimiento humano, 503).

94



Por qué todos los seres humanos son personas. En respuesta a Elisa Aaltola

den reducirse a mecanismos funcionales. En este sentido, los animales no
son equiparables al ser humano en lo que respecta a la actividad cognitiva®.

Ademas, la defensa de Aaltola se apoya en un individualismo moral que,
como se analizara mas adelante, fundamenta el valor individual en las ca-
pacidades cognitivas superiores de determinados individuos animales. Esta
posicidn presenta una contradiccidn interna: emplea el mismo argumento -el
criterio de las capacidades- para defender tesis opuestas. Por un lado, Aal-
tola recurre a este criterio para cuestionar la igualdad entre todos los seres
humanos, sefialando que no todos poseen las mismas capacidades y que,
por ello, algunos deberian ser equiparados a ciertos animales. Pero, por otro
lado, emplea ese mismo criterio para establecer diferencias entre los propios
animales, estableciendo jerarquias de valor en funcién de su mayor o menor
semejanza con las capacidades humanas.

2.2. El problema del especismo

Antes de responder a los argumentos de la filosofa finlandesa, realizare-
mos una doble critica al propio concepto de especismo.

En primer lugar, la postura antiespecista de Aaltola -y que desarrolla Peter
Singer en su obra Liberacion animal-, incurre a su vez en un especismo antro-
pocentrista: clasifica a las especies animales segin su grado de semejanza
con el ser humano¥. Como ha sefialado el etélogo Frans de Waal, citado por
Rafael Marcos: “;Cémo se puede incluir la similitud con una especie deter-
minada como piedra de toque de la inclusion moral sin colocar esa especie
por encima de las demas?”*. En efecto, el propio movimiento animalista no
promueve la defensa de todos los animales, sino preferentemente de aque-
llos considerados superiores por su parecido con los seres humanos. Asi, por
ejemplo, cuando el filésofo espanol Jorge Riechmann defiende los intereses
de los animales, se refiere principalmente a los vertebrados, lo que implica
una discriminacion interespecifica que privilegia a unos animales sobre otros
segun su cercania a modelos antropomorficos™®.

% Por citar una conocida critica, cf. Kéhler, Wolfgang, Experimentos sobre la inteligencia de chim-
pancés (Madrid: Debate, 1989).

% Marcos, Alfredo, “Naturaleza humana y derechos de los animales”, en Diéguez, Antonio y
Atencia, José Maria (eds.), Naturaleza animal y humana (Madrid: Biblioteca Nueva, 2014), 177;
Marcos, Alfredo, “Politica animal: El Proyecto Gran Simio y los fundamentos filoséficos de la
biopolitica”, Revista Latinoamericana de Bioética 7, num. 12 (2007): 60-75.

% Frans De Waal, Bien natural (Barcelona: Herder, 1997), 275-277 citado en Marcos, “Naturaleza
humana”, 179.

¥ Riechmann, Jorge, Todos los animales somos hermanos. Ensayos sobre el lugar de los animales en las
sociedades industrializadas (Granada: Universidad de Granada, 2003), 106.

95



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

En segundo lugar, la aplicacion del concepto bioldgico de “especie” al am-
bito moral y filosdfico resulta problematica. En efecto, dentro de la tradicion
filoséfica no existe una teoria ética especificamente dirigida a la especie Homo
sapiens sapiens, sino mas bien a la persona entendida como sujeto moral. La
nocion de especie da lugar a confusion, al no implicar una relacién de vin-
culos afectivos, sociales, emocionales y morales, como si lo hace la nocion
de “familia humana”* recogida en Declaracion Universal de los Derechos del
Hombre (1948), que apela a una comunidad basada en la dignidad inherente
de todos los seres humanos, no en una categoria biologica*!.

Por tanto, rechazamos el concepto de “especie” como categoria normativa
en el &mbito moral, ya que resulta insuficiente e inadecuado para fundamen-
tar el valor moral de los seres humanos. En su lugar, proponemos recuperar
la nocion de “naturaleza humana”, no entendida como la posesién de un
conjunto fijo de cualidades naturales. El ser humano sigue siendo humano,
aunque no cumpla todas las caracteristicas naturales. Todos los hombres y
mujeres son seres humanos con independencia de si cumplen o no con todas
las caracteristicas naturales, biologicamente no se puede ser mas o menos ser
humano. Esta concepcion permite reconocer como personas en sentido pleno
a todos los seres humanos, incluidos aquellos que presentan discapacidades
intelectuales o alteraciones genéticas como el sindrome de Down. La natura-
leza humana no varia en funcién del numero de cromosomas ni de las capaci-
dades intelectuales. La dignidad humana no depende de cualidades externas
ni de la adecuacion a ciertos criterios de funcionalidad, sino que pertenece al
individuo por el mero hecho de ser humano.

En este sentido, seguimos al filésofo espafiol Jests Mosterin, que propone
una concepcion sustancialista -que no esencialista- del ser humano. Para Moste-

Para los miembros del Proyecto Gran Simio (PGS), los animales, para quien exigen a la ONU
que se reconozcan los tres derechos fundamentales, son los grandes simios. “Hoy sélo se
considera miembros de la comunidad de los iguales a los de la especie Homo sapiens |[...] El
chimpancé (incluyendo en este término tanto a la especie Pan troglodytes como al chimpancé
pigmeo, Pan paniscus); el gorila, Gorilla gorilla, y el orangutén, Pongo pygmaeus, son los parien-
tes mas cercanos de nuestra especie. Poseen unas facultades mentales y una vida emotiva
suficientes como para justificar su inclusién en la comunidad de los iguales”. Cf. Cavalieri,
Paola y Singer, Peter (eds.). El proyecto gran simio. La iqualdad mds alld de la humanidad (Barce-
lona: Trotta, 1998), 12-13.

4 El término “familia humana” ha sido criticado por algunos autores animalistas al conside-
rarlo especista e impreciso; cf. Horta, Oscar, “El antropocentrismo y el argumento de los
vinculos emocionales”, Dilemata, num. 1 (2009): 9-10. Sin embargo, se trata de una expresién
recogida también en la Declaracién Universal de la Unesco sobre el Genoma Humano y los
Derechos Humanos de 1997 que destaca la dimension bioldgica de la persona: “El genoma
humano constituye la unidad fundamental de todos los miembros de la familia humana y del
reconocimiento intrinseco de su dignidad y diversidad. En este sentido simbdlico, el genoma
humano es patrimonio de la Humanidad”.

41 Marcos, “Naturaleza humana”, 79.

96



Por qué todos los seres humanos son personas. En respuesta a Elisa Aaltola

rin, la naturaleza humana es el modo de ser del ser humano. El ser humano y
todas sus facultades tienen una base bioldgica y lo bioldgico no se puede sepa-
rar de lo personal®. El cuerpo humano no es una simple estructura fisiologica,
sino que expresa la humanidad del hombre: sus caracteristicas y manifestacio-
nes corporales son, a su vez, caracteristicas y expresiones de la persona®.

De acuerdo con lo expuesto por Alfredo Marcos, sostenemos que la natu-
raleza humana es el modo concreto y actual de la persona. En este sentido, la
racionalidad y sociabilidad no son atributos afiadidos o yuxtapuestos a la ani-
malidad, sino dimensiones constitutivas del ser humano*. La propia orga-
nicidad del cuerpo humano pone de manifiesto su dimensiéon moral. No obs-
tante, no defendemos que la dimension moral sea reductible a lo meramente
biologico; reconocemos que la moralidad no se agota en la descripcion del
ser, pero tampoco es completamente independiente de él*. Como advierte
Javier Muguerza, el deber-ser no puede reducirse a la mera descripcion del ser
biologico del hombre; sin embargo, como sefiala Muguerza, el debe moral se
convierte en una posibilidad evolutiva viable: una determinada forma de ser,
que, aunque no se reduzca directamente al ser bioldgico, esta en continuidad
con €l. Esto implica que entre el mundo natural y moral existiria una cone-
xion que permitiria prescribir normas éticas favorables a la supervivencia*.

Asi, el actuar humano (la dimensién moral) viene posibilitado por la na-
turaleza (dimension natural), pero a su vez, esta naturaleza, en cuanto huma-
na, nunca es puramente dada: se realiza, se actualiza y se configura desde
la libertad y la dimension personal. Ser persona no es simplemente un he-
cho natural, sino una tarea en la que lo biologico y lo moral se entrelazan
inseparablemente®.

2 Existe una larga tradicion filosofica que niega la naturaleza humana desde Pico della Miran-
dola hasta Ortega y Gasset. Sin embargo, nos oponemos a este modo recurrente en la filosofia
de concebir al ser humano como ausente de naturaleza. Por ello, coincidimos con Mosterin y
Gazzaniga en la necesidad de recuperar una concepcidn naturalista de la naturaleza humana.
Cf. Mosterin, La naturaleza humana, 23 y Gazzaniga, Michael, EI cerebro ético (Barcelona: Pai-
dds, 2006), 168.

% Lopez Moratalla, Natalia, “Bioética y avances tecnoldgicos: tres problemas actuales”, Biome-

dicina 1, nim. 1 (2005): 39.
La importancia del cuerpo esta ya presente en la historia de la filosofia. Husserl distinguid
entre Korper y Leib en Meditaciones cartesianas, que se corresponde cuerpo sujeto a cambios
fisicos (exterioridad) y a cuerpo vivido (interioridad), cuerpo propio. Ver Husserl, Edmund,
Meditaciones cartesianas (Tecnos: Madrid,1986), 26.

4 Marcos, “Naturaleza humana”, 163.

* Amengual, La persona humana, 395.

4 Muguerza, Javier, La razon sin esperanza (Barcelona: Taurus, 2007). Para un estudio mas ex-
haustivo del denominado “giro naturalista” de la ética, cf. Reichmann, Todos los animales, 63.

¥ Amengual, La persona humana, 392.

97



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

2.3 Critica positiva al principio de igual consideracion de intereses

Para elaborar una critica positiva al argumento de Aaltola, partiremos de
una serie de objeciones dirigidas a la nocion de igualdad moral, basada en el
principio de igual consideracion de intereses de influencia singeriana®.

En primer lugar, sostenemos que la moral no puede reducirse al sim-
ple cumplimiento de intereses individuales. La ética implica preguntarse
por qué debo dar preferencia a los intereses ajenos frente a los propios, lo
cual requiere una reflexion que trasciende la mera agregacion de preferen-
cias. En este sentido, la igualdad moral no puede basarse en las emociones.
Como ya sefialé Kant en su Disertacion del 1770, la validez objetiva de los
principios éticos no puede fundamentarse en la sensibilidad, ya que en el
plano de los sentimientos todo es particular, mudable, indeterminado y
relativo®.

En segundo lugar, resulta epistemologicamente problematico asumir que
podamos conocer con precision los intereses o experiencias internas de los
animales™. El argumento de la igual consideracion de intereses incurre asi
en un antropomorfismo que reproduce, paraddjicamente, el mismo sesgo
que critica: proyectar rasgos humanos sobre los animales y suponer que su
vida interior es comparable a la de los seres humanos. Como han sefialado
Thomas Nagel —en su célebre texto What Is Like to Be a Bat"'- y Ludwig Wi-
ttgenstein®, no es posible saber con certeza “como es” ser un murciélago ni
establecer una comprension plena de la experiencia de un leén. Desde esta
perspectiva, resulta pertinente recordar el canon de Morgan, segtn el cual no
debemos interpretar una acciéon como resultado del ejercicio de una facultad
psiquica superior si puede explicarse como resultado del ejercicio de una fa-
cultad inferior en la escala psicoldgica®.

# Singer, Etica préctica, 65-69.

# Rodriguez Lufio, Angel, Etica general (Pamplona: EUNSA, 2004), 66.

% Como ha sefialado la literatura contemporanea — Lamey, Andy, “Subjective experience and
moral standing”, Animal Sentience 9, nam. 7 (2016): 1-3; Dung, Leonard, “Why the Epistemic
Objection Against Using Sentience as Criterion of Moral Status is Flawed”, Science and Engi-
neering Ethics 28, num. 51 (2022): 1-15; o Gutfreund, Yoram, “Neuroscience of animal cons-
ciousness: still agnostic after all” Front Psychol 9, nim. 15, (2024): 1-4—, el enfoque animalista
se enfrenta a un limite epistemoldgico fundamental: la suposicién de que podamos conocer
con precision la experiencia subjetiva animal, lo que dificulta tanto la atribucion de intereses
como la extensioén de categorias propias de la persona.

51 Nagel, Thomas, “What is like to be a bat?”, Moral Questions (Cambridge University
Press, 1979).

52 Wittgenstein, Ludwig, Investigaciones filoséficas (Barcelona: Critica, 2002).

% Citado por Almaraz, Julidn, “La profecia incumplida de Darwin”, en Diéguez, Antonio y
Atencia, José Maria (eds.), Naturaleza animal y humana (Madrid: Biblioteca Nueva, 2014), 21-22.

98



Por qué todos los seres humanos son personas. En respuesta a Elisa Aaltola

En tercer lugar, como ha argumentado Juan Fernando Pereira-Menaut, la
relacion entre seres humanos y animales no puede fundamentarse juridica-
mente debido a la ausencia de “paridad ontoldgica”. La dignidad implica una
obligacion de respeto hacia el igual, condicion que no se da en la relacién hu-
mano-animal®. Las relaciones reciprocas y vinculantes son siempre entre seres
que se reconocen como iguales, pues el ser humano establece relaciones de un
orden no meramente fisico, sino dotadas de significado en un “mundo vital”*.

En cuarto y altimo lugar, la propia Aaltola incurre en una contradiccion
al no respetar el principio de igual consideracion de intereses que defiende.
En efecto, su adhesion al individualismo moral (moral individualism), segtin el
cual los seres deben ser evaluados segtin los méritos individuales y no por su
pertenencia a una especie, desvirttia la universalidad del principio que pro-
clama®. Esta vision conduce a una vision fragmentaria e inestable de la ética.
No obstante, no compartimos los postulados del individualismo moral, pues
confunde el hecho de ser sujeto moral -esto es, ser persona- con la valoracion
de las acciones morales realizadas por dicho sujeto. El ser humano, como su-
jeto responsable, debe responder por sus actos; sin embargo, su condicién de
persona no depende de la posesion de una determinada cualidad cognitiva
superior, sino de su dignidad ontologica.

2.3.1. El valor de la dignidad humana

Consideramos que la nocién de valor propuesta por Aaltola presenta una
fundamentacion problematica. La pensadora finlandesa sostiene que la capa-
cidad ética del agente moral es condicion necesaria para atribuirle valor. Sin
embargo, sostenemos que el valor individual o absoluto, que es el que Aaltola
propone para los animales no humanos y que es interpretado a la manera
kantiana como fin en si mismo, es exclusivo del ser humano”. En este punto,
es preciso distinguir entre valor y valoracion: el valor no depende de la valo-
racion, sino que precede a la valoracion; de lo contrario, no habria nada que

% Pereira-Menaut, A-C. y Pereira Saez, Carolina, “De nuevo sobre la dignidad humana”, Cua-
dernos de Bioética 2 (2014): 234.

% Autores como Jakob von Uexkiill o Edmund Husserl distinguieron entre Welt (mundo), pro-
pio del ser humano, y Unwelt (medio o entorno), caracteristico de los animales. Cf. Lombo y
Giménez, Biologia y racionalidad, 49.

* Aaltola, “Three Standard Arguments”, 33.

% Aaltola, “Three Standard Arguments”, 16.

Zuolo y Muders sostienen que la dignidad humana constituye un valor inherente, absoluto
y final, cuyo alcance normativo no puede extenderse de manera indistinta a los seres no hu-
manos sin desvirtuar su sentido propiamente antropoldgico. Ver, Federico Zuolo, “Dignity
and Animals. Does it Makes Sense to Apply hte Concept of Dignity to All Sentient Beings?”,
Ethical Theory and Moral Practice 19, nim. 5 (2016): 1117-1130; y Muders, Sebastian, “Human
Dignity: Final, Inherent, Absolute?”, Rivista di estetica 75 (2020): 84-103.

99



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

pudiera ser valorado. En cambio, la valoracion se refiere al acto psicologico
de atribucion de valor, que puede acertar o errar. Confundir valor con valo-
racion es como confundir la percepcion con el objeto percibido™.

Por otra parte, la axiologia ha mostrado la natural jerarquia de los valores
en la realidad y que nos relacionamos con los entes de manera distinta en
funcién de sus valores intrinsecos. La diferencia ontologica entre persona y
seres no humanos no se sustenta en la posesion de capacidades cognitivas
superiores, sino en su dignidad como fuente de valor absoluta. Aqui es pre-
ciso distinguir entre dos sentidos de dignidad: la dignidad moral y dignidad
ontologica o absoluta. La primera se expresa en el obrar ético del individuo
y puede variar a lo largo de su vida segun el valor de sus acciones o segun
sus capacidades. En cambio, la segunda es siempre la misma y no varia; es
intrinseca al ser humano y se refiere a la estructura esencial de lo que es y ne-
cesariamente tiene que ser. La dignidad ontoldgica es la condicion de posibi-
lidad de la ética. De este modo, el ser humano es siempre persona (dignidad
ontologica), pero a través de su experiencia vital e historica puede perder o
no su dignidad moral, pues sus capacidades y cualidades humanas mutan®.

2.3.2. La base de las relaciones humanas

Aaltola adopta una vision utilitarista de la ética, segtin la cual el ser hu-
mano construye una comunidad de significados compartidos®. No obstante,
esta postura es incompatible con la nocion de valor intrinseco o absoluto que
ella misma atribuye a los animales no humanos. El utilitarismo clasico juzga
la correccion moral de las acciones en funcion de sus consecuencias, no de
principios incondicionados. Por ello, una teoria utilitarista consecuente no
puede sostener la existencia de valores absolutos, ya que el valor de un ser
dependeria siempre del consenso social y de las consecuencias derivadas de
su consideracion moral. Asi, el valor de los animales estaria inevitablemente
supeditado a lo acordado por la comunidad moral, lo que lo convierte en un
valor contingente y condicionado.

Ademas, consideramos que la comunidad de significados debe incluir a to-
dos los seres humanos, pero no sobre la base de una reciprocidad simétrica de
caracter matematico, sino a partir de una relacion asimétrica que contemple la

% Frondizi, Risieri, {Qué son los valores? (México: FCE, 1968), 25.

% Torralba, Francesc, (Qué es la dignidad? (Barcelona: Herder, 2005), 84-95. Excederia con mu-
cho una aproximacién al vastisimo concepto de dignidad. Como indicamos al inicio de este
trabajo, nuestro propdsito es allanar el camino a futuras investigaciones sobre la diferencia
ontoldgica entre seres humanos y animales basada en la dignidad.

% Aaltola, “Three Standard Arguments”, 25.

100



Por qué todos los seres humanos son personas. En respuesta a Elisa Aaltola

natural desigualdad de los seres humanos®'. Esta asimetria no implica una jerar-
quia arbitraria, sino el reconocimiento de la diversidad natural de la condicion
humana. En este sentido, las relaciones humanas no se construyen sobre el favo-
ritismo, nocion que sugiere una forma de discriminacion arbitraria, sino que se
construyen positivamente sobre la base de la igual dignidad y el reconocimiento
mutuo. Ahora bien, el reconocimiento solo es posible entre sujetos que, indepen-
dientemente de sus facultades y propiedades, comparten la misma dignidad: no
se puede reconocer como igual al que no lo es. Por tanto, las relaciones especiales
se construyen sobre la base del reconocimiento mutuo de cuerpos humanos®.

En este mismo sentido, MacIntyre sostiene la importancia de la dimension
biologica del ser humano para toda la filosofia moral®®. La corporalidad hu-
mana se manifiesta ante todo como vulnerabilidad y esta fragilidad es pre-
cisamente la que impulsa a establecer relaciones de dependencia y cuidado
reciproco®. Asi, la ética no se construye sobre abstracciones racionalistas,
sino sobre la experiencia compartida de la finitud y la necesidad.

Reconocemos que las relaciones humanas tienen un componente cultural,
pero resulta erréneo ignorar su base natural: el reconocimiento del de otro como
yo. La filésofa espanola Adela Cortina subraya precisamente esta dimension
al defender que la moralidad tiene una base bioldgica y que el cuidado de los
cercanos constituye una actitud natural propia de los seres humanos®. En este
mismo sentido, Heidegger identifico el cuidado (Sorge) como el modo funda-
mental en que el ser humano estd en el mundo con los otros, es decir, como un
“existenciario” que expresa la apertura constitutiva al otro®. Para Cortina, la
conducta moral caracteristica del ser humano es la capacidad de reciprocar, lo
cual permite pasar del mero intercambio al reconocimiento mutuo®.

De este modo, se debe distinguir entre el altruismo reciproco y el mutualis-
mo reciproco propio de los animales®. El altruismo es clave en el desarrollo
social humano, porque permite trascender las relaciones con los semejantes y
proximos, y ocuparnos también de los mas vulnerables y dependientes. Las
investigaciones de Michael Tomasello refuerzan esta tesis al demostrar que las
acciones humanas de ayuda y cooperacion tienen una raiz bioldgica anterior

¢l Sabada, Javier, “Las debilidades de la ética”, Cuaderno gris 10 (1994), 44.

62 En este mismo sentido destaca el trabajo de Tomasello, Michael, ;Por qué cooperamos? (Ma-
drid: Katz, 2010), 26-34.

% MaclIntyre, Animales racionales, 10.

¢ MacIntyre, Animales racionales, 31.

® Cortina, Adela, {Para qué sirve realmente la ética? (Barcelona: Paidds, 2018), 52-53.

% Heidegger, Martin, Ser y tiempo (Madrid: Trotta, 2003), 213-218.

¢ Cortina, ;Para qué sirve realmente la ética?, 83

% Cortina, Adela, Neuroética y neuropolitica (Madrid: Tecnos, 2011), 114. Aqui Cortina desarrolla
las tres condiciones necesarias del altruismo reciproco.

101



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

al aprendizaje cultural®. Segin Tomasello, estas conductas se fundan en la
“nosotridad”: la identificacion con los otros significativos. A diferencia de los
monos antropoides, cuya accion se mantiene en el plano individual (“yo”), los
seres humanos, poco después de cumplir un afo, ya son capaces de coordinar
metas compartidas en un marco de cooperacion intersubjetiva”.

La relacion intersubjetiva no es un mero complemento de la vida humana:
constituye la base misma del ser persona. La persona se constituye en el seno
de las relaciones interpersonales y esta dimension relacional es la condicion
de posibilidad de su vida moral”. En este sentido, la sociabilidad humana
conduce al ser humano a aprender a convivir con los demas. Wojtyta explica
la naturaleza social del ser humano a través del concepto de “participacion”:
la persona se realiza siendo y obrando con otros. Participar no es solo cola-
borar, sino compartir libre y responsablemente una accion comun. En este
actuar “junto con otros”, el ser humano alcanza su plenitud personal y afirma
su dignidad en comunidén con los demas’.

Por ultimo, si bien Aaltola sostiene que el cuidado de los animales reporta
beneficios personales y sociales que no deben desdenarse; sin embargo, como
objeta Nozick, no existe evidencia empirica que demuestre que las personas
que trabajan en profesiones como las de carnicero -que implica el sacrificio de
animales- sean moralmente inferiores o mas propensas a la violencia que otros
profesionales™. Por tanto, si bien los animales no son miembros de la comuni-
dad moral, esto no implica que deban ser tratados como simples medios.

En este contexto, sostenemos que el fundamento de la dimension moral de la
persona no radica en las emociones o la capacidad de sentir, sino en la persona
misma, entendida como sujeto portador de dignidad™. No entraremos aqui a de-
batir la definicion del concepto moral de la persona, pues ello excede los objetivos
de este articulo; sin embargo, resulta esencial subrayar, que, como sostiene John
Rawls, la moralidad no depende del ejercicio actual de determinadas capacidades:

Los requerimientos minimos que definen la personalidad moral se refieren a
la capacidad, no a su realizacion. Un ser que tiene la capacidad, tanto si esta
desarrollada como si todavia no lo esta, debe recibir la plena proteccion de
los principios de la justicia™.

% Tomasello, {Por qué cooperamos?, 50.

7 Tomasello, {Por qué cooperamos?, 83.

I Amengual, La persona humana, 379.

2 Woijtyla, Karol, Persona y accion (Madrid: Palabra, 2024), 379-393.

3 Nozick, Robert, Anarquia, estado y utopia (Madrid: Innisfree, 2020), 58.
™ Amengual, La persona humana, 380.

7> Rawls, John, Teoria de la justicia (México: FCE, 2010), 37.

102



Por qué todos los seres humanos son personas. En respuesta a Elisa Aaltola

Conclusiones

Tras la critica desarrollada a las tesis de Aaltola, consideramos que la
diferencia entre seres humanos y animales no puede fundamentarse en
la primera opcion al trilema propuesto por Scheler, esto es, en la mera
posesion de capacidades cognitivas superiores. Por el contrario, dicha di-
ferencia se comprende adecuadamente desde la nocion de dignidad, que
permite dar solucion a los problemas tratados a lo largo del articulo: reco-
nocer el valor de los animales sin equipararlo al valor absoluto propio de
la persona humana.

Por tanto, sostenemos que todos los seres humanos son personas: la con-
dicién de ser persona no se deriva del ejercicio actual de ciertas capacidades,
sino de la dignidad intrinseca que corresponde a todo ser humano. En este
sentido, abogamos por una recuperacion dentro del debate de la ética animal
del concepto de dignidad, el cual enriquece el debate bioético y esclarece
confusiones conceptuales importantes. Asimismo, defendemos la necesidad
de una concepcion unitaria de la persona, que integre la dimension corporal
y relacional del ser humano, evitando reduccionismos que identifiquen a la
persona con la posesion de ciertas capacidades mentales.

La afirmacion de la dignidad intrinseca de toda persona transforma
nuestra comprension de la comunidad moral. La pertenencia al “noso-
tros” moral no puede basarse en la reciprocidad perfecta ni en la posesion
de determinadas capacidades, sino en la condicion humana compartida.
Esto exige construir comunidades inclusivas que integren a quienes de-
penden de otros en mayor medida —nifios, ancianos, personas con disca-
pacidad- como miembros plenos, capaces de generar vinculos y sentido.
En definitiva, se trata de promover una ética que no se edifique desde el
paradigma del individuo autosuficiente, sino desde la vulnerabilidad y el
cuidado mutuo.

Por ultimo, nuestra propuesta ofrece una via de didlogo mas fecundo con
las propuestas de la ética animal contemporanea. Reconocer el valor de los
animales sin disolver la nocion de persona permite evitar dicotomias estériles
y abrir un espacio de discusion mas amplio y riguroso. Queda pendiente de-
sarrollar una teoria sélida del valor moral de los animales que no dependa de
comparaciones reductoras con capacidades humanas, asi como profundizar
en el estatuto propio de la dignidad ontoldgica en relacién con la biosfera
y los sistemas vivientes. Estos desafios sefialan caminos prometedores para
futuras investigaciones.

103



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

Referencias

Aaltola, Elisa. “Three standard arguments against the individual of non-human ani-
mals”. Telos: revista iberoamericana de estudios utilitaristas, nam. 17 (2010): 15-33.

Almaraz, Julian. “La profecia incumplida de Darwin”. En Diéguez, Antonio y
Atencia, José Maria (eds.), Naturaleza animal y humana. Madrid: Biblioteca
Nueva, 2014, 19-37.

Amengual, Gabriel. La persona humana. EI debate sobre su concepto. Madrid: Sinte-
sis, 2015.

Aristoteles. Etica a Nicomaco. Madrid: Gredos, 2014.
Aristoteles. Metafisica. Madrid: Gredos, 1998.

Birnbacher, Dieter. “Das Dilemma des Personenbegriffs”. En Strasser, Peter (ed.),
Personen aus bioethischer Sicht. Steiner, 1997: 9-25.

Burgos, Juan Manuel. “Personalismo ontologico moderno I. Arquitecténica”.
Quién. Revista de filosofia personalista, nam. 1 (2015): 9-27.

Burgos, Juan Manuel. “Personalismo ontologico moderno II. Claves antropologi-
cas”. Quién: Revista de filosofia personalista, nim. 2 (2015): 7-32.

Burgos, Juan Manuel. Reconstruir la persona. Ensayos personalistas. Madrid: Pala-
bra, 2009.

Cavalieri, Paola y Singer, Peter (eds.). El proyecto gran simio. La igualdad mds alld de
la humanidad. Barcelona: Trotta, 1998.

Cortina, Adela. Neuroética y neuropolitica. Madrid: Tecnos, 2011.

Cortina, Adela. ;Para qué sirve realmente la ética? Barcelona: Paidos, 2018.

De Waal, Frans. Bien natural. Barcelona: Herder, 1997.

Dung, Leonard. “Why the Epistemic Objection Against Using Sentience as Cri-
terion of Moral Status is Flawed”. Science and Engineering Ethics 28, nim. 51
(2022): 1-15.

Frondizi, Risieri. ;Qué son los valores? México: FCE, 1968.

Gazzaniga, Michael. EI cerebro ético. Barcelona: Paidds, 2006.

Gutfreund, Yoram. “Neuroscience of animal consciousness: still agnostic after
all”. Front Psychol 9, nim. 15, (2024): 1-4.

Heidegger, Martin. Ser y tiempo. Madrid: Trotta, 2003.

Horta, Oscar. “El antropocentrismo y el argumento de los vinculos emocionales”.
Dilemata, num. 1 (2009): 1-13.

Hume, David. Tratado de la naturaleza humana. Madrid: Tecnos, 2018.

Husserl, Edmund. Meditaciones cartesianas. Madrid: Tecnos, 1986.

Kohler, Wolfgang. Experimentos sobre la inteligencia de chimpancés. Madrid: Debate (1989).

Lamey, Andy. “Subjective experience and moral standing”. Animal Sentience 9,
nam. 7 (2016): 1-3.

Locke, John. Ensayo del entendimiento humano. Libro 1. Madrid: Editora nacional (1980).

104



Por qué todos los seres humanos son personas. En respuesta a Elisa Aaltola

Lombo, José Angel y Giménez Amaya, José Manuel, “Cuerpo viviente y cuerpo
vivido. Algunas reflexiones de la antropologia filosofica”, Naturaleza y liber-
tad. Revista de estudios interdisciplinares, nim. 5 (2015).

Lombo, José Angel y Giménez Amaya, José Manuel. Biologia y racionalidad. el ca-
rdcter distintivo del cuerpo humano. Pamplona: EUNSA (2016).

Lopez Moratalla, Natalia. “Bioética y avances tecnoldgicos: tres problemas actua-
les”. Biomedicina 1, num. 1 (2005): 34-40.

Maclntyre, Alasdair. Animales racionales y dependientes. por qué los seres humanos
necesitamos las virtudes. Barcelona: Paidds, 2001.

Marcos, Alfredo. “Naturaleza humana y derechos de los animales”. En Diéguez,
Antonio y Atencia, José Maria (eds.). Naturaleza animal y humana. Madrid: Bi-
blioteca nueva, 2014.

Marcos, Alfredo. “Politica animal: el proyecto gran simio y los fundamentos filoso-
ficos de la biopolitica”. Revista latinoamericana de bioética 7, nim. 12 (2007): 60-75.

Mosterin, Jests. La naturaleza humana. Madrid: Espasa-Calpe, 2006.

Muders, Sebastian. “Human Dignity: Final, Inherent, Absolute?”, Rivista di esté-
tica, 75 (2020): 84-103.

Muguerza, Javier. La razén sin esperanza. Barcelona: Taurus, 2007.

Nagel, Thomas. “What is like to be a bat?”. The philosophical review 8, num. 4
(1974): 435-450.

Nozick, Robert. Anarquia, estado y utopia. Madrid: Innisfree, 2020.

Pereira-Menaut, Antonio-Carlos y Pereira Sdez, Carolina. “De nuevo sobre la
dignidad humana”. Cuadernos de bioética, num. 2 (2014): 231-242.

Piaget, Jean. The Construction of Reality in the Child. New York: Basic Books, 1954.
Piaget, Jean. The Origins of Intelligence in Children. New York: Norton, 1963.
Rawls, John. Teoria de la justicia. México: FCE, 2010.

Riechmann, Jorge. Todos los animales somos hermanos. Ensayos sobre el lugar
de los animales en las sociedades industrializadas. Granada: Universidad de
Granada, 2003.

Rodriguez Comellas, Javier. “;Persona, ‘cuasi-persona’ o ‘ser humano no perso-
na’? El estatuto de la persona con discapacidad intelectual a través del argu-
mento de los casos marginales”. Quién. Revista de filosofia personalista, nim. 20
(2024):147-164.

Rodriguez Lufio, Angel. Etica general. Pamplona: Eunsa, 2004.

Sabada, Javier. “Las debilidades de la ética”. Cuaderno gris, num. 10 (1994): 40-47.
Scheler, Max. El puesto del hombre en el cosmos. Madrid: Losada, 1938.

Singer, Peter. Etica practica. Madrid: Ariel, 2009.

Singer, Peter. Liberacién animal. Madrid: Taurus, 2011.

Spaemann, Robert. Personas. Acerca de la distincion entre “algo” y “alguien”. Pam-
plona: Eunsa, 2010.

105



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

Tomasello, Michael. ;Por qué cooperamos? Madrid: Katz, 2010.
Torralba, Francesc. ;Qué es la dignidad? Barcelona: Herder, 2005.
Wittgenstein, Ludwig. Investigaciones filosdficas. Barcelona: Critica, 2002.
Wojtyla, Karol. Persona y accion. Madrid: Palabra, 2024.

Zuolo, Federico. “Dignity and Animals. Does it Makes Sense to Apply hte Con-
cept of Dignity to All Sentient Beings?”. Ethical Theory and Moral Practice 19,
num. 5 (2016): 1117-1130.

106



