
85

Metafísica y Persona. Filosofía, conocimiento y vida
Año 18, Núm. 35, Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

DOI: 10.24310/metyper.35.2026.21950

Por qué todos los seres humanos son personas.  
En respuesta a Elisa Aaltola

Why all human beings are persons. In response to Elisa Aaltola

Javier Rodríguez Comellas1 
UNED 

jrodriguezcomellas@gmail.com
Resumen

En el debate bioético actual sobre el estatuto de la persona, se rechaza la teoría de la 
equivalencia, según la cual todos los seres humanos serían considerados personas. Se de-
fiende que solo algunos seres humanos, aquellos que son poseedores de cualidades espe-
cíficas -normalmente las capacidades cognitivas superiores- son de acto personas. Esta es 
la teoría defendida por la pensadora finlandesa Elisa Aaltola, que considera que algunos 
animales superiores son también personas.

En este trabajo criticamos la tesis de Aaltola para sostener que todos los seres hu-
manos son personas. Para ello daremos respuesta a los tres argumentos presentados por 
Aaltola: el argumento de las capacidades, el argumento humanista o crítica al especismo 
y el argumento de las relaciones especiales. Concluiremos que la defensa de la tesis de 
la equivalencia, esto es, que todos los seres humanos son personas, se fundamenta en la 
dignidad de las personas. 

Palabras clave: Ser humano, persona, Elisa Aaltola, animales, dignidad.

Abstract

In the current bioethical debate on the status of the person, the equivalence theory, 
according to which all human beings would be considered persons, is rejected. It is argued 
that only some human beings, those who possess specific qualities—usually higher cog-
nitive capacities—are de facto persons. This is the theory defended by the Finnish thinker 
Elisa Aaltola, who considers that some higher animals are also persons.

In this paper, we criticize Aaltola’s thesis that all human beings are persons. To do 
so, we will respond to the three arguments presented by Aaltola: the capacity argument, 

1	 ORCID: https://orcid.org/0009-0002-0741-1489

Recepción del original: 31/05/2025 
Aceptación definitiva: 18/11/2025

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommer-
cial-ShareAlike 4.0 International License.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

86

the humanist argument or critique of speciesism, and the special relations argument. We 
will conclude that the defense of the equivalence thesis, that is, that all human beings are 
persons, is based on the dignity of persons.

Keywords: Human being, person, Elisa Aaltola, animals, dignity.

Introducción

En El puesto del hombre en el cosmos, Max Scheler formuló el problema de 
la diferencia ontológica entre el ser humano y el animal, cuya interpretación 
ha dado lugar a tres grandes líneas de respuesta2. La primera, de raíz aris-
totélica, sostiene que existe una diferencia ontológica fundada en la raciona-
lidad3. La segunda, representada por Peter Singer4 y los defensores de la 
ética animal —entre quienes se encuentra la filósofa finlandesa Elisa Aalto-
la5—, rechaza dicha diferencia y considera que la distancia entre animales 
y personas es solo de grado, resultado de la evolución. La tercera, inspirada 
en la propia antropología de Scheler, coincide en afirmar la diferencia onto-
lógica, pero sitúa su fundamento no en una capacidad particular, sino en la 
dignidad intrínseca del ser humano.

En el presente artículo examinaremos críticamente los argumentos de la 
segunda vía de estas vías- la propuesta por Aaltola y la ética animal- y las im-
plicaciones que se siguen de su comprensión de la persona. Su planteamiento 
identifica el valor moral con la posesión de ciertas capacidades cognitivas 
complejas, de modo que solo aquellos individuos —humanos o no huma-
nos— que las poseen serían considerados personas. Esta concepción genera 
dificultades filosóficas relevantes, especialmente en relación con los seres hu-
manos que no ejercen dichas capacidades, y plantea tensiones internas que 
afectan a la coherencia de su propuesta.

Frente a ello, sostenemos que la tercera respuesta del trilema de Scheler 
—la que funda la condición personal en la dignidad intrínseca— ofrece un 
marco más sólido para comprender la igualdad moral entre todos los seres 
humanos. En esta línea, analizamos y respondemos a los tres argumentos 
centrales de Aaltola, mostrando que ninguno de ellos justifica la separación 
entre ser humano y persona. Finalmente, proponemos una concepción unita-
ria y relacional de la persona, que integra su corporalidad, vulnerabilidad y 

2	 Scheler, Max, El puesto del hombre en el cosmos (Madrid: Losada, 1938), 53.
3	 Aristóteles, Ética a Nicómaco (Madrid: Gredos, 2014), IX, 1166 a 15.
4	 Singer, Peter, Liberación animal (Madrid: Taurus, 2011).
5	 Aaltola, Elisa, “Three Standard Arguments against the Individual of Non-Human Animals”, 

Telos: Revista Iberoamericana de estudios utilitaristas, núm. 17 (2010): 15-33.



87

Por qué todos los seres humanos son personas. En respuesta a Elisa Aaltola

apertura a los otros, y que permite fundamentar de manera más adecuada la 
diferencia ontológica entre animales y seres humanos.

1. Críticas de Aaltola al valor individual de las personas

En su artículo Aaltola expone los tres principales argumentos que cues-
tionan el valor individual o intrínseco de los animales en comparación con 
las personas. Para Aaltola estos tres argumentos constituyen las principales 
objeciones a las que se enfrenta la teoría animalista y que niegan el valor indi-
vidual de los animales no-humanos. Los tres argumentos que critica Aaltola 
son: el argumento de las capacidades, el argumento humanista y el argumen-
to de las relaciones especiales. 

1.1. El argumento de las capacidades

El argumento de las capacidades (the capacity argument) es considerado 
por Aaltola como el argumento central contra la negación del valor indivi-
dual de los animales; según este argumento, el ser humano posee una capaci-
dad cognitiva superior, que es empleada para discriminar o tratar desfavora-
blemente a los animales. Sin embargo, objeta Aaltola que la racionalidad (o, 
en expresión de la autora, las “capacidades cognitivas complejas”) o bien no 
es exclusiva del ser humano o no está presente por igual en todos los seres 
humanos o algunos animales también son poseedores de dicha capacidad6. 

La filósofa finlandesa critica la tesis que sostiene según la persona se dife-
rencia del resto de los seres por la posesión de capacidad cognoscitiva supe-
rior, es decir, por el ejercicio actual de la racionalidad. Esta postura, conocida 
como teoría mentalista o actualista de persona -también denominada visión 
metafísica de la persona7- procede de John Locke, quien define a la persona 
como “un ser pensante e inteligente, provista de razón y de reflexión, y que 
puede considerarse asimismo como una misma cosa en diferentes tiempos y 
lugares: lo que tan solo hace porque tiene conciencia”8. Esta doctrina recibe 
el nombre de teoría de la no equivalencia9, pues rechaza la identificación 

6	 Aaltola, “Three Standard Arguments”, 16.
7	 Amengual, Gabriel, La persona humana. El debate sobre su concepto (Madrid: Síntesis, 2015), 

337-338. 
8	 Locke, John, Ensayo del entendimiento humano (Madrid: Editora nacional, 1980), Libro II, capítulo 

XXVII, 11, 492. Se cita en la versión española de Rábade según la manera usual de citación.
9	 Birnbacher, Dieter, Das Dilemma des Personenbegriffs, en Strasser, Peter (ed.), Personen aus bio-

ethischer Sicht (Steiner, 1997), 9-25.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

88

entre ser humano y persona, sosteniendo que solo quien posee en acto la ca-
pacidad de racionalidad y autoconciencia puede ser considerado persona10.

Aaltola sostiene que esta concepción es falsa por un doble motivo. En pri-
mer lugar, la filósofa finlandesa defiende que la posesión de una capacidad 
racional superior no implica ningún valor moral relevante y ciertamente su 
conclusión es correcta, pues como desarrollaremos más adelante, el valor mo-
ral de ser humano no reside en la posesión de propiedades cognitivas supe-
riores. En segundo lugar, Aaltola rechaza la concepción actualista de perso-
na, porque sostiene que hay seres humanos que no poseen la racionalidad en 
acto como niños, enfermos mentales o discapacitados cognitivos y señala que 
hay seres no humanos que sí tienen capacidades cognitivas complejas. 

1.1.1. El argumento de los casos marginales

Aaltola refuerza su crítica al argumento de las capacidades con el denomi-
nado argumento de casos marginales (the case of incapable people) o argumento 
de la superposición de especies (argument from marginal cases). Según expone 
la autora, este argumento presenta la misma estructura argumentativa que el 
argumento de las capacidades, el cual parte de la presunción de que existe 
un x y que es solo propiedad del ser humano11. Según este argumento, ser 
persona no puede definirse por la posesión de atributos cognitivos superiores, 
porque existen seres humanos que carecen de estas cualidades y, por tanto, los 
seres humanos discapacitados (incapable human) serían excluidos del concepto 
de persona12. De este modo, el argumento concluye que el valor absoluto del 
ser humano no es deducible a partir de las capacidades cognitivas superiores, 
pues no se trata de un atributo presente en todos los individuos humanos. 

Aaltola planta varias objeciones frente este argumento. En primer lugar, 
critica que esta postura establece de forma arbitraria el momento en el que 

10	Burgos, Juan Manuel, “Persona versus ser humano: un debate bioético”, en Reconstruir la 
persona. Ensayos personalistas (Madrid: Persona, 2009), 72.

	 Este argumento se apoya en las nociones aristotélicas de potencia, esto es, la capacidad de 
una realidad para llegar a ser algo que no es, y acto como la realización plena de un ser, para 
explicar los cambios que los seres vivos sufren. Ver, Aristóteles, Metafísica (Madrid: Gredos, 
1998), IX, 1-10.

11	Aaltola, “Three Standard Arguments”, 28.
12	Creemos que con el término “seres humanos discapacitados” Aaltola se refiere a personas 

con discapacidad intelectual. Hemos criticado en otro trabajo la confusión existente en los 
artículos filosóficos sobre la inadecuada forma de referirse a las personas con discapacidad 
y también hemos sostenido que son igualmente personas. Cf. Rodríguez, Javier, “¿Persona, 
‘cuasi-persona’ o ‘ser humano no persona’? El estatuto de la persona con discapacidad inte-
lectual a través del argumento de los casos marginales”, Quién. Revista de filosofía personalista, 
núm. 20 (2024): 147-164.



89

Por qué todos los seres humanos son personas. En respuesta a Elisa Aaltola

comienza a reconocerse el valor moral de las personas. Además, sostiene que 
la condición de ser persona no puede depender de la posesión de una determi-
nada cualidad. Este ha sido, critica la autora, el leitmotiv que ha guiado la his-
toria de la filosofía en la búsqueda permanente de esta x13. Igualmente, Aaltola 
plantea la pregunta de si deben ser tratados como agentes morales aquellos 
seres humanos que no puedan o no tengan capacidad para hacerlo. En segun-
do lugar, rechaza los argumentos de quienes defienden a los seres humanos 
discapacitados apelando a la objeción de la pendiente resbaladiza (the slippery 
remain slope) como repuesta14. Considera insuficiente este enfoque, ya que elu-
dir la cuestión del valor intrínseco limitándose a advertir sobre posibles con-
secuencias peligrosas no aborda el problema de fondo. Según este argumento, 
aplicar de forma generalizada la definición actualista de persona conduciría 
inevitablemente a la exclusión de un amplio grupo de individuos vulnerables, 
que se verían privados de sus derechos. Se argumenta que hay personas que 
no poseen en acto las capacidades racionales, pero sí en potencia. Para Aaltola, 
este caso ilustra las limitaciones de dicha concepción y refuerza la necesidad de 
ampliar el círculo moral para incluir a los animales no humanos. 

1.1.2. El argumento de la potencialidad e historicidad de la persona

En un nuevo intento de mostrar la falacia del argumento de las capaci-
dades Aaltola expone dos nuevos argumentos que comparten la misma es-
tructura argumentativa que el argumento de las capacidades. Se trata de los 
argumentos de la potencialidad (potentiality) y el de la historicidad (history) 
Según estos argumentos, las personas con discapacidad intelectual no tienen 
en acto, pero sí en potencia las capacidades cognitivas superiores que el resto 
de los seres humanos y, por tanto, no serían valiosas en sí mismas. Serían 
“personas potenciales”, a medio camino entre seres humanos y personas15. 

En este sentido, la autora cuestiona el papel central que tradicionalmente 
se ha atribuido a la razón en la ética y sostiene que la racionalidad no puede 
funcionar como criterio excluyente para determinar quién pertenece a la co-
munidad moral16. A su juicio, si la razón se toma como requisito, quedarían 
fuera aquellos seres -humanos o no humanos- que, según su planteamiento, 
también deberían ser considerados sujetos de valoración moral. Aaltola ex-

13	Aaltola, “Three Standard Arguments”, 21.
	 Este parecer es recogido por MacIntyre en el capítulo “El ser humano en comparación con los 

animales, el ser humano como animal”. Cf. MacIntyre, Alasdair, Animales racionales y depen-
dientes. Por qué los seres humanos necesitamos las virtudes (Barcelona: Paidós, 2001), 25-33.

14	Aaltola, “Three Standard Arguments”, 20.
15	Aaltola, “Three Standard Arguments”, 21.
16	Aaltola, “Three Standard Arguments”, 24.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

90

pone una concepción de la ética como un entramado de juegos del lenguaje, a 
la manera de Wittgenstein, o como comunidad de significados compartidos. 
Desde esta perspectiva, los juicios morales no son verdades fijas e inmuta-
bles, sino construcciones dinámicas fruto de cambios culturales e ideológicos. 
Su planteamiento se apoya en una visión utilitarista, según la cual el bien 
moral se identifica con aquello que genera el mayor bienestar posible. 

1.2. El argumento humanista o crítica al especismo

El segundo argumento presentado por Aaltola contra la atribución del va-
lor absoluto del ser humano es el denominado argumento humanista (the 
humanistic argument), según el cual por el simple hecho de pertenecer a la es-
pecie humana confiere una relevancia moral sobre el resto de las especies17. 
Aaltola divide este argumento en dos versiones. La primera, más elemental, 
sostiene que la mera pertenencia a la especie humana basta para justificar la 
superioridad moral. La segunda, más elaborada, defiende que dicha superio-
ridad se fundamenta en la posesión de capacidades cognitivas inherentes al 
ser humano, consideradas decisivas como criterio de valor moral. 

Según Aaltola, ambas versiones del argumento humanista constituyen 
expresiones del especismo. El concepto, central en la ética animalista, alude 
a la existencia de “un prejuicio o actitud parcial favorable a los intereses de 
los miembros de nuestra especie y en contra de las otras”. En otras palabras, 
se trata de una discriminación hacia los animales no humanos en base a la 
especie18. Aaltola sostiene que estas dos versiones del argumento humanista 
resolverían las dificultades planteadas por el enfoque actualista, pues per-
mite considerar personas de pleno derecho a todos los seres humanos, con 
independencia de que posean o no capacidades cognitivas superiores. 

Sin embargo, a la primera versión del argumento humanista, Aaltola ob-
jeta que el especismo carece de fuerza moral suficiente. A su juicio, pues, 
la pertenencia a una especie biológica no constituye un criterio éticamente 
válido para justificar exclusión o discriminación de los animales no huma-
nos. En este sentido, defiende que cada individuo debe ser evaluado por sus 
cualidades particulares, y no por su pertenencia a un colectivo. El hecho de 
formar parte de un grupo moralmente relevante no implica que todos sus 
miembros compartan las mismas capacidades o atributos. Para ilustrar esta 
idea, Aaltola recurre al ejemplo de Matilda, quien no puede ser considerada 

17	Aaltola, “Three Standard Arguments”, 22-26.
18	Singer, Liberación animal, 22.



91

Por qué todos los seres humanos son personas. En respuesta a Elisa Aaltola

“moderadamente musical” únicamente porque la mayoría de los miembros 
de su especie lo sean19.

Por otra parte, Aaltola critica el salto ilegítimo que va del ser al deber ser, es 
decir, de la condición biológica de ser humano al reconocimiento moral como 
persona. Sostiene que no puede derivarse una obligación moral -la conside-
ración como persona- a partir de un hecho puramente empírico o biológico 
-la pertenencia a la especie humana-, pues ello implicaría recurrir a la falacia 
naturalista20. En este sentido, Peter Singer denuncia lo que denomina el “pre-
juicio de la especie”, una forma de discriminación comparable al racismo, 
que privilegia injustificadamente los intereses de los seres humanos sobre los 
de los animales no humanos21. 

1.3. El argumento de las relaciones especiales

El tercer y último argumento abordado por Aaltola es el denominado 
argumento de las relaciones especiales (the special relations argument). Esta 
postura busca responder al argumento de casos marginales -analizado en la 
primera crítica-, y sostiene que los seres humanos tienden a establecer víncu-
los preferentes con otros miembros de su misma especie, lo cual genera obli-
gaciones morales específicas que no se extienden a los individuos de otras 
especies. Sin embargo, Aaltola objeta que, si los seres humanos crean lazos 
especiales hacia otros seres humanos que no cumplen las capacidades cog-
nitivas superiores, entonces también podría justificarse la inclusión de los 
animales no humanos dentro del ámbito de dichas relaciones22. 

Aaltola cuestiona el fundamento de estas relaciones especiales: ¿se basan en 
una inclinación natural, en factores culturales o en simples respuestas emocio-
nales? En primer lugar, rechaza la idea de un favoritismo natural hacia los seres 
humanos (natural favouristim), al considerarlo una reedición de la falacia natura-
lista señalada por Hume. En segundo lugar, argumenta que el trato preferente 
entre seres humanos -y la consiguiente exclusión hacia los animales- responde 
a factores culturales, políticos y económicos, lo cuales no constituyen una base 
moral legítima para establecer diferencias de consideración ética. De este modo, 

19	Aaltola, “Three Standard Arguments”, 27.
20	Hume, David, Tratado de la naturaleza humana (Madrid: Tecnos, 2018), Libro III, Parte I, Sec-

ción I. Hume advierte que muchos autores pasan de describir cómo son las cosas (hechos) a 
decir cómo deben ser (valores o normas) sin justificar ese salto.

21	Singer, Peter, Ética práctica (Barcelona: Akal, 2009), 65-69.
22	Aaltola, “Three Standard Arguments”, 28.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

92

concluye que la frontera entre humanos y animales obedece a intereses creados 
y carece de justificación moral objetiva en el ámbito de las relaciones humanas23. 

Aaltola tampoco considera que las emociones -frecuentemente invocadas 
por las éticas subjetivistas dentro del animalismo- constituyan una base ade-
cuada para el valor moral que permita distinguir entre seres humanos y ani-
males. Sostiene que las emociones son inherentemente sesgadas, unilaterales, 
ya que no tienen en cuenta el interés general ni ofrecen criterios universali-
zables. En su opinión, sería un error fundamentar la ética animalista única-
mente en las emociones. Aunque reconoce que las emociones desempeñan un 
papel relevante en la moral, sostiene que no pueden servir por sí solas como 
fundamento, ya que carecen de validez objetiva. Además, subraya que las 
emociones no son exclusivas del ser humano, pues también se encuentran en 
otros animales. Por ello, siguiendo la argumentación de Peter Singer, conclu-
ye que la base de la igualdad moral debe residir en la capacidad de experi-
mentar -en particular, la capacidad de sentir placer o sufrimiento-, y no en la 
mera pertenencia a una especie ni en la posesión de emociones24. 

2. Aproximación hacia un concepto inclusivo de persona

2.1. Todo ser humano es persona

Como hemos expuesto en el apartado anterior, la defensa del antiespecismo 
de Aaltola, y de la ética animalista, se fundamenta en la concepción esencialis-
ta del ser humano de raigambre platónica25, la cual impide una comprensión 
global e integral de la realidad humana. Esta visión pone de relieve el sesgo 
moderno que ha afectado el concepto de persona, que ha pasado a ser definido 
exclusivamente por cualidades puramente mentales. Este sesgo se origina por 
la escisión entre los conceptos de persona y ser humano, lo que ha conducido 
a una “reducción intelectualista”26: el ser humano se explica únicamente por 
sus capacidades intelectuales, ignorando su dimensión corporal y relacional.

En consecuencia, resulta necesario superar la dicotomía cartesiana, tam-
bién presente en Locke en Ensayo sobre el entendimiento humano, que define a la 
persona exclusivamente por cualidades inmateriales o intelectuales, subesti-
mando la importancia del cuerpo en la constitución de la identidad personal. 

23	Aaltola, “Three Standard Arguments”, 29.
24	Singer, Liberación animal, 279.
25	Mosterín, Jesús, La naturaleza humana (Madrid: Espasa-Calpe, 2006), 36.
26	Amengual, La persona humana, 377.



93

Por qué todos los seres humanos son personas. En respuesta a Elisa Aaltola

Por el contrario, defendemos la centralidad de la dimensión corporal27: la 
persona, o lo que es lo mismo el ser humano, es también su cuerpo. El cuerpo 
es el carácter extenso de la persona: el hombre accede al mundo no solo “a 
través” de su cuerpo, sino “desde” él, “siendo” ese cuerpo28. Así, la persona 
se manifiesta a través de su cuerpo, no es nada sin él y, por tanto, se relacio-
na con otros cuerpos a través de su propia corporalidad29. Una vez hecha 
esta distinción, se hace comprensible nuestra objeción al argumento de las 
capacidades, tal como ha sido expuesto por Aaltola, ya que se funda en una 
concepción mentalista de la persona. Consideramos errónea esta concepción 
actualista de la persona por una doble razón. 

En primer lugar, sostenemos que la posesión de determinados atributos 
no es un criterio esencial para definir qué es un ser humano. Ser persona no 
consiste en la posesión en acto de ciertas cualidades cognitivas. Como afirma 
Spaemann: “Las personas son o no son. Pero si son, son siempre actuales, 
semper in actu, es decir, no hay personas potenciales”30. Ser persona no es una 
propiedad que se desarrolla: no hay personas potenciales; las personas tienen 
determinadas capacidades, entendidas como potencias, conforme a su natu-
raleza. En consecuencia, una persona puede desarrollarse, pero nada que no 
lo sea puede transformarse en persona, del mismo modo que un ser humano 
nunca deja de ser persona por perder ciertas funciones o capacidades31.

En este sentido, es preciso realizar una distinción entre los sentidos de “po-
tencia” que subyacen en la argumentación. Por un lado, la potencia entendida 
como mera posibilidad, a la que alude Aaltola con su ejemplo de la violinista 
Matilda: se trata de una concepción débil de la potencia, que se limita a la au-
sencia de contradicción, es decir, a que algo podría llegar a ser sin que ello im-
plique una capacidad inherente. Por otro lado, la potencia como potencialidad 
real, que se funda en la existencia efectiva de un ser y en su capacidad intrín-

27	Es oportuno señalar que el análisis de Locke es certero, pero está cimentado sobre la errónea 
distinción entre hombre y persona. Para Locke, el cuerpo sí tiene un papel distintivo en la 
identidad del hombre, pero no en el caso de la persona. Consideramos que es relevante in-
corporar la corporalidad en la identidad personal. En este sentido, cf. Burgos, Juan Manuel, 
“Personalismo ontológico moderno I. Arquitectónica”, Quién. Revista de filosofía personalista, 
núm. 1 (2015), 19; y “Personalismo ontológico moderno II. Claves antropológicas”, Quién. 
Revista de filosofía personalista, núm. 2 (2015), 7-32.

28	Lombo, José Ángel y Giménez Amaya, José Manuel, “Cuerpo viviente y cuerpo vivido. Algu-
nas reflexiones de la antropología filosófica”, Naturaleza y libertad. Revista de estudios interdis-
ciplinares, núm. 5 (2015), 366.

29	 José Ángel Lombo y José Manuel Giménez Amaya, Biología y racionalidad. El carácter distintivo 
del cuerpo humano (Pamplona: EUNSA 2016), 29.

30	Spaemann, Robert, Personas. Acerca de la distinción entre “algo” y “alguien” (Pamplona: Eunsa, 
2010), 234. El título de este artículo homenajea el texto de Robert Spaemann, “¿Todos los 
hombres son personas?”, recogido en Spaemann, Robert, Personas. Acerca de la distinción entre 
“algo” y “alguien” (Pamplona: EUNSA, 2010), 227-236.

31	Spaemann, Personas, 234.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

94

seca para desarrollar determinadas funciones conforme a su naturaleza32. En 
este segundo sentido, sostenemos que un ser humano nunca puede dejar de ser 
persona, porque ya lo es en virtud de lo que es, no de lo que puede llegar a hacer. 
La persona no es una posibilidad futura, sino una realidad ontológica presente, 
incluso cuando sus capacidades no se actualicen plenamente. 

La definición de persona basada en la posesión en acto de cualidades su-
periores -como la racionalidad o la autoconciencia- resulta conceptualmente 
inadecuada y genera consecuencias prácticas problemáticas. Como señala 
Juan Manuel Burgos, carece de sentido hablar de una persona si no hay con-
tinuidad entre su pasado y su futuro: ¿dónde queda o dónde se fundamenta 
la identidad evidente de los sujetos? El hecho de que una persona, en un mo-
mento dado, pierda una o varias de las cualidades habituales y paradigmá-
ticas de la persona, no implica que deje de ser persona33. Del mismo modo, 
Aaltola parece ignorar que la racionalidad no se da siempre en el mismo gra-
do ni con la misma intensidad a lo largo del desarrollo vital. La persona no 
se confunde con sus cualidades; no puede ser entendida como consecuencia 
causal de uno o de la totalidad de sus predicados. La incorporación de los da-
tos provenientes la psicología del desarrollo, entre los que destaca las aporta-
ciones de Jean Piaget, permitirá conocer mejor el desarrollo cognitivo del ser 
humano34, el cual no es siempre autoconsciente o racional. La inconsistencia 
de la tesis de Aaltola se hace patente en los casos de enfermos de Alzheimer o 
personas en coma: ¿acaso la pérdida de memoria o la súbita recuperación de 
la misma implica que la persona dejó de serlo o que ha comenzado a serlo de 
nuevo?35 El reconocimiento de la persona se funda en su dignidad, no en el 
ejercicio puntual de sus funciones. 

En segundo lugar, la atribución por parte de Aaltola de capacidades cog-
nitivas superiores a ciertos animales carece de consenso dentro de la comu-
nidad científica. Identificar el pensamiento con el mero procesamiento de in-
formación observado en algunos animales es un antropomorfismo erróneo: 
el pensar humano va mucho más allá del procesamiento de información, al 
integrar dimensiones simbólicas, reflexivas y autoconscientes que no pue-

32	Amengual, La persona humana, 396.
33	Burgos, “Persona versus ser humano”, 85.
34	Piaget expuso las fases del desarrollo humano en las siguientes obras: The originis of intelli-

gence in children (New York: Norton, 1963) y The construction of reality in the child (New York: 
Basic Books, 1954).

35	La inconsistencia de las tesis de Aaltola, que parten de los presupuestos filosóficos de Locke, 
consideraría que una persona, Sócrates, y la misma persona dormida, Sócrates dormido, no 
serían la misma persona, pues se trataría de personas con conciencia y sin conciencia respec-
tivamente. Cf. Locke, Ensayo del entendimiento humano, Libro II, capítulo XXVII, 18 y 21. “El 
mismo Sócrates, despierto y dormido, no participa de la misma conciencia, Sócrates despierto 
y dormido no son la misma persona” (Locke, Ensayo del entendimiento humano, 503).



95

Por qué todos los seres humanos son personas. En respuesta a Elisa Aaltola

den reducirse a mecanismos funcionales. En este sentido, los animales no 
son equiparables al ser humano en lo que respecta a la actividad cognitiva36. 

Además, la defensa de Aaltola se apoya en un individualismo moral que, 
como se analizará más adelante, fundamenta el valor individual en las ca-
pacidades cognitivas superiores de determinados individuos animales. Esta 
posición presenta una contradicción interna: emplea el mismo argumento -el 
criterio de las capacidades- para defender tesis opuestas. Por un lado, Aal-
tola recurre a este criterio para cuestionar la igualdad entre todos los seres 
humanos, señalando que no todos poseen las mismas capacidades y que, 
por ello, algunos deberían ser equiparados a ciertos animales. Pero, por otro 
lado, emplea ese mismo criterio para establecer diferencias entre los propios 
animales, estableciendo jerarquías de valor en función de su mayor o menor 
semejanza con las capacidades humanas. 

2.2. El problema del especismo

Antes de responder a los argumentos de la filósofa finlandesa, realizare-
mos una doble crítica al propio concepto de especismo. 

En primer lugar, la postura antiespecista de Aaltola -y que desarrolla Peter 
Singer en su obra Liberación animal-, incurre a su vez en un especismo antro-
pocentrista: clasifica a las especies animales según su grado de semejanza 
con el ser humano37. Como ha señalado el etólogo Frans de Waal, citado por 
Rafael Marcos: “¿Cómo se puede incluir la similitud con una especie deter-
minada como piedra de toque de la inclusión moral sin colocar esa especie 
por encima de las demás?”38. En efecto, el propio movimiento animalista no 
promueve la defensa de todos los animales, sino preferentemente de aque-
llos considerados superiores por su parecido con los seres humanos. Así, por 
ejemplo, cuando el filósofo español Jorge Riechmann defiende los intereses 
de los animales, se refiere principalmente a los vertebrados, lo que implica 
una discriminación interespecífica que privilegia a unos animales sobre otros 
según su cercanía a modelos antropomórficos39.

36	Por citar una conocida crítica, cf. Köhler, Wolfgang, Experimentos sobre la inteligencia de chim-
pancés (Madrid: Debate, 1989).

37	Marcos, Alfredo, “Naturaleza humana y derechos de los animales”, en Diéguez, Antonio y 
Atencia, José María (eds.), Naturaleza animal y humana (Madrid: Biblioteca Nueva, 2014), 177; 
Marcos, Alfredo, “Política animal: El Proyecto Gran Simio y los fundamentos filosóficos de la 
biopolítica”, Revista Latinoamericana de Bioética 7, núm. 12 (2007): 60-75.

38	Frans De Waal, Bien natural (Barcelona: Herder, 1997), 275-277 citado en Marcos, “Naturaleza 
humana”, 179.

39	Riechmann, Jorge, Todos los animales somos hermanos. Ensayos sobre el lugar de los animales en las 
sociedades industrializadas (Granada: Universidad de Granada, 2003), 106.�  



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

96

En segundo lugar, la aplicación del concepto biológico de “especie” al ám-
bito moral y filosófico resulta problemática. En efecto, dentro de la tradición 
filosófica no existe una teoría ética específicamente dirigida a la especie Homo 
sapiens sapiens, sino más bien a la persona entendida como sujeto moral. La 
noción de especie da lugar a confusión, al no implicar una relación de vín-
culos afectivos, sociales, emocionales y morales, como sí lo hace la noción 
de “familia humana”40 recogida en Declaración Universal de los Derechos del 
Hombre (1948), que apela a una comunidad basada en la dignidad inherente 
de todos los seres humanos, no en una categoría biológica41. 

Por tanto, rechazamos el concepto de “especie” como categoría normativa 
en el ámbito moral, ya que resulta insuficiente e inadecuado para fundamen-
tar el valor moral de los seres humanos. En su lugar, proponemos recuperar 
la noción de “naturaleza humana”, no entendida como la posesión de un 
conjunto fijo de cualidades naturales. El ser humano sigue siendo humano, 
aunque no cumpla todas las características naturales. Todos los hombres y 
mujeres son seres humanos con independencia de si cumplen o no con todas 
las características naturales, biológicamente no se puede ser más o menos ser 
humano. Esta concepción permite reconocer como personas en sentido pleno 
a todos los seres humanos, incluidos aquellos que presentan discapacidades 
intelectuales o alteraciones genéticas como el síndrome de Down. La natura-
leza humana no varía en función del número de cromosomas ni de las capaci-
dades intelectuales. La dignidad humana no depende de cualidades externas 
ni de la adecuación a ciertos criterios de funcionalidad, sino que pertenece al 
individuo por el mero hecho de ser humano. 

En este sentido, seguimos al filósofo español Jesús Mosterín, que propone 
una concepción sustancialista -que no esencialista- del ser humano. Para Moste-

Para los miembros del Proyecto Gran Simio (PGS), los animales, para quien exigen a la ONU 
que se reconozcan los tres derechos fundamentales, son los grandes simios. “Hoy sólo se 
considera miembros de la comunidad de los iguales a los de la especie Homo sapiens [...] El 
chimpancé (incluyendo en este término tanto a la especie Pan troglodytes como al chimpancé 
pigmeo, Pan paniscus); el gorila, Gorilla gorilla, y el orangután, Pongo pygmaeus, son los parien-
tes más cercanos de nuestra especie. Poseen unas facultades mentales y una vida emotiva 
suficientes como para justificar su inclusión en la comunidad de los iguales”. Cf. Cavalieri, 
Paola y Singer, Peter (eds.). El proyecto gran simio. La igualdad más allá de la humanidad (Barce-
lona: Trotta, 1998), 12-13. 

40	El término “familia humana” ha sido criticado por algunos autores animalistas al conside-
rarlo especista e impreciso; cf. Horta, Óscar, “El antropocentrismo y el argumento de los 
vínculos emocionales”, Dilemata, núm. 1 (2009): 9-10. Sin embargo, se trata de una expresión 
recogida también en la Declaración Universal de la Unesco sobre el Genoma Humano y los 
Derechos Humanos de 1997 que destaca la dimensión biológica de la persona: “El genoma 
humano constituye la unidad fundamental de todos los miembros de la familia humana y del 
reconocimiento intrínseco de su dignidad y diversidad. En este sentido simbólico, el genoma 
humano es patrimonio de la Humanidad”. 

41	Marcos, “Naturaleza humana”, 79. 



97

Por qué todos los seres humanos son personas. En respuesta a Elisa Aaltola

rín, la naturaleza humana es el modo de ser del ser humano. El ser humano y 
todas sus facultades tienen una base biológica y lo biológico no se puede sepa-
rar de lo personal42. El cuerpo humano no es una simple estructura fisiológica, 
sino que expresa la humanidad del hombre: sus características y manifestacio-
nes corporales son, a su vez, características y expresiones de la persona43. 

De acuerdo con lo expuesto por Alfredo Marcos, sostenemos que la natu-
raleza humana es el modo concreto y actual de la persona. En este sentido, la 
racionalidad y sociabilidad no son atributos añadidos o yuxtapuestos a la ani-
malidad, sino dimensiones constitutivas del ser humano44. La propia orga-
nicidad del cuerpo humano pone de manifiesto su dimensión moral. No obs-
tante, no defendemos que la dimensión moral sea reductible a lo meramente 
biológico; reconocemos que la moralidad no se agota en la descripción del 
ser, pero tampoco es completamente independiente de él45. Como advierte 
Javier Muguerza, el deber-ser no puede reducirse a la mera descripción del ser 
biológico del hombre; sin embargo, como señala Muguerza, el debe moral se 
convierte en una posibilidad evolutiva viable: una determinada forma de ser, 
que, aunque no se reduzca directamente al ser biológico, está en continuidad 
con él. Esto implica que entre el mundo natural y moral existiría una cone-
xión que permitiría prescribir normas éticas favorables a la supervivencia46. 

Así, el actuar humano (la dimensión moral) viene posibilitado por la na-
turaleza (dimensión natural), pero a su vez, esta naturaleza, en cuanto huma-
na, nunca es puramente dada: se realiza, se actualiza y se configura desde 
la libertad y la dimensión personal. Ser persona no es simplemente un he-
cho natural, sino una tarea en la que lo biológico y lo moral se entrelazan 
inseparablemente47. 

42	Existe una larga tradición filosófica que niega la naturaleza humana desde Pico della Miran-
dola hasta Ortega y Gasset. Sin embargo, nos oponemos a este modo recurrente en la filosofía 
de concebir al ser humano como ausente de naturaleza. Por ello, coincidimos con Mosterín y 
Gazzaniga en la necesidad de recuperar una concepción naturalista de la naturaleza humana. 
Cf. Mosterín, La naturaleza humana, 23 y Gazzaniga, Michael, El cerebro ético (Barcelona: Pai-
dós, 2006), 168.

43	López Moratalla, Natalia, “Bioética y avances tecnológicos: tres problemas actuales”, Biome-
dicina 1, núm. 1 (2005): 39.

	 La importancia del cuerpo está ya presente en la historia de la filosofía. Husserl distinguió 
entre Körper y Leib en Meditaciones cartesianas, que se corresponde cuerpo sujeto a cambios 
físicos (exterioridad) y a cuerpo vivido (interioridad), cuerpo propio. Ver Husserl, Edmund, 
Meditaciones cartesianas (Tecnos: Madrid,1986), 26.

44	Marcos, “Naturaleza humana”, 163.
45	Amengual, La persona humana, 395.
46	Muguerza, Javier, La razón sin esperanza (Barcelona: Taurus, 2007). Para un estudio más ex-

haustivo del denominado “giro naturalista” de la ética, cf. Reichmann, Todos los animales, 63.
47	Amengual, La persona humana, 392.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

98

2.3 Crítica positiva al principio de igual consideración de intereses

Para elaborar una crítica positiva al argumento de Aaltola, partiremos de 
una serie de objeciones dirigidas a la noción de igualdad moral, basada en el 
principio de igual consideración de intereses de influencia singeriana48.

En primer lugar, sostenemos que la moral no puede reducirse al sim-
ple cumplimiento de intereses individuales. La ética implica preguntarse 
por qué debo dar preferencia a los intereses ajenos frente a los propios, lo 
cual requiere una reflexión que trasciende la mera agregación de preferen-
cias. En este sentido, la igualdad moral no puede basarse en las emociones. 
Como ya señaló Kant en su Disertación del 1770, la validez objetiva de los 
principios éticos no puede fundamentarse en la sensibilidad, ya que en el 
plano de los sentimientos todo es particular, mudable, indeterminado y 
relativo49. 

En segundo lugar, resulta epistemológicamente problemático asumir que 
podamos conocer con precisión los intereses o experiencias internas de los 
animales50. El argumento de la igual consideración de intereses incurre así 
en un antropomorfismo que reproduce, paradójicamente, el mismo sesgo 
que critica: proyectar rasgos humanos sobre los animales y suponer que su 
vida interior es comparable a la de los seres humanos. Como han señalado 
Thomas Nagel –en su célebre texto What Is Like to Be a Bat51- y Ludwig Wi-
ttgenstein52, no es posible saber con certeza “cómo es” ser un murciélago ni 
establecer una comprensión plena de la experiencia de un león. Desde esta 
perspectiva, resulta pertinente recordar el canon de Morgan, según el cual no 
debemos interpretar una acción como resultado del ejercicio de una facultad 
psíquica superior si puede explicarse como resultado del ejercicio de una fa-
cultad inferior en la escala psicológica53. 

48	Singer, Ética práctica, 65-69.
49	Rodríguez Luño, Ángel, Ética general (Pamplona: EUNSA, 2004), 66.
50	Como ha señalado la literatura contemporánea – Lamey, Andy, “Subjective experience and 

moral standing”, Animal Sentience 9, núm. 7 (2016): 1-3; Dung, Leonard, “Why the Epistemic 
Objection Against Using Sentience as Criterion of Moral Status is Flawed”, Science and Engi-
neering Ethics 28, núm. 51 (2022): 1-15; o Gutfreund, Yoram, “Neuroscience of animal cons-
ciousness: still agnostic after all” Front Psychol 9, núm. 15, (2024): 1-4–, el enfoque animalista 
se enfrenta a un límite epistemológico fundamental: la suposición de que podamos conocer 
con precisión la experiencia subjetiva animal, lo que dificulta tanto la atribución de intereses 
como la extensión de categorías propias de la persona.

51	Nagel, Thomas, “What is like to be a bat?”, Moral Questions (Cambridge University 
Press, 1979).

52	Wittgenstein, Ludwig, Investigaciones filosóficas (Barcelona: Crítica, 2002). 
53	Citado por Almaraz, Julián, “La profecía incumplida de Darwin”, en Diéguez, Antonio y 

Atencia, José María (eds.), Naturaleza animal y humana (Madrid: Biblioteca Nueva, 2014), 21-22.



99

Por qué todos los seres humanos son personas. En respuesta a Elisa Aaltola

En tercer lugar, como ha argumentado Juan Fernando Pereira-Menaut, la 
relación entre seres humanos y animales no puede fundamentarse jurídica-
mente debido a la ausencia de “paridad ontológica”. La dignidad implica una 
obligación de respeto hacia el igual, condición que no se da en la relación hu-
mano-animal54. Las relaciones recíprocas y vinculantes son siempre entre seres 
que se reconocen como iguales, pues el ser humano establece relaciones de un 
orden no meramente físico, sino dotadas de significado en un “mundo vital”55.

En cuarto y último lugar, la propia Aaltola incurre en una contradicción 
al no respetar el principio de igual consideración de intereses que defiende. 
En efecto, su adhesión al individualismo moral (moral individualism), según el 
cual los seres deben ser evaluados según los méritos individuales y no por su 
pertenencia a una especie, desvirtúa la universalidad del principio que pro-
clama56. Esta visión conduce a una visión fragmentaria e inestable de la ética. 
No obstante, no compartimos los postulados del individualismo moral, pues 
confunde el hecho de ser sujeto moral -esto es, ser persona- con la valoración 
de las acciones morales realizadas por dicho sujeto. El ser humano, como su-
jeto responsable, debe responder por sus actos; sin embargo, su condición de 
persona no depende de la posesión de una determinada cualidad cognitiva 
superior, sino de su dignidad ontológica.

2.3.1. El valor de la dignidad humana

Consideramos que la noción de valor propuesta por Aaltola presenta una 
fundamentación problemática. La pensadora finlandesa sostiene que la capa-
cidad ética del agente moral es condición necesaria para atribuirle valor. Sin 
embargo, sostenemos que el valor individual o absoluto, que es el que Aaltola 
propone para los animales no humanos y que es interpretado a la manera 
kantiana como fin en sí mismo, es exclusivo del ser humano57. En este punto, 
es preciso distinguir entre valor y valoración: el valor no depende de la valo-
ración, sino que precede a la valoración; de lo contrario, no habría nada que 

54	Pereira-Menaut, A-C. y Pereira Sáez, Carolina, “De nuevo sobre la dignidad humana”, Cua-
dernos de Bioética 2 (2014): 234.

55	Autores como Jakob von Uexküll o Edmund Husserl distinguieron entre Welt (mundo), pro-
pio del ser humano, y Unwelt (medio o entorno), característico de los animales. Cf. Lombo y 
Giménez, Biología y racionalidad, 49.

56	Aaltola, “Three Standard Arguments”, 33.
57	Aaltola, “Three Standard Arguments”, 16.
	 Zuolo y Muders sostienen que la dignidad humana constituye un valor inherente, absoluto 

y final, cuyo alcance normativo no puede extenderse de manera indistinta a los seres no hu-
manos sin desvirtuar su sentido propiamente antropológico. Ver, Federico Zuolo, “Dignity 
and Animals. Does it Makes Sense to Apply hte Concept of Dignity to All Sentient Beings?”, 
Ethical Theory and Moral Practice 19, núm. 5 (2016): 1117-1130; y Muders, Sebastian, “Human 
Dignity: Final, Inherent, Absolute?”, Rivista di estetica 75 (2020): 84-103.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

100

pudiera ser valorado. En cambio, la valoración se refiere al acto psicológico 
de atribución de valor, que puede acertar o errar. Confundir valor con valo-
ración es como confundir la percepción con el objeto percibido58. 

Por otra parte, la axiología ha mostrado la natural jerarquía de los valores 
en la realidad y que nos relacionamos con los entes de manera distinta en 
función de sus valores intrínsecos. La diferencia ontológica entre persona y 
seres no humanos no se sustenta en la posesión de capacidades cognitivas 
superiores, sino en su dignidad como fuente de valor absoluta. Aquí es pre-
ciso distinguir entre dos sentidos de dignidad: la dignidad moral y dignidad 
ontológica o absoluta. La primera se expresa en el obrar ético del individuo 
y puede variar a lo largo de su vida según el valor de sus acciones o según 
sus capacidades. En cambio, la segunda es siempre la misma y no varía; es 
intrínseca al ser humano y se refiere a la estructura esencial de lo que es y ne-
cesariamente tiene que ser. La dignidad ontológica es la condición de posibi-
lidad de la ética. De este modo, el ser humano es siempre persona (dignidad 
ontológica), pero a través de su experiencia vital e histórica puede perder o 
no su dignidad moral, pues sus capacidades y cualidades humanas mutan59. 

2.3.2. La base de las relaciones humanas

Aaltola adopta una visión utilitarista de la ética, según la cual el ser hu-
mano construye una comunidad de significados compartidos60. No obstante, 
esta postura es incompatible con la noción de valor intrínseco o absoluto que 
ella misma atribuye a los animales no humanos. El utilitarismo clásico juzga 
la corrección moral de las acciones en función de sus consecuencias, no de 
principios incondicionados. Por ello, una teoría utilitarista consecuente no 
puede sostener la existencia de valores absolutos, ya que el valor de un ser 
dependería siempre del consenso social y de las consecuencias derivadas de 
su consideración moral. Así, el valor de los animales estaría inevitablemente 
supeditado a lo acordado por la comunidad moral, lo que lo convierte en un 
valor contingente y condicionado. 

Además, consideramos que la comunidad de significados debe incluir a to-
dos los seres humanos, pero no sobre la base de una reciprocidad simétrica de 
carácter matemático, sino a partir de una relación asimétrica que contemple la 

58	Frondizi, Risieri, ¿Qué son los valores? (México: FCE, 1968), 25.
59	Torralba, Francesc, ¿Qué es la dignidad? (Barcelona: Herder, 2005), 84-95. Excedería con mu-

cho una aproximación al vastísimo concepto de dignidad. Como indicamos al inicio de este 
trabajo, nuestro propósito es allanar el camino a futuras investigaciones sobre la diferencia 
ontológica entre seres humanos y animales basada en la dignidad. 

60	Aaltola, “Three Standard Arguments”, 25.



101

Por qué todos los seres humanos son personas. En respuesta a Elisa Aaltola

natural desigualdad de los seres humanos61. Esta asimetría no implica una jerar-
quía arbitraria, sino el reconocimiento de la diversidad natural de la condición 
humana. En este sentido, las relaciones humanas no se construyen sobre el favo-
ritismo, noción que sugiere una forma de discriminación arbitraria, sino que se 
construyen positivamente sobre la base de la igual dignidad y el reconocimiento 
mutuo. Ahora bien, el reconocimiento solo es posible entre sujetos que, indepen-
dientemente de sus facultades y propiedades, comparten la misma dignidad: no 
se puede reconocer como igual al que no lo es. Por tanto, las relaciones especiales 
se construyen sobre la base del reconocimiento mutuo de cuerpos humanos62. 

En este mismo sentido, MacIntyre sostiene la importancia de la dimensión 
biológica del ser humano para toda la filosofía moral63. La corporalidad hu-
mana se manifiesta ante todo como vulnerabilidad y esta fragilidad es pre-
cisamente la que impulsa a establecer relaciones de dependencia y cuidado 
recíproco64. Así, la ética no se construye sobre abstracciones racionalistas, 
sino sobre la experiencia compartida de la finitud y la necesidad.

Reconocemos que las relaciones humanas tienen un componente cultural, 
pero resulta erróneo ignorar su base natural: el reconocimiento del de otro como 
yo. La filósofa española Adela Cortina subraya precisamente esta dimensión 
al defender que la moralidad tiene una base biológica y que el cuidado de los 
cercanos constituye una actitud natural propia de los seres humanos65. En este 
mismo sentido, Heidegger identificó el cuidado (Sorge) como el modo funda-
mental en que el ser humano está en el mundo con los otros, es decir, como un 
“existenciario” que expresa la apertura constitutiva al otro66. Para Cortina, la 
conducta moral característica del ser humano es la capacidad de reciprocar, lo 
cual permite pasar del mero intercambio al reconocimiento mutuo67.

De este modo, se debe distinguir entre el altruismo recíproco y el mutualis-
mo recíproco propio de los animales68. El altruismo es clave en el desarrollo 
social humano, porque permite trascender las relaciones con los semejantes y 
próximos, y ocuparnos también de los más vulnerables y dependientes. Las 
investigaciones de Michael Tomasello refuerzan esta tesis al demostrar que las 
acciones humanas de ayuda y cooperación tienen una raíz biológica anterior 

61	  Sábada, Javier, “Las debilidades de la ética”, Cuaderno gris 10 (1994), 44.
62	En este mismo sentido destaca el trabajo de Tomasello, Michael, ¿Por qué cooperamos? (Ma-

drid: Katz, 2010), 26-34.
63	MacIntyre, Animales racionales, 10.
64	MacIntyre, Animales racionales, 31.
65	Cortina, Adela, ¿Para qué sirve realmente la ética? (Barcelona: Paidós, 2018), 52-53.
66	Heidegger, Martin, Ser y tiempo (Madrid: Trotta, 2003), 213-218.
67	Cortina, ¿Para qué sirve realmente la ética?, 83
68	Cortina, Adela, Neuroética y neuropolítica (Madrid: Tecnos, 2011), 114. Aquí Cortina desarrolla 

las tres condiciones necesarias del altruismo recíproco.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

102

al aprendizaje cultural69. Según Tomasello, estas conductas se fundan en la 
“nosotridad”: la identificación con los otros significativos. A diferencia de los 
monos antropoides, cuya acción se mantiene en el plano individual (“yo”), los 
seres humanos, poco después de cumplir un año, ya son capaces de coordinar 
metas compartidas en un marco de cooperación intersubjetiva70. 

La relación intersubjetiva no es un mero complemento de la vida humana: 
constituye la base misma del ser persona. La persona se constituye en el seno 
de las relaciones interpersonales y esta dimensión relacional es la condición 
de posibilidad de su vida moral71. En este sentido, la sociabilidad humana 
conduce al ser humano a aprender a convivir con los demás. Wojtyła explica 
la naturaleza social del ser humano a través del concepto de “participación”: 
la persona se realiza siendo y obrando con otros. Participar no es solo cola-
borar, sino compartir libre y responsablemente una acción común. En este 
actuar “junto con otros”, el ser humano alcanza su plenitud personal y afirma 
su dignidad en comunión con los demás72.

Por último, si bien Aaltola sostiene que el cuidado de los animales reporta 
beneficios personales y sociales que no deben desdeñarse; sin embargo, como 
objeta Nozick, no existe evidencia empírica que demuestre que las personas 
que trabajan en profesiones como las de carnicero -que implica el sacrificio de 
animales- sean moralmente inferiores o más propensas a la violencia que otros 
profesionales73. Por tanto, si bien los animales no son miembros de la comuni-
dad moral, esto no implica que deban ser tratados como simples medios.

En este contexto, sostenemos que el fundamento de la dimensión moral de la 
persona no radica en las emociones o la capacidad de sentir, sino en la persona 
misma, entendida como sujeto portador de dignidad74. No entraremos aquí a de-
batir la definición del concepto moral de la persona, pues ello excede los objetivos 
de este artículo; sin embargo, resulta esencial subrayar, que, como sostiene John 
Rawls, la moralidad no depende del ejercicio actual de determinadas capacidades:

Los requerimientos mínimos que definen la personalidad moral se refieren a 
la capacidad, no a su realización. Un ser que tiene la capacidad, tanto si está 
desarrollada como si todavía no lo está, debe recibir la plena protección de 
los principios de la justicia75.

69	Tomasello, ¿Por qué cooperamos?, 50.
70	Tomasello, ¿Por qué cooperamos?, 83.
71	Amengual, La persona humana, 379.
72	Wojtyla, Karol, Persona y acción (Madrid: Palabra, 2024), 379-393.
73	Nozick, Robert, Anarquía, estado y utopía (Madrid: Innisfree, 2020), 58.
74	Amengual, La persona humana, 380.
75	Rawls, John, Teoría de la justicia (México: FCE, 2010), 37.



103

Por qué todos los seres humanos son personas. En respuesta a Elisa Aaltola

Conclusiones

Tras la crítica desarrollada a las tesis de Aaltola, consideramos que la 
diferencia entre seres humanos y animales no puede fundamentarse en 
la primera opción al trilema propuesto por Scheler, esto es, en la mera 
posesión de capacidades cognitivas superiores. Por el contrario, dicha di-
ferencia se comprende adecuadamente desde la noción de dignidad, que 
permite dar solución a los problemas tratados a lo largo del artículo: reco-
nocer el valor de los animales sin equipararlo al valor absoluto propio de 
la persona humana.

Por tanto, sostenemos que todos los seres humanos son personas: la con-
dición de ser persona no se deriva del ejercicio actual de ciertas capacidades, 
sino de la dignidad intrínseca que corresponde a todo ser humano. En este 
sentido, abogamos por una recuperación dentro del debate de la ética animal 
del concepto de dignidad, el cual enriquece el debate bioético y esclarece 
confusiones conceptuales importantes. Asimismo, defendemos la necesidad 
de una concepción unitaria de la persona, que integre la dimensión corporal 
y relacional del ser humano, evitando reduccionismos que identifiquen a la 
persona con la posesión de ciertas capacidades mentales. 

La afirmación de la dignidad intrínseca de toda persona transforma 
nuestra comprensión de la comunidad moral. La pertenencia al “noso-
tros” moral no puede basarse en la reciprocidad perfecta ni en la posesión 
de determinadas capacidades, sino en la condición humana compartida. 
Esto exige construir comunidades inclusivas que integren a quienes de-
penden de otros en mayor medida –niños, ancianos, personas con disca-
pacidad– como miembros plenos, capaces de generar vínculos y sentido. 
En definitiva, se trata de promover una ética que no se edifique desde el 
paradigma del individuo autosuficiente, sino desde la vulnerabilidad y el 
cuidado mutuo.

Por último, nuestra propuesta ofrece una vía de diálogo más fecundo con 
las propuestas de la ética animal contemporánea. Reconocer el valor de los 
animales sin disolver la noción de persona permite evitar dicotomías estériles 
y abrir un espacio de discusión más amplio y riguroso. Queda pendiente de-
sarrollar una teoría sólida del valor moral de los animales que no dependa de 
comparaciones reductoras con capacidades humanas, así como profundizar 
en el estatuto propio de la dignidad ontológica en relación con la biosfera 
y los sistemas vivientes. Estos desafíos señalan caminos prometedores para 
futuras investigaciones.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

104

Referencias
Aaltola, Elisa. “Three standard arguments against the individual of non-human ani-

mals”. Telos: revista iberoamericana de estudios utilitaristas, núm. 17 (2010): 15-33.
Almaraz, Julián. “La profecía incumplida de Darwin”. En Diéguez, Antonio y 

Atencia, José María (eds.), Naturaleza animal y humana. Madrid: Biblioteca 
Nueva, 2014, 19-37.

Amengual, Gabriel. La persona humana. El debate sobre su concepto. Madrid: Sínte-
sis, 2015.

Aristóteles. Ética a Nicómaco. Madrid: Gredos, 2014.
Aristóteles. Metafísica. Madrid: Gredos, 1998.
Birnbacher, Dieter. “Das Dilemma des Personenbegriffs”. En Strasser, Peter (ed.), 

Personen aus bioethischer Sicht. Steiner, 1997: 9-25.
Burgos, Juan Manuel. “Personalismo ontológico moderno I. Arquitectónica”. 

Quién. Revista de filosofía personalista, núm. 1 (2015): 9-27.
Burgos, Juan Manuel. “Personalismo ontológico moderno II. Claves antropológi-

cas”. Quién: Revista de filosofía personalista, núm. 2 (2015): 7-32.
Burgos, Juan Manuel. Reconstruir la persona. Ensayos personalistas. Madrid: Pala-

bra, 2009.
Cavalieri, Paola y Singer, Peter (eds.). El proyecto gran simio. La igualdad más allá de 

la humanidad. Barcelona: Trotta, 1998.
Cortina, Adela. Neuroética y neuropolítica. Madrid: Tecnos, 2011.
Cortina, Adela. ¿Para qué sirve realmente la ética? Barcelona: Paidós, 2018.
De Waal, Frans. Bien natural. Barcelona: Herder, 1997.
Dung, Leonard. “Why the Epistemic Objection Against Using Sentience as Cri-

terion of Moral Status is Flawed”. Science and Engineering Ethics 28, núm. 51 
(2022): 1-15.

Frondizi, Risieri. ¿Qué son los valores? México: FCE, 1968. 
Gazzaniga, Michael. El cerebro ético. Barcelona: Paidós, 2006.
Gutfreund, Yoram. “Neuroscience of animal consciousness: still agnostic after 

all”. Front Psychol 9, núm. 15, (2024): 1-4.
Heidegger, Martin. Ser y tiempo. Madrid: Trotta, 2003.
Horta, Óscar. “El antropocentrismo y el argumento de los vínculos emocionales”. 

Dilemata, núm. 1 (2009): 1-13.
Hume, David. Tratado de la naturaleza humana. Madrid: Tecnos, 2018.
Husserl, Edmund. Meditaciones cartesianas. Madrid: Tecnos, 1986.
Köhler, Wolfgang. Experimentos sobre la inteligencia de chimpancés. Madrid: Debate (1989).
Lamey, Andy. “Subjective experience and moral standing”. Animal Sentience 9, 

núm. 7 (2016): 1-3.
Locke, John. Ensayo del entendimiento humano. Libro II. Madrid: Editora nacional (1980).



105

Por qué todos los seres humanos son personas. En respuesta a Elisa Aaltola

Lombo, José Ángel y Giménez Amaya, José Manuel, “Cuerpo viviente y cuerpo 
vivido. Algunas reflexiones de la antropología filosófica”, Naturaleza y liber-
tad. Revista de estudios interdisciplinares, núm. 5 (2015).

Lombo, José Ángel y Giménez Amaya, José Manuel. Biología y racionalidad. el ca-
rácter distintivo del cuerpo humano. Pamplona: EUNSA (2016).

López Moratalla, Natalia. “Bioética y avances tecnológicos: tres problemas actua-
les”. Biomedicina 1, núm. 1 (2005): 34-40.

MacIntyre, Alasdair. Animales racionales y dependientes. por qué los seres humanos 
necesitamos las virtudes. Barcelona: Paidós, 2001.

Marcos, Alfredo. “Naturaleza humana y derechos de los animales”. En Diéguez, 
Antonio y Atencia, José María (eds.). Naturaleza animal y humana. Madrid: Bi-
blioteca nueva, 2014.

Marcos, Alfredo. “Política animal: el proyecto gran simio y los fundamentos filosó-
ficos de la biopolítica”. Revista latinoamericana de bioética 7, núm. 12 (2007): 60-75.

Mosterín, Jesús. La naturaleza humana. Madrid: Espasa-Calpe, 2006.
Muders, Sebastian. “Human Dignity: Final, Inherent, Absolute?”, Rivista di esté-

tica, 75 (2020): 84-103.
Muguerza, Javier. La razón sin esperanza. Barcelona: Taurus, 2007.
Nagel, Thomas. “What is like to be a bat?”. The philosophical review 8, núm. 4 

(1974): 435-450.
Nozick, Robert. Anarquía, estado y utopía. Madrid: Innisfree, 2020.
Pereira-Menaut, Antonio-Carlos y Pereira Sáez, Carolina. “De nuevo sobre la 

dignidad humana”. Cuadernos de bioética, núm. 2 (2014): 231-242.
Piaget, Jean. The Construction of Reality in the Child. New York: Basic Books, 1954.
Piaget, Jean. The Origins of Intelligence in Children. New York: Norton, 1963.
Rawls, John. Teoría de la justicia. México: FCE, 2010.
Riechmann, Jorge. Todos los animales somos hermanos. Ensayos sobre el lugar 

de los animales en las sociedades industrializadas. Granada: Universidad de 
Granada, 2003.

Rodríguez Comellas, Javier. “¿Persona, ‘cuasi-persona’ o ‘ser humano no perso-
na’? El estatuto de la persona con discapacidad intelectual a través del argu-
mento de los casos marginales”. Quién. Revista de filosofía personalista, núm. 20 
(2024):147-164.

Rodríguez Luño, Ángel. Ética general. Pamplona: Eunsa, 2004.
Sábada, Javier. “Las debilidades de la ética”. Cuaderno gris, núm. 10 (1994): 40-47.
Scheler, Max. El puesto del hombre en el cosmos. Madrid: Losada, 1938.
Singer, Peter. Ética práctica. Madrid: Ariel, 2009.
Singer, Peter. Liberación animal. Madrid: Taurus, 2011.
Spaemann, Robert. Personas. Acerca de la distinción entre “algo” y “alguien”. Pam-

plona: Eunsa, 2010.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

106

Tomasello, Michael. ¿Por qué cooperamos? Madrid: Katz, 2010.
Torralba, Francesc. ¿Qué es la dignidad? Barcelona: Herder, 2005.
Wittgenstein, Ludwig. Investigaciones filosóficas. Barcelona: Crítica, 2002.
Wojtyla, Karol. Persona y acción. Madrid: Palabra, 2024.
Zuolo, Federico. “Dignity and Animals. Does it Makes Sense to Apply hte Con-

cept of Dignity to All Sentient Beings?”. Ethical Theory and Moral Practice 19, 
núm. 5 (2016): 1117-1130.


