
63

Metafísica y Persona. Filosofía, conocimiento y vida
Año 18, Núm. 35, Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

DOI: 10.24310/metyper.35.2026.21383

La intención afirmativa en la Noología de Zubiri
Affirmative Intention in Zubiri Noology

José Alfonso Villa Sánchez1 
Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo (Morelia, México) 

jose.villa@umich.mx
Resumen

Zubiri elabora una noología o teoría de la inteligencia sentiente, según la cual la in-
telección está conformada por tres momentos que conforman una sola estructura: apre-
hensión primordial de realidad, logos sentiente y razón sentiente. Dado que la afirmación 
es el segundo de los dos momentos que estructuran a su vez el logos, el objetivo de este 
trabajo es desplegar la comprensión de lo que en esta noología se entiende por afirmación 
o intención afirmativa, confrontándola con las versiones lógicas al uso. Lo que resulta es 
que la afirmación empírica tiene su condición de posibilidad en el acto noérgico de la in-
tención afirmativa, momento esencial del logos sentiente.

Palabras clave: intención afirmativa, logos, inteligencia sentiente, razón, saber.

Abstract

Zubiri develops a noology or theory of sentient intelligence, according to which in-
tellection is made up of three moments that make up a single structure: primordial ap-
prehension of reality, sentient logos and sentient reason. Given that the affirmation is the 
second of the two moments that structure the logos, the objective of this work is to unfold 
the understanding of what in this noology is understood by affirmation or affirmative 
intention, confronting it with the logical versions in use. What results is that empirical 
affirmation has its condition of possibility in the noergic act of affirmative intention, the 
essential moment of sentient logos.

Keywords: affirmative intention, logos, sentient intelligence, reason, knowledge

1	 ORCID: https://orcid.org/0000-0002-3254-0613

Recepción del original: 03/03/2025 
Aceptación definitiva: 29/10/2025

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommer-
cial-ShareAlike 4.0 International License.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

64

Introducción

Epistemología es el nombre que ha recibido la teoría del conocimiento de 
la época moderna. Con la salvedad de que el conocimiento por antonomasia 
en esta época es lo que Aristóteles llamó episteme –o ciencia– en la Ética a 
Nicómaco: el que trata sobre lo universal y lo absoluto en la naturaleza2. La 
epistemología es sobre todo, entonces, teoría del conocimiento en relación a 
las ciencias de la φύσις, especialmente la física; pero a la física matemática de 
la época moderna, que busca ser rigurosa pero también exacta. No faltaron 
los intentos modernos por llevar los principios epistemológicos a otras regio-
nes del conocimiento, diferentes al de la naturaleza, como el de la historia o la 
sociedad. Y tampoco faltaron las críticas a estos intentos de tratar a los entes 
históricos o sociales como si fueran entes físicos. Entonces se desarrollaron 
teorías del conocimiento que fueran más abiertas que la epistemología. Si en 
la Crítica de la Razón Pura de Kant se encuentra la cima de la epistemología, ya 
en la Fenomenología del Espíritu de Hegel –por no hablar de Fichte y de Sche-
lling– se encuentra uno de esos esfuerzos que pretenden ser más comprenso-
res con la especulación de lo que puede ser la mera crítica.

En la estela de búsquedas alternativas a la epistemología se inscribe la 
noología de Zubiri. No la teoría de la ἐπιστήμη sino la del νοῦς es la que 
puede dar cuenta de la naturaleza del saber de manera fundamental: porque, 
según la tesis de la noología, inteligir es más radical que conocer. No es el 
momento de ponderar esta aseveración, pues ahora se trata sólo de compren-
der mejor cómo se concibe la afirmación en el marco de una noología que 
entiende la intelección como estructuralmente sentiente.

La teoría sobre la afirmación de Zubiri está contenida en el segundo volu-
men de su trilogía dedicada a la inteligencia sentiente, Inteligencia y Logos3; 
en el Capítulo V, titulado “Intelección distanciada de lo que la cosa es en reali-
dad”4, conformado por una breve introducción y tres parágrafos: § 1. Qué es 
afirmar5, § 2. Formas de la afirmación6, y § 3. Los modos de la afirmación7. 
Este capítulo V es el segundo de los dos que conforman la segunda de las tres 
secciones de la obra, sección que lleva por título “Estructura formal del logos 
sentiente: I. Estructura dinámica”8. La tercera sección que cierra el volumen 

2	 Aristóteles, Ética nicomáquea. Ética eudemia, ed. Emilio Lledó, trad. Julio Pallí Bonet, Biblio-
teca Clásica Gredos 89 (Madrid, España: Gredos, 1985), 1139b18-36.

3	 Zubiri, Xavier, Inteligencia y logos (Madrid: Alianza, Sociedad de Estudios y Publicaciones, 1982).
4	 Zubiri, Inteligencia y logos, 109-207.
5	 Zubiri, Inteligencia y logos, 111-50.
6	 Zubiri, Inteligencia y logos, 151-71.
7	 Zubiri, Inteligencia y logos, 172-207.
8	 Zubiri, Inteligencia y logos, 79-207.



65

La intención afirmativa en la Noología de Zubiri

se titula “Estructura formal del logos sentiente. II. Estructura medial”9. La 
sección con la que abre Inteligencia y Logos lleva por título “La intelección de 
las cosas en el campo de realidad”10.

Las tesis sobre la esencia de la afirmación están ubicadas, pues, en el cora-
zón de la teoría que sostiene que el logos es estructuralmente sentiente, dado 
que es, junto con la razón, un momento derivado de la aprehensión primor-
dial de realidad11, el primero de los tres que constituyen la inteligencia sen-
tiente12. Ahora bien, si el logos es constitucionalmente sentiente, lo será tanto 
en su fase de distanciamiento13 como en la de intención afirmativa14. Otro 
trabajo se ha ocupado ya de la afirmación en su momento de distanciamiento 
intelectivo15; de modo que ahora toca el turno a ese momento con el que, de 
paso, se hace un guiño crítico a Husserl, mostrando que si hay intencionali-
dad en el saber, esa intencionalidad es fundada y no momento radical en el 
conocimiento de la realidad.

Las investigaciones de Zubiri sobre filosofía primera, sea en el ámbito de la 
metafísica16 o sea en el ámbito de la noología17, se inscriben en la estela de la 
fenomenología de Husserl18, por un lado, y en la de la ontología fundamental 
de Heidegger19, por otro; con sus respectivas paradas en Kant20 y Aristóteles21. 
De manera que al elaborar su teoría sobre la afirmación desde la tesis de que 
inteligencia y realidad son estricta y rigurosamente congéneres22 –al menos 
parcialmente–, y que la inteligencia humana es estructuralmente sentiente –o 
que el sentir humano es estructuralmente inteligente23–, el objetivo indirecto es 
mostrar que ni Husserl es suficientemente radical con su fenomenología de la 

9	 Zubiri, Inteligencia y logos, 209-392.
10	Zubiri, Inteligencia y logos, 19-78.
11	Zubiri, Inteligencia y logos, 16.
12	Zubiri, Xavier, Inteligencia y razón (Madrid: Alianza, Sociedad de Estudios y Publicaciones, 

1983), 12.
13	Zubiri, Inteligencia y logos, 81-107.
14	Zubiri, Inteligencia y logos, 109-207.
15	  Villa Sánchez, José Alfonso, “Logos como distanciación intelectiva en Xavier Zubiri”, Aná-

lisis: revista colombiana de humanidades 52, núm. 96 (2020): 183-202, https://dialnet.unirioja.es/
servlet/articulo?codigo=7387680.

16	Zubiri, Xavier, Sobre la esencia (Madrid: Alianza Editorial, Fundación Xavier Zubiri, 1998).
17	Zubiri, Xavier, Inteligencia sentiente. Inteligencia y realidad (Madrid: Alianza, Fundación Xavier 

Zubiri, 1980); Zubiri, Inteligencia y logos; Zubiri, Inteligencia y razón.
18	Husserl, Edmund, Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía fenomenológica. Libro Pri-

mero: Introducción general a la fenomenología pura, ed. Antonio Zirión Quijano, trad. José Gaos 
(México: UNAM-Instituto de Investigaciones Filosóficas, Fondo de Cultura Económica, 2013).

19	Heidegger, Martin, Ser y tiempo, trad. Jorge Eduardo Rivera (Madrid: Trotta, 2003).
20	 Kant, Immanuel, Crítica de la razón pura, trad. Pedro Rivas (Madrid: Alfaguara, Santillana, 1997).
21	Aristóteles, Metafísica, trad. Tomás Calvo Martínez (Madrid: Gredos, 2003).
22	Zubiri, Inteligencia sentiente, 10.
23	Zubiri, Inteligencia sentiente, 12-13.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

66

conciencia intencional en Ideas I24, ni Heidegger con su propuesta del círculo 
hermenéutico –comprensión e interpretación– en Ser y Tiempo25, ni Kant en la 
Crítica de la Razón Pura26 con la idea de que la afirmación no hace más que unir 
dos conceptos –tal como ya lo sostenía Aristóteles en Sobre la Interpretación27–.

Dado que esas páginas de Inteligencia y Logos dedicadas a la esencia de la 
afirmación28 están lejos de las virtudes de la claridad y la distinción que Des-
cartes pide para las ideas filosóficas, el objetivo de esta investigación es aden-
trarse mediante la interpretación en lo que Zubiri llama “intención afirmativa”, 
acompañando la tarea con una crítica que muestre los alcances y los límites de 
este modo de entender la afirmación. Hay que tener presente, sin embargo, que 
la interpretación ayuda a comprender mejor, como postula Heidegger29, sólo 
bajo el requisito de mantenerse fiel al problema que se investiga y no tanto a la 
letra de los textos que se citan. Si la interpretación desarrolla simplemente las 
posibilidades de la letra, podrá ser sin lugar a dudas una excelente exégesis, 
pero no el desarrollo de las posibilidades ontológicas del asunto sobre el que 
se indaga. Y si bien un objetivo es hacerle justicia al esfuerzo de Zubiri en el 
sentido de tener claridad sobre su teoría de la afirmación, ese objetivo está su-
peditado al de la aclaración de la esencia misma de la afirmación.

La interpretación se detiene primero en una serie de tesis básicas sobre la 
teoría de la inteligencia sentiente y de la realidad, para pasar luego a ocuparse 
de lo que propiamente se entiende por intención afirmativa, o simplemente 
afirmación, cerrando con una recapitulación, en la que se apuntan las formas 
y modos que deben completar la aclaración sobre el acto noérgico de afirmar.

1. Tesis noológicas básicas

¿Cuáles son las ideas que hay que tener presentes para comprender de ma-
nera adecuada la teoría de la afirmación, tanto en su fase de reversión intelectiva 
como en la de intención afirmativa? Se trata de la comprensión, en esta segunda 
fase, no de la afirmación misma, sino de la intención afirmativa en que consiste 
el logos como momento derivado de la aprehensión primordial de realidad, el 
primero de los tres momentos que estructuran la inteligencia sentiente.

24	Husserl, Ideas relativas, 154-55.
25	Heidegger, Ser y tiempo, 166-77.
26	Kant, Crítica de la razón pura, A68-69.
27	Aristóteles, Tratados de lógica (Organon) II. Sobre la interpretación. Analíticos primeros. Analíticos 

segundos, trad. Miguel Candel Sanmartín (Madrid: Gredos, 1982), 17a25-40.
28	Zubiri, Inteligencia y logos, 111-50.
29	Heidegger, Ser y tiempo, 172.



67

La intención afirmativa en la Noología de Zubiri

En primer lugar, está la tesis de que el modo de saber radical en el hombre 
está conformado por la unidad estructural de la inteligencia sentiente; no por la 
razón (Kant), ni la conciencia (Hegel; Husserl), ni la comprensión (Heidegger). 
Que estos son modos derivados de aquel. ¿Por qué inteligencia y sensibilidad, 
a diferencia de lo que sucede en la tradición, conforman una estructura, de tal 
manera que la inteligencia es sentiente y no sensible, y la sensibilidad humana 
es ya intelección? Porque el hombre realiza un solo acto: el acto de saber sobre 
la realidad. Efectivamente, la sensibilidad humana no realiza por su cuenta, de 
manera unilateral, el acto de sentir o de percibir, acto que en algún momento 
se debe sumar al de la intelección para entonces poder saber de la realidad. Ni 
tampoco sucede que la inteligencia humana realice el acto completo de inteli-
gir, y que esa intelección en algún punto se haga una con la sensibilidad. Esa 
partición, consagrada por Kant en la Crítica de la Razón Pura, de que “existen 
dos troncos del conocimiento humano, los cuales proceden acaso de una raíz 
común, pero desconocida para nosotros: la sensibilidad y el entendimiento”30, se 
muestra muy poco intuitiva y no se atiene a la realidad de las cosas mismas, 
como ya le señalaron Fichte, Schelling y Hegel. Lo que sucede cotidianamente, 
por el contrario, es que el hombre sabe de la realidad, ya sea que sienta o que 
piense; porque si siente está pensando, y si piensa está sintiendo. Es, por tanto, 
un contrasentido que el hombre sienta por un flanco y piense por otro.

Aunque desde antiguo se impuso la teoría de la segmentación y el des-
gajamiento entre sentir e inteligir, a Aristóteles no le pasó del todo por alto 
lo inexacto de esa manera de entender y de explicar el problema del saber 
humano. ¿Cuál es la alternativa que vislumbró a la comprensión dicotómica? 
Esta es su narración en la última página de los Analíticos Segundos:

Cuando se detienen en el alma [humana] algunas de las cosas indiferenciadas, 
se da por primera vez lo universal en el alma (pues, aun cuando se siente lo 
singular, la sensación lo es de lo universal, v.g.: de hombre, pero no del hombre 
Calias); entre estos universales se produce, a su vez, una nueva detención en el 
alma hasta que se detengan los indivisibles y los universales, v.g.: se detiene 
tal animal hasta que se detenga animal, y de igual modo ocurre con esto último. 
Está claro, entonces, que nosotros, necesariamente, hemos de conocer por com-
probación, pues así es como la sensación produce en nosotros lo universal31.

Por qué la referencia a este texto no aparece como recurso de apoyo al 
hablar de la unidad esencial de la inteligencia sentiente, por un lado, y de la 
actualidad intelectiva, por otro, es cuando menos llamativo, dada la coinci-
dencia de las ideas: “En el sentir humano, sentir es ya un modo de inteligir, 

30	Kant, Crítica de la razón pura, 60-61.
31	Aristóteles, Tratados de lógica, 100a15-100b5.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

68

e inteligir es ya un modo de sentir la realidad” 32. Efectivamente, la primera 
semejanza es que en el saber la iniciativa es de las cosas, de la realidad, no del 
alma o de la inteligencia humana, como ha llegado a ser canónico en la episte-
mología moderna, incluso hasta Husserl y el primer Heidegger. La segunda 
es que en esa iniciativa de las cosas de pasar por el alma o por la inteligencia, 
algunas se detienen en ella, se le actualizan y se le hacen presentes con una 
fuerza mayor que otras, que siguen su camino. La tercera es que cuando el 
alma o la inteligencia sabe de lo particular –cuando siente– sabe, al mismo 
tiempo y en el mismo movimiento, de lo universal. Se dice que el hombre 
sabe de las cosas tanto cuando siente como cuando piensa. Y la última simi-
litud es la descripción –distinta en cada caso– de lo que sucede con eso que 
se detiene o se actualiza en el alma o en la intelección. En un caso, a la prime-
ra detención de las cosas en el alma como universales sentientes le suceden 
otras, hasta que esos universales se hacen indivisibles. En el otro caso, gracias 
a ese primer detenerse y hacerse presente de las cosas reales en la inteligencia 
sentiente, esta se moverá en el amplio campo de esa realidad y marchará ha-
cia el fondo de la misma para saber lo que las cosas son en realidad33.

Hay, desde luego, una diferencia cuantitativa y cualitativa importante: 
veinte líneas contienen la intuición en los Analíticos Segundos, frente a tres 
obras que veintitrés siglos después la desarrollan in extenso: Inteligencia Sen-
tiente. *Inteligencia y realidad34, Inteligencia y Logos35, e Inteligencia y Razón36.

La unidad constitucional de la inteligencia sentiente es, pues, la primera de 
las ideas antecedentes necesarias para arribar de manera correcta a la compren-
sión de la afirmación. La segunda se sigue de esta, porque es la que se refiere 
al acto más propio de la inteligencia sentiente. La razón según Kant, concibe; la 
conciencia en Husserl, es intencional; el Dasein en Heidegger, comprende. En 
todos estos casos, la iniciativa en el saber es del ente que sabe, se lo llame hom-
bre, sujeto o Dasein. ¿Cuál es el acto más propio de la inteligencia sentiente en 
tanto saber sobre la realidad? Ya ha sido mencionado a propósito de las ideas 
citadas al final de los Analíticos Segundos. Las cosas se hacen presentes en la 
inteligencia sentiente, se actualizan en la inteligencia como siendo reales, como 
siendo de suyo lo que son, como siendo otras que el acto que las intelige. La 
actualidad intelectiva, el mero hacerse presentes de las cosas en la inteligencia, 
es anterior y condición de posibilidad de la concepción racional, de la inten-
cionalidad de la conciencia, de la comprensión del mundo, etc. En la narrativa 
de los Analíticos: muchas cosas pasan por el alma; muchas de esas se detienen, 

32	Zubiri, Inteligencia y logos, 13.
33	Zubiri, Inteligencia y razón, 13.
34	Zubiri, Inteligencia sentiente.
35	Zubiri, Inteligencia y logos.
36	Zubiri, Inteligencia y razón.



69

La intención afirmativa en la Noología de Zubiri

unas por más tiempo y otras por menos; y las que se detienen lo hacen con una 
fuerza de imposición diferenciada. Esa es la actualidad intelectiva: el hacerse 
presente de las cosas como reales en la inteligencia sentiente. No es ocioso re-
petir que, incluso en el saber, el primer movimiento es de las cosas reales; y 
no del sujeto, a pesar de que el epistemologismo moderno siga dominando la 
comprensión del sentido común al respecto.

La tercera idea es que la inteligencia sentiente está constituida por tres 
momentos estructurales: la aprehensión primordial de realidad, el logos sen-
tiente y la razón sentiente. La inteligencia sentiente es una cosa real distinta a 
las cosas reales que son conocidas o inteligidas. Pero, si se trata de dos cosas 
reales diferentes, ¿cuál es el camino para comprender de manera correcta 
el momento en que lo real se hace presente en la intelección o, como dice el 
texto de los Analíticos Segundos, el momento en que unas cosas se detienen 
en el alma? El conocimiento ha sido entendido como un proceso en el que la 
inteligencia debe adecuarse a la realidad, según la idea precrítica; o en el que 
la realidad, devenida objeto, debe adaptarse a las formas de la razón, como 
piensa Kant. Si bien no se niega que haya un momento de proceso en la actua-
lidad intelectiva, se sostiene que dicho proceso está fundado en la estructura 
metafísica de la intelección; y que esa estructura tiene un momento de apre-
hensión, luego uno de logos y otro de razón, y que la estructura completa es 
sentiente. En relación con la aprehensión, en Inteligencia sentiente. *Inteligencia 
y realidad se vuelve a unas tesis básicas del empirismo, aunque se lo corrige 
en un aspecto preciso con fines realistas. Efectivamente, la aprehensión inte-
lectiva de lo real, por la que da inicio la presencia de las cosas reales en la in-
teligencia, empieza por ser una impresión sensible: las cosas reales empiezan 
presionando la inteligencia sentiente por su costado sentiente al detenerse en 
el alma. Y esta presión sentiente tiene tres momentos: afección, alteridad y 
fuerza de imposición37. ¿Por qué el segundo aspecto es el que lleva consigo 
una corrección al empirismo? Por la razón siguiente:

La impresión no es mera afección, no es mero páthos del sentiente, sino que 
esta afección tiene esencial y constitutivamente el carácter de hacernos pre-
sente aquello que impresiona. Es el momento de alteridad. Impresión es la pre-
sentación de algo otro en afección. Es alteridad en afección38.

Las cosas se instalan en la inteligencia sentiente porque al presionarla son 
aprehendidas no sólo como afecciones propias del que las siente –como algo 
meramente subjetivo–, sino también como afecciones en las que lo que afecta es 
algo distinto de la afección misma, al mismo tiempo que distinto del afectado. 

37	Zubiri, Inteligencia sentiente, 32-33.
38	Zubiri, Inteligencia sentiente, 32.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

70

Lo que afecta en la impresión es, pues, algo real, algo que es de suyo eso que es 
y no sólo algo que es en tanto afectante. En la afección en tanto que impresión 
se siente no sólo lo otro, sino lo otro en tanto otro, lo otro en tanto real. Cuando 
el hombre siente, sabe que no sólo está sintiendo, sino que está conociendo la 
realidad, motivo por el cual una impresión sensible en el hombre es aprehen-
sión primordial de realidad, es intelección sentiente de cosas reales.

La cuarta idea es la siguiente. A la inteligencia no le basta con saber, vía la 
aprehensión sentiente, que algo es real; ella precisa saber qué es en realidad 
eso que es real, eso que se le ha hecho presente como siendo algo de suyo. 
Para saber lo que algo es en realidad, la aprehensión primordial de realidad 
es insuficiente; por eso dicha aprehensión se desdobla en dos momentos: pri-
mero en el de logos, y luego en el de razón. Si bien el logos y la razón confor-
man con la aprehensión una sólo estructura, ambos son sólo derivaciones de 
esta. Cuando una cosa se actualiza en la intelección lo hace siempre respecto 
de otras con las que conforma un campo de realidad. Ese campo no lo pone 
la intelección, sino que es de suyo de las cosas mismas: una cosa real es real 
respecto de otras cosas que también son reales, entre las que está, con las que 
conforma un determinado microcosmos, cuyos bordes son siempre móviles 
e indeterminados porque en la medida que se mueva lo que sea tenido como 
punto de fuga se mueve también la configuración de dicho microcosmos. De 
hecho, ha sido un ejercicio de abstracción decir que primero se aprehende 
una cosa real y que sólo después se sabe que pertenece a un campo de reali-
dad, porque lo que sucede es exactamente lo contrario: lo que se ha actuali-
zado desde el principio intelectivamente es un campo real, un microcosmos 
real. Hay que atajar inmediatamente la asociación de campo con lugar, con la 
extensión geométrica, porque si bien el lugar puede ser en muchas ocasiones 
una nota de la realidad no lo es necesariamente. En todo caso, el concepto de 
campo nombra el hecho de que la realidad de una cosa lo es siempre respecto 
de la realidad de otras cosas, que lo es a su vez de otras, conformando un solo 
macrocosmos. La consecuencia de la presencia del campo de realidad desde 
el primer momento de la intelección es que a ésta dicho campo la mantiene 
radicalmente inquieta. La inteligencia sentiente no puede aquietarse, porque 
el campo de realidad la lleva constantemente de un lado para el otro; y no 
puede aquietarse porque pertenece a la esencia de su propia constitución ser 
inquieta, móvil, dinámica. Cuando la intelección hace el esfuerzo por dete-
nerse en algo, sabe que ese esfuerzo cederá más pronto que tarde al empuje 
del campo por llevarla hacia otro punto del microcosmos de la realidad en la 
que se encuentra instalada.

No debe pasarse por alto que, según Inteligencia y Logos, este es un mo-
mento intelectivo derivado de la aprehensión primordial de realidad: hay lo-
gos porque antes ha habido aprehensión primordial de realidad; y dada esta 



71

La intención afirmativa en la Noología de Zubiri

derivación, la consecuencia es que el logos es sentiente. Cuando el hombre 
siente, está inteligiendo ya la realidad: sabe que unas cosas son respecto de 
otras, sabe que unas cosas están entre otras, sabe del microcosmos de la rea-
lidad en la que está instalado, aunque ese saber sea al principio meramente 
compacto y deba ser sometido, cuando es el caso, al análisis. Efectivamente, 
no todo lo que la inteligencia sentiente sabe en tanto sentiente lo hace pasar 
por exámenes lógicos

En quinto lugar está la idea de que el logos sentiente está constituido por 
dos momentos: un momento de distanciación de la realidad, y un momento 
de afirmación de esa realidad, de intención afirmativa 39. ¿En qué consiste la 
intelección distanciada de la realidad que empieza siendo el logos? El logos 
está moviéndose en el campo de realidad, está inteligiendo lo que las cosas 
son en realidad, más allá de que sean meramente reales. Para dar con lo que 
las cosas son en realidad, en el logos la intelección se distancia y –sin precipi-
tarse– deja en libertad momentáneamente ese “en realidad” de las cosas. Por 
ejemplo: veo a lo lejos un bulto, que está claro que es real; pero no sé si es en 
realidad un arbusto, la boca de una pequeña cueva, un animal mediano, o 
alguna otra cosa. O escucho algo y no sé si fue mi imaginación, el timbre de 
un teléfono, la parte de una canción, etc. Sé que aquello es real, que es otro 
que mi intelección; sé también que es algo respecto de otras cosas, sé que es 
algo en realidad. Pero la intelección deja provisionalmente en suspenso el 
momento del “en realidad”, pues por ahora lo que ya es real puede ser esto o 
aquello. A esta intelección del “en realidad” momentáneamente en suspenso 
debe llamarse simple aprehensión: el bulto que se ve a lo lejos, el ruido ambi-
guo que se escucha –ambos ya reales– se convierten en principio de inteligi-
bilidad 40 de lo que, en cada caso, la cosa será en realidad.

Los ejemplos de lo que sucede empíricamente son únicamente el apoyo 
para mostrar lo que sucede estructuralmente en toda intelección. La simple 
aprehensión nombra ese momento constitucional de la intelección en la que 
el logos, al empezar a moverse para saber lo que las cosas son en realidad, 
se retrae momentáneamente41, no hacia fuera de la realidad, sino en la reali-
dad en la que ya está instalado. Ahora bien, la simple aprehensión tiene tres 
modos estructurales de retrotraerse sobre lo que las cosas son en realidad: 
percepto, ficto y concepto. En la simple aprehensión como percepto la cosa 
queda aprehendida en su realidad como “esto”, como algo simplemente neu-
tro, pues no se sabe si el bulto es un árbol, un montículo, un animal, etc. Se 

39	Solari, Enzo, La raíz de lo sagrado. Contribuciones de Zubiri a la filosofía de la religión (Chile: RIL editores, 
2012), 206-13, https://library.biblioboard.com/content/92acc720-2cb4-4cd7-9a1b-14b1a922b342

40	Zubiri, Inteligencia y logos, 90.
41	Cortez, Hernán Alfredo, “La estructura de la simple aprehensión en Xavier Zubiri”, Filosofía, 

educación y cultura, núm. 9 (2007): 58ss.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

72

trata de la realidad en percepto: “es la forma primaria y la posibilidad misma 
de toda otra simple aprehensión”42.

La simple aprehensión como ficto tiene su condición en el percepto. ¿Qué 
caracteriza a la retracción intelectiva del logos como ficto?

Todo “esto” es un sistema unitario de notas reales. Según este sistema unita-
rio, la cosa no es un mero complejo de notas reales cualesquiera, sino de estas 
notas sistematizadas en una cierta “manera”; de suerte que si lo estuvieran 
de otra ya no sería la misma cosa sino justamente otra. Es decir, la cosa real 
en su “esto”, tiene además de sus notas el “cómo” de su sistematización. 
Reducido a percepto el “esto”, conserva el “cómo perceptual”. Pues bien, 
puedo retraerme liberándome en el “esto” mismo de su propio “cómo”. La 
simple aprehensión queda entonces en franquía para crear el “cómo”. Claro 
está, no me limito a crear el cómo dejando intactas las notas, sino que las 
notas oriundas de perceptos pueden entonces ser libremente creadas para 
hacer de ellas un nuevo “cómo”. El término de este movimiento intelecti-
vo creador del cómo es un “cómo” fingido: es un ficto, un fictum. El ficto es 
formalmente ficto de un “cómo”. La simple aprehensión de la cosa como un 
“cómo” ficto es la ficción43. 

En el ficto, el logos que está moviéndose entre las cosas reales crea lo que 
las cosas serán en realidad. En la ficción “no se finge ‘la’ realidad, se finge 
tan sólo que ‘la’ realidad sea así”44. En el relato de ficción –sea mito, novela, 
cine, etc.– no se narran “puros cuentos”, según suele decirse; por el contrario, 
lo que ya es real es liberado como siendo en realidad ficticiamente. En Pedro 
Páramo, por ejemplo, Juan Rulfo libera la realidad de una época en un logos 
ficticio, creando lo que las cosas son en realidad. ¿Alguien podría negar la 
realidad de Comala; o la realidad de Macondo en Cien años de soledad? Desde 
luego que no; pero su realidad es ficticia. Es la realidad de un momento de la 
historia liberada en un entramado sistemático de fictos, tan magistralmente 
organizados que se vuelven uno con la visión del mundo de dicha época.

El tercer modo de la retracción intelectiva del logos respecto de lo que lo 
real es en realidad es el concepto, cuyo antecedente es también el percepto. 
Pero ya no en su dimensión de cómo sería la cosa real en realidad, sino en la 
de qué es en realidad tal o cual cosa. “El concepto es ‘la’ realidad física como 
si fuera este ‘qué’: concebimos qué sería realmente la cosa, lo que esta sería 
en realidad” 45. No hay concepto sobre algo que sea definitivo, por más que 
haya perdurado en el tiempo; por eso se dice precavidamente que se trata de 

42	Zubiri, Inteligencia y logos, 97.
43	Zubiri, Inteligencia y logos, 98-99.
44	Zubiri, Inteligencia y logos, 99.
45	Zubiri, Inteligencia y logos, 101.



73

La intención afirmativa en la Noología de Zubiri

lo que las cosas serían en realidad. Y no es menos cierto que algunos de los 
conceptos más firmes han tenido en algún momento su pasado de fictos.

Pero la simple aprehensión, el logos que queda provisionalmente suspen-
dido –en el modo de percepto, ficto o concepto–, hace esta suspensión en vir-
tud de que pretende ser una intelección firme sobre la realidad y sobre lo que 
esa realidad sea en realidad: el logos quiere afirmar lo que la cosa real es en 
realidad, no sólo lo que podría ser en términos de percepto, ficto o concepto. 
Y es precisamente ahora cuando sale al paso la sexta idea: la de la intención 
afirmativa como momento que lleva a su término la retracción intelectiva que 
ha empezado siendo el logos.

El logos en tanto movimiento intelectivo afirmativo tiene, en resumen, 
dos fases:

Primeramente, es la fase del movimiento de impelencia de la cosa real a un 
campo, al campo de la realidad, en el cual lo que dicha cosa es en realidad 
queda distante, por una retracción desrrealizadora: es el movimiento en cuya 
intelección inteligimos por simple aprehensión lo que la cosa real “sería” en 
realidad (percepto, ficto, concepto)46.

El logos quiere saber lo que una cosa real es en realidad, por un lado; por 
el otro, dado que una cosa real es real respecto de otras con las que conforma 
un microcosmos de realidad, el logos se ve llevado entre las cosas, se ve lle-
vado de unas cosas a otras. En este movimiento el logos sufre una especie de 
retención, de suspensión, en tres modos de la simple aprehensión, antes de 
ser liberado en dirección de su segunda fase: en la afirmación de lo que lo real 
es en realidad. ¿En qué consiste más precisamente esta segunda fase? 

La cosa real que nos ha impelido desde sí misma a “la” realidad campal, nos 
retiene tensos en ella: es la fase del movimiento de reversión a la cosa real, el 
intentum para inteligir desde el campo lo que esta cosa “es” en realidad desde 
el orbe de lo que “sería”. Esta intelección es pues por lo pronto un krínein, un 
juzgar. La aprehensión dual nos ha llevado a inteligir lo que la cosa real es en 
realidad en un movimiento de retracción a lo que esta cosa “sería” en realidad, 
y en un movimiento reversivo que nos lleva así distanciadamente, y con discer-
nimiento, a inteligir lo que la cosa efectivamente “es” en realidad: el juicio47.

En su segunda fase, el logos en cuanto afirmación juzga; la afirmación es 
un juicio. El objetivo que se impone ahora es aclarar que el logos en tanto 
momento intelectivo sentiente es una afirmación, un juicio. Sea desde el per-
cepto, el ficto o el concepto, la intelección en cuanto logos intenta afirmarse 

46	Zubiri, Inteligencia y logos, 109.
47	Zubiri, Inteligencia y logos, 109-10.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

74

en la realidad en la que ya está instalada. El hecho de que la inteligencia esté 
por principio constitucional emplazada en la realidad es sólo el momento 
principal de la intelección pues, en efecto, a ese primordio le espera un largo 
camino por recorrer. Una con la realidad en un largo trecho, la intelección 
intenta que ese emplazamiento sea firme; intenta que en el logos quede afir-
mada la realidad firmemente. “El intentum desde el campo cobra el carácter 
de intención afirmativa de lo que la cosa es o no es en realidad”48.

Moviéndose en el campo de realidad para saber lo que las cosas son en 
realidad, el logos debe retraerse sobre lo real –en algún modo de la simple 
aprehensión– antes de afirmar que las cosas son en realidad de tal o cual 
modo. “La simple aprehensión es una intelección retractiva de lo que la cosa 
‘sería’. Ahora se trata en cambio de una intelección formalmente reversiva 
desde lo que lo real sería a lo que ‘es’ en realidad. Pero siempre en la realida-
d”49. El tránsito en el logos de lo que una cosa sería a lo que en realidad es 
nombra la intención afirmativa.

2. Intención afirmativa

¿Qué es, entonces, la intención afirmativa? ¿cómo debe entenderse? ¿qué 
es afirmar en una filosofía que, en lo relativo al saber, le deja la iniciativa a la 
realidad antes que a la inteligencia?

Afirmación significa aquí intelección “firme” a diferencia de la intelección 
“retraída” que constituye la simple aprehensión. La distancia distiende, aflo-
ja, por así decirlo, la intelección de lo que es lo real. La afirmación es afirmar-
nos intelectivamente en lo que es lo real en esa distancia, en esa distensión. Se 
afirma siempre y sólo lo inteligido distanciadamente en reversión50.

Para dejar que lo que algo es en realidad se instale como tal en la intelec-
ción, esta se impone una especie de momento de disuasión, de relajación; 
momento que deviene firmeza intelectiva al detenerse en el alma alguna 
forma de la afirmación y alguno de sus modos. Las concepciones al uso de 
la afirmación minimizan su aspecto intelectivo 51, porque pasan por alto su 
intención afirmativa, su intención de mantener firme el emplazamiento de la 
inteligencia en la realidad.

48	Zubiri, Inteligencia y logos, 110.
49	Zubiri, Inteligencia y logos, 110.
50	Zubiri, Inteligencia y logos, 111.
51	Zubiri, Inteligencia y logos, 112.



75

La intención afirmativa en la Noología de Zubiri

No es lo mismo aseveración que afirmación. La aseveración es un acto mental 
mío, en cambio la afirmación es la intención intelectiva independientemente 
de que sea o no aseverada por mí. Más aún, la intención afirmativa es la po-
sibilidad de la aseveración; sólo porque hay afirmación, sólo porque hay una 
intención afirmativa, puede haber una aseveración. Efectivamente, una misma 
afirmación puede ser término de distintos modos de aseveración. Pues bien, 
aquí nos referimos tan sólo a la afirmación en cuanto intención afirmativa52.

Afirmar es radicalmente intención intelectiva de mantenerse firme en lo 
que las cosas son en realidad. No es radicalmente aseveración (Descartes); 
pero tampoco es predicación (Aristóteles) –decir “A es B”53–, porque no toda 
afirmación es predicativa. En todo caso, aseveración y predicación son mo-
dos de la intención afirmativa. La pregunta es entonces en qué consiste esa 
función del logos sentiente que es la intención afirmativa: ¿en que consiste 
esencialmente afirmar, antes de que la afirmación sea desplegada en su diver-
sas formas –posicional, proposicional, predicativa54– y modos –ignorancia, 
indicio, duda, opinión, posibilidad, certeza55?

Afirmar […] es inteligir en movimiento de reversión; esto es, la intelección 
misma es ahora formalmente dinámica. Para entenderlo hemos de esclarecer 
ahora dos puntos: en qué consiste el movimiento de afirmación en cuanto 
movimiento, y en qué consiste la intelección misma en este movimiento. Son 
las dos cuestiones esenciales: la afirmación en cuanto movimiento intelectivo, 
y el movimiento intelectivo en cuanto afirmación. La afirmación sólo es nece-
saria y posible en una intelección campal, esto es en intelección sentiente […]. 
El logos en cuanto afirmación es constitutiva y esencialmente sentiente56.

Dado que el logos –según la discutible tesis de Zubiri– es un momento 
derivado de la aprehensión primordial de realidad, el primero de los tres 
momentos de la estructura de la inteligencia sentiente; y que esa aprehensión 
de realidad por ser aprehensión remite a su dimensión sentiente, y por ser 
de realidad lo hace a su dimensión intelectiva; dada, pues, esta derivación, se 
sigue que el logos es también sentiente, tal como ocurre con la razón, el tercer 
momento de la estructura. Pero el logos sentiente, aún en su derivación, es 
bastante complejo: lo conforman esos dos momentos de retracción –simple 
aprehensión– y de reversión –intención afirmativa–.

¿En qué términos se puede describir el carácter dinámico del juicio en tan-
to reversión afirmativa? ¿por qué es necesario destacar el carácter dinámico 

52	Zubiri, Inteligencia y logos, 112.
53	Zubiri, Inteligencia y logos, 112.
54	Zubiri, Inteligencia y logos, 151-71.
55	Zubiri, Inteligencia y logos, 172-207.
56	Zubiri, Inteligencia y logos, 114.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

76

que es constitutivo de la afirmación? La tradición, de Aristóteles a Husserl 
–con sus hitos significativos en Kant y Hegel57–, ha pasado por alto que la 
afirmación es un movimiento de la inteligencia, del νοῦς, más que un mero 
modo del juicio lógico de cualidad58. La intencionalidad, por otra parte, está 
lejos de ser el momento radical del conocimiento que le ha otorgado Husserl 
en Ideas I59, ya que lo conocido empieza por detenerse en el alma –según la 
expresión de Aristóteles–, por hacerse presente en la intelección –según la 
conceptualización de Zubiri–. ¿De dónde brota la intencionalidad, como mo-
mento ya derivado de la intelección? En cuanto movimiento, la afirmación es 
un intentum de la intelección-logos por mantenerse firme en lo que las cosas 
son en realidad, tal como se han actualizado en la intelección.

El intentum no es en sí mismo noético sino noérgico: es la tensión dinámica 
de revertir a lo real, formalmente dentro ya de la realidad, dentro de esta 
cosa real. Con ello el intentum se ha convertido de movimiento en distancia 
dentro de la realidad, en movimiento “hacia” la cosa: es intención. Esta inten-
ción es pues un momento interno del intentum. No hay intención sino como 
momento del intentum60.

La conciencia intencional en tanto intencional brota del manantial que 
es el acto de la afirmación entendida como intentum. El binomio noesis-noe-
ma61, que desdobla al νοῦς entendido como conciencia, ha pasado por alto 
que νοῦς es sobre todo un acto, un acto intelectivo, es decir, algo noérgico. 
¿En qué consiste este acto? Básicamente, en que lo real empieza por hacerse 
presente en la inteligencia sentiente, gracias a que la realidad humana está, 
por principio, instalada en la realidad sin más, de la que es una mera emana-
ción. Instalado en la realidad, recibe el hombre en su inteligencia sentiente la 
presencia de lo real, en lo que el logos como afirmación intenta mantenerse 
firme. De modo que la intencionalidad tiene su condición de posibilidad en 
la actualidad intelectiva y en su intentum noérgico.

¿Qué tipo de movimiento es el intentum del logos afirmativo? Es “un ‘mo-
vimiento hacia’ lo que la cosa real es en realidad”62. No se trata sólo de una 
metáfora; se trata de un recorrido que el logos lleva a cabo de suyo desde la 
realidad actualizada retractivamente –percepto, ficto, concepto; por lo tanto, 
de lo que sería– hasta la firmeza de lo que esa realidad es en realidad. La afir-
mación es, pues, un movimiento intelectivo real porque tiene que colmar la 

57	Zubiri, Inteligencia y logos, 114-17.
58	Kant, Crítica de la razón pura, B 95.
59	Husserl, Ideas relativas, 154ss.
60	Zubiri, Inteligencia y logos, 114.
61	Husserl, Ideas relativas, 291-317.
62	Zubiri, Inteligencia y logos, 114.



77

La intención afirmativa en la Noología de Zubiri

distancia entre la suspensión libre y provisional que nombran percepto, ficto 
y concepto sobre lo que sería la realidad y la firmeza de que en realidad se 
trata de tal o cual cosa63. “Afirmar es ‘ir’ de una cosa a otra ‘entre’ las demás. 
El ‘entre’ de la actualización diferencial de lo real es un ‘entre’ distancial. Afir-
mar es llegar a inteligir lo que una cosa es en realidad, pero desde otras”64. 
No se trata de dos actos intelectivos –simple aprehensión e intentum–, que se 
suceden uno al otro; se trata de un solo acto complejo de intelección: el logos 
como afirmación en cuanto movimiento.

Ahora bien: “¿En qué consiste […] esta intención afirmativa no en cuanto 
es movimiento sino en cuanto es afirmación?”65. Más allá de tales o cuales 
afirmaciones concretas, la intención afirmativa es un movimiento del logos 
intelectivo: del carácter meramente real de algo hacia su carácter campal, ha-
cia lo que es en realidad. Pero es sobre todo afirmación: firmeza intelectiva 
del logos en relación a lo que algo es en realidad. Tres aspectos hay que des-
tacar del movimiento intelectivo de la intención afirmativa, ya no en tanto 
movimiento, sino en tanto mera afirmación.

En primer lugar, su carácter fundado en la aprehensión primordial de rea-
lidad y las consecuencias de este carácter. Contraviniendo la tradición esco-
lástica –al menos la que remonta a Tomás de Aquino–, se reforma la concep-
tuación del acto de la simple aprehensión66, se lo nivela con el de reversión 
afirmativa; y se hunde el origen de ambos, como momentos del logos, en la 
aprehensión primordial de realidad.

La afirmación en efecto, no surge más que cuando se distiende en distancia, 
en el campo de lo real, lo ya aprehendido como real. La afirmación envuelve 
formalmente, pero también constitutivamente, la impresión misma de realidad. 
Es logos sentiente por estar básica y formalmente constituido por impresión 
de realidad. Por tanto, la afirmación no sólo no añade nada a la aprehensión 
primordial de realidad, sino que es un modo deficitario (por ser “fundado”) de 
estar intelectivamente en lo que se ha inteligido ya como real67.

La afirmación es el reverso del percepto, del ficto y del concepto; es la ma-
nera como la intelección-logos se libera con firmeza del carácter dubitativo 
que todavía lleva en su seno cualquier modo de la simple aprehensión, dado 
su carácter retractivo, suspensivo, sobre lo que las cosas son en realidad. El 

63	Bañón, Juan, Metafísica y noología en Zubiri, Bibliotheca Salmanticensis 215 (Salamanca: Publi-
caciones Universidad Pontificia, 1999), 192.

64	Zubiri, Inteligencia y logos, 115.
65	Zubiri, Inteligencia y logos, 118.
66	Pintor-Ramos, Antonio, Realidad y verdad. Las bases de la filosofía de Zubiri, Bibliotheca Salmanticen-

sis 158 (Salamanca: Publicaciones Universidad Pontificia: Caja Salamanca y Soria, 1994), 151-53.
67	Zubiri, Inteligencia y logos, 119.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

78

saber no sólo no empieza con la simple aprehensión, sino que la afirmación 
tampoco tiene su origen en ella. Y el motivo de fondo es que el saber no con-
siste ni en la adecuación de la inteligencia a la realidad, como piensa Tomás 
de Aquino en De la verdad68; ni en la adecuación de la realidad a la estructura 
formal de la razón, como demuestra Kant69. ¡La revolución copernicana de la 
crítica epistemologista ha dejado ileso el concepto de adecuación! Ese es, de 
hecho, el punto de apoyo que permite invertir los polos. Como experimento, 
se ha tomado el catalejos para usarlo al revés; y la fuerza del uso –y el abuso 
del recurso– ha terminado por invadir incluso el sentido común, al grado que 
pensar de otro modo es tenido por ingenuidad, a pesar de lo distorsionadas 
que se ven las cosas por las lentes invertidas.

¿Por qué la tesis de la actualidad intelectiva de lo real es la que corrige 
los excesos de la adecuación, sea del lado gnoseológico (Tomás de Aquino) o 
epistemológico (Kant)? Porque le da cabida a la desproporción que hay entre 
la realidad y la inteligencia sentiente, por un lado; pero, por otro, al mismo 
tiempo le da cabida también a la cooriginariedad relativa entre inteligencia 
y realidad en la actualidad intelectiva. Y sobre todo porque ha podido dejar 
fuera de este problema particular el presupuesto de la sustancia divina, ga-
rante próximo o remoto de la adecuación, según confesión del propio Descar-
tes en la tercera de las Meditaciones Metafísicas70.

En la propia actualidad intelectiva de lo real se le hace presente a la inte-
lección que el carácter real de las cosas es mayor que el carácter de su actua-
lización intelectiva. Que la inteligencia no puede inteligir de una vez y para 
siempre lo que las cosas son en realidad, ni lo que en realidad son en profun-
didad, por más que ya desde el primer momento se le ha hecho presente el 
carácter real de las mismas. Esta desproporción entre la actualidad intelectiva 
y la realidad no sólo es evidente porque las cosas reales que hay son muchas y 
no hay inteligencia sentiente capaz de conocerlas todas, sino porque aunque 
hubiera una sola cosa, en tanto algo otro que la intelección, ese su carácter de 
alteridad, de realidad, respecto de la intelección sería siempre mayor al acto 
de estar haciéndose presente intelectivamente. Con la metáfora de Aristóte-
les: unas cosas se detienen en el alma; otras no. Las que se detienen, unas lo 
hacen con más fuerza que otras; unas lo hacen más veces que otras, hasta que 
se detiene lo indivisible. Pero lo divisible, es decir, la realidad misma, sigue 
su camino más allá de la presente actualidad intelectiva.

68	Tomás de Aquino, Opúsculos y cuestiones selectas I, ed. Antonio Osuna Fernández-Largo (Ma-
drid: BAC, 2001), 207.

69	Kant, Crítica de la razón pura, B XIII.
70	Descartes, René, Discurso del método. Meditaciones metafísicas (Madrid: Técnos, 2002), 175ss.



79

La intención afirmativa en la Noología de Zubiri

Para dar cuenta de las consecuencias de que el origen de la afirmación 
es la aprehensión primordial de realidad, primer momento de la actualidad 
intelectiva, hay que atajar un equívoco al que se puede dar cabida con el 
recurso a la imagen de un alma en la que se detienen unas cosas que van de 
pasada. El equívoco es la constitución, tanto de la inteligencia sentiente como 
de las cosas reales, en un momento previo al de la actualidad intelectiva. En 
tal caso, estaría colándose subrepticiamente la idea de adecuación. Pero no 
se trata de eso. Se trata de que al estarse haciendo presente la realidad en la 
inteligencia sentiente, en ese mismo movimiento se está constituyendo tanto 
la inteligencia como la realidad en la inteligencia. No hay un ojo que ya es un 
ojo, y que luego lo que hace es ver lo que tiene frente a sí.

En la intelección sentiente es actual, es decir, está presente, la realidad de lo 
inteligido. Pero no es sólo esto, sino que al estar presente lo inteligido, por 
ejemplo al estar presente esta piedra, no sólo veo la piedra sino que siento que 
estoy viendo la piedra. No solamente “está vista” la piedra, sino que “estoy 
viendo” la piedra. Es la unidad del estar presente la piedra y del estar pre-
sente mi visión. Es un mismo “estar”, es una misma actualidad. La actua-
lidad de la intelección es la misma actualidad de lo inteligido. No hay dos 
actualidades, una la de la piedra y otra la de mi visión intelectiva, sino una 
misma actualidad. La actualidad en inteligencia sentiente es, pues, “a una” 
actualidad de lo inteligido y de la intelección71.

Lo real actualizándose en unidad con el acto intelectivo mismo es formali-
dad de realidad72; mientras que lo real actualizándose como siendo de suyo 
eso que es en el mundo, es realidad como sustantividad73. La realidad como 
formalidad intelectiva es la ratio cognoscendi de la realidad como sustantividad; 
mientras que la realidad como sustantividad es la ratio essendi de la realidad 
como formalidad intelectiva. La actualidad de lo real es el fundamento de la 
filosofía primera: como actualidad intelectiva, da origen a la filosofía primera 
como noología; como actualidad sustantiva, da origen a la filosofía primera 
como metafísica. Y el ser entendido como la actualidad de la sustantividad en 
el mundo74, incardina a la ontología como derivada de la metafísica.

La realidad es siempre más que lo que se hace presente en la inteligen-
cia sentiente; y la realidad que se hace presente en la intelección es siempre 
más que la que el logos puede afirmar. Y en el interior mismo del logos: la 
realidad que podría ser es más que la realidad en la que el logos puede man-
tenerse con firmeza. Por eso la intelección es un movimiento ad infinitum. 

71	Zubiri, Inteligencia sentiente, 155.
72	Zubiri, Inteligencia sentiente, 54-60.
73	Zubiri, Sobre la esencia, 151-64.
74	Zubiri, Sobre la esencia, 404-12.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

80

Ya que pertenece a la esencia de la intención afirmativa estar fundada en la 
aprehensión primordial de realidad, no es un defecto de la afirmación ser “un 
modo deficitario” de intelección. Esta deuda, en todo caso, indica cuáles son 
los límites y los alcances del logos-afirmación.

El segundo carácter de la intención afirmativa es su “función de afirmar en 
cuanto tal” 75. Se trata de un carácter al mismo tiempo modesto que grave. La 
modestia se la impone el hecho de que se trata de un momento intelectivo deri-
vado y no fundante; pero su importancia viene de que la intelección, en su pru-
rito de mantenerse firme en lo que las cosas son en realidad, afirma por necesi-
dad constitutiva: la inteligencia sentiente es esencialmente intención afirmativa.

La inteligencia está ya formalmente en la realidad; por tanto no tiene que lan-
zarse a la realidad, sino que está ya moviéndose intelectivamente en ella. 
La afirmación no consiste en instalarnos en la realidad afirmando que algo 
es real, sino que consiste en estar ya firmes en la realidad e inteligir si esta 
realidad es “así” en realidad. Es estar en la realidad discernidamente en in-
telección sentiente76.

Hay que reparar constantemente en la diferencia entre la intención afir-
mativa de la intelección –la afirmación misma– y las afirmaciones concretas. 
Tal o cual afirmación puede ser o no ser; pero no así el carácter afirmativo de 
la intelección-logos. Por otro lado, hay que insistir en que la intelección está 
ya instalada en la realidad y que, por tanto, esa realidad no es algo que le sea 
ajeno, algo que estaría siempre en riesgo de ser alcanzado o no. Instalada ya 
en la realidad, la inteligencia es llevada de unas cosas a otras: siendo reales, 
unas cosas le quedan más cerca y otras le que van quedando intelectivamente 
más lejos. El intercambio entre lo que le queda lejos y lo que le queda cerca es 
constante, por la naturaleza inquieta de la propia inteligencia. Este dinamis-
mo constante de la intelección lleva consigo la necesidad de saber si lo real 
es de tal o cual manera en realidad. Aunque sea en movimiento, la intelec-
ción-logos precisa firmeza en lo que las cosas son en realidad; pese a que la 
firmeza sea relativamente provisional: “si necesito afirmar es porque lo real 
en que estoy es inteligido reversivamente en distancia”77.

En lo que tiene de intención, la afirmación es un tanteo. “Es que el movi-
miento afirmativo, el dinamismo afirmativo, tiene un preciso carácter: es un 
movimiento en la realidad pero un movimiento en tanteo; un tanteo en la 
realidad y en lo que la cosa es en realidad” 78. En el carácter de tanteo de la 

75	Zubiri, Inteligencia y logos, 120.
76	Zubiri, Inteligencia y logos, 120-21.
77	Zubiri, Inteligencia y logos, 121.
78	Zubiri, Inteligencia y logos, 122.



81

La intención afirmativa en la Noología de Zubiri

intención afirmativa está el origen de que las afirmaciones concretas sean más 
o menos provisionales.

La función de afirmar es, pues, el constante tanteo de la intelección-logos 
sobre si las cosas son así en realidad o no; el constante sondeo de la dirección 
que ha de tomar la intención del logos, una vez que sea liberado de la re-
tracción que lo tiene momentáneamente suspendido. Este constante examen 
de la intención afirmativa nombra ya el tercer carácter de la afirmación: el 
discernimiento.

El tanteo discerniente es una intelección que está determinada en mi inteli-
gencia por la actualidad distanciada de lo real. La distancia determina la dis-
tensión, y la distensión determina el discernimiento: es pura y simplemente 
la retentividad de lo real. El discernimiento no es el modo de estar inteligien-
do, ni el modo de ir a estar intelectivamente en la realidad, sino que por el 
contrario es una manera de moverse en la realidad, en que intelectivamente 
se está ya. El discernimiento, el krinein es algo fundado en la aprehensión pri-
mordial, esto es, en la intelección radical de lo real en cuanto real79.

La afirmación concreta termina siendo un juicio que libera la tensión del 
conato afirmativo en dirección de alguna de las alternativas ofrecidas en 
el discernimiento. Haciendo un guiño a Spinoza80: el conatus de la intelec-
ción-logos por mantenerse firme en la realidad no desaparece, sino que so-
lamente es canalizado vía tal o cual afirmación concreta, desde cuyo interior 
sigue operando y manteniendo la inquietud de la intelección

3. Recapitulación

La intención afirmativa tiene tres características: es fundada; su función con-
siste en mantenerse firme en la realidad tanteando; y este tanteo es discerni-
miento. Como el discernimiento recubre las dos primeras características, suele 
pensarse que afirmar es un mero juicio lógico. Pero afirmar, según la tesis de 
Zubiri, es un momento de ese acto noérgico complejo en que consiste la inteli-
gencia sentiente, que no hace más que actualizar las cosas como siendo reales, 
como siendo de suyo lo que son. La afirmación de la lógica –lo mismo que toda 
afirmación empírica– tiene su punto de origen en la intención afirmativa del 
logos sentiente que, a su vez, deriva de la aprehensión primordial de la realidad.

79	Zubiri, Inteligencia y logos, 123.
80	Spinoza, Baruj, Ética demostrada según el orden geométrico, trad. Pedro Lomba (Madrid: 

Editorial Trotta, 2020), 195.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

82

Además de reformulada, la simple aprehensión es desplazada de su lugar 
de honor en relación al juicio afirmativo, mostrando que si hay afirmaciones 
es porque hay en la intelección-logos un conato afirmativo, cuyo origen es el 
prurito de saber lo que las cosas son en realidad.

En definitiva:

Juzgar no es […] atribuir un concepto a otro, sino que es realizar un concepto, 
un ficto o un percepto en la cosa real ya aprehendida como real en aprehen-
sión primordial. Afirmación es la fase del movimiento intelectivo opuesta a 
retracción. En la retracción se va dentro de lo real dado hacia lo irreal apre-
hendido en simple aprehensión, hacia lo que la cosa real “sería” en realidad. 
En la afirmación se va de lo que la cosa “sería” a lo que la cosa “es”81.

La afirmación, entendida según estos caracteres en el marco de la inteli-
gencia sentiente, tiene tres formas, “según la función que en la afirmación 
desempeña la cosa de la que se juzga” 82: posicional, proposicional y predi-
cativa. Y estas formas tienen una serie de modos diferentes, que “conciernen 
a la intención afirmativa misma en cuanto afirmativa” 83. ¿Cuáles son esos 
modos de la afirmación del logos sentiente? Ignorancia, barrunto, duda, opi-
nión, posibilidad y certeza 84. Como desarrollar las formas y los modos de la 
intención afirmativa rebasa los límites de esta aclaración sobre la intención 
afirmativa, quedan por hora simplemente indicados ambos aspectos.

La teoría del juicio de Kant –lo mismo que su división–85, al igual que la 
teoría del juicio de la Escolástica –que se la suele remontar hasta Aristóte-
les–, está elaborada sobre el trasfondo que entiende el saber como adecuación 
de dos cosas diferentes y separadas por principio: de un lado, la razón que 
concibe; de otro lado, la realidad que es concebida. Con la agravante de que 
el acoplamiento cabal entre ambas cosas queda siempre bajo sospecha. Pero 
otra teoría sobre el conocimiento es posible –igual que otra manera de enten-
der el juicio y la afirmación– desde la intelección entendida como actualidad 
de lo real, como el detenerse de las cosas en el alma.

Una atención crítica de mayor alcance requiere la tesis de que el logos es un 
momento derivado de la aprehensión primordial de realidad. Porque, aunque 
esta aprehensión, el logos y la razón sean momentos estructurales de la inteli-
gencia sentiente –o más bien por ello–, el primer momento debe estar ya preña-
do de logos. Zubiri se suma a la lista de quienes incluyen el logos entre las dis-

81	Zubiri, Inteligencia y logos, 149.
82	Zubiri, Inteligencia y logos, 172.
83	Zubiri, Inteligencia y logos, 172.
84	Zubiri, Inteligencia y logos, 172-207.
85	Kant, Crítica de la razón pura, B 95.



83

La intención afirmativa en la Noología de Zubiri

posiciones a la verdad, pasando por alto que el hombre es el único animal que 
tiene logos86 y tiene, a su vez, unas disposiciones a la verdad 87. ¿Cómo puede 
ser el logos un mero derivado de un momento anterior que carece de logos?

A este reparo hay que sumar otro que tampoco es menor. Lo que carac-
teriza a la filosofía moderna, de Descartes y hasta Zubiri, es que absolutiza 
una de las disposiciones a la verdad y pretende someter las demás al servicio 
de la que destaca. Así, Zubiri piensa que la noología es más radical que la 
comprensión de Heidegger; éste piensa que la comprensión es más radical 
que la conciencia intencional de Husserl; éste, a su vez, cree que la conciencia 
intencional es más radical que la razón de Kant; quien, a su vez, pretende que 
va más lejos que la experiencia de Hume; que, por su parte, cree corregirle ra-
dicalmente la página al cogito de Descartes; quien, por su cuenta, hace tabula 
rasa del pasado para supuestamente empezar desde el principio.

Sólo la vuelta a la intuición de la pluralidad de las disposiciones del alma 
a la verdad en orden a la sabiduría, guarda en su seno la posibilidad de la 
superación dialéctica de esa modernidad unilineal, que hoy cubre todos los 
rincones de la realidad.

Referencias
Aristóteles. Ética nicomáquea. Ética eudemia, ed. Emilio Lledó, traducido por Ju-

lio Pallí Bonet. , Biblioteca Clásica Gredos 89, Madrid, España: Gredos1985.
Aristóteles. Metafísica. Traducido por Tomás Calvo Martínez. Madrid: Gredos, 2003.
Aristóteles. Política. Traducido por Julián Marías. 2ª ed. Madrid: Centro de Estu-

dios Políticos y Constitucionales, 1997.
Aristóteles. Tratados de lógica (Organon) II. Sobre la interpretación. Analíticos pri-

meros. Analíticos segundos. Traducido por Miguel Candel Sanmartín. Madrid: 
Gredos, 1982.

Bañón, Juan. Metafísica y noología en Zubiri. Bibliotheca Salmanticensis 215. Sala-
manca: Publicaciones Universidad Pontificia, 1999.

Cortez, Hernán Alfredo. “La estructura de la simple aprehensión en Xavier Zubi-
ri”. Filosofía, educación y cultura, núm. 9 (2007).

Descartes, René. Discurso del método. Meditaciones metafísicas. Madrid: Técnos, 2002.
Heidegger, Martin. Ser y tiempo. Traducido por Jorge Eduardo Rivera. Madrid: 

Trotta, 2003.

86	Aristóteles, Política, trad. Julián Marías, 2ª ed. (Madrid: Centro de Estudios Políticos y Cons-
titucionales, 1997), 1253a3-15.

87	Aristóteles, Ética nicomáquea. Ética eudemia, 1139b15-17.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

84

Husserl, Edmund. Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía fenomeno-
lógica. Libro Primero: Introducción general a la fenomenología pura. Traducido por 
José Gaos, editado por Antonio Zirión Quijano. México: UNAM-Instituto de 
Investigaciones Filosóficas, Fondo de Cultura Económica, 2013.

Kant, Immanuel. Crítica de la razón pura. Traducido por Pedro Rivas. Madrid: 
Alfaguara, Santillana, 1997.

Pintor-Ramos, Antonio. Realidad y verdad. Las bases de la filosofía de Zubiri. Biblio-
theca Salmanticensis 158. Salamanca: Publicaciones Universidad Pontificia, 
Caja Salamanca y Soria, 1994.

Solari, Enzo. La raíz de lo sagrado. Contribuciones de Zubiri a la filosofía de 
la religión. Chile: RIL editores, 2012. https://library.biblioboard.com/
content/92acc720-2cb4-4cd7-9a1b-14b1a922b342

Spinoza, Baruj. Ética demostrada según el orden geométrico. Traducido por Pe-
dro Lomba. Madrid: Trotta, 2020.

Tomás de Aquino. Opúsculos y cuestiones selectas I, editado por Antonio Osuna 
Fernández-Largo. Madrid: BAC, 2001.

Villa Sánchez, José Alfonso. “Logos como distanciación intelectiva en Xavier Zu-
biri”. Análisis: revista colombiana de humanidades 52, núm. 96 (2020): 183-202. 
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=7387680.

Zubiri, Xavier. Inteligencia sentiente. Inteligencia y realidad. Madrid: Alianza, Fun-
dación Xavier Zubiri, 1980.

Zubiri, Xavier. Inteligencia y logos. Madrid: Alianza, Sociedad de Estudios y Pu-
blicaciones, 1982.

Zubiri, Xavier. Inteligencia y razón. Madrid: Alianza, Sociedad de Estudios y Pu-
blicaciones, 1983.

Zubiri, Xavier. Sobre la esencia. Madrid: Alianza Editorial, Fundación Xavier Zu-
biri, 1998.


