
29

Metafísica y Persona. Filosofía, conocimiento y vida
Año 18, Núm. 35, Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

DOI: 10.24310/metyper.35.2026.21312

Política intensiva: pensar entre límites como 
problema político fundamental desde  
la filosofía política de Hannah Arendt

Intensive politics: Thinking between boundaries as a fundamental 
political problem through the political philosophy of Hannah Arendt

Diego Báez Fernández1 
Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo (Morelia, México) 

diegobaezf7@gmail.com
Resumen

A través de la diferencia entre “política intensiva” y “política extensiva”, este trabajo 
propone un acercamiento a la filosofía política de Hannah Arendt. En particular, plantea 
que, en el contexto de la política, lo decisivo es la diferenciación misma de los opuestos en 
cuestión, y no su antagonismo ni una simple reconciliación “a-problemática”. Asimismo, 
la relevancia de esta tensión permite observar algunas interpretaciones inadecuadas que 
se han hecho sobre la obra de Hannah Arendt al confundir, por ejemplo, los opuestos 
como tal con exclusión o dicotomías rígidas.

Palabras clave: Hannah Arendt, acción, poder, política intensiva, política extensiva

Abstract

Through the distinction between “intensive politics” and “extensive politics”, this 
work proposes an approach to Hannah Arendt’s political philosophy. Specifically, it ar-
gues that, in the context of politics, what is decisive is the very differentiation of the op-
posites in question, not their antagonism nor a simple “unproblematic” reconciliation. 
Furthermore, the relevance of this tension allows us to identify some inadequate interpre-
tations that have been made of Hannah Arendt’s work by confusing, for example, the very 
potential of the opposites in question with antagonism or rigid dichotomies.

Keywords: Hannah Arendt, action, power, intensive politics, extensive politics

1	 ORCID: https://orcid.org/0009-0004-6946-4847

Recepción del original: 14/02/2025 
Aceptación definitiva: 19/11/2025

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommer-
cial-ShareAlike 4.0 International License



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

30

Introducción

El presente documento se divide en tres partes. La primera ofrece un plan-
teamiento sobre la metodología y los objetivos del trabajo, y un acercamiento 
al pensamiento político de Hannah Arendt. La segunda plantea tres conside-
raciones sobre la noción de política intensiva: 1) autonomía, 2) espontaneidad 
y propia realización, 3) fragilidad y factor inesperado. Finalmente, en la terce-
ra parte se discute la tensión entre “política intensiva” y “política extensiva”.

1. Planteamiento y conceptualización

1.1 Planteamiento. Acción y mundo intermitente 

En nuestra época, marcada por un tiempo intermitente –distintas formas 
de fragmentación derivadas, en gran medida, de una experiencia inmediata, 
hiper- y simultánea–2, una consideración principal que se obtiene de retomar 
la obra de Hannah Arendt es que, al entender el poder como constitutivo de 
la pluralidad –acción plural– y no como un fenómeno individual, permite 
mirar el mundo no solo con mayor amplitud y profundidad, sino también 
comprender distintas problemáticas actuales. Es decir, desde nacionalismos 
y funcionalismos políticos hasta frustraciones públicas manifestadas, por 
ejemplo, en grados extremos de violencia, indiferencia hacia temas comunes 
o impotencia expresiva y participativa de pueblos y comunidades.

En contraste con un mundo fragmentado, el poder arendtiano como “poten-
cialidad” (y no como fuerza, posesión o acumulación) surge y se mantiene en la 
acción misma de los protagonistas. Se trata de una acción, por cierto, condiciona-
da por la fragilidad de su espontaneidad –aparece fugazmente al juntarse las per-
sonas y desaparece cuando se separan– y por la impredecibilidad de su destino3. 
Si bien, de algún modo, es posible “orientar” las palabras y los actos, no es posible, 
sin embargo, controlar de forma absoluta su destino. De hecho, para Arendt, es 

2	 Con el tiempo intermitente del mundo contemporáneo entiendo al menos tres componentes 
interconectados: híper (i.e.: consumo, información, desatención, conectividad, etcétera.); si-
multaneidad de tareas o actividades (mulitasking); incesante (tanto lo híper como lo simultaneo 
se manifiestan de manera continua y acelerada).

3	 Arendt, H., The Human Condition (Chicago: University of Chicago Press, 1998), 199-207. Desde 
luego, no es la fragilidad biológica a la que Hannah Arendt se refiere (aunque tiene relación), 
sino a la compleja –e inesperada– trama humana de palabras y acciones que, si bien condicionan 
el mundo, no lo determinan. Cualquier cosa que entra en contacto con la vida humana, dice 
Arendt, asume de inmediato el carácter de condición de la existencia humana: “De ahí que los 
hombres, no importa lo que hagan, son siempre seres condicionados” (Arendt, The Human, 23).



31

Política intensiva: pensar entre límites como problema político  
fundamental desde la filosofía política de Hannah Arendt

esta pretensión de control total en la que consistió el terror de los totalitarismos:4 
un control casi absoluto de los ámbitos público y privado. A la acción, por tanto, 
le es inherente “lo posible”: la posibilidad de un nuevo comienzo (initium)5. Esta 
posibilidad, según considero, añade perplejidad a su ontología política (un “hu-
manismo severo”6 en términos de Canovan).

La acción arendtiana, entonces, no puede aparecer ni continuarse desde el 
aislamiento ni tampoco reducirse a un número de personas7, a la acumulación 
o a la riqueza material. En este sentido, el poder –que surge de la acción con-
certada– no es objeto de posesión, de fabricación. Tampoco consiste en una 
jerarquización, como sucede con las cosas que se “extienden” en el espacio físi-
co8, ni tampoco está sujeto a las motivaciones y los intereses particulares –indi-
viduales o colectivos–. La correlación poder-pluralidad arendtiana no solo nos 
recuerda que el espacio público es de todos y, a la vez, de nadie (en expresión 
de Galindo, 2022), sino también que la acción resiste a la homogeneidad o a la 
indiferenciación del mundo. Por este motivo, Arendt menciona que las formas 
dominantes de control permiten organizar la infinita pluralidad y diferencia-
ción de los seres humanos como si toda la humanidad fuera un solo individuo 
(1976, 438). En cambio, desde la óptica de la autora, es debido a la acción que la 
pluralidad puede distinguirse o revelar sus identidades.

Si, por tanto, la praxis no se apoya, en última instancia, en una cualidad tan-
gible, dada (la sangre, la tierra, las habilidades naturales, características físicas 

4	 Este tema lo expone Arendt en el apartado “A Classless Society” de The Origins of Totalitaria-
nism (San Diego, California: Harcourt, Brace and Co., 1976), 325.

5	 Con initium Arendt se refiere a todo ser humano que por virtud de nacimiento puede to-
mar la iniciativa y aprestarse a la acción (Arendt, The Human Condition, 177). La categoría de 
natividad es vinculada por la autora con la originalidad de revitalizar el mundo (Tömmel, 
Tatjana and Maurizio Passerin, 2024). Arendt aborda este tema desde la fundación política en 
el apartado “The Meaning of Revolution”, en On Revolution (Nueva York: Penguin Classics, 
1991). Ver en la versión en español: Arendt, H. Sobre la revolución (2019, 21-58).

6	 Con “humanismo severo” Canovan se refiere a un sentido trágico de los límites de la existen-
cia marcados por un profundo respeto por la pluralidad y la libertad individual: “Justamente 
sería esta visión trágica de la condición humana la que impediría a la autora señalar una 
‘utopía participativa’”. Canovan citada por Forti, S. Vida del espíritu y tiempo de la polis. Hannah 
Arendt entre filosofía y política (Madrid: Cátedra, 2001), 51.

7	 Como se verá en el tercer apartado, la noción de “cantidad” es una especie de puente entre 
lo intensivo y lo extensivo. Por un lado, apela a la pluralidad como potencialidad –intangi-
ble– y, por otro, como número de personas como tal –cuantitativo–. Como menciona Kenney, 
el poder arendtiano que se ejerce siempre es un poder relativo: “Aquellos que dominan no 
necesitan ni el apoyo de todos ni el apoyo de la mayoría; […]. Si la mayoría permanece polí-
ticamente pasiva, inactiva, una organización puede dominar con el apoyo activo de relativa-
mente pocos y sin uso de la violencia”, Kenney, Charles, “Habermas y el concepto de poder 
en la obra de Arendt”, Areté III, núm. 2 (1991), 246, https://doi.org/10.18800/arete.199102.003

8	 A diferencia del ámbito intensivo –de los asuntos humanos–, los objetos en la extensión del 
espacio físico pueden calcularse, multiplicarse, replicarse, etcétera. Si el primero se distingue 
por la autonomía o ausencia de unidad de medida; el segundo, por su condición instrumental.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

32

y étnicas, etcétera), ni es utilitarista es debido a que la experiencia de la acción 
que propone la autora puede ser comprendida bajo un carácter intensivo: “au-
tonomía” (exenta de medios y fines), “espontaneidad” (propia realización) y 
“fragilidad” (por un lado, aparece y desaparece fugazmente; por otro, su des-
tino se encuentra abierto a la novedad). Estos tres componentes de la acción 
revelan potencialidad (dynamis para los griegos, o la potentia latina) en la expe-
riencia de la acción, que, para Hannah Arendt, es una experiencia de libertad 
–“inagotable”, en oposición a los deseos y las motivaciones intermitentes, que 
son “insaciables”–. La acción arendtiana, prácticamente sinónimo de libertad, 
ciertamente, no se “agota” en un ideal utilitarista o en la circularidad de las 
motivaciones, en los que, una vez conseguido un fin, este funciona como otro 
medio para otro fin, y así interminablemente. Frente a esta circularidad del 
ideal utilitarista, Arendt apela a la pregunta que alguna vez hiciera Gotthold 
Ephraim Lessing –en vistas de que toda respuesta apunta a un uso en particu-
lar–: “¿Y cuál es el uso del uso?”9. En efecto, la frustración de las motivaciones, 
así como de las políticas que apoyan sus principios en una base material o 
utilitarista –como las políticas del bienestar–, no solo es que son insaciables, 
sino que también sustituyen el poder –expresivo y participativo– que surge de 
la pluralidad. Desde luego, el problema no radica en la consideración de si una 
comunidad deba o no tener ciertos niveles de seguridad o de bienestar, sino en 
dar por hecho que la política solamente es un “medio” para alcanzarlos.

Desde esta óptica, este trabajo contrapone “política intensiva”, que corres-
ponde a la potencialidad en la propia acción –experiencia de libertad–, y “po-
lítica extensiva”, que refiere al ámbito de la utilidad y al horizonte vital (la ne-
cesidad y los procesos metabólicos), que, por sí mismos, no pueden sostener 
una experiencia de libertad. La primera, porque depende de los “procesos”; 
y la segunda, de los “fines”.

El poder arendtiano, en efecto, al estar condicionado únicamente por los 
actos y las palabras de la ciudadanía, se encuentra en el otro extremo de la 
dimensión extensivo-vital –lo dado, la necesidad, la utilidad, lo técnico-ins-
trumental, la violencia–10. No obstante, que el poder y las lógicas extensivas 
se entiendan en Hannah Arendt como naturalezas contrapuestas, como se 
verá, no necesariamente significa una tensión improductiva, ni que procure 
una separación “radical” entre una y otra. Si bien no está en duda el ánimo de 
la autora por diferenciar sin ambigüedad entre, por ejemplo, praxis y poiesis 

9	 Gotthold Ephraim Lessing, 2006, 80.
10	Arendt, H. On Violence (San Diego, California: Harcourt, Brace & World, 1970). En On Vio-

lence, Arendt asegura que, tanto la fuerza como la violencia, al no estar condicionadas por 
la pluralidad y limitarse a un carácter instrumental-medible, se encuentran en el extremo 
opuesto del poder. En cambio, la intangibilidad del poder indica que es inagotable (solo lo 
limita la pluralidad misma). Este mismo tema lo aborda en The Human Condition, 201.



33

Política intensiva: pensar entre límites como problema político  
fundamental desde la filosofía política de Hannah Arendt

(corresponde a la techne), y respectivamente entre libertad (bios politikos) y 
necesidad (oikos), no parece que su pretensión última apunte a una liberación 
absoluta entre una noción y otra. Desde luego, lo anterior no significa que en 
ciertos puntos de su obra no existan inconsistencias o ambigüedades.

Incluso, el hecho de no alcanzar a observar en la filosofía política de Han-
nah Arendt una tensión problemática (“disonancia consonante”, en el lengua-
je de Roberto Esposito, o “coincidencia de opuestos”, en el de Merleau-Pon-
ty)11 con mayor complejidad y resonancia entre las diferencias en cuestión 
abre el camino, considero, a interpretar inadecuadamente su propuesta po-
lítica: desde formas vacías de metafísica y de existencialismo políticos hasta 
utopías irrealizables12. Basta mencionar el caso de Habermas, que, al no ver 
en Arendt más allá que solo “dicotomías rígidas”, termina concluyendo que 
su propuesta sobre el poder es impotente. Esto se debe a que supuestamen-
te deja a un lado consideraciones sociales y económicas fundamentales que 
cualquier proyecto político moderno requiere.

Con todo, la cualidad intensiva de la acción (autonomía, espontaneidad, 
fragilidad) plantea un problema político fundamental: ¿en qué medida la po-
tencialidad de la acción puede aparecer y continuarse, al tomar en cuenta 
que, de algún modo, depende del espacio vital y que precisa de algún grado 
elemental de tangibilidad o hasta de violencia? Este interrogante conduce al 
reconocimiento de una doble cara del poder entre la dimensión intensiva –la 
propia acción– y la dimensión extensiva –utilidad, horizonte vital–: una ten-
sión que si bien es problemática, no necesariamente es antagónica.

11	Esposito, en El origen de la política (Barcelona: Paidós, 1999) expresa estas tensiones como “diso-
nancias concordantes” o “concordancias disonantes”. De modo semejante, en el lenguaje de Mer-
leau-Ponty (2010), en esta tensión entre lo visible y lo invisible, o entre el cuerpo y el espíritu hay 
una “coincidencia de opuestos” –un sentido común–. En sus palabras, este movimiento circular no 
es una simple suma de movimientos opuestos ni un tercer movimiento agregado a ellos, sino su 
sentido común, “manifestación de Sí, develamiento que se está haciendo”. Merleau-Ponty, 2010, 88.

12	En su estudio sobre las distintas interpretaciones de la filosofía política de Hannah Arendt, Si-
mona Forti menciona, por ejemplo, los cuestionamientos que Agnes Heller, Richard Bernstein, 
y Jurgen Habermas dirigen a esta autora vinculados a que su proyecto político es inoperante 
en términos sociales, económicos o de gobierno. (Forti, Vida del espíritu, 32). En esta línea, en su 
discusión sobre los malentendidos que subyacen a la interpretación de Habermas del concepto 
arendtiano de poder, Charles D. Kenney sostiene: “Habermas critica las ‘dicotomías conceptua-
les rígidas’ de Arendt como inaplicables a los estados y sociedades modernas” (Kenney, Haber-
mas y el concepto de poder, 244). Habermas lo expresa en estos términos: “Un estado exonerado 
del manejo administrativo de los asuntos sociales, una política libre de todos los problemas de 
política social, una institucionalización del bienestar, y la formación radicalmente democráti-
ca de un consenso que pone un límite a la represión social –ello no es un camino concebible 
para sociedad moderna alguna” (Habermas citado por Kenney, Habermas y el concepto de poder, 
242). Esta cita corresponde al ensayo de Jurgen Habermas publicado antes de su muerte en 
1975, “Hannah Arendt: on the Concept of Power (1976)”, en Habermas, J. Philosophical-political 
Profiles, trad. F.G. Lawrence (Cambridge, 1983), 171-187. En este ensayo Habermas compara el 
concepto de poder de Hannah Arendt con los de Max Weber y Talcott Parsons.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

34

Entonces, este trabajo propone mostrar que, en el contexto de la política 
arendtiana, la potencialidad surge en la propia diferenciación entre ambas na-
turalezas, y no mediante una liberación absoluta, ni tampoco de una simple 
reconciliación. Más aún, en términos políticos, la supresión de la cualidad in-
tensiva corre el riesgo de ser reemplazada, de distintos modos, por políticas 
extensivas radicales (i.e.: formas tiránicas, fuertes burocracias y funcionalismos 
políticos). El problema de esta radicalización es que la potencialidad del es-
pacio público y político es sustituida por la “ocupación” del espacio. Como 
menciona Campillo, la Tierra se ha “ocupado” únicamente “para la produc-
ción y consumo y de bienes cada vez más efímeros y desechables”13. En efecto, 
al prescindir de la acción expresiva y participativa de la ciudadanía, no solo 
sucede que sus infinitas motivaciones son imposibles de “saciar” –en un nivel 
vital y social–, sino que también, y todavía más importante es que, de alguna 
forma, se van originando “vacíos de poder”14 manifestados; por ejemplo, en 
formas extremas de violencia o de frustración pública (“ciudadanos rabiosos”, 
en expresión de Galindo15 –ciudadanos que, frente a las problemáticas políti-
cas, tienen por costumbre quejarse y reaccionar, aunque sin actuar–).

Por tanto, este trabajo ve conveniente no solo situar a la acción arendtiana 
lejos de una dicotomía rígida y radical entre estas dimensiones, sino también 
permitirse imaginar el poder –que surge en la acción plural– como una espe-
cie de “escenario” (en contraposición a un espacio extensivo-lineal), en cuya 
atmósfera sea posible la coexistencia de ambas naturalezas. 

1.2. Conceptualización: la acción en Hannah Arendt

1.2.1. Vita activa

Hannah Arendt (1906-1975) es una de las pensadoras más influyentes del 
siglo XX. Ante la perplejidad de los acontecimientos de su tiempo, como el 
totalitarismo, su experiencia directa de la Shoah y la creación del Estado de 
Israel, es conducida a plasmar –con algunos pensadores de la política como 
Montesquieu, Maquiavelo y Tocqueville, y desde su influencia filosófica, por 
ejemplo, de Sócrates, Aristóteles, Agustín, Heidegger, Jaspers y Kant– una 
propuesta de la acción política tan vigente como sugerente en términos de 

13	Campillo, A., El concepto de amor en Arendt (Madrid: Abada, 2019), 77.
14	Con el término “vacío de poder” me refiero a que la frustración pública es semejante a una 

burbuja de jabón que, al carecer de poder –acción plural–, se va inflando hasta que en algún 
punto revienta hasta cristalizarse en formas de violencia.

15	Galindo Cruz, Fernando, “Muerte por acidia”, Conocimiento y acción, núm. II (8 de enero de 
2022): 95-132, https://doi.org/10.21555/cya.i2.1.2471



35

Política intensiva: pensar entre límites como problema político  
fundamental desde la filosofía política de Hannah Arendt

libertad. En su búsqueda de una libertad específicamente humana, e inspi-
rada en la metáfora de la polis de las ciudades-Estado griegas, en sus obras 
mayores The Origins of Totalitarianism (1951), The Human Condition (1958), 
Between Past and Future (1961), On Revolution (1963) y en una variedad de 
materiales –conferencias, ensayos, discursos y notas en su diario filosófico–16 
de comienzos de la década de 1950, Arendt establece las bases de su pensa-
miento político. Lo que a esta autora le interesa es comprender las cuestiones 
fundamentales de su tiempo y recuperar la nobleza del espacio público.

Particularmente, en The Human Condition17, la autora emprende un estudio 
fenomenológico de la acción (vita activa) y describe tres tipos de actividades 
humanas: las relacionadas con la labor y el consumo (Homo laborans), con el tra-
bajo o la fabricación (Homo faber) y las relativas a la vida público-política (bios 
politikos) o acción (praxis). Las actividades de la labor corresponden a las nece-
sidades y a los procesos vitales del cuerpo humano, y su condición humana es 
la vida misma. Las del trabajo refieren a las cosas producidas por la fuerza y las 
manos humanas, que configuran el mundo material; su condición es la mun-
danidad18. La mundanidad, entonces, es el ámbito de lo que se puede hacer, fa-
bricar y replicar (poiesis, techne). Si el movimiento de las actividades fisiológicas 
de la labor es cíclico (sin inicio ni final), el del trabajo apunta a un inicio y un fin 
(medios-fines), como la extracción de la materia (medio) para realizar una silla 
(fin). Una vez producidos, los objetos de la poiesis –incluidos los de la creación 
artística– llevan su propio curso de vida (por ejemplo, la silla será “utilizada” 
más allá de la vida de su productor, al igual que el objeto artístico será juzgado 
con independencia del autor de la obra)19.

Finalmente, la acción corresponde a los actos y a las palabras, que para 
Hannah Arendt son las dos actividades políticas más sobresalientes20. A di-
ferencia de las actividades de la poiesis, en la acción no se trata de autores ni 
de productores, sino de “actores” o agentes. Por tanto, la acción implica res-

16	Estas son algunas de las fuentes: conferencias leídas en la Universidad de Princeton y del Insti-
tute for Advanced Studies en 1953: ‘Karl Marx and the Tradition of Western Political Thought’; 
un discurso en la radio alemana: ‘Von Hegel zu Marx’; conferencias leídas en la Universidad de 
Notre Dame en 1954: ‘Philosophy and Politics’, ‘The Problem of Action and Thought after the 
French Revolution’; y una variedad de anotaciones de 1950 a 1973 en su Diario filosófico.

17	The Human Condition es un ensayo filosófico escrito originalmente en inglés y publicado por Uni-
versity of Chicago Press en 1958. Posteriormente, en 1960, Arendt escribe una versión en alemán 
bajo el título Vita Activa “Vita activa oder vom tätigen Leben. Stuttgart: Kohlhammer”. Como men-
ciona Fina Birulés (2014) a través de Marie Luise Knott y Sigrid Weigel, la versión americana y la 
alemana de sus obras fundamentales constituyen dos originales distintos, a pesar de ser coexis-
tentes. Ver Birulés, Fina, “Introducción”, en Arendt, Hannah, Más allá de la filosofía. Escritos sobre 
cultura, arte y literatura, ed. Fina Birulés Fina y Ángela Lorena Fuster (Madrid: Trotta, 2014), 13.

18	Arendt, The Human Condition, 7-8.
19	Arendt, Hanna, Between Past and Future (Nueva York: Penguin, 2006), 206.
20	Kohn, Jerome (ed.), La promesa de la política (Barcelona: Paidós, 2016), 3.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

36

ponsabilidad, que no puede ser sustituida por alguien más. La capacidad de 
actuar a la que se refiere la autora es distinta a la habilidad o el talento dados 
naturalmente; lo realmente decisivo no es el qué (natural) de la persona, sino 
quién es, que se revela al decir y al actuar. A través de los términos griegos 
isonomía e isegoría, Arendt sostiene que, al actuar, nos distinguimos: “solo al 
ser visto y oído entre iguales es posible distinguirse y mostrar con hechos y 
palabras quién es en su única distinción”21.

Hannah Arendt asocia la acción con el sentido común o “mismidad” del 
mundo (koinón, lo común a todos)22. Sin embargo, este sentido que depende 
de la pluralidad no procura ni una voluntad generalizada ni refiere a una for-
ma de comprender el mundo para todos, sino acuerdos y modos de orientar-
se mutuamente. Asimismo, el sentido común al que se refiere la autora per-
mite acceder a la realidad –o alcanzar objetividad–. En palabras de Arendt, 
“la realidad del mundo está garantizada por la presencia de otros […], y cual-
quier cosa que carece de esta aparición viene y pasa como un sueño, íntima y 
exclusivamente nuestro, pero sin realidad”23. Ciertamente, la integración de 
puntos de vista (el peithein socrático) no excluye la discriminación de ellos –
en particular, Arendt es crítica frente a las distorsiones de la subjetividad y de 
los prejuicios sociales–: lo que está en juego es la amplitud conjunta del juicio, 
y no la “acumulación” de puntos de vista como tal.

Aunque, de algún modo, las tres actividades –labor, trabajo y acción– están 
condicionadas por la pluralidad humana, tanto las de la labor como las del tra-
bajo pueden realizarse en aislamiento y hasta ser sustituidas por alguien más. 
En cambio, la pluralidad es condición específica de la acción: los actos depen-
den exclusivamente de la libertad y de la responsabilidad de los protagonistas24.

21	Arendt, Hanna, La condición humana (Barcelona: Paidós, 2021), 219. Como menciona Kohn, al 
igual que hizo Montesquieu, Arendt destaca que lo que inspira la acción política en las repú-
blicas es la igualdad y la distinción (Kohn, La promesa de la política, 30). Ver Montesquieu. Del 
espíritu de las leyes (Madrid: Alianza 2015). En tiempos de Homero, la distinción era un elemento 
fundamental en la esfera pública, sin importar quién era el vencedor o el perdedor, el combate 
entre los guerreros era esencial para visibilizarse. En palabras de Arendt: “Esta competencia to-
davía tenía su modelo en la lucha, completamente independiente de la victoria o la derrota, que 
dio a Héctor y Aquiles la oportunidad de mostrarse tal como eran, de manifestarse realmente, 
o sea, de ser plenamente reales” (Kohn, La promesa de la política, 194). En este sentido, Roberto 
Esposito observa que tanto Hannah Arendt (desde la noción de ágora) como Simone Weil coin-
ciden en que el gran mérito de Homero es haber restituido el honor a los vencidos al separar 
victoria y justicia, razón y éxito, culpa y derrota (Esposito, El origen de la política, 22).

22	Kohn, La promesa de la política, 51-52. Arendt explica que el mundo se muestra de modo dife-
rente a cada persona en función de la posición que ocupa dentro de él, y que la “mismidad” 
del mundo, su rasgo común, reside en el hecho de que el mismo mundo se muestra a cada 
uno de modo distinto. Kohn, La promesa de la política, 51-52.

23	Arendt, La condición humana, 222.
24	Arendt, The Human Condition, 8.



37

Política intensiva: pensar entre límites como problema político  
fundamental desde la filosofía política de Hannah Arendt

Al actuar, las comunidades no solo se organizan en un escenario concreto, 
sino que también sus protagonistas comunican, se orientan y revelan quiénes 
son. Desde esta óptica, dice Arendt, la acción plural es condición para cualquier 
forma de gobierno –debido a que el poder surge únicamente de la pluralidad–25.

1.2.2. Espacio de aparición

El poder en Hannah Arendt surge cuando las personas se reúnen y actúan 
de común acuerdo, y desaparece cuando se separan26. La única manera de 
continuar la acción, entonces, es mediante la acción misma de la ciudadanía.

La acción manifiesta espontaneidad y potencialidad (dynamis): va más allá 
de los procesos vitales y de la utilidad. Para bien o para mal, esto conlleva que 
el destino de la acción sea impredecible: la acción pisa el campo de lo posible, 
de la novedad. Ciertamente, si las actividades de la labor son cíclicas y las del 
trabajo (o fabricación) tienen un inicio y un fin (lógica de medios y fines), el sello 
distintivo de la acción manifiesta apertura y posibilidad de un nuevo comienzo 
(initium). En este sentido, Arendt vincula la acción con la fundación de una co-
munidad política. Ella se inspira en la polis como metáfora para reivindicar la es-
fera pública, cuya potencialidad –carácter intensivo– no se reduce a la extensión 
del espacio:

La polis, propiamente hablando, no es la ciudad-estado en su situación física; 
es la organización de la gente tal como surge de actuar y hablar juntos, y su 
verdadero espacio se extiende entre las personas que viven juntas para este 
propósito, sin importar dónde estén27.

No obstante, enseguida Arendt misma pone en tensión la cualidad inten-
siva de la acción infiriendo que todo espacio de aparición requiere de un 
nivel de tangibilidad: 

La organización de la polis, físicamente asegurada por la muralla que la ro-
deaba y fisonómicamente garantizada por sus leyes –para que las siguientes 
generaciones no cambiaran su identidad más allá del reconocimiento–, es 
una especie de recuerdo organizado. Asegura al actor mortal que su pasajera 
existencia y fugaz grandeza nunca carecerá de la realidad que procede de 
que a uno lo vean, lo oigan y, en general, aparezca ante un público […]28.

25	Arendt, The Human Condition, 201.
26	Arendt, The Human Condition, 244.
27	Arendt, La condición humana, 221. Arendt continúa diciendo: “De ahí la frase de la coloniza-

ción griega: ¡A cualquier parte que vayas, serás una polis!” (La condición humana, 221).
28	Arendt, La condición humana, 220-221.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

38

En la medida en que el espacio de aparición –la propia acción– se insti-
tucionaliza o se continúa, se transforma en acción política. La organización 
e institucionalización política –acuerdos, leyes, constituciones, etcétera–, de-
pende del poder, que tiene su fuente en la capacidad humana de actuar en 
concierto. Por tanto, la pérdida de poder o bien debilita la organización o la 
institución, o bien las endurece en formas funcionalistas o mecanicistas. Por 
tanto, en este sentido, si el poder es intensivo –la propia acción–, su organiza-
ción o institucionalización, entonces, es de carácter extensivo –tangibilidad, 
continuidad o materialización–. 

1.2.3. Verdad y juicio 

Debido a que la política trata del mundo y no del individuo, el juicio como 
capacidad específicamente humana toma un papel decisivo. Desde la óptica de 
Hannah Arendt, el juicio, la “mentalidad ampliada” (enlarged mentality) –tér-
mino que recupera y actualiza políticamente de la primera parte de Critique of 
Judgment de Kant sobre el juicio estético–, es la capacidad política por excelen-
cia que permite a una persona representarse o imaginarse en el lugar de otro29.

Esta capacidad no solo la recupera de la crítica del juicio estético kantiano, 
sino también del amor activo de los griegos por la belleza, que les permitía 
juzgar y discriminar los asuntos que no están sujetos al cálculo o a la medi-
da30. Como mencionan Birulés y Fuster, tras resaltar que el gusto evalúa el 
mundo de acuerdo con su mundaneidad: “[El gusto] En vez de preocuparse 
por la vida sensual o el yo moral, se opone a ambas cosas y propone un in-
terés puro y ‘desinteresado’ por el mundo”31. A diferencia del conocimiento 
determinante al que aspiran, por ejemplo, las ciencias físicas y naturales, el 
juicio –su amplitud–, en el contexto de los asuntos humanos, se enriquece 
en la intermediación (integración y discriminación) de puntos de vista32. Lo 
decisivo de esta forma de entendimiento práctico o de prudencia aristotélica 
(phronēsis)33 no es el hecho de proveer resultados absolutos para todos, sino la 

29	Kant, 2006, 237.
30	Arendt, Between Past and Future, 216.
31	Birulés y Fuster, Más allá de la filosofía, 27.
32	Arendt recupera estos términos de Kant para diferenciar entre un ‘pensamiento determinan-

te’ como el conocimiento de validez científica y el ‘pensamiento reflexivo’ para los asuntos 
humanos que no pueden ser concluyentes, sino significativos y dependen de la pluralidad. 
En palabras de Arendt: “Los únicos criterios del juicio […] emergen de la pluralidad humana, 
[…] condición de la política. El juicio político no es un asunto de conocimiento, […] no elimi-
na el riesgo, sino que afirma la libertad humana […]”. (Kohn, La promesa de la política, 14).

33	Aristóteles entiende la virtud de la prudencia como una disposición (elección intencional) 
orientada por la razón de acuerdo con las circunstancias particulares de cada caso (Aristóte-
les, Ética a Nicómaco (Barcelona: Gredos, 2014), 129). Como destaca Lord, la prudencia aristo-
télica no es el conocimiento sino la mejora de la acción, por tanto, no se trata de descubrir los 



39

Política intensiva: pensar entre límites como problema político  
fundamental desde la filosofía política de Hannah Arendt

prudencia política que permite la capacidad de comprender otras formas de 
ver el mundo. En este sentido, es importante notar la distinción que plantea 
Arendt entre verdad y opinión. 

A diferencia del saber, basado en encadenamientos de causas y efectos  
–extensivo–, cuyos objetivos pueden calcularse y pronosticarse; el juicio apre-
hende lo particular –intensivo– y lo común a todos. Como se indicó, debido 
a que lo contingente es inherente a la acción, la facultad de juicio permite 
captar la particularidad de los acontecimientos sin ayuda de modelos prees-
tablecidos. Por esta razón, la autora considera a los totalitarismos (el nazismo 
y el estalinismo) como acontecimientos sin precedentes34.

Si los objetos del saber determinante (como forma de verdad) –de causas y 
efectos– se extienden en la yuxtaposición de un espacio-tiempo parcelable y 
replicable, el del juicio y, a su vez, el de la opinión, al estar condicionados por 
la pluralidad, dependen de la apertura de los protagonistas. 

En esta línea, Hannah Arendt trata de desmitificar el sentido negativo de 
la opinión (doxa) o de cómo aparece el mundo a cada uno (dokei moi)35. La au-
tora sugiere distinguir entre dos formas de opinión, eicasía y pistos, que Platón 
reconoce a través de Sócrates. Mientras que la primera es fruto de la fantasía 

principios o las causas que articulan los fenómenos de la acción humana (Lord, 2020, xxiii). 
De acuerdo con Werner Jaeger, Heráclito es el primer filósofo que introduce la idea de phronē-
sis como un ejercicio de intelección del orden de los valores y de la orientación de la vida. Ver 
Jaeger, Werner, “La filosofía y el descubrimiento del cosmos”, en Paidea: los ideales de la cultura 
griega (México: Fondo de Cultura Económica, 2019), 177.

34	Si bien es posible retomar ejemplos del pasado para comprender acontecimientos del presen-
te, no hay fórmulas establecidas para el juicio que operen a priori. Ver Arendt, Hannah, The 
Origins of Totalitarianism (San Diego, California: Harcourt, Brace and Co.), 1976 [publicada 
originalmente, en 1951].

35	En su conferencia sobre Sócrates, Arendt menciona que, desde la tradición filosófica, al me-
nos desde Platón, se ha sustituido la acción (praxis) y la opinión (doxa) por la verdad (episte-
me) y la vida contemplativa (bíos theoretikós). Arendt pone de relieve que no se trata de una 
opinión expresada en vacío, sino que cada persona conlleva una apertura única y distinta 
del mundo y, por tanto, a cada uno le es inherente una verdad. “Sócrates” es una parte de 
una conferencia que Arendt impartió en la Universidad de Notre Dame, en Indiana, Estados 
Unidos, el 3 y el 4 de marzo de 1954. Posteriormente, en 2005, fue publicada por Jerome Kohn. 
Ver Kohn, Jerome, The Promise of Politics (Schocken, 2005). En este sentido, Arendt (2016) 
explica que la persuasión (peithein) era un discurso sin violencia de lo que a cada quien le 
aparece ante ella (dokei moi), y reclama que Platón llegó a su concepto de verdad filosófica, 
la dialegesthai o dialéctica, como lo contrario a la opinión, a la persuasión y a la retórica que 
para él eran formas impuestas o violentas (52). Así como nadie puede conocer de antemano 
la doxa de alguien más, así tampoco –dice Arendt– nadie puede conocer por sí mismo y sin 
un esfuerzo adicional la verdad inherente a su propia opinión: “Sócrates quería sacar a la luz 
esta verdad que cada cual posee en potencia” (Arendt, 2016, 52-55). Para ampliar este tema 
ver Hilb, Claudia, Abismos de la modernidad. Reflexiones en torno a Hannah Arendt, Claude Lefort 
y Leo Strauss (México: Fondo de Cultura Económica, 2016), 104. Este tema también lo discute 
Sirczuk, Matías, Fundación y legitimidad en la modernidad política: Carl Schmitt, Hannah Arendt y 
Claude Lefort (Buenos Aires: Prometeo, 2017).



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

40

de la subjetividad (falsa infinita), la segunda se constituye sobre la base de 
cómo aparece el mundo a cada quien: un punto de vista único. Evidente-
mente, esta última (pistos) es la forma que Arendt trata de recuperar. Con 
este fin, la autora subraya que la opinión nada tiene que ver con lo probable 
ni con puntos de vista vacíos, sino que la variedad de miradas enriquece y 
constituye la realidad del mundo36. Como menciona Campillo, en la esfera 
pública ya no rige el principio de no contradicción, sino el reconocimiento de 
la pluralidad de pareceres y la “mentalidad amplia”, que es capaz de ponerse 
en el lugar de los otros37. Sin embargo, esta forma de pensar-actuar que carac-
teriza al juicio no es, para Arendt, solo una cuestión de empatía: no se trata 
de intentar ser o sentir como alguien más, sino de ser y pensar en la propia 
identidad del sujeto donde en realidad no está38.

Con todo, a juicio de Hannah Arendt, dado que la opinión no es conclu-
yente ni procura certidumbre –como es el caso del conocimiento de validez 
científica–, ha sido desacreditada por la tradición y sustituida –al menos des-
de Platón– por la verdad. Lo que a Arendt le resulta problemático es que, 
al mismo tiempo, se ha abstraído también la potencialidad de la pluralidad 
humana: dentro de esta reducción se ha eclipsado también la libertad política 
por la libertad filosófica (diferencia que retoma de Montesquieu). Hannah 
Arendt no intenta desairar la verdad39, sino reubicarla en el lugar que le co-
rresponde y, consiguientemente, distinguir dos formas de razonamiento. Por 
una parte, aquel cuyas consideraciones se despliegan en la “extensión” del 
espacio medible y calculable (que corresponde al ámbito de la physis40) y, 
por otro, un entendimiento específicamente político (phronēsis), que, al estar 
condicionado por la propia pluralidad y no por el encadenamiento de los 
conocimientos de validez científica, puede ser planteado como una forma de 
pensamiento de carácter intensivo. 

Al margen de esta diferenciación entre verdad y opinión, en Between Past 
and Future, Arendt pone de relieve una tensión fundamental no antagónica en-
tre ambas. Se trata de la dependencia de la opinión con la verdad (factual): 

36	Según Arendt, esta doxa no versaba sobre lo que Aristóteles denomina eikos, lo probable, ni 
tampoco era pura subjetividad o fantasía, aunque tampoco algo absoluto y válido para todos, 
sino la apertura de cada quien en el mundo (Kohn, La promesa de la política, 51-52).

37	Campillo, El concepto de amor en Arendt, 17.
38	Arendt, Between Past and Future, 237
39	Como Arendt menciona, la verdad es fundamental en un sentido de responsabilidad con los 

hechos del pasado y para la administración de cualquier comunidad. Sin un principio de ver-
dad, las capacidades narrativas y de comprensión de los historiadores quedarían limitadas. 
Arendt, Between Past and Future.

40	Con physis se refiere a las cosas de la Tierra ‘que son tal y como son’, distintas a los asuntos 
humanos que configuran el mundo. Asimismo, en algunos pasajes Arendt asocia este término 
con la quietud característica de la vida contemplativa (bios theoretikos) y la contrapone con la 
inquietud propia de la ‘praxis’. Ver su discurso a Sócrates (Kohn, 2016, 43-75).



41

Política intensiva: pensar entre límites como problema político  
fundamental desde la filosofía política de Hannah Arendt

de no basarse en la verdad de los hechos, la opinión queda como una forma 
vacía (una doxa en sentido negativo) o una fantasía desprendida de la realidad. 
Este desprendimiento, por cierto, se parece al retrato que hace Arendt de Adolf 
Eichmann a propósito de la interdependencia entre la irreflexión y la maldad 
en el contexto del Holocausto: “En realidad, una de las lecciones que nos dio 
el proceso de Jerusalén fue que tal alejamiento de la realidad y tal irreflexión 
puedan causar más daño que todos los malos instintos inherentes […]”41.

Después de esta breve conceptualización del pensamiento de Hannah 
Arendt, a continuación, se plantean algunas consideraciones respecto al con-
cepto de política intensiva.

2. Política intensiva

Aunque Hannah Arendt no utiliza la noción “política intensiva”, conside-
ro que puede resultar provechosa para aproximarse a su pensamiento. En este 
apartado, entonces, se propone analizar tres consideraciones íntimamente re-
lacionadas para comprender la “potencialidad” de la acción: 1) autonomía, 2) 
espontaneidad o propia realización, 3) fragilidad y factor impredecible. 

2.1. Autonomía: inicio y fin

Se ha mencionado que la acción arendtiana, al estar condicionada por la 
pluralidad, no se reduce a las motivaciones particulares ni al ámbito de la uti-
lidad. En distintas ocasiones, Hannah Arendt42 menciona los términos grie-
gos energeia43 (carencia de relación medios-fines) y dynamis (potencialidad) 
para referirse al poder. Ambos términos se entienden en contraposición a la 
“fuerza” y a la “medida” y, por tanto, a la violencia. 

El término en alemán que dispone Hannah Arendt para hablar de “poder” 
es macht, que procede de mögen y de möglich; y, por tanto, opuesto a la fuerza 
y a la violencia (machen) (1998, 200; 205-206). En On Violence (1970), la autora 
afirma que tanto la fuerza como la violencia, al no estar condicionadas por la 

41	Arendt, Hannah, Eichmann y el holocausto (Madrid: Taurus, 2015), 136-137.
42	Arendt, Te Human Condition, 200-206; Arendt, 2016.
43	La noción de energeia tiene relevancia en la consideración aristotélica entre praxis-phronesis 

que, a diferencia de la techne, no produce ninguna entidad propia (un ergon), así como sucede 
con los objetos (Arendt, The Human Condition, 84, 196, 206). Como menciona Lord, la energeia 
aristotélica se vincula con la virtud moral, cuyas acciones de virtud son efectuadas por sí 
mismas y no por sus consecuencias (Lord, 2020, 129).



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

42

pluralidad y al corresponderse con la medida y con los instrumentos (techne), 
se encuentran en el extremo opuesto del poder44. En este sentido, Simona Forti 
subraya que el pensamiento político de Arendt rechaza considerar la praxis a 
la luz de la lógica de los medios-fines justamente porque esta puede implicar 
el uso de la violencia45. Si el poder depende de los actos y de las palabras; la 
violencia, de los instrumentos. La fuerza y la violencia son útiles para transfor-
mar la materia, al igual que sucede al extraer la materia prima para producir 
una mesa. En este sentido, Arendt menciona que una de las distinciones más 
evidentes entre el poder y la violencia es que “[…] el poder siempre necesita 
de cantidades [pluralidad], mientras que la violencia llega a un punto en que 
puede manejarse sin ellas debido a que depende de los instrumentos”46.

El campo intensivo del poder, entonces, no es el de la transformación en 
un sentido material o de utilidad, sino el de la posibilidad y el de la signi-
ficatividad. Por eso, Arendt insiste en que, si bien la violencia no engendra 
poder, sí puede, sin embargo, destruirlo47. Si bien el poder como cualidad 
intensiva no tiene como base una dimensión extensiva –tangible o útil–, no 
puede aparecer ni continuarse sin algún grado elemental de esta. El poder, 
por tanto, conlleva una tensión irresoluble: es un siempre estar “a punto de” 
materializarse. Si en algún grado no se materializa (o institucionaliza), no 
aparece ni se continúa; y, viceversa, si se materializa por completo, muere. 
Esto se debe, una vez más, a que la única forma de mantener el poder es 
mediante la propia acción de los protagonistas. En efecto, sin acción y sin 
discurso, el espacio político es impotente y hasta autodestructivo, como lo 
revela Alain Touraine al narrar la autodestrucción de las dictaduras militares 
de América Latina: “Si las dictaduras militares cayeron con tanta facilidad en 
América Latina fue, ante todo, […] porque esas dictaduras no tenían ninguna 
respuesta a los problemas nuevos que se planteaban”48. Y, al contrario, para 
que el poder pueda mantenerse, requiere, políticamente, de organización y 
de estructuras (leyes, acuerdos, instituciones, etcétera). 

Pese a que la acción, como se ha visto, es contrapuesta a la dimensión ex-
tensiva, la reubicación ontológica (distinta a las categorías tradicionales) que 

44	Este mismo tema lo aborda en The Human Condition (1958, 200-201; 205-206).
45	Forti, Vida del espíritu, 38.
46	Arendt, On Violence, 41-42.
47	Esta afirmación es opuesta, por ejemplo, a declaraciones como las de Han en Sobre el poder, 

debido a que asume que, aunque la violencia es muy compatible con la individuación y el 
aislamiento, puede contribuir a generar poder (Han, Byung-Chul, Sobre el poder (Barcelona: 
Herder, 2021), 124). Desde la óptica arendtiana, esta interpretación es del todo inapropiada, 
ya que, de alguna manera, se asocia el poder como un fenómeno individual, que no necesa-
riamente está condicionado por la pluralidad. Además, se confunde el carácter intensivo del 
poder con el extensivo.

48	Touraine, Alain, América Latina. Política y sociedad (Madrid: Espasa, 1989), 180.



43

Política intensiva: pensar entre límites como problema político  
fundamental desde la filosofía política de Hannah Arendt

pretende Arendt de la vida política (bios politikos) parece apoyarse, en última 
instancia, en la tensión misma de sus opuestos. Esta tensión puede observar-
se en un principio fundamental en el que Hannah Arendt se basa para hablar 
de la autonomía de la praxis y, con ello, de su diferencia específica con la poie-
sis: la acción manifiesta un acto de iniciación (archein) y, a la vez, fin (telos). En 
esta línea, desde su influencia aristotélica, Arendt –al igual que lo harían, por 
ejemplo, Heidegger49, por un lado, y, por otro, Leo Strauss y Eric Voegelin– 
diferencia la praxis (desprovista de medios y fines) de la poiesis (vinculada a 
las actividades técnico-instrumentales).

Que la acción sea inicio y fin, para Hannan Arendt, sugiere una tensión 
insoluble entre lo intensivo y lo extensivo o entre la praxis y la poiesis: no es 
precisamente una actividad de medios y fines o instrumental (de hecho, la 
trasciende), pero tampoco es una acción completamente pura, casi nihilista, 
que se da como en un vacío. En otros términos, si bien la acción manifiesta 
una experiencia de libertad por ser una actividad que se sostiene o se valora 
por su propia realización, tampoco puede prescindir, por ejemplo, de un gra-
do mínimo de tangibilidad o de estrategia. Lo que resulta importante de esta 
tensión en términos políticos, según mi parecer, no es el intento de libera-
ción entre una y otra, pero tampoco de una reconciliación armónica entre sus 
opuestos. Una vez más, la potencialidad de la acción política surge precisa-
mente de la propia diferenciación o problemática. De hecho, la diferenciación, 
concretamente de ubicar la praxis fuera de las motivaciones particulares o de 
cualquier ideal utilitarista, es fundamentalmente relevante como resistencia 
frente a políticas fuertemente extensivas o funcionalistas. Como menciona 
Forti, esta lógica extensiva subyuga y anula a los individuos y los aconteci-
mientos concretos; termina por extinguir totalmente la libertad y voluntad 
humanas, dentro de un comportamiento convertido en serie50. Tanto Arendt  
como Strauss y Voegelin, continúa Forti, tienen en común la resistencia a 
una ciencia rigurosa aplicada a los asuntos humanos y la inquietud de devol-
ver su propio estatuto ontológico a la praxis, “sujeta por esencia a una falta 
de capacidad de previsión”51. La noción de previsión, como se mencionó, al 
apelar al conocimiento de validez científica, que pretende certezas y ser de-

49	Aunque Heidegger al igual que Arendt diferencia entre praxis y poiesis, o entre las actividades 
que carecen de medios y fines y las que corresponden al “hacer” (o a la techne), autores como 
Jacques Taminiaux, interpretan esta praxis un tanto solipsista: “la alumna” se diferencia de las 
soluciones propuestas por Heidegger […]”, ya que, “presentar la sophia como praxis conlleva 
sin embargo una puesta entre paréntesis de esos rasgos que Aristóteles concibe como propios 
de la acción política en sentido estricto: la publicidad, la multiplicidad y la interacción comu-
nicativa” (Taminiaux citado por Forti, Vida del espíritu, 58-59).La propuesta heideggeriana, 
por tanto, dice Forti: “trata de una reapropiación ”especulativa” de Aristóteles, a la cual La 
condición humana opone una ‘reapropiación praxeológica’” (Forti, Vida del espíritu, 60-61).

50	Forti, Vida del espíritu, 22.
51	Forti, Vida del espíritu, 34.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

44

terminante, es contrapuesto al juicio y a la opinión. En otros términos, lo que 
pone de relieve Forti a favor de Arendt es que sus categorías –y en particular, 
la autonomía de lo político–, de alguna manera, “restituyen a la política una 
dignidad y trascendencias propias fuera de un modelo determinista”52.

La política intensiva, entonces, se resiste a una especie de física aplicada 
al terreno de los asuntos humanos que pretenda métodos de control previsi-
bles, funcionalistas o deterministas.

2.2. Espontaneidad y la propia realización

A la autonomía (energeia) de la acción arendtiana irreductible a lógicas 
de medios-fines la acompaña otra noción en griego que la autora a menudo 
menciona: entelecheia, o plena realización53.

Lo potencialidad (dynamis) manifestada en la propia acción conduce a Aren-
dt a considerarla como una experiencia de libertad. Mientras que la voluntad 
permanece atada a una especie de lucha interna para decidir o no entre esto y 
aquello, el juicio, por su parte, es una guía para la voluntad. En cambio, la liber-
tad no es un medio para, sino una experiencia en sí –plena realización–54.

El sentido de “plena realización” que Arendt55 asocia con la praxis tiene co-
rrespondencia con las artes escénicas o performativas de los griegos, en cuyo 
escenario es posible apreciar públicamente el “virtuosismo” o la excelencia de 
quien ejecuta un acto más allá de un motivo de utilidad (este virtuosismo era 
apreciado también, por ejemplo, por Maquiavelo). Por eso, a diferencia de las 
artes creativas o de la poiesis –como las actividades del escultor–, eran aprecia-
das, por ejemplo, la danza y la ejecución de los flautistas. De modo semejante, 
en la política arendtiana, cobra relevancia la expectativa generada por la gran-
deza de los actos y las palabras que se expresan públicamente. Estos actos, por 
cierto, son visibles –o juzgados– por un público, que tiene una posición distinta 
a la del protagonista. El que actúa (que puede ser actor y, a la vez, espectador) 

52	Forti, Vida del espíritu, 48-49.
53	Arendt, The Human Condition, 200; 205-206.
54	Arendt, Between Past and Future, 150. En este contexto, Arendt (Between Past and Future) cues-

tiona que la tradición occidental europea ha separado la libertad de la política, asociándola 
predominantemente con la vida interior. En este sentido, recupera la diferencia que hace 
Montesquieu entre libertad filosófica y libertad política. Ella ve que, al menos desde Epicteto, 
la libertad se ha asociado fuertemente a la vida interior, después sucede algo similar con 
Agustín entre libertad y voluntad (la morada interior), y finalmente en la modernidad con 
Rousseau con la vida íntima. En cualquier caso, se ha olvidado la experiencia de libertad 
relativa a la pluralidad.

55	Arendt, Between Past and Future.



45

Política intensiva: pensar entre límites como problema político  
fundamental desde la filosofía política de Hannah Arendt

no necesariamente da cuenta de lo que comunica o revela. Al igual que el daimon 
platónico, dice Arendt, la obra de las personas escapa a la subjetividad del actor, 
ya que su papel no es el de productor o autor, sino de agente56. Esta agencia 
confiere responsabilidad –irremplazable– como protagonistas de este mundo. 

La espontaneidad de la acción también puede ser vinculada con la inquie-
tud inherente a la vida pública. En este sentido, Hannah Arendt discute que, 
a diferencia de la quietud (skholia), que corresponde a la vida contemplati-
va (bíos theoretikós), la inquietud (a-skholia) caracteriza a las personas que ac-
túan en la esfera pública (bíos politikós). Por tanto, a la acción la caracteriza un 
modo de disponerse en el espacio público distinto tanto de aquellas activida-
des dedicadas a la contemplación como de las que buscan utilidad. Arendt se 
interroga sobre esta inquietud: 

La filosofía, y la filosofía política […], nunca podrá negar su origen en el 
thaumadzein, en el asombro ante lo que es tal y como es. Si los filósofos, […] 
llegasen alguna vez a una verdadera filosofía política, tendrían que hacer 
de la pluralidad del hombre, de la cual surge todo el espacio de los asuntos 
humanos –en su grandeza y en su miseria– el objeto de su thaumadzein57.

Esta inquietud condicionada por la pluralidad y vinculada con la liber-
tad, al contrario de los intereses particulares, que son intermitentes, parece 
manifestar, para Arendt, una experiencia “inagotable” (inexhaustible58). Es 
inagotable debido a que no queda maniatada en la circularidad de los me-
dios-fines: su potencialidad consiste, como se mostró, en que el acto es inicio 
y, a la vez, fin. 

Pese a ello, el hecho de que la experiencia de la acción manifiesta liber-
tad y espontaneidad no significa que carezca de una relación simbiótica, por 
ejemplo, con las facultades del juicio y de la voluntad. En Between Past and 
Future, Hannah Arendt afirma que, si bien la libertad es “libre” por su propia 
realización, “depende”, sin embargo, de las facultades del juicio y de la vo-
luntad59. Esta dependencia aplica también al horizonte vital y productivo de 
cualquier comunidad.

La libertad arendtiana, entonces, no ha de ser entendida desde las categorías 
rígidas tradicionales (o de una metafísica tradicional). Si bien surge y se actuali-
za en la propia realización, es parte de un “escenario” complejo y multifacético.

56	 Jaume, Andreu (ed.). Hannah Arendt. La pluralidad del mundo (Madrid: Penguin, 2019), 3.
57	Kohn, La promesa de la política, 75.
58	En Between Past and Future, se puede inferir que, con la expresión ‘inexhaustible’ Arendt hace 

alusión a la experiencia de libertad, en contraposición con la utilidad. Ver Arendt, Between 
Past and Future, apartado “What Is Freedom”, 142-169.

59	Arendt Between Past and Future.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

46

2.3. Fragilidad y el factor impredecible 

Además de la autonomía o energeia (de medios-fines) y de la espontanei-
dad del propio acto o entelequia, se puede relacionar íntimamente un tercer 
componente: la fragilidad inherente a la acción y el factor impredecible. 

Mientras que las cuestiones de la extensión física –que pueden controlar-
se, calcularse, pronosticarse o replicarse– pretenden o producen certidumbre, 
la contingencia inherente a la acción conlleva, en los asuntos humanos, un 
factor impredecible. La fugacidad de los actos implica que, en última ins-
tancia, su destino no se pueda “controlar” –lo más que se puede hacer es 
orientarlos–. Ciertamente, en el contexto de la política, la fragilidad a la que 
se refiere Arendt no es la de la vulnerabilidad biológica de los seres huma-
nos, aunque está íntimamente relacionada, sino la de la espontaneidad y el 
curso inesperado de las acciones. Para bien o para mal, las acciones pueden 
tener un inicio y un final radicalmente distintos a los esperados por los pro-
tagonistas. Asimismo, la fragilidad indica irreversibilidad de la acción. Como 
menciona Arendt, una vez que se actúa, ya no es posible “deshacer” como 
lo hace el artista con su obra60. Desde esta óptica, la perplejidad inherente 
al factor impredecible de los actos ilustra más profundidad, considero, que 
una propuesta romántica de la autora: por un lado, consternación y, por otro, 
quizás, expectativa frente a la novedad. 

En The Human Condition61, Hannah Arendt plantea que cada actividad 
humana requiere su propio modo de continuidad o de permanencia. En el 
caso de las actividades de la labor, los procesos cíclicos o metabólicos ya 
están dados naturalmente para su continuidad. En cuanto a las actividades 
del trabajo (Homo faber), su vigencia depende de la finalidad establecida 
por el fabricante y la durabilidad de las cosas materiales62. Sin embargo, 
en el caso de los asuntos humanos, la continuidad está condicionada por 
la fragilidad de la acción. Las palabras y los actos se entrecruzan con otras 
acciones en tiempos y en espacios inadvertidos. Como menciona Poltier, 
el proyecto que sostiene la coexistencia humana muy a menudo resulta 
inadvertido para quienes lo llevan a cabo63.

Incluso, el curso de las acciones está condicionado por la variedad de 
creencias, prácticas y prejuicios, con el riesgo de que estos no se corres-
pondan con la realidad. Por tanto, en términos de realidad (u objetividad) 

60	Arendt, La condición humana, 83, 154.
61	Arendt, The Human Condition, 1958.
62	Arendt The Human Condition,138.
63	Poltier, Hugues, Claude Lefort. El descubrimiento de lo político (Buenos Aires: Nueva Visión, 

2005), 16.



47

Política intensiva: pensar entre límites como problema político  
fundamental desde la filosofía política de Hannah Arendt

y de continuidad, lo decisivo ya no son los procesos automáticos –como 
los naturales– ni la durabilidad material de las cosas, sino la acción plural 
como tal. 

Con todo, Arendt cuestiona que la tradición política ha intentado, de dis-
tintas maneras, huir de la fragilidad de la acción. Esta huida ha conducido 
no solo a malinterpretar el poder como un fenómeno individual –desde un 
filósofo rey, un príncipe o un leviatán hasta la voluntad de poder y otras for-
mas schmittianas de la soberanía–, sino que también ha significado el reinado 
de políticas de extensión: desde fuertes burocracias y políticas funcionalistas 
hasta considerar que el ideal de una comunidad es el consumo o el bienestar. 
Una vez más, evidentemente, la propuesta arendtiana no pretende excluir in-
genuamente la dimensión extensivo-vital, sino cuestionar el prejuicio de que 
la política sea solamente un medio para un fin o un ideal utilitarista. Lo que 
Arendt cuestiona es que lo relevante en términos de acción no es la capacidad 
de hacer como si se tratara de la fabricación de una mesa, sino de decir y de 
actuar64. Lo riesgoso de diluir la política al ámbito extensivo es que, con la 
misma facilidad con la que se pueden hacer y reemplazar cosas, así también 
se pueden deshacer, por ejemplo, acuerdos, leyes, promesas, etcétera. 

En síntesis, tanto la autonomía (fuera de lógica de medios-fines) como la 
espontaneidad (propia realización) y la fragilidad (factor impredecible) con-
forman los componentes intensivos de la política. A su vez, estas caracterís-
ticas manifiestan la potencialidad de la acción: una experiencia de libertad 
y la capacidad de iniciar de nuevo. Como se ha mostrado, desde la óptica 
arendtiana, la única manera de continuar el poder de la acción es median-
te la acción misma de la ciudadanía. Esta renovación implica un principio 
intergeneracional que no responde a ningún modelo o formulación única. 
Por decirlo en los grandiosos términos de Barrow, una “cadena de misterioso 
poder” entre generaciones65.

A continuación, se analiza la dimensión intensiva en tensión con su con-
traparte extensiva. Como se verá, es conveniente situar esta tensión desde la 
propia diferenciación de los opuestos, y no como dicotomías rígidas ni como 
una simple reconciliación.

64	Arendt, The Human Condition, 188.
65	Barrow, R. H., Los romanos (México: Fondo de Cultura Económica, 1992), 21. El siguiente es 

un fragmento de la obra de Barrow: “Su ‘genio’, por tanto, es lo que le coloca en una relación 
especial respecto a la familia que existió antes que él y que ha perecido, y respecto a la familia 
que ha de nacer de sus hijos. (Una cadena de misterioso poder une la familia de generación en 
generación). A su ‘genio’ se debe que él, un hombre de carne y hueso, pueda ser un eslabón 
en esa cadena invisible”. Barrow, Los romanos.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

48

3. Dos caras del poder

Aunque este trabajo concretamente se enfoca en la tensión entre praxis y 
poiesis, se mencionan con brevedad otros binomios también significativos; por 
ejemplo, entre lo público y lo privado, entre la necesidad y la libertad, entre lo 
próximo y lo distante, o entre el pensamiento y la acción.

3.1. Política intensiva y política extensiva

Como se ha indicado, aunque la política intensiva no se reduce a la ex-
tensión, la acción no puede aparecer ni mantenerse sin un grado elemental 
de exterioridad. Arendt menciona que el grado externo más elemental en la 
acción son los sonidos de las palabras y las gesticulaciones; y el del espíritu, 
el de un rostro distraído (1998, 169). Pero en otros niveles podrían ser las ins-
tituciones, las leyes, los acuerdos, los espacios públicos y los monumentos. 
Por decirlo de otro modo, así como un saco requiere del perchero para soste-
nerse, así también la potencialidad de la acción depende de un grado mínimo 
de tangibilidad para aparecer y continuarse (o institucionalizarse). Por tanto, 
un asunto decisivo en términos políticos no es la ilusión de eliminar alguno 
de sus opuestos ni pretender una simple reconciliación, sino la capacidad de 
reconocer sus límites y diferencias. 

En este sentido, puede resultar efectiva la diferencia que realiza Claude Le-
fort entre “lo político” y “la política”. Mientras que “lo político” es la praxis 
de la ciudadanía a través de espacios de intermediación que democratizan la 
participación, “la política” se refiere a las labores administrativas y normativas 
dentro de un marco institucional66. En el contexto de “lo político”, Claude Le-
fort comprende el poder como un vacío simbólico (no como un vacío de poder) 
que permite a la ciudadanía, en su cualidad de plural, tomar la responsabilidad 

66	Esta tensión la discute Antonio Negri en Poder constituyente, al diferenciar entre ‘poder constitu-
yente’ (lo que este texto ha señalado como potencialidad) y el ‘poder constitutivo’, que requiere 
algún grado de tangibilidad (Negri, Antonio, El poder constituyente. Ensayo sobre las alternativas 
de la modernidad (Madrid: Traficantes de sueños, 2015)). Walter Benjamin muestra una tensión 
semejante en Para una crítica de la violencia.  Mientras una “violencia divina” es “fundadora” o 
redentora (revive la política y el derecho), la otra, es una “violencia mítica” o instrumental, que 
mantiene lo que ha inaugurado (Benjamin, Walter, Para una crítica de la violencia y otros ensayos 
(Madrid: Taurus, 2001)). En esta línea, Villoro cuestiona si acaso hay filosofía política alguna 
que prescinda de esta tensión entre un ideal y una lógica de medios para su realización. En su 
repaso por las teorías de filosofía política (incluso las más utilitaristas), de algún modo se obser-
va este doble movimiento: un ideal y una ejecución (Villoro, Luis, El poder y el valor. Fundamentos 
de una ética política (México: Fondo de Cultura Económica, 2020)).



49

Política intensiva: pensar entre límites como problema político  
fundamental desde la filosofía política de Hannah Arendt

de actuar o de generar poder, y no dejarlo a la figura de un gran soberano67. De 
manera semejante, mientras que Hannah Arendt entiende el poder como la 
condición de la política (la potencialidad de la acción), plantea la política como 
su institucionalización: leyes, acuerdos, monumentos, promesas, etcétera.

Al margen de la clara diferenciación arendtiana entre la praxis de la ciudadanía  
–intensivo– y las actividades administrativas de gobierno –extensivo–, cu-
riosamente, hay algunas distinciones en sus conceptos que pueden ayudar 
a revelar un puente casi imperceptible entre lo intensivo y lo extensivo. Una 
de ellas es la noción de “cantidad”. El sentido de cantidad al que Arendt se 
refiere parece aludir a un principio (casi pitagórico) entre lo cualitativo y lo 
cuantitativo. Es decir, si bien refiere a que la acción está condicionada por un 
número de personas –acción plural–, no se reduce, sin embargo, a un carácter 
cuantitativo como tal, sino a la potencialidad de sus actos y palabras. Kenney 
lo expresa en estos términos:

Mientras que en este primer texto, Arendt concluye que el poder es relativa-
mente independiente de los factores materiales tales como número de perso-
nas e instrumentos o medios, en textos subsecuentes el poder se caracteriza 
por depender radicalmente de por los menos uno de estos factores “materia-
les”: la cantidad de personas68.

En efecto, en On Violence, al citar a James Madison, Arendt dice: “la fuerza 
de la opinión, esto es, el poder del gobierno, depende de las cantidades; está 
en proporción al número con el que está asociado”69. Es importante notar, 
como menciona Kenney (1991), que, en este caso, las cantidades se distin-
guen nítidamente de los “instrumentos” o los “medios”, de los que el poder 
continúa siendo considerado relativamente independiente”70. Entonces, por 
decirlo de alguna manera, la noción de “cantidad” es un puente entre lo in-
tensivo y lo extensivo: en la pluralidad, se apela tanto a la intangibilidad 
–potencialidad de la acción– como a un principio tangible o cuantitativo –el 
número como tal–.

Un segundo término que puede comprenderse como lazo entre lo intensi-
vo y lo extensivo es el de “persuasión”71. La tensión inherente a esta noción 
indica una forma de “estrategia” sin ser coercitiva o violenta. Desde la ópti-
ca de Hannah Arendt, lo distintivo de la persuasión es alcanzar cierto grado 

67	Schevisbiski, Renata, “Lo político y la política en Claude Lefort: aportes teóricos para una re-
flexión sobre la democracia”. Utopía y praxis latinoamericana, núm. 64 (2014): 125-132.

68	Kenney, “Habermas y el concepto de poder”, 237.
69	Arendt, On Violence, 41.
70	Kenney, “Habermas y el concepto de poder”, 237.
71	La noción de persuasión la plantea Arendt, en Between Past and Future. Ver los apartados 

“Tradition And the Modern Age” y “The Crisis In Culture”.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

50

de objetividad a través de los diferentes puntos de vista. Sin embargo, esta 
objetividad se logra mediante el mutuo consentimiento sin coerción (como 
el peithein socrático). En este sentido, Arendt retoma el sentido kantiano de 
persuasión (del juicio estético) como un “cortejar” el consentimiento de los 
demás72. Esta acción de cortejar, que es fundamental en la praxis arendtiana, 
no se entiende sin una forma de estrategia, pero que no es necesariamente ins-
trumental ni equivalente a la violencia. Por tanto, la persuasión se encuentra 
en un nivel entre lo intensivo –la energeia de la propia acción– y, a la vez, ex-
tensivo –estratégico o proyectivo–. Este puente es importante, según mi punto 
de vista, para no excluir del proyecto político arendtiano de consideraciones 
sociales y económicas. En otros términos, si bien la acción se contrapone a la 
razón instrumental o a la violencia, no por ello significa que los protagonistas 
prescindan de un suelo proyectivo-estratégico.

De hecho, la crítica que hace Habermas al concepto de poder en Arendt 
consiste, precisamente, en su presunta carencia de estrategia o de desvin-
culación de la política de sus implicaciones económicas y sociales73. Como 
menciona Forti, Habermas considera que la noción arendtiana de poder es 
impotente, “una utopía en el sentido negativo del término”74. De manera se-
mejante, Kenney75 encuentra una interpretación inadecuada de Habermas a 
la propuesta de Arendt, ya que, al contrastar Habermas el concepto de poder 
de Weber con el de Arendt, confunde estrategia con violencia. Mientras que, 
desde la lectura de Habermas, Weber entiende el poder esencialmente en la 
imposición de una voluntad sobre otra, Arendt lo entiende como el hecho de 
actuar en concierto. Si para Weber –según Habermas– esta imposición inclu-
ye amenaza de sanción, “persuasión” y manipulación, Arendt reserva para 
ello el término violencia76. No obstante, como se demostró, la persuasión es 
un componente fundamental en la praxis arendtiana, a la que le es intrínseca 

72	Arendt, Between Past and Future, 219.
73	Según Forti, lo que Habermas cuestiona a Arendt es su presunta hipostatización de la imagen 

de la polis,“ proyectada en la esencia misma de la política y la mordedura de una teoría aris-
totélica de la acción”, lo que para Habermas, hacen pagar a Arendt el precio de una fallida 
comprensión del Estado y de la sociedad modernos (Forti, Vida del espíritu, 31). En esta línea, 
Dolf Sternberger hace una crítica similar a la de Habermas. Como menciona Forti, el autor 
alemán reprocha a la autora que haya renunciado a entrever también en el mundo moderno 
la posibilidad de una reactualización de la politeia de Aristóteles (Forti, Vida del espíritu). En 
palabras de Forti: “El anti-modernismo […] de la autora la lleva a juzgar impolítico cualquier 
tipo de organización que se estructura alrededor de un gobierno” (Forti, Vida del espíritu, 
33). El problema de estas interpretaciones es que dan por hecho que la clara diferenciación 
arendtiana entre praxis y las actividades de la labor y del trabajo, son excluyentes. Por tanto, 
no alcanza a ver que, precisamente, la diferenciación por sí misma conlleva un principio de 
coexistencia.

74	Forti, Vida del espíritu, 32.
75	Kenney, Habermas y el concepto de poder.
76	Kenney, Habermas y el concepto de poder, 239.



51

Política intensiva: pensar entre límites como problema político  
fundamental desde la filosofía política de Hannah Arendt

la estrategia. Por eso, Kenney no duda en afirmar que la interpretación de 
Habermas completamente errónea:

Hemos visto ya que para Arendt el término “violencia” se restringe al uso 
de las armas –los implementos– y no debe ser aplicado a cualquier tipo de 
manipulación, menos aún a la persuasión de otros. De hecho, la persuasión, 
según Arendt, es “la forma política típica de colectividades en las que unos 
conversan con otros” y tiene que ver con el poder como acción concertada77.

Al no ver que la persuasión –estrategia– es parte de la acción arendtiana, 
se reduce buena parte de la complejidad y potencialidad de su propuesta. 
Como menciona David Luban, la reconstrucción de Habermas contiene más 
el pensamiento de Habermas que el de Arendt debido a que, “al sustituir la 
comunicación por la acción arendtiana, confunde así una serie de importan-
tes distinciones”78.

Una de las distinciones fundamentales en el pensamiento arendtiano 
es, efectivamente, entre el poder y la violencia. Mientras que el poder está 
condicionado a la acción misma de la pluralidad –dimensión intensiva–, la 
violencia, que puede realizarse en aislamiento, concierne a los instrumentos 
–dimensión extensiva–. Como subraya Kenney, la esencia de la propuesta 
política de Arendt no es la dominación, sino el hecho de generar poder: “La 
acción es siempre intersubjetiva, y las otras personas no constituyen tanto 
límites para mi poder, sino que son las verdaderas condiciones para la exis-
tencia del poder”79. Mientras que el poder es lo que mantiene en existencia 
el espacio público, su pérdida debilita toda organización o la razón de ser de 
una institución. 

La diferenciación como tal entre estos opuestos, entonces, es fundamental 
en la propuesta arendtiana. De hecho, el problema surge precisamente cuan-
do sus bordes limítrofes se confunden o se diluyen. En palabras de Arendt: 
“donde uno gobierna de manera absoluta, el otro está ausente […] La violen-
cia puede destruir el poder; ésta es totalmente incapaz de crear poder”80. En 
la medida en que se descartan sus diferencias, muy a menudo triunfan polí-
ticas radicalmente atadas a la dimensión extensivo-vital. En este sentido, es 
indudable que el panorama del mundo contemporáneo no es tan alentador. 
No solo se ha mantenido en ascenso la sociedad de consumo o “la victoria 
del animal laborans” (en términos de Arendt)81, sino que además la acompaña 

77	Kenney, Habermas y el concepto de poder, 239.
78	Luban citado por Kenney, Habermas y el concepto de poder, 239.
79	Kenney, Habermas y el concepto de poder, 252.
80	Arendt, On Violence, 56.
81	Este tema lo expone Arendt en The Human Condition, apartado ‘The Victory of the Animal 

Laborans’, 320.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

52

la difusa experiencia de un tiempo intermitente (des-integrador)82 compro-
metiendo la potencialidad de la ciudadanía. Lo riesgoso de este tiempo es 
que, al aislar y fragmentar, no solo nubla los espacios de aparición, sino que 
también confunde y difumina límites esenciales entre la vida público-política 
y la vida privada. 

Un problema de primer orden vinculado al predominio de las políticas 
extensivas no solo es el hecho de limitar la potencialidad de la ciudadanía, 
sino también que, de una u otra manera, se van creando vacíos de poder, 
que no significan nada, sino frustración pública materializada. Por ejemplo, 
en grados extremos de violencia, opacidad en los sistemas administrativos 
de gobierno, indiferencia hacia los temas comunes o impotencia expresiva y 
participativa de pueblos y comunidades. 

Además, la exclusión de la política intensiva, de algún modo, resta sentido 
y significado al mundo. Arendt escribe al respecto:

El poder preserva la esfera pública y al espacio de aparición y, como tal, es 
también la sangre vital del artificio humano que, si no es la escena de la ac-
ción y del discurso, de la trama de los asuntos humanos y de las relaciones e 
historias engendradas por ellos, carece de su última raison d´être. Sin que los 
hombres hablen de él […], el mundo no sería un artificio humano, sino un 
montón de cosas sin relación […]; los asuntos humanos serían tan flotantes, 
fútiles y vanos como los vagabundeos de las tribus nómadas83.

En cualquiera de sus formas, los funcionalismos políticos terminan por 
atrofiar el espíritu de la ciudadanía. Como destaca Poltier al referirse a Clau-
de Lefort, la visión mecanicista del cambio histórico conduce a la abolición 
pura y simple del sujeto, es decir, a la visión de la historia como un proceso 
sin sujeto84. En efecto, desde la óptica arendtiana, esta visión mecanicista tien-
de a reducir el poder de la acción –incluida la novedad– a categorías econó-
micas, productivistas o materiales, como en el caso de Marx85.

82	La acelerada digitalización del mundo contemporáneo atravesada por los intereses eco-
nómicos ha cristalizado una experiencia fuertemente intermitente y, con ello, experien-
cias desintegradoras. Báez, Diego, “La sociedad de-transfigurada. La pérdida de plu-
ralidad del mundo”, Cultugrafía (14 de febrero de 2024), https://www.cultugrafia.com/
sociedad-de-transfigurada-perdida-de-pluralidad-del-mundo/

83	Arendt, La condición humana, 226-227.
84	Poltier, Claude Lefort, 16-17.
85	Como menciona Poltier en su ensayo sobre Claude Lefort, aunque Marx atine en decir que los 

sujetos son dueños de su propia historia, su tesis materialista y naturalista, según la cual el 
curso de la historia está determinado por el desarrollo de las fuerzas productivas, no es más 
que la necesaria sucesión de formas sociales definidas que reducen la libertad del hombre a 
reaccionar, al mismo tiempo que limitan su campo de espontaneidad y de accionar. La crítica 
que hace Poltier a la ‘personificación de categorías económicas’ de Marx, se basa en el prefa-
cio de la primera edición de El capital (Poltier, Claude Lefort, 14-15, 25).



53

Política intensiva: pensar entre límites como problema político  
fundamental desde la filosofía política de Hannah Arendt

El triunfo de la política extensiva (funcionalismos políticos), junto con el 
vacío que ha producido un mundo intermitente, que ha puesto su esperanza 
ya sea en el entretenimiento (incluido el “marketing político” al que refiere Ga-
lindo86 o la “mediocracia” que menciona Han87, o bien en ideales utilitaristas 
(a menudo arraigados al progreso de la ciencia como la gran promesa de la 
modernidad), con frecuencia reflejan un deseo que se encuentra en la base de 
las sociedades contemporáneas: el “deseo infinito de lo nuevo” o, mejor dicho, 
que infinitamente se desea lo nuevo por lo nuevo88. No obstante, dado que en 
la base de este deseo se encuentra especialmente una dimensión extensivo-vi-
tal (y, con ello, individual), no se trata de novedad, como es el caso de la acción, 
sino únicamente de lo diferente, que, de una u otra manera, o es intermitente, o 
es insaciable, pero que la experiencia no se sostiene por sí misma debido a que 
no trasciende el horizonte vital. Arendt lo plantea de esta manera:

El tema se hace diferente por completo si el principal interés ya no es la pro-
piedad, sino el crecimiento de la riqueza y el proceso de acumulación como 
tal. Dicho proceso puede ser tan infinito como el de la vida de la especie, y 
su infinidad se ve constantemente desafiada e interrumpida por el molesto 
hecho de que los individuos privados no viven siempre ni tienen ante sí un 
tiempo infinito89.

Con todo, no parece que Arendt pretenda una liberación radical entre am-
bos principios –intensivo y extensivo–, sino llevarlas al extremo para revelar, 
quizás, su potencialidad desde la propia diferenciación. Ciertamente, el lazo 
de ida y vuelta entre lo intensivo y lo extensivo a menudo es prácticamente 
imperceptible. En palabras de Arendt: “[…] nada es más común que la com-
binación de violencia y de poder, nada menos frecuente que encontrarlos en 
su forma pura, vale decir, extrema […]”90. En efecto, las distinciones concep-
tuales de Arendt, más que un mundo lineal con dicotomías rígidas, permiten 
analizar fenómenos complejos y multifacéticos.

86	Galindo, Fernando y Hurtado, Rafael, “El Secreto de Andrómaca: La esclavitud de las labores 
domésticas en ‘La condición humana’ de Hannah Arendt, Revista Empresa y Humanismo (16 de 
julio de 2020): 33-66. https://doi.org/10.15581/015.xxiii.2.33-66.

87	Han, Byung-Chul, “Estamos aturdidos por el mareante frenesí informativo”, El país (25 de fe-
brero de 2025), https://elpais.com/ideas/2022-04-02/estamos-aturdidos-por-el-mareante-fre-
nesi-informativo.html

88	La experiencia de lo infinito es abordada por Charles Taylor desde lo que él llama la ‘super-
nova’, según la cual, al hacer a un lado los ideales de la tradición, la modernidad ha generado 
un abanico de opciones morales y espirituales multiformes y contrapuestas en expansión 
incesante. Taylor, Charles, La era secular. Tomo II (Barcelona: Gedisa, 2015), 19.

89	Arendt, La condición humana, 125.
90	Arendt, On Violence, 46-47.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

54

3.2. Entre lo visible y lo invisible

La tensión esencial entre lo intensivo y lo extensivo que se ha plantea-
do en el pensamiento político de Hannah Arendt revela fundamentalmente 
una doble cara del poder: entre lo oculto y lo visible, o entre lo público y lo 
privado. A su vez, esta tensión puede observarse en otras diferenciaciones 
arendtianas. Por ejemplo, entre la necesidad y la libertad, entre la igual-
dad y la distinción, entre la proximidad y la distancia, entre la división y 
el sentido común, o entre el pensamiento y la acción. Aunque estas ten-
siones serán objeto de otros estudios, ahora solamente se indican algunas 
consideraciones. 

Si el poder que ilumina91 y mantiene el espacio de aparición en la esfe-
ra pública se mira a contraluz, es posible constatar que le es inherente su 
propia sombra u ocultamiento. Al igual que un espacio completamente ilu-
minado podría producir ceguera, así también pensar únicamente el poder 
como esplendor podría ser estéril92. Pese a ello, los políticos (antipolíticos) 
suelen enloquecerse únicamente con el brillo del poder, aunque sin com-
prender que no hay poder que no surja o coexista con su propia sombra. 
Ciertamente, desde la metáfora del escenario o de las artes performativas 
–mencionada al inicio–, considero que la relación luz-ocultamiento es fun-
damental para aproximarnos a la filosofía política de Hannah Arendt. In-
cluso, si se prescinde de ella, se corre el riesgo de eliminar la complejidad 
en su propuesta. 

La relación luz-ocultamiento es relevante especialmente en un mundo in-
termitente, que requiere de manera urgente capacidades políticas que per-
mitan diferenciar límites entre la esfera pública y la privada, o entre aquellos 
asuntos que han de ser publicados de los que han de permanecer ocultos a 
la vista y oídos de todos. Para aproximarnos a esta relación, es importante 
notar dos sentidos que Arendt distingue del espacio privado: uno positivo 

91	Hannah Arendt retoma la metáfora de la luz de Jaspers para llevarla al contexto del poder: 
“Si en las obras de un gran escritor hay casi siempre alguna metáfora recurrente y peculiar 
suya –en la que todo su trabajo parece enfocarse–, una de tales metáforas en la obra de Jaspers 
es la palabra ‘claridad’[…]” (Jaume, Hannah Arendt, 5). Y en una carta del 8 de febrero de 1950 
Heidegger le expresa a Arendt: “‘La claridad es bella’. Esta frase de Jaspers, que me dijiste 
ayer por la noche, no dejó de agitarme” (Ludz, 2000, 69).

92	En este sentido, Ulrich Beck, tras afirmar que la obviedad, el olvido y la grandeza del po-
der se correlacionan positivamente, menciona que: “ahí donde nadie habla de poder, está 
incuestionablemente ahí, con seguridad y […] con grandeza en su incuestionabilidad. Cuan-
do el poder se convierte en tema es cuando comienza su desintegración” (Ulrich Beck citado 
por Han, Sobre el poder, 12). Como resalta Esposito, la política es fuente de luz “incluso al 
llegar la noche porque es una noche que preludia el nuevo día de la política”. Esposito, El 
origen de la política, 48-49.



55

Política intensiva: pensar entre límites como problema político  
fundamental desde la filosofía política de Hannah Arendt

y otro negativo. En cuanto al negativo, lo vincula con lo “privativo” o estar 
desprovisto de actuar políticamente en libertad93. Lo problemático de esta 
privación es que puede manifestarse en frustraciones ocultas o vacíos de po-
der no siempre fáciles de detectar; por ejemplo, miedos, confusión, violencia, 
carencia de amor o indiferencia hacia temas de interés común.

Por su parte, el sentido positivo de la esfera privada es asociado por Arendt 
con lo oculto y lo sagrado del hogar94 y, consiguientemente, con los asuntos 
que deben permanecer distanciados de la luz pública. En el espacio público 
se comparten inquietudes, acciones y palabras, mientras que en el privado se 
oculta todo aquello que a la vida pública no le corresponde. Arendt escribe:

hay muchas cosas que no pueden soportar la implacable, brillante luz de la 
constante presencia de otros en la escena pública; allí, únicamente se tolera 
lo que es considerado apropiado, digno de verse u oírse, de manera que lo 
inapropiado se convierte automáticamente en asunto privado95.

Desde este punto, por tanto, la potencialidad de la vida pública y política 
depende íntimamente del cuidado y el reconocimiento del espacio privado. 
Contrario a lo que ocurre en la actualidad, Hannah Arendt considera que, en 
la tradición política occidental, aunque de distintas formas, desde Platón y 
Aristóteles, pasando por Hobbes, Locke, Montesquieu y Rousseau, hasta Sch-
mitt y Rawls, se ha establecido una notoria diferencia entre la esfera privada 
y la pública. Esto se debe a que la propiedad significaba un lugar concreto del 
mundo y, por tanto, posibilidad de pertenecer al cuerpo político96. Actual-
mente, en cambio, los mares de exposición pública en las pantallas digitales 
de asuntos que habrían de mantenerse ocultos terminan por confundir o bo-
rrar los límites entre ambas esferas. 

En este sentido, Campillo nota que la insistencia de Arendt en distinguir 
claramente entre las esferas pública y privada planteaba un frente tanto al 
totalitarismo como al capitalismo. En cuanto al primero, por su destrucción 
violenta de la frontera que separa lo público y lo privado; y sobre la segunda, 
porque destruye de igual modo “mediante la desposesión y mercantilización 

93	Arendt, La condición humana, 67.
94	Con frecuencia Arendt recuerda a los griegos para señalar el valor casi sagrado de la esfera 

privada o familiar: “El rasgo no privativo de la esfera familiar se basaba originalmente en ser 
la esfera del nacimiento y de la muerte, que debe ocultarse de la esfera pública porque acoge 
las cosas ocultas a los ojos humanos e impenetrables al conocimiento humano. Es oculto por-
que el hombre no sabe de dónde procede cuando nace ni a dónde va cuando muere” (Arendt, 
La condición humana, 70-71). Lo privado, sin ser político, representaba alcanzar la más elevada 
posibilidad de la existencia humana (Arendt, La condición humana, 71).

95	Arendt, La condición humana, 60-61.
96	Arendt, The Human Condition, 61.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

56

del entorno vital de los individuos […]”97. El fenómeno actual no es preci-
samente un control totalitario, sino un autocontrol provisto por la digitaliza-
ción y el entretenimiento. Si un rasgo distintivo de la política consiste en el 
reconocimiento de estos límites, la confusión entre ellos, por tanto, muestra 
síntomas de vacíos de poder. 

En un ámbito distinto, la tensión en cuestión puede aparecer igualmente 
en términos de necesidad y de libertad. Mientras que para Arendt, al igual 
que para los griegos, la necesidad corresponde a las actividades vitales y del 
hogar (oikos), la praxis corresponde a la libertad política (bios politikos). Sin 
embargo, para Arendt, esta diferenciación no significa antagonismo ni libera-
ción entre una y otra; lo expresa en los siguientes términos:

Necesidad y vida están tan íntimamente relacionadas, que la propia 
vida se halla amenazada donde se elimina por completo a la necesidad. 
Porque la eliminación de la necesidad, lejos de proporcionar de manera 
automática el establecimiento de la libertad, solo borra la […] línea exis-
tente entre libertad y necesidad98.

[…] No hay felicidad duradera al margen del prescrito ciclo de penoso 
agotamiento y placentera regeneración […] las grandes riquezas y una 
vida sin esfuerzo […] destruye la elemental felicidad de estar vivo99.

Para los mortales, la “vida fácil de los dioses” sería una vida sin vida. 
[…] Se ha observado con frecuencia que la vida del rico pierde en vitali-
dad, […] lo que gana en refinamiento, en sensibilidad con respecto a las 
cosas hermosas del mundo. […]100.

Más aún, Arendt advierte de los peligros de una sociedad cuya meta sea 
eliminar la necesidad: 

El peligro radica en que tal sociedad, deslumbrada por la abundancia de su cre-
ciente fertilidad y atrapada en el suave funcionamiento de un proceso intermina-
ble, no sea capaz de reconocer su propia futilidad […] Cuanto más fácil se haga 
la vida en una sociedad de consumidores o laborantes, más difícil será seguir 
conociendo las urgencias de la necesidad, e incluso cuando existe dolor y esfuer-
zo, las manifestaciones exteriores de la necesidad apenas son observables […]101.

97	Campillo, El concepto de amor, 11.
98	Arendt, La condición humana, 76.
99	Arendt, La condición humana, 119.
100	Arendt, La condición humana, 129. Se pueden revisar otros fragmentos similares en La condición 

humana, ver 76 y 142.
101	Arendt, La condición humana, 142.



57

Política intensiva: pensar entre límites como problema político  
fundamental desde la filosofía política de Hannah Arendt

La necesidad que, desde el punto de vista de la esfera pública, solo mues-
tra su aspecto negativo como una carencia de libertad, posee una fuerza 
impulsora […]102.

Bastan estas declaraciones de Arendt para observar que la relación entre 
la vida pública y la privada no son dicotomías rígidas, como interpreta Ha-
bermas. En este sentido, Kenney sostiene que el problema de Habermas de 
entender “dicotomías rígidas” en la obra de Arendt es que no le permite ob-
servar que en la política arendtiana se combinan “tanto las acciones propias 
de la esfera política como tal, como actividades estratégicas o instrumenta-
les”.103 Lo que Habermas le cuestiona a Arendt es que la supuesta relación 
rígida entre lo público y lo privado (o entre la polis y el oikos griego) no le 
permite admitir la nueva relación entre el Estado y la economía asociada con 
el crecimiento del capitalismo104. Sin embargo, la propia Arendt advierte ex-
plícitamente el peligro de ser interpretada de esta manera: “quizás no sea 
superfluo añadir que estas distinciones, aunque no sean en modo alguno ar-
bitrarias, difícilmente corresponden a compartimientos estancos en el mundo 
real, aunque se originan en él […]”105.

Otro modo semejante de estos opuestos aparece entre la división y el senti-
do común –o común acuerdo–. Si bien Arendt consiente la división que desta-
caba Maquiavelo en cualquier comunidad humana, de ahí no se sigue que ella 
la comprenda como un fundamento político. Esto se debe a que, si bien la divi-
sión es inherente a la pluralidad de puntos de vista, las comunidades tienen la 
capacidad de llegar a consentimientos. No obstante, el sentido común no anula 
las diferencias. Al respecto, en su Diario filosófico (1950-1973), Arendt escribe 
que la política trata de los diferentes en su estar juntos, y que “los habitantes 
de una comunidad se organizan políticamente según determinados aspectos 
comunes desde un caos absoluto de las diferencias”106. La división en la esfera 
pública permite que la pluralidad humana no se ame a sí misma, es decir, que 
se mantenga en expectativa y lo suficientemente próxima y distante.

Precisamente, otra tensión similar refiere a lo próximo y a lo distante. Si 
bien la vida pública se mantiene en la proximidad de sus habitantes –acción 
plural–, es igualmente fundamental tanto el silencio –de mantener ocultos los 
asuntos que no han de publicarse– como la distancia física. En este sentido, la 
política puede plantearse como un movimiento “entrelímites” de ida y vuelta 
que junta y, a la vez, separa. Arendt lo expresa con claridad:

102	Arendt, La condición humana, 76.
103	Kenney, “Habermas y el concepto de poder”, 245.
104	Kenney “Habermas y el concepto de poder”, 242.
105	Arendt citada por Kenney “Habermas y el concepto de poder”, 242.
106	Esta referencia es de agosto de 1950 y se encuentra en el cuaderno 1, [21], 16.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

58

La esfera pública, al igual que el mundo en común, nos junta y no obstante 
impide que caigamos uno sobre otro […]. Lo que hace tan difícil de soportar 
a la sociedad de masas no es el número de personas, o al menos no de ma-
nera fundamental, sino el hecho de que entre ellas el mundo ha perdido su 
poder para agruparlas, relacionarlas y separarlas107.

Tanto lo oculto como la distancia son esenciales para soportar los hervores 
de cualquier comunidad. Cuando las comunidades se encuentran hacinadas 
con pocas posibilidades de movilidad y separación, los niveles de violencia 
tienden a elevarse. Desde este punto, la violencia significa extenuación tanto 
en un sentido extensivo de movilidad pública como en el intensivo de poder 
participativo. Frente a ello, es preciso el reconocimiento de espacios públicos 
que reúnan y que también distancien lo suficiente. Esto implica pensar la es-
fera pública desde la posición de la esfera privada, y viceversa.

3.3. Más allá de las teorías

Además de las nociones contrapuestas arendtianas analizadas a partir de 
lo que en este trabajo se ha planteado como política intensiva y política ex-
tensiva, se suma otro tipo de tensión (en algunos casos, una tensión falsa) 
derivada de las interpretaciones tan opuestas sobre su propia obra.

Esta tensión, por ejemplo, se puede observar en torno a la discusión de 
si a la autora se la puede vincular desde una perspectiva universalista (ca-
tegorías tradicionales) o desde una posmoderna (labores deconstructivas de 
las categorías tradicionales), o entre el liberalismo (ideales democráticos y 
universales) y el comunitarismo (perspectivista y de un ethos compartido108). 
Forti expresa esta situación de la siguiente manera:

Menos genéricamente, queda cada vez más claro cómo la radicalidad crítica 
de la obra de Hanna Arendt es inconcebible con una perspectiva universalis-
ta, sin por esto tener que ser contada entre aquellas posturas anti-modernas 
que auguran el regreso a un paso que ya no es de recibo109.

Ciertamente, las distintas interpretaciones, de algún modo, manifiestan la 
potencia en la filosofía política de Hannah Arendt, que ha permitido enrique-
cer reflexiones y debates desde distintas perspectivas políticas. Como apunta 
Forti, la tensión entre estas reflexiones ha conducido favorablemente a indi-
car una forma de republicanismo en el pensamiento de Arendt y, con ello, a 

107	Arendt, La condición humana, 62.
108	Arendt, La condición humana, 49-51.
109	Forti, Vida del espíritu, 47.



59

Política intensiva: pensar entre límites como problema político  
fundamental desde la filosofía política de Hannah Arendt

enriquecer la noción de ciudadanía110. No es casualidad que, continúa Forti, 
en el pensamiento político de Hannah Arendt, “se haya podido encarnar un 
renacer de la filosofía práctica aristotélica y, al mismo tiempo, el último epi-
sodio teórico del irracionalismo político”111. Frente a esta tensión, lejos de una 
reconciliación simplista, Forti ingeniosamente propone este ejercicio: si aho-
ra nos tuviéramos que preguntar si Arendt está con Aristóteles –propuestas 
normativas y refundativas– o con Nietzsche –propuestas críticas y decons-
tructivas–, se podría formular de este modo: “Hannah Arendt hace un uso 
nietzscheano, o mejor dicho, […], post-nietzscheano, de algunas categorías 
aristotélicas”112. Incluso, su estilo único, continúa Forti, “resulta irritante para 
los estudiosos consagrados a un ámbito disciplinar específico”113.

En efecto, en Between Past and Future, en diferentes ocasiones, Arendt 
(2006) insiste en que el hecho de enfrentar la tradición no significa olvidar el 
pasado. Incluso, esta tensión se manifiesta también entre la filosofía y la po-
lítica de la autora. Como observa Forti, el análisis de las tres facultades de la 
mente –pensamiento, voluntad, juicio– que Arendt hace en La vida del espíritu 
pretende recapitular y, al mismo tiempo, distanciarse de toda la tradición fi-
losófica, “lo que demuestra el intento original que mueve la filosofía política 
de Hannah Arendt de volver a pensar la política y, con ello, la libertad”114. En 
este ánimo, Fina Birulés apunta que Hannah Arendt jamás entendió la teoría 
política como aquella disciplina que nos dice qué pensar para que sepamos 
cómo actuar, sino que dedicó buena parte de sus esfuerzos a evitar los fáciles 
intentos contemporáneos de reconciliación entre teoría y la praxis115.

Al margen de las controversias y de las distintas interpretaciones sobre la 
filosofía política de Hannah Arendt, lo que resulta relevante para los propó-
sitos de este trabajo es constatar que, una vez que se excluye o se minimiza a 
dicotomías rígidas, la tensión entre los ámbitos intensivo y extensivo, en esa 
medida, también se tiende a radicalizar su propuesta. Por este motivo, Forti 
insiste en que algunos críticos han interpretado mal la indicación de la autora 
de un replanteamiento radical de lo político con la necesidad de una novedad 

110	Forti, Vida del espíritu, 49-51. En esta línea, Forti hace mención a la monografía realizada por 
Margaret Canovan dedicada a la teoría política de Hannah Arendt, que propone dejar a un lado 
la discusión de si su teoría política habría que clasificarla como de “derechas” o de “izquierdas”, 
y más bien reconocer su originalidad en contraposición a la ciencia política contemporánea de 
huella neo-positivista. Según Canovan, es como pensadora y no como historiadora como Arendt 
es considerada, y es como teórica, como se señalan sus límites. Forti, Vida del espíritu, 29.

111	Forti, Vida del espíritu, 39.
112	Forti, Vida del espíritu, 39.
113	Forti, Vida del espíritu, 22-23.
114	Forti, Vida del espíritu, 40.
115	Forti, Vida del espíritu, 12. Esta declaración la hace Birulés en su introducción a Forti, Vida del espíritu.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

60

absoluta.116 Igualmente, no han sido apropiadas las etiquetas de nihilismo o 
existencialismo político a su propuesta, argumentando que se descuida el pa-
pel administrativo y las proyecciones sociales y económicas (interpretaciones 
que ya hemos visto que son totalmente erróneas)117.

Conclusión

Este texto planteó, a manera de conclusión, que la diferenciación como tal 
entre los opuestos en cuestión –lo intensivo y lo extensivo– no solo condicio-
na y potencializa la acción política, sino que también, a su vez, puede mani-
festarse en otros opuestos fundamentales presentes en la filosofía política de 
Hannah Arendt. 

Si bien la política intensiva, que propone describir el fenotipo de la acción 
arendtiana es el principio del poder, no puede, sin embargo, aparecer ni man-
tenerse sin su contraparte extensivo-vital. Es, quizás, la propia diferenciación 
entre estos opuestos la que, aunque problemáticamente, mantiene a una comu-
nidad política. De hecho, la reivindicación de la política intensiva en términos 
de acción-pluralidad permite resistirse a políticas fuertemente funcionalistas 
(que interpretan el campo de los asuntos humanos como una especie de “física 
social”) que reducen la política a un medio para un fin o beneficio, atrofiando, al 
mismo tiempo, el músculo espiritual de cualquier pueblo y comunidad.

Referencias
Arendt, Hannah. Between Past and Future. Nueva York: Penguin, 2006.
Arendt, Hannah. La condición humana. Barcelona: Paidós, 2021.
Arendt, Hannah. Eichmann y el holocausto. Madrid: Taurus, 2015.
Arendt, Hannah. Hombres en tiempos de oscuridad. Barcelona: Gedisa, 2001.
Arendt, Hannah. The Human Condition. Chicago: University of Chicago Press, 1998.
Arendt, Hannah. Más allá de la filosofía. Escritos sobre cultura, arte y literatura. Edi-

ción de Fina Birulés Fina y Ángela Lorena Fuster. Madrid: Trotta, 2014.

116	Forti, Vida del espíritu, 37.
117	En este sentido, Forti señala la relevancia de la obra de John Pocock y de Margaret Canovan para 

indicar algunas cuestiones de la tradición republicana en la obra de Hannah Arendt. Por ejemplo, 
Canovan concluye que la reflexión de Arendt no desemboca en una idealización anacrónica de la 
polis ni se configura como un “hiperpoliticismo” irracional y ambiguo. Esto significa que el republi-
canismo de Arendt conlleva ciertas características de autores clásicos de esta tradición, “pero con 
un profundo respeto por la pluralidad y la libertad individual”. Forti, Vida del espíritu, 49-51.



61

Política intensiva: pensar entre límites como problema político  
fundamental desde la filosofía política de Hannah Arendt

Arendt, Hannah. Poemas. Barcelona: Herder, 2017.
Arendt, Hannah. La pluralidad del mundo. Madrid: Penguin, 2019.
Arendt, Hannah. The Promise of Politics. Nueva York: Schocken, 2005.
Arendt, Hannah. On Revolution (Penguin Classics). Nueva York: Penguin Classics, 1991.
Arendt, H. Sobre la revolución (2019, 21-58).
Arendt, Hannah. The Origins of Totalitarianism. San Diego, California: Harcourt, 

Brace and Co., 1976.
Arendt, Hannah. On Violence. San Diego, California: Harcourt, Brace & World, 1970.
Arendt, Hannah. What Remains: The collected poems of Hannah Arendt. Nueva York: 

Norton, 2024.
Arendt, Hannah y Heidegger, Martin. Correspondencia 1925 -1975 y otros documen-

tos de los legados. Barcelona: Herder & Herder, 2000.
Aristóteles. Ética a Nicómaco. Barcelona: Gredos, 2014.
Báez, Diego. “La sociedad de-transfigurada. La pérdida de plurali-

dad del mundo”. Cultugrafía (2024). https://www.cultugrafia.com/
sociedad-de-transfigurada-perdida-de-pluralidad-del-mundo/

Barrow, R. H. Los romanos. México: Fondo de Cultura Económica, 1992.
Benjamin, Walter. Para una crítica de la violencia y otros ensayos. Madrid: Taurus, 2001.
Birulés, Fina. “Introducción”. En Arendt, Hannah. Más allá de la filosofía. Escritos 

sobre cultura, arte y literatura. Edición de Fina Birulés Fina y Ángela Lorena 
Fuster. Madrid: Trotta, 2014.

Burckhardt, Jacob. History of Greek Culture. Nueva York: Dover Publications, 2022.
Campillo, Antonio. El concepto de amor en Arendt. Madrid: Abada, 2019.
Esposito, Roberto. El origen de la política. Barcelona: Paidós, 1999.
Forti, Simona. Vida del espíritu y tiempo de la polis. Hannah Arendt entre filosofía y 

política. Madrid: Cátedra, 2001.
Galindo, Fernando y Hurtado, Rafael. “El Secreto de Andrómaca: La esclavitud 

de las labores domésticas en ‘La condición humana’ de Hannah Arendt. Revis-
ta Empresa y Humanismo (2020): 33-66. https://doi.org/10.15581/015.xxiii.2.33-66

Galindo Cruz, Fernando. “Muerte por acidia”. Conocimiento y acción, núm. II 
(2022): 95-132. https://doi.org/10.21555/cya.i2.1.2471

Gotthold Ephraim Lessing, 2006.
Habermas, Jurgen. “Hannah Arendt: on the Concept of Power (1976)”. En Haber-

mas, J. Philosophical-political Profiles. Traducción de F. G. Lawrence. Cambrid-
ge, 1983, 171-187.

Han, Byung-Chul. 2021. Sobre el poder. Barcelona: Herder, 1983.
Han, Byung-Chul. “Estamos aturdidos por el mareante frenesí informativo”. El 

país (2025). https://elpais.com/ideas/2022-04-02/estamos-aturdidos-por-el-ma-
reante-frenesi-informativo.html



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

62

Hilb, Claudia. Abismos de la modernidad: Reflexiones en torno a Hannah Arendt, Clau-
de Lefort y Leo Strauss. México: Fondo de Cultura Económica, 2018.

Jaeger, Werner. “La filosofía y el descubrimiento del cosmos”. En Paideia: los idea-
les de la cultura griega. México: Fondo de Cultura Económica, 2019.

Jaspers, Karl. Los grandes filósofos. Los metafísicos que pensaron desde el origen: Anaxi-
mandro, Heráclito, Parménides, Plotino, Anaximandro, Plotino, Anselmo, Spinoza, 
Lao-tse, Nagarjuna. Madrid: Tecnos, 1998.

Jaume, Andreu (ed.). Hannah Arendt. La pluralidad del mundo. Madrid: Penguin, 2019.
Kenney, Charles. “Habermas y el concepto de poder en la obra de Arendt”. Areté 

III, núm. 2 (1991): 233-252. https://doi.org/10.18800/arete.199102.003
Kohn, Jerome. The Promise of Politics. Schocken, 2005.
Kohn, Jerome (ed.). La promesa de la política. Barcelona: Paidós, 2016.
Merleau-Ponty, 2010.
Montesquieu. Del espíritu de las leyes. Madrid: Alianza, 2015.
Negri, Antonio. El poder constituyente. Ensayo sobre las alternativas de la modernidad. 

Madrid: Traficantes de sueños, 2015.
Poltier, Hugues. Claude Lefort. El descubrimiento de lo político. Buenos Aires: Nueva 

Visión, 2005.
Schevisbiski, Renata. “Lo político y la política en Claude Lefort: aportes teóricos 

para una reflexión sobre la democracia”. Utopía y praxis latinoamericana, núm. 
64 (2014): 125-132.

Sirczuk, Matías. Fundación y legitimidad en la modernidad política: Carl Schmitt, Han-
nah Arendt y Claude Lefort. Buenos Aires: Prometeo, 2017.

Strauss, Leo y Cropsey, Joseph (comps.). Historia de la filosofía política. México: 
Fondo de Cultura Económica, 1993.

Taylor, Charles. La era secular. Tomo II. Barcelona: Gedisa, 2015.
Tömmel, Tatjana and Maurizio Passerin, 2024
Touraine, Alain. América Latina. Política y sociedad. Madrid: Espasa, 1989.
Villoro, Luis. El poder y el valor. Fundamentos de una ética política. México: Fondo de 

Cultura Económica, 2020.


