Metafisica y Persona. Filosofia, conocimiento y vida
Afio 18, Num. 35, Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996
DOI: 10.24310/metyper.35.2026.21312

Politica intensiva: pensar entre limites como
problema politico fundamental desde
la filosofia politica de Hannah Arendt

Intensive politics: Thinking between boundaries as a fundamental
political problem through the political philosophy of Hannah Arendt

Dieco BAEz FERNANDEZ!
Universidad Michoacana de San Nicolas de Hidalgo (Morelia, México)
diegobaezf7@gmail.com

REsuMmEN

A través de la diferencia entre “politica intensiva” y “politica extensiva”, este trabajo
propone un acercamiento a la filosofia politica de Hannah Arendt. En particular, plantea
que, en el contexto de la politica, lo decisivo es la diferenciaciéon misma de los opuestos en
cuestion, y no su antagonismo ni una simple reconciliaciéon “a-problematica”. Asimismo,
la relevancia de esta tension permite observar algunas interpretaciones inadecuadas que
se han hecho sobre la obra de Hannah Arendt al confundir, por ejemplo, los opuestos
como tal con exclusion o dicotomias rigidas.

Palabras clave: Hannah Arendt, accion, poder, politica intensiva, politica extensiva
ABSTRACT

Through the distinction between “intensive politics” and “extensive politics”, this
work proposes an approach to Hannah Arendt’s political philosophy. Specifically, it ar-
gues that, in the context of politics, what is decisive is the very differentiation of the op-
posites in question, not their antagonism nor a simple “unproblematic” reconciliation.
Furthermore, the relevance of this tension allows us to identify some inadequate interpre-
tations that have been made of Hannah Arendt’s work by confusing, for example, the very
potential of the opposites in question with antagonism or rigid dichotomies.

Keywords: Hannah Arendt, action, power, intensive politics, extensive politics

1 ORCID: https://orcid.org/0009-0004-6946-4847

Recepcion del original: 14/02/2025
Aceptacion definitiva: 19/11/2025

@@@@ This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommer-
ST cial-ShareAlike 4.0 International License

29



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

Introduccion

El presente documento se divide en tres partes. La primera ofrece un plan-
teamiento sobre la metodologia y los objetivos del trabajo, y un acercamiento
al pensamiento politico de Hannah Arendt. La segunda plantea tres conside-
raciones sobre la nocion de politica intensiva: 1) autonomia, 2) espontaneidad
y propia realizacion, 3) fragilidad y factor inesperado. Finalmente, en la terce-
ra parte se discute la tension entre “politica intensiva” y “politica extensiva”.

1. Planteamiento y conceptualizacion

1.1 Planteamiento. Accion y mundo intermitente

En nuestra época, marcada por un tiempo intermitente —distintas formas
de fragmentacion derivadas, en gran medida, de una experiencia inmediata,
hiper- y simultanea-? una consideracion principal que se obtiene de retomar
la obra de Hannah Arendt es que, al entender el poder como constitutivo de
la pluralidad —accion plural- y no como un fendmeno individual, permite
mirar el mundo no solo con mayor amplitud y profundidad, sino también
comprender distintas problematicas actuales. Es decir, desde nacionalismos
y funcionalismos politicos hasta frustraciones publicas manifestadas, por
ejemplo, en grados extremos de violencia, indiferencia hacia temas comunes
o impotencia expresiva y participativa de pueblos y comunidades.

En contraste con un mundo fragmentado, el poder arendtiano como “poten-
cialidad” (y no como fuerza, posesion o acumulacion) surge y se mantiene en la
accion misma de los protagonistas. Se trata de una accion, por cierto, condiciona-
da por la fragilidad de su espontaneidad —aparece fugazmente al juntarse las per-
sonas y desaparece cuando se separan-—y por la impredecibilidad de su destino’.
Sibien, de algiin modo, es posible “orientar” las palabras y los actos, no es posible,
sin embargo, controlar de forma absoluta su destino. De hecho, para Arendt, es

> Con el tiempo intermitente del mundo contemporaneo entiendo al menos tres componentes
interconectados: hiper (i.e.: consumo, informacion, desatencion, conectividad, etcétera.); si-
multaneidad de tareas o actividades (mulitasking); incesante (tanto lo hiper como lo simultaneo
se manifiestan de manera continua y acelerada).

> Arendt, H., The Human Condition (Chicago: University of Chicago Press, 1998), 199-207. Desde
luego, no es la fragilidad bioldgica a la que Hannah Arendt se refiere (aunque tiene relacion),
sino a la compleja —e inesperada— trama humana de palabras y acciones que, si bien condicionan
el mundo, no lo determinan. Cualquier cosa que entra en contacto con la vida humana, dice
Arendt, asume de inmediato el caracter de condicién de la existencia humana: “De ahi que los
hombres, no importa lo que hagan, son siempre seres condicionados” (Arendt, The Human, 23).

30



Politica intensiva: pensar entre limites como problema politico
fundamental desde la filosofia politica de Hannah Arendt

esta pretension de control total en la que consistio el terror de los totalitarismos:*
un control casi absoluto de los &mbitos publico y privado. A la accién, por tanto,
le es inherente “lo posible”: la posibilidad de un nuevo comienzo (initium)’. Esta
posibilidad, segtin considero, afiade perplejidad a su ontologia politica (un “hu-
manismo severo”® en términos de Canovan).

La accion arendtiana, entonces, no puede aparecer ni continuarse desde el
aislamiento ni tampoco reducirse a un nimero de personas’, a la acumulacion
o0 a la riqueza material. En este sentido, el poder —que surge de la accién con-
certada— no es objeto de posesion, de fabricacion. Tampoco consiste en una
jerarquizacion, como sucede con las cosas que se “extienden” en el espacio fisi-
co®, ni tampoco esta sujeto a las motivaciones y los intereses particulares —indi-
viduales o colectivos—. La correlacion poder-pluralidad arendtiana no solo nos
recuerda que el espacio publico es de todos y, a la vez, de nadie (en expresion
de Galindo, 2022), sino también que la accion resiste a la homogeneidad o a la
indiferenciacién del mundo. Por este motivo, Arendt menciona que las formas
dominantes de control permiten organizar la infinita pluralidad y diferencia-
cion de los seres humanos como si toda la humanidad fuera un solo individuo
(1976, 438). En cambio, desde la dptica de la autora, es debido a la accion que la
pluralidad puede distinguirse o revelar sus identidades.

Si, por tanto, la praxis no se apoya, en ultima instancia, en una cualidad tan-
gible, dada (la sangre, la tierra, las habilidades naturales, caracteristicas fisicas

* Este tema lo expone Arendt en el apartado “A Classless Society” de The Origins of Totalitaria-
nism (San Diego, California: Harcourt, Brace and Co., 1976), 325.
> Con initium Arendt se refiere a todo ser humano que por virtud de nacimiento puede to-
mar la iniciativa y aprestarse a la accion (Arendt, The Human Condition, 177). La categoria de
natividad es vinculada por la autora con la originalidad de revitalizar el mundo (Tommel,
Tatjana and Maurizio Passerin, 2024). Arendt aborda este tema desde la fundacién politica en
el apartado “The Meaning of Revolution”, en On Revolution (Nueva York: Penguin Classics,
1991). Ver en la version en espafiol: Arendt, H. Sobre la revolucién (2019, 21-58).
¢ Con “humanismo severo” Canovan se refiere a un sentido tragico de los limites de la existen-
cia marcados por un profundo respeto por la pluralidad y la libertad individual: “Justamente
seria esta vision tragica de la condicion humana la que impediria a la autora sefalar una
“utopia participativa™. Canovan citada por Forti, S. Vida del espiritu y tiempo de la polis. Hannah
Arendt entre filosofia y politica (Madrid: Catedra, 2001), 51.
Como se vera en el tercer apartado, la nocién de “cantidad” es una especie de puente entre
lo intensivo y lo extensivo. Por un lado, apela a la pluralidad como potencialidad —intangi-
ble-y, por otro, como niimero de personas como tal —cuantitativo-. Como menciona Kenney,
el poder arendtiano que se ejerce siempre es un poder relativo: “Aquellos que dominan no
necesitan ni el apoyo de todos ni el apoyo de la mayoria; [...]. Si la mayoria permanece poli-
ticamente pasiva, inactiva, una organizaciéon puede dominar con el apoyo activo de relativa-
mente pocos y sin uso de la violencia”, Kenney, Charles, “Habermas y el concepto de poder
en la obra de Arendt”, Areté III, nim. 2 (1991), 246, https://doi.org/10.18800/arete.199102.003
A diferencia del ambito intensivo —de los asuntos humanos-, los objetos en la extension del
espacio fisico pueden calcularse, multiplicarse, replicarse, etcétera. Si el primero se distingue
por la autonomia o ausencia de unidad de medida; el segundo, por su condicion instrumental.

31



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

y étnicas, etcétera), ni es utilitarista es debido a que la experiencia de la accion
que propone la autora puede ser comprendida bajo un caracter intensivo: “au-
tonomia” (exenta de medios y fines), “espontaneidad” (propia realizacion) y
“fragilidad” (por un lado, aparece y desaparece fugazmente; por otro, su des-
tino se encuentra abierto a la novedad). Estos tres componentes de la accion
revelan potencialidad (dynamis para los griegos, o la potentia latina) en la expe-
riencia de la accion, que, para Hannah Arendt, es una experiencia de libertad
—“inagotable”, en oposicion a los deseos y las motivaciones intermitentes, que
son “insaciables”—. La accién arendtiana, practicamente sinénimo de libertad,
ciertamente, no se “agota” en un ideal utilitarista o en la circularidad de las
motivaciones, en los que, una vez conseguido un fin, este funciona como otro
medio para otro fin, y asi interminablemente. Frente a esta circularidad del
ideal utilitarista, Arendt apela a la pregunta que alguna vez hiciera Gotthold
Ephraim Lessing —en vistas de que toda respuesta apunta a un uso en particu-
lar—: “;Y cual es el uso del uso?”’. En efecto, la frustracion de las motivaciones,
asi como de las politicas que apoyan sus principios en una base material o
utilitarista —como las politicas del bienestar—, no solo es que son insaciables,
sino que también sustituyen el poder —expresivo y participativo— que surge de
la pluralidad. Desde luego, el problema no radica en la consideracion de si una
comunidad deba o no tener ciertos niveles de seguridad o de bienestar, sino en
dar por hecho que la politica solamente es un “medio” para alcanzarlos.

Desde esta Optica, este trabajo contrapone “politica intensiva”, que corres-
ponde a la potencialidad en la propia accion —experiencia de libertad—, y “po-
litica extensiva”, que refiere al dmbito de la utilidad y al horizonte vital (la ne-
cesidad y los procesos metabdlicos), que, por si mismos, no pueden sostener
una experiencia de libertad. La primera, porque depende de los “procesos”;
y la segunda, de los “fines”.

El poder arendtiano, en efecto, al estar condicionado tinicamente por los
actos y las palabras de la ciudadania, se encuentra en el otro extremo de la
dimension extensivo-vital —lo dado, la necesidad, la utilidad, lo técnico-ins-
trumental, la violencia—'°. No obstante, que el poder y las logicas extensivas
se entiendan en Hannah Arendt como naturalezas contrapuestas, como se
vera, no necesariamente significa una tension improductiva, ni que procure
una separacion “radical” entre una y otra. Si bien no estd en duda el dnimo de
la autora por diferenciar sin ambigiiedad entre, por ejemplo, praxis y poiesis

? Gotthold Ephraim Lessing, 2006, 80.

10 Arendt, H. On Violence (San Diego, California: Harcourt, Brace & World, 1970). En On Vio-
lence, Arendt asegura que, tanto la fuerza como la violencia, al no estar condicionadas por
la pluralidad y limitarse a un caracter instrumental-medible, se encuentran en el extremo
opuesto del poder. En cambio, la intangibilidad del poder indica que es inagotable (solo lo
limita la pluralidad misma). Este mismo tema lo aborda en The Human Condition, 201.

32



Politica intensiva: pensar entre limites como problema politico
fundamental desde la filosofia politica de Hannah Arendt

(corresponde a la techne), y respectivamente entre libertad (bios politikos) y
necesidad (oikos), no parece que su pretension ultima apunte a una liberacion
absoluta entre una nocién y otra. Desde luego, lo anterior no significa que en
ciertos puntos de su obra no existan inconsistencias o ambigtiedades.

Incluso, el hecho de no alcanzar a observar en la filosofia politica de Han-
nah Arendt una tensién problematica (“disonancia consonante”, en el lengua-
je de Roberto Esposito, o “coincidencia de opuestos”, en el de Merleau-Pon-
ty)!! con mayor complejidad y resonancia entre las diferencias en cuestion
abre el camino, considero, a interpretar inadecuadamente su propuesta po-
litica: desde formas vacias de metafisica y de existencialismo politicos hasta
utopias irrealizables'?. Basta mencionar el caso de Habermas, que, al no ver
en Arendt mas alld que solo “dicotomias rigidas”, termina concluyendo que
su propuesta sobre el poder es impotente. Esto se debe a que supuestamen-
te deja a un lado consideraciones sociales y econdmicas fundamentales que
cualquier proyecto politico moderno requiere.

Con todo, la cualidad intensiva de la accion (autonomia, espontaneidad,
fragilidad) plantea un problema politico fundamental: ;en qué medida la po-
tencialidad de la accion puede aparecer y continuarse, al tomar en cuenta
que, de algiin modo, depende del espacio vital y que precisa de algtin grado
elemental de tangibilidad o hasta de violencia? Este interrogante conduce al
reconocimiento de una doble cara del poder entre la dimension intensiva —la
propia accion-y la dimensién extensiva —utilidad, horizonte vital-: una ten-
sion que si bien es problematica, no necesariamente es antagonica.

! Esposito, en El origen de la politica (Barcelona: Paidés, 1999) expresa estas tensiones como “diso-
nancias concordantes” o “concordancias disonantes”. De modo semejante, en el lenguaje de Mer-
leau-Ponty (2010), en esta tensién entre lo visible y lo invisible, o entre el cuerpo y el espiritu hay
una “coincidencia de opuestos” —un sentido comiin—. En sus palabras, este movimiento circular no
es una simple suma de movimientos opuestos ni un tercer movimiento agregado a ellos, sino su
sentido comun, “manifestacion de St, develamiento que se estd haciendo”. Merleau-Ponty, 2010, 88.

2 En su estudio sobre las distintas interpretaciones de la filosofia politica de Hannah Arendt, Si-
mona Forti menciona, por ejemplo, los cuestionamientos que Agnes Heller, Richard Bernstein,
y Jurgen Habermas dirigen a esta autora vinculados a que su proyecto politico es inoperante
en términos sociales, econdmicos o de gobierno. (Forti, Vida del espiritu, 32). En esta linea, en su
discusién sobre los malentendidos que subyacen a la interpretacion de Habermas del concepto
arendtiano de poder, Charles D. Kenney sostiene: “Habermas critica las ‘dicotomias conceptua-
les rigidas’ de Arendt como inaplicables a los estados y sociedades modernas” (Kenney, Haber-
mas y el concepto de poder, 244). Habermas lo expresa en estos términos: “Un estado exonerado
del manejo administrativo de los asuntos sociales, una politica libre de todos los problemas de
politica social, una institucionalizacion del bienestar, y la formacion radicalmente democrati-
ca de un consenso que pone un limite a la represién social —ello no es un camino concebible
para sociedad moderna alguna” (Habermas citado por Kenney, Habermas y el concepto de poder,
242). Esta cita corresponde al ensayo de Jurgen Habermas publicado antes de su muerte en
1975, “Hannah Arendt: on the Concept of Power (1976)”, en Habermas, J. Philosophical-political
Profiles, trad. F.G. Lawrence (Cambridge, 1983), 171-187. En este ensayo Habermas compara el
concepto de poder de Hannah Arendt con los de Max Weber y Talcott Parsons.

33



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

Entonces, este trabajo propone mostrar que, en el contexto de la politica
arendtiana, la potencialidad surge en la propia diferenciacion entre ambas na-
turalezas, y no mediante una liberacion absoluta, ni tampoco de una simple
reconciliacion. Mas atin, en términos politicos, la supresion de la cualidad in-
tensiva corre el riesgo de ser reemplazada, de distintos modos, por politicas
extensivas radicales (i.e.: formas tiranicas, fuertes burocracias y funcionalismos
politicos). El problema de esta radicalizacion es que la potencialidad del es-
pacio publico y politico es sustituida por la “ocupacion” del espacio. Como
menciona Campillo, la Tierra se ha “ocupado” tinicamente “para la produc-
cién y consumo y de bienes cada vez mas efimeros y desechables”®. En efecto,
al prescindir de la accion expresiva y participativa de la ciudadania, no solo
sucede que sus infinitas motivaciones son imposibles de “saciar” —en un nivel
vital y social-, sino que también, y todavia mas importante es que, de alguna
forma, se van originando “vacios de poder”** manifestados; por ejemplo, en
formas extremas de violencia o de frustracion publica (“ciudadanos rabiosos”,
en expresion de Galindo™ —ciudadanos que, frente a las problematicas politi-
cas, tienen por costumbre quejarse y reaccionar, aunque sin actuar-).

Por tanto, este trabajo ve conveniente no solo situar a la acciéon arendtiana
lejos de una dicotomia rigida y radical entre estas dimensiones, sino también
permitirse imaginar el poder —que surge en la accién plural- como una espe-
cie de “escenario” (en contraposicion a un espacio extensivo-lineal), en cuya
atmosfera sea posible la coexistencia de ambas naturalezas.

1.2. Conceptualizacion: la accion en Hannah Arendt

1.2.1. Vita activa

Hannah Arendt (1906-1975) es una de las pensadoras mas influyentes del
siglo XX. Ante la perplejidad de los acontecimientos de su tiempo, como el
totalitarismo, su experiencia directa de la Shoah y la creacion del Estado de
Israel, es conducida a plasmar —con algunos pensadores de la politica como
Montesquieu, Maquiavelo y Tocqueville, y desde su influencia filosdfica, por
ejemplo, de Socrates, Aristoteles, Agustin, Heidegger, Jaspers y Kant— una
propuesta de la accion politica tan vigente como sugerente en términos de

3 Campillo, A., El concepto de amor en Arendt (Madrid: Abada, 2019), 77.

4 Con el término “vacio de poder” me refiero a que la frustracion publica es semejante a una
burbuja de jabdn que, al carecer de poder —accion plural-, se va inflando hasta que en algtin
punto revienta hasta cristalizarse en formas de violencia.

5 Galindo Cruz, Fernando, “Muerte por acidia”, Conocimiento y accion, num. II (8 de enero de
2022): 95-132, https://doi.org/10.21555/cya.i2.1.2471

34



Politica intensiva: pensar entre limites como problema politico
fundamental desde la filosofia politica de Hannah Arendt

libertad. En su busqueda de una libertad especificamente humana, e inspi-
rada en la metafora de la polis de las ciudades-Estado griegas, en sus obras
mayores The Origins of Totalitarianism (1951), The Human Condition (1958),
Between Past and Future (1961), On Revolution (1963) y en una variedad de
materiales —conferencias, ensayos, discursos y notas en su diario filoséfico—'¢
de comienzos de la década de 1950, Arendt establece las bases de su pensa-
miento politico. Lo que a esta autora le interesa es comprender las cuestiones
fundamentales de su tiempo y recuperar la nobleza del espacio publico.

Particularmente, en The Human Condition", la autora emprende un estudio
fenomenologico de la accion (vita activa) y describe tres tipos de actividades
humanas: las relacionadas con la labor y el consumo (Homo laborans), con el tra-
bajo o la fabricacion (Homo faber) y las relativas a la vida publico-politica (bios
politikos) o accion (praxis). Las actividades de la labor corresponden a las nece-
sidades y a los procesos vitales del cuerpo humano, y su condicion humana es
la vida misma. Las del trabajo refieren a las cosas producidas por la fuerza y las
manos humanas, que configuran el mundo material; su condicion es la mun-
danidad®. La mundanidad, entonces, es el ambito de lo que se puede hacer, fa-
bricar y replicar (poiesis, techne). Si el movimiento de las actividades fisioldgicas
de lalabor es ciclico (sin inicio ni final), el del trabajo apunta a un inicio y un fin
(medios-fines), como la extraccion de la materia (medio) para realizar una silla
(fin). Una vez producidos, los objetos de la poiesis —incluidos los de la creacion
artistica— llevan su propio curso de vida (por ejemplo, la silla sera “utilizada”
mas alla de la vida de su productor, al igual que el objeto artistico sera juzgado
con independencia del autor de la obra)®.

Finalmente, la accién corresponde a los actos y a las palabras, que para
Hannah Arendt son las dos actividades politicas mas sobresalientes®. A di-
ferencia de las actividades de la poiesis, en la accion no se trata de autores ni
de productores, sino de “actores” o agentes. Por tanto, la accién implica res-

16 Estas son algunas de las fuentes: conferencias leidas en la Universidad de Princeton y del Insti-
tute for Advanced Studies en 1953: ‘Karl Marx and the Tradition of Western Political Thought’;
un discurso en la radio alemana: ‘Von Hegel zu Marx’; conferencias leidas en la Universidad de
Notre Dame en 1954: ‘Philosophy and Politics’, “The Problem of Action and Thought after the
French Revolution’; y una variedad de anotaciones de 1950 a 1973 en su Diario filosdfico.

17 The Human Condition es un ensayo filosofico escrito originalmente en inglés y publicado por Uni-
versity of Chicago Press en 1958. Posteriormente, en 1960, Arendt escribe una version en aleman
bajo el titulo Vita Activa “Vita activa oder vom titigen Leben. Stuttgart: Kohlhammer”. Como men-
ciona Fina Birulés (2014) a través de Marie Luise Knott y Sigrid Weigel, la version americana y la
alemana de sus obras fundamentales constituyen dos originales distintos, a pesar de ser coexis-
tentes. Ver Birulés, Fina, “Introduccion”, en Arendt, Hannah, Mis alld de la filosofia. Escritos sobre
cultura, arte y literatura, ed. Fina Birulés Fina y Angela Lorena Fuster (Madrid: Trotta, 2014), 13.

8 Arendt, The Human Condition, 7-8.

¥ Arendt, Hanna, Between Past and Future (Nueva York: Penguin, 2006), 206.

20 Kohn, Jerome (ed.), La promesa de la politica (Barcelona: Paidds, 2016), 3.

35



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

ponsabilidad, que no puede ser sustituida por alguien mas. La capacidad de
actuar a la que se refiere la autora es distinta a la habilidad o el talento dados
naturalmente; lo realmente decisivo no es el qué (natural) de la persona, sino
quién es, que se revela al decir y al actuar. A través de los términos griegos
isonomia e isegoria, Arendt sostiene que, al actuar, nos distinguimos: “solo al
ser visto y oido entre iguales es posible distinguirse y mostrar con hechos y
palabras quién es en su tnica distincion”?..

Hannah Arendt asocia la accion con el sentido comtin o “mismidad” del
mundo (koindn, lo comun a todos)*. Sin embargo, este sentido que depende
de la pluralidad no procura ni una voluntad generalizada ni refiere a una for-
ma de comprender el mundo para todos, sino acuerdos y modos de orientar-
se mutuamente. Asimismo, el sentido comtn al que se refiere la autora per-
mite acceder a la realidad —o alcanzar objetividad—. En palabras de Arendt,
“larealidad del mundo esta garantizada por la presencia de otros [...], y cual-
quier cosa que carece de esta aparicion viene y pasa como un suefio, intima y
exclusivamente nuestro, pero sin realidad”?. Ciertamente, la integraciéon de
puntos de vista (el peithein socratico) no excluye la discriminacion de ellos —
en particular, Arendt es critica frente a las distorsiones de la subjetividad y de
los prejuicios sociales—: lo que esta en juego es la amplitud conjunta del juicio,
y no la “acumulacion” de puntos de vista como tal.

Aunque, de algtin modo, las tres actividades —labor, trabajo y accion— estan
condicionadas por la pluralidad humana, tanto las de la labor como las del tra-
bajo pueden realizarse en aislamiento y hasta ser sustituidas por alguien mas.
En cambio, la pluralidad es condicion especifica de la accion: los actos depen-
den exclusivamente de la libertad y de la responsabilidad de los protagonistas®.

2 Arendt, Hanna, La condicién humana (Barcelona: Paidos, 2021), 219. Como menciona Kohn, al
igual que hizo Montesquieu, Arendt destaca que lo que inspira la accién politica en las repu-
blicas es la igualdad y la distinciéon (Kohn, La promesa de la politica, 30). Ver Montesquieu. Del
espiritu de las leyes (Madrid: Alianza 2015). En tiempos de Homero, la distincion era un elemento
fundamental en la esfera puiblica, sin importar quién era el vencedor o el perdedor, el combate
entre los guerreros era esencial para visibilizarse. En palabras de Arendt: “Esta competencia to-
davia tenia su modelo en la lucha, completamente independiente de la victoria o la derrota, que
dio a Héctor y Aquiles la oportunidad de mostrarse tal como eran, de manifestarse realmente,
o sea, de ser plenamente reales” (Kohn, La promesa de la politica, 194). En este sentido, Roberto
Esposito observa que tanto Hannah Arendt (desde la nocién de dgora) como Simone Weil coin-
ciden en que el gran mérito de Homero es haber restituido el honor a los vencidos al separar
victoria y justicia, razon y éxito, culpa y derrota (Esposito, El origen de la politica, 22).

2 Kohn, La promesa de la politica, 51-52. Arendt explica que el mundo se muestra de modo dife-
rente a cada persona en funcién de la posicion que ocupa dentro de €l, y que la “mismidad”
del mundo, su rasgo comun, reside en el hecho de que el mismo mundo se muestra a cada
uno de modo distinto. Kohn, La promesa de la politica, 51-52.

2 Arendt, La condicién humana, 222.

2 Arendt, The Human Condition, 8.

36



Politica intensiva: pensar entre limites como problema politico
fundamental desde la filosofia politica de Hannah Arendt

Al actuar, las comunidades no solo se organizan en un escenario concreto,
sino que también sus protagonistas comunican, se orientan y revelan quiénes
son. Desde esta Optica, dice Arendst, la accion plural es condicion para cualquier
forma de gobierno —debido a que el poder surge inicamente de la pluralidad-*.

1.2.2. Espacio de aparicion

El poder en Hannah Arendt surge cuando las personas se retinen y actiian
de comtn acuerdo, y desaparece cuando se separan®. La inica manera de
continuar la accion, entonces, es mediante la accion misma de la ciudadania.

La accion manifiesta espontaneidad y potencialidad (dynamis): va mas alla
de los procesos vitales y de la utilidad. Para bien o para mal, esto conlleva que
el destino de la accién sea impredecible: la accion pisa el campo de lo posible,
de la novedad. Ciertamente, si las actividades de la labor son ciclicas y las del
trabajo (o fabricacion) tienen un inicio y un fin (l6gica de medios y fines), el sello
distintivo de la acciéon manifiesta apertura y posibilidad de un nuevo comienzo
(initium). En este sentido, Arendt vincula la accién con la fundacién de una co-
munidad politica. Ella se inspira en la polis como metafora para reivindicar la es-
fera puiblica, cuya potencialidad —caracter intensivo— no se reduce a la extension
del espacio:

La polis, propiamente hablando, no es la ciudad-estado en su situacion fisica;
es la organizacion de la gente tal como surge de actuar y hablar juntos, y su
verdadero espacio se extiende entre las personas que viven juntas para este
propdsito, sin importar dénde estén?.

No obstante, enseguida Arendt misma pone en tension la cualidad inten-
siva de la accién infiriendo que todo espacio de aparicion requiere de un
nivel de tangibilidad:

La organizacién de la polis, fisicamente asegurada por la muralla que la ro-
deaba y fisonémicamente garantizada por sus leyes —para que las siguientes
generaciones no cambiaran su identidad mas alla del reconocimiento—, es
una especie de recuerdo organizado. Asegura al actor mortal que su pasajera
existencia y fugaz grandeza nunca carecerd de la realidad que procede de
que a uno lo vean, lo oigan y, en general, aparezca ante un publico [...]%.

% Arendt, The Human Condition, 201.

% Arendt, The Human Condition, 244.

27 Arendt, La condicion humana, 221. Arendt contintia diciendo: “De ahi la frase de la coloniza-
cion griega: jA cualquier parte que vayas, seras una polis!” (La condicién humana, 221).

2 Arendt, La condicion humana, 220-221.

37



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

En la medida en que el espacio de aparicion —la propia accion— se insti-
tucionaliza o se contintia, se transforma en accion politica. La organizacion
e institucionalizacion politica —acuerdos, leyes, constituciones, etcétera—, de-
pende del poder, que tiene su fuente en la capacidad humana de actuar en
concierto. Por tanto, la pérdida de poder o bien debilita la organizacion o la
institucién, o bien las endurece en formas funcionalistas o mecanicistas. Por
tanto, en este sentido, si el poder es intensivo —la propia accién—, su organiza-
cion o institucionalizacidn, entonces, es de caracter extensivo —tangibilidad,
continuidad o materializacion-.

1.2.3. Verdad y juicio

Debido a que la politica trata del mundo y no del individuo, el juicio como
capacidad especificamente humana toma un papel decisivo. Desde la 6ptica de
Hannah Arendt, el juicio, la “mentalidad ampliada” (enlarged mentality) —tér-
mino que recupera y actualiza politicamente de la primera parte de Critique of
Judgment de Kant sobre el juicio estético—, es la capacidad politica por excelen-
cia que permite a una persona representarse o imaginarse en el lugar de otro®.

Esta capacidad no solo la recupera de la critica del juicio estético kantiano,
sino también del amor activo de los griegos por la belleza, que les permitia
juzgar y discriminar los asuntos que no estan sujetos al calculo o a la medi-
da*. Como mencionan Birulés y Fuster, tras resaltar que el gusto evalta el
mundo de acuerdo con su mundaneidad: “[El gusto] En vez de preocuparse
por la vida sensual o el yo moral, se opone a ambas cosas y propone un in-
terés puro y ‘desinteresado” por el mundo”?'. A diferencia del conocimiento
determinante al que aspiran, por ejemplo, las ciencias fisicas y naturales, el
juicio —su amplitud—, en el contexto de los asuntos humanos, se enriquece
en la intermediacion (integracion y discriminacion) de puntos de vista®. Lo
decisivo de esta forma de entendimiento practico o de prudencia aristotélica
(phroneésis)® no es el hecho de proveer resultados absolutos para todos, sino la

¥ Kant, 2006, 237.

30 Arendt, Between Past and Future, 216.

31 Birulés y Fuster, Mds alld de la filosofia, 27.

% Arendt recupera estos términos de Kant para diferenciar entre un ‘pensamiento determinan-
te’” como el conocimiento de validez cientifica y el “pensamiento reflexivo’ para los asuntos
humanos que no pueden ser concluyentes, sino significativos y dependen de la pluralidad.
En palabras de Arendt: “Los tinicos criterios del juicio [...] emergen de la pluralidad humana,
[...] condicion de la politica. El juicio politico no es un asunto de conocimiento, [...] no elimi-
na el riesgo, sino que afirma la libertad humana [...]”. (Kohn, La promesa de la politica, 14).

¥ Aristoteles entiende la virtud de la prudencia como una disposicién (eleccion intencional)
orientada por la razén de acuerdo con las circunstancias particulares de cada caso (Aristote-
les, Etica a Nicomaco (Barcelona: Gredos, 2014), 129). Como destaca Lord, la prudencia aristo-
télica no es el conocimiento sino la mejora de la accion, por tanto, no se trata de descubrir los

38



Politica intensiva: pensar entre limites como problema politico
fundamental desde la filosofia politica de Hannah Arendt

prudencia politica que permite la capacidad de comprender otras formas de
ver el mundo. En este sentido, es importante notar la distinciéon que plantea
Arendt entre verdad y opinion.

A diferencia del saber, basado en encadenamientos de causas y efectos
—extensivo—, cuyos objetivos pueden calcularse y pronosticarse; el juicio apre-
hende lo particular —intensivo-y lo comtin a todos. Como se indico, debido
a que lo contingente es inherente a la accion, la facultad de juicio permite
captar la particularidad de los acontecimientos sin ayuda de modelos prees-
tablecidos. Por esta razdn, la autora considera a los totalitarismos (el nazismo
y el estalinismo) como acontecimientos sin precedentes™.

Si los objetos del saber determinante (como forma de verdad) —de causas y
efectos— se extienden en la yuxtaposicion de un espacio-tiempo parcelable y
replicable, el del juicio y, a su vez, el de la opinidn, al estar condicionados por
la pluralidad, dependen de la apertura de los protagonistas.

En esta linea, Hannah Arendt trata de desmitificar el sentido negativo de
la opinion (doxa) o de como aparece el mundo a cada uno (dokei moi)*. La au-
tora sugiere distinguir entre dos formas de opinidn, eicasia y pistos, que Platon
reconoce a través de Sdcrates. Mientras que la primera es fruto de la fantasia

principios o las causas que articulan los fendmenos de la accién humana (Lord, 2020, xxiii).
De acuerdo con Werner Jaeger, Heraclito es el primer filésofo que introduce la idea de phrone-
sis como un ejercicio de inteleccion del orden de los valores y de la orientacién de la vida. Ver
Jaeger, Werner, “La filosofia y el descubrimiento del cosmos”, en Paidea: los ideales de la cultura
griega (México: Fondo de Cultura Econémica, 2019), 177.

% Si bien es posible retomar ejemplos del pasado para comprender acontecimientos del presen-
te, no hay férmulas establecidas para el juicio que operen a priori. Ver Arendt, Hannah, The
Origins of Totalitarianism (San Diego, California: Harcourt, Brace and Co.), 1976 [publicada
originalmente, en 1951].

% En su conferencia sobre Socrates, Arendt menciona que, desde la tradicion filosofica, al me-
nos desde Platdn, se ha sustituido la accién (praxis) y la opinioén (doxa) por la verdad (episte-
me) y la vida contemplativa (bios theoretikds). Arendt pone de relieve que no se trata de una
opinién expresada en vacio, sino que cada persona conlleva una apertura tnica y distinta
del mundo y, por tanto, a cada uno le es inherente una verdad. “Socrates” es una parte de
una conferencia que Arendt impartié en la Universidad de Notre Dame, en Indiana, Estados
Unidos, el 3y el 4 de marzo de 1954. Posteriormente, en 2005, fue publicada por Jerome Kohn.
Ver Kohn, Jerome, The Promise of Politics (Schocken, 2005). En este sentido, Arendt (2016)
explica que la persuasion (peithein) era un discurso sin violencia de lo que a cada quien le
aparece ante ella (dokei moi), y reclama que Platon llegd a su concepto de verdad filosdfica,
la dialegesthai o dialéctica, como lo contrario a la opinidn, a la persuasion y a la retdrica que
para él eran formas impuestas o violentas (52). Asi como nadie puede conocer de antemano
la doxa de alguien mas, asi tampoco —dice Arendt- nadie puede conocer por si mismo y sin
un esfuerzo adicional la verdad inherente a su propia opinién: “Sécrates queria sacar a la luz
esta verdad que cada cual posee en potencia” (Arendt, 2016, 52-55). Para ampliar este tema
ver Hilb, Claudia, Abismos de la modernidad. Reflexiones en torno a Hannah Arendt, Claude Lefort
y Leo Strauss (México: Fondo de Cultura Economica, 2016), 104. Este tema también lo discute
Sirczuk, Matias, Fundacion y legitimidad en la modernidad politica: Carl Schmitt, Hannah Arendt y
Claude Lefort (Buenos Aires: Prometeo, 2017).

39



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

de la subjetividad (falsa infinita), la segunda se constituye sobre la base de
como aparece el mundo a cada quien: un punto de vista tnico. Evidente-
mente, esta ultima (pistos) es la forma que Arendt trata de recuperar. Con
este fin, la autora subraya que la opinién nada tiene que ver con lo probable
ni con puntos de vista vacios, sino que la variedad de miradas enriquece y
constituye la realidad del mundo®*. Como menciona Campillo, en la esfera
publica ya no rige el principio de no contradiccion, sino el reconocimiento de
la pluralidad de pareceres y la “mentalidad amplia”, que es capaz de ponerse
en el lugar de los otros”. Sin embargo, esta forma de pensar-actuar que carac-
teriza al juicio no es, para Arendt, solo una cuestion de empatia: no se trata
de intentar ser o sentir como alguien mas, sino de ser y pensar en la propia
identidad del sujeto donde en realidad no esta®.

Con todo, a juicio de Hannah Arendt, dado que la opinién no es conclu-
yente ni procura certidumbre —como es el caso del conocimiento de validez
cientifica—, ha sido desacreditada por la tradicion y sustituida —al menos des-
de Platon— por la verdad. Lo que a Arendt le resulta problematico es que,
al mismo tiempo, se ha abstraido también la potencialidad de la pluralidad
humana: dentro de esta reduccion se ha eclipsado también la libertad politica
por la libertad filosofica (diferencia que retoma de Montesquieu). Hannah
Arendt no intenta desairar la verdad®, sino reubicarla en el lugar que le co-
rresponde y, consiguientemente, distinguir dos formas de razonamiento. Por
una parte, aquel cuyas consideraciones se despliegan en la “extension” del
espacio medible y calculable (que corresponde al ambito de la physis®) y,
por otro, un entendimiento especificamente politico (phronésis), que, al estar
condicionado por la propia pluralidad y no por el encadenamiento de los
conocimientos de validez cientifica, puede ser planteado como una forma de
pensamiento de cardcter intensivo.

Al margen de esta diferenciacion entre verdad y opinidn, en Between Past
and Future, Arendt pone de relieve una tension fundamental no antagonica en-
tre ambas. Se trata de la dependencia de la opinion con la verdad (factual):

% Segun Arendt, esta doxa no versaba sobre lo que Aristoteles denomina eikos, lo probable, ni
tampoco era pura subjetividad o fantasia, aunque tampoco algo absoluto y valido para todos,
sino la apertura de cada quien en el mundo (Kohn, La promesa de la politica, 51-52).

% Campillo, EI concepto de amor en Arendt, 17.

3 Arendt, Between Past and Future, 237

¥ Como Arendt menciona, la verdad es fundamental en un sentido de responsabilidad con los
hechos del pasado y para la administracion de cualquier comunidad. Sin un principio de ver-
dad, las capacidades narrativas y de comprension de los historiadores quedarian limitadas.
Arendt, Between Past and Future.

% Con physis se refiere a las cosas de la Tierra ‘que son tal y como son’, distintas a los asuntos
humanos que configuran el mundo. Asimismo, en algunos pasajes Arendt asocia este término
con la quietud caracteristica de la vida contemplativa (bios theoretikos) y la contrapone con la
inquietud propia de la ‘praxis’. Ver su discurso a Socrates (Kohn, 2016, 43-75).

40



Politica intensiva: pensar entre limites como problema politico
fundamental desde la filosofia politica de Hannah Arendt

de no basarse en la verdad de los hechos, la opiniéon queda como una forma
vacia (una doxa en sentido negativo) o una fantasia desprendida de la realidad.
Este desprendimiento, por cierto, se parece al retrato que hace Arendt de Adolf
Eichmann a propdsito de la interdependencia entre la irreflexion y la maldad
en el contexto del Holocausto: “En realidad, una de las lecciones que nos dio
el proceso de Jerusalén fue que tal alejamiento de la realidad y tal irreflexion
puedan causar mas dafio que todos los malos instintos inherentes [...]”*.

Después de esta breve conceptualizacion del pensamiento de Hannah
Arendt, a continuacidn, se plantean algunas consideraciones respecto al con-
cepto de politica intensiva.

2. Politica intensiva

Aunque Hannah Arendt no utiliza la nocién “politica intensiva”, conside-
ro que puede resultar provechosa para aproximarse a su pensamiento. En este
apartado, entonces, se propone analizar tres consideraciones intimamente re-
lacionadas para comprender la “potencialidad” de la accion: 1) autonomia, 2)
espontaneidad o propia realizacion, 3) fragilidad y factor impredecible.

2.1. Autonomia: inicio y fin

Se ha mencionado que la accion arendtiana, al estar condicionada por la
pluralidad, no se reduce a las motivaciones particulares ni al &mbito de la uti-
lidad. En distintas ocasiones, Hannah Arendt* menciona los términos grie-
gos energeia® (carencia de relacion medios-fines) y dynamis (potencialidad)
para referirse al poder. Ambos términos se entienden en contraposicion a la
“fuerza” y a la “medida” y, por tanto, a la violencia.

El término en aleman que dispone Hannah Arendt para hablar de “poder”
es macht, que procede de mdgen y de miglich; y, por tanto, opuesto a la fuerza
y a la violencia (machen) (1998, 200; 205-206). En On Violence (1970), la autora
afirma que tanto la fuerza como la violencia, al no estar condicionadas por la

4 Arendt, Hannah, Eichmann y el holocausto (Madrid: Taurus, 2015), 136-137.

2 Arendt, Te Human Condition, 200-206; Arendt, 2016.

# La nocién de energeia tiene relevancia en la consideracion aristotélica entre praxis-phronesis
que, a diferencia de la techne, no produce ninguna entidad propia (un ergon), asi como sucede
con los objetos (Arendt, The Human Condition, 84, 196, 206). Como menciona Lord, la energeia
aristotélica se vincula con la virtud moral, cuyas acciones de virtud son efectuadas por si
mismas y no por sus consecuencias (Lord, 2020, 129).

41



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

pluralidad y al corresponderse con la medida y con los instrumentos (techne),
se encuentran en el extremo opuesto del poder*. En este sentido, Simona Forti
subraya que el pensamiento politico de Arendt rechaza considerar la praxis a
la luz de la légica de los medios-fines justamente porque esta puede implicar
el uso de la violencia®. Si el poder depende de los actos y de las palabras; la
violencia, de los instrumentos. La fuerza y la violencia son ttiles para transfor-
mar la materia, al igual que sucede al extraer la materia prima para producir
una mesa. En este sentido, Arendt menciona que una de las distinciones mas
evidentes entre el poder y la violencia es que “[...] el poder siempre necesita
de cantidades [pluralidad], mientras que la violencia llega a un punto en que
puede manejarse sin ellas debido a que depende de los instrumentos”*.

El campo intensivo del poder, entonces, no es el de la transformacion en
un sentido material o de utilidad, sino el de la posibilidad y el de la signi-
ficatividad. Por eso, Arendt insiste en que, si bien la violencia no engendra
poder, si puede, sin embargo, destruirlo¥. Si bien el poder como cualidad
intensiva no tiene como base una dimension extensiva —tangible o util-, no
puede aparecer ni continuarse sin algin grado elemental de esta. El poder,
por tanto, conlleva una tension irresoluble: es un siempre estar “a punto de”
materializarse. Si en algin grado no se materializa (o institucionaliza), no
aparece ni se continua; y, viceversa, si se materializa por completo, muere.
Esto se debe, una vez mas, a que la tnica forma de mantener el poder es
mediante la propia accion de los protagonistas. En efecto, sin accién y sin
discurso, el espacio politico es impotente y hasta autodestructivo, como lo
revela Alain Touraine al narrar la autodestruccion de las dictaduras militares
de América Latina: “Si las dictaduras militares cayeron con tanta facilidad en
América Latina fue, ante todo, [...] porque esas dictaduras no tenian ninguna
respuesta a los problemas nuevos que se planteaban”*. Y, al contrario, para
que el poder pueda mantenerse, requiere, politicamente, de organizacion y
de estructuras (leyes, acuerdos, instituciones, etcétera).

Pese a que la accion, como se ha visto, es contrapuesta a la dimension ex-
tensiva, la reubicacion ontologica (distinta a las categorias tradicionales) que

4 Este mismo tema lo aborda en The Human Condition (1958, 200-201; 205-206).

* Forti, Vida del espiritu, 38.

4 Arendt, On Violence, 41-42.

¥ Esta afirmacion es opuesta, por ejemplo, a declaraciones como las de Han en Sobre el poder,
debido a que asume que, aunque la violencia es muy compatible con la individuacion y el
aislamiento, puede contribuir a generar poder (Han, Byung-Chul, Sobre el poder (Barcelona:
Herder, 2021), 124). Desde la dptica arendtiana, esta interpretacion es del todo inapropiada,
ya que, de alguna manera, se asocia el poder como un fenémeno individual, que no necesa-
riamente esta condicionado por la pluralidad. Ademas, se confunde el caracter intensivo del
poder con el extensivo.

# Touraine, Alain, América Latina. Politica y sociedad (Madrid: Espasa, 1989), 180.

42



Politica intensiva: pensar entre limites como problema politico
fundamental desde la filosofia politica de Hannah Arendt

pretende Arendt de la vida politica (bios politikos) parece apoyarse, en ultima
instancia, en la tension misma de sus opuestos. Esta tensién puede observar-
se en un principio fundamental en el que Hannah Arendt se basa para hablar
de la autonomia de la praxis y, con ello, de su diferencia especifica con la poie-
sis: la accion manifiesta un acto de iniciacion (archein) y, a la vez, fin (telos). En
esta linea, desde su influencia aristotélica, Arendt —al igual que lo harian, por
ejemplo, Heidegger®, por un lado, y, por otro, Leo Strauss y Eric Voegelin—
diferencia la praxis (desprovista de medios y fines) de la poiesis (vinculada a
las actividades técnico-instrumentales).

Que la accién sea inicio y fin, para Hannan Arendt, sugiere una tension
insoluble entre lo intensivo y lo extensivo o entre la praxis y la poiesis: no es
precisamente una actividad de medios y fines o instrumental (de hecho, la
trasciende), pero tampoco es una accion completamente pura, casi nihilista,
que se da como en un vacio. En otros términos, si bien la accién manifiesta
una experiencia de libertad por ser una actividad que se sostiene o se valora
por su propia realizacion, tampoco puede prescindir, por ejemplo, de un gra-
do minimo de tangibilidad o de estrategia. Lo que resulta importante de esta
tension en términos politicos, segin mi parecer, no es el intento de libera-
cion entre una y otra, pero tampoco de una reconciliacion armodnica entre sus
opuestos. Una vez mas, la potencialidad de la accion politica surge precisa-
mente de la propia diferenciacion o problematica. De hecho, la diferenciacion,
concretamente de ubicar la praxis fuera de las motivaciones particulares o de
cualquier ideal utilitarista, es fundamentalmente relevante como resistencia
frente a politicas fuertemente extensivas o funcionalistas. Como menciona
Forti, esta légica extensiva subyuga y anula a los individuos y los aconteci-
mientos concretos; termina por extinguir totalmente la libertad y voluntad
humanas, dentro de un comportamiento convertido en serie®. Tanto Arendt
como Strauss y Voegelin, contintia Forti, tienen en comun la resistencia a
una ciencia rigurosa aplicada a los asuntos humanos y la inquietud de devol-
ver su propio estatuto ontologico a la praxis, “sujeta por esencia a una falta
de capacidad de prevision”*'. La nocioén de prevision, como se menciond, al
apelar al conocimiento de validez cientifica, que pretende certezas y ser de-

¥ Aunque Heidegger al igual que Arendt diferencia entre praxis y poiesis, o entre las actividades
que carecen de medios y fines y las que corresponden al “hacer” (o a la techne), autores como
Jacques Taminiaux, interpretan esta praxis un tanto solipsista: “la alumna” se diferencia de las
soluciones propuestas por Heidegger [...]”, ya que, “presentar la sophia como praxis conlleva
sin embargo una puesta entre paréntesis de esos rasgos que Aristételes concibe como propios
de la accion politica en sentido estricto: la publicidad, la multiplicidad y la interaccién comu-
nicativa” (Taminiaux citado por Forti, Vida del espiritu, 58-59).La propuesta heideggeriana,
por tanto, dice Forti: “trata de una reapropiacion “especulativa” de Aristoteles, a la cual La
condicién humana opone una ‘reapropiacion praxeologica™ (Forti, Vida del espiritu, 60-61).

% Forti, Vida del espiritu, 22.

51 Forti, Vida del espiritu, 34.

43



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

terminante, es contrapuesto al juicio y a la opinion. En otros términos, lo que
pone de relieve Forti a favor de Arendt es que sus categorias —y en particular,
la autonomia de lo politico—, de alguna manera, “restituyen a la politica una
dignidad y trascendencias propias fuera de un modelo determinista”>2.

La politica intensiva, entonces, se resiste a una especie de fisica aplicada
al terreno de los asuntos humanos que pretenda métodos de control previsi-
bles, funcionalistas o deterministas.

2.2. Espontaneidad y la propia realizacion

A la autonomia (energeia) de la accion arendtiana irreductible a ldgicas
de medios-fines la acompana otra nocién en griego que la autora a menudo
menciona: entelecheia, o plena realizacion™.

Lo potencialidad (dynamis) manifestada en la propia accion conduce a Aren-
dt a considerarla como una experiencia de libertad. Mientras que la voluntad
permanece atada a una especie de lucha interna para decidir o no entre esto y
aquello, el juicio, por su parte, es una guia para la voluntad. En cambio, la liber-
tad no es un medio para, sino una experiencia en si —plena realizacién—>.

El sentido de “plena realizacién” que Arendt® asocia con la praxis tiene co-
rrespondencia con las artes escénicas o performativas de los griegos, en cuyo
escenario es posible apreciar publicamente el “virtuosismo” o la excelencia de
quien ejecuta un acto mas alla de un motivo de utilidad (este virtuosismo era
apreciado también, por ejemplo, por Maquiavelo). Por eso, a diferencia de las
artes creativas o de la poiesis —como las actividades del escultor—, eran aprecia-
das, por ejemplo, la danza y la ejecucion de los flautistas. De modo semejante,
en la politica arendtiana, cobra relevancia la expectativa generada por la gran-
deza de los actos y las palabras que se expresan publicamente. Estos actos, por
cierto, son visibles —o juzgados— por un publico, que tiene una posicion distinta
a la del protagonista. El que actta (que puede ser actor y, a la vez, espectador)

52 Forti, Vida del espiritu, 48-49.

% Arendt, The Human Condition, 200; 205-206.

% Arendt, Between Past and Future, 150. En este contexto, Arendt (Between Past and Future) cues-
tiona que la tradicién occidental europea ha separado la libertad de la politica, asocidndola
predominantemente con la vida interior. En este sentido, recupera la diferencia que hace
Montesquieu entre libertad filosofica y libertad politica. Ella ve que, al menos desde Epicteto,
la libertad se ha asociado fuertemente a la vida interior, después sucede algo similar con
Agustin entre libertad y voluntad (la morada interior), y finalmente en la modernidad con
Rousseau con la vida intima. En cualquier caso, se ha olvidado la experiencia de libertad
relativa a la pluralidad.

% Arendt, Between Past and Future.

44



Politica intensiva: pensar entre limites como problema politico
fundamental desde la filosofia politica de Hannah Arendt

no necesariamente da cuenta de lo que comunica o revela. Al igual que el daimon
platénico, dice Arendt, la obra de las personas escapa a la subjetividad del actor,
ya que su papel no es el de productor o autor, sino de agente®. Esta agencia
confiere responsabilidad —irremplazable— como protagonistas de este mundo.

La espontaneidad de la accion también puede ser vinculada con la inquie-
tud inherente a la vida publica. En este sentido, Hannah Arendt discute que,
a diferencia de la quietud (skholia), que corresponde a la vida contemplati-
va (bios theoretikds), la inquietud (a-skholia) caracteriza a las personas que ac-
taan en la esfera publica (bios politikds). Por tanto, a la accién la caracteriza un
modo de disponerse en el espacio publico distinto tanto de aquellas activida-
des dedicadas a la contemplacion como de las que buscan utilidad. Arendt se
interroga sobre esta inquietud:

La filosofia, y la filosofia politica [...], nunca podra negar su origen en el
thaumadzein, en el asombro ante lo que es tal y como es. Si los fildsofos, |...]
llegasen alguna vez a una verdadera filosofia politica, tendrian que hacer
de la pluralidad del hombre, de la cual surge todo el espacio de los asuntos
humanos —en su grandeza y en su miseria— el objeto de su thaumadzein™.

Esta inquietud condicionada por la pluralidad y vinculada con la liber-
tad, al contrario de los intereses particulares, que son intermitentes, parece
manifestar, para Arendt, una experiencia “inagotable” (inexhaustible®). Es
inagotable debido a que no queda maniatada en la circularidad de los me-
dios-fines: su potencialidad consiste, como se mostro, en que el acto es inicio
y, ala vez, fin.

Pese a ello, el hecho de que la experiencia de la acciéon manifiesta liber-
tad y espontaneidad no significa que carezca de una relacion simbiotica, por
ejemplo, con las facultades del juicio y de la voluntad. En Between Past and
Future, Hannah Arendt afirma que, si bien la libertad es “libre” por su propia
realizacion, “depende”, sin embargo, de las facultades del juicio y de la vo-
luntad®. Esta dependencia aplica también al horizonte vital y productivo de
cualquier comunidad.

La libertad arendtiana, entonces, no ha de ser entendida desde las categorias
rigidas tradicionales (o de una metafisica tradicional). Si bien surge y se actuali-
za en la propia realizacion, es parte de un “escenario” complejo y multifacético.

% Jaume, Andreu (ed.). Hannah Arendt. La pluralidad del mundo (Madrid: Penguin, 2019), 3.

% Kohn, La promesa de la politica, 75.

% En Between Past and Future, se puede inferir que, con la expresién ‘inexhaustible’” Arendt hace
alusion a la experiencia de libertad, en contraposicion con la utilidad. Ver Arendt, Between
Past and Future, apartado “What Is Freedom”, 142-169.

% Arendt Between Past and Future.

45



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

2.3. Fragilidad vy el factor impredecible

Ademas de la autonomia o energeia (de medios-fines) y de la espontanei-
dad del propio acto o entelequia, se puede relacionar intimamente un tercer
componente: la fragilidad inherente a la accién y el factor impredecible.

Mientras que las cuestiones de la extension fisica —que pueden controlar-
se, calcularse, pronosticarse o replicarse— pretenden o producen certidumbre,
la contingencia inherente a la accion conlleva, en los asuntos humanos, un
factor impredecible. La fugacidad de los actos implica que, en tltima ins-
tancia, su destino no se pueda “controlar” —lo mas que se puede hacer es
orientarlos—. Ciertamente, en el contexto de la politica, la fragilidad a la que
se refiere Arendt no es la de la vulnerabilidad bioldgica de los seres huma-
nos, aunque estd intimamente relacionada, sino la de la espontaneidad y el
curso inesperado de las acciones. Para bien o para mal, las acciones pueden
tener un inicio y un final radicalmente distintos a los esperados por los pro-
tagonistas. Asimismo, la fragilidad indica irreversibilidad de la acciéon. Como
menciona Arendt, una vez que se actdia, ya no es posible “deshacer” como
lo hace el artista con su obra®. Desde esta Optica, la perplejidad inherente
al factor impredecible de los actos ilustra mas profundidad, considero, que
una propuesta romantica de la autora: por un lado, consternacién y, por otro,
quizas, expectativa frente a la novedad.

En The Human Condition®, Hannah Arendt plantea que cada actividad
humana requiere su propio modo de continuidad o de permanencia. En el
caso de las actividades de la labor, los procesos ciclicos o metabolicos ya
estan dados naturalmente para su continuidad. En cuanto a las actividades
del trabajo (Homo faber), su vigencia depende de la finalidad establecida
por el fabricante y la durabilidad de las cosas materiales®. Sin embargo,
en el caso de los asuntos humanos, la continuidad estd condicionada por
la fragilidad de la accion. Las palabras y los actos se entrecruzan con otras
acciones en tiempos y en espacios inadvertidos. Como menciona Poltier,
el proyecto que sostiene la coexistencia humana muy a menudo resulta
inadvertido para quienes lo llevan a cabo®.

Incluso, el curso de las acciones estd condicionado por la variedad de
creencias, practicas y prejuicios, con el riesgo de que estos no se corres-
pondan con la realidad. Por tanto, en términos de realidad (u objetividad)

%0 Arendt, La condicion humana, 83, 154.

o Arendt, The Human Condition, 1958.

02 Arendt The Human Condition,138.

% Poltier, Hugues, Claude Lefort. El descubrimiento de lo politico (Buenos Aires: Nueva Vision,
2005), 16.

46



Politica intensiva: pensar entre limites como problema politico
fundamental desde la filosofia politica de Hannah Arendt

y de continuidad, lo decisivo ya no son los procesos automaticos —como
los naturales— ni la durabilidad material de las cosas, sino la accién plural
como tal.

Con todo, Arendt cuestiona que la tradicién politica ha intentado, de dis-
tintas maneras, huir de la fragilidad de la acciéon. Esta huida ha conducido
no solo a malinterpretar el poder como un fendmeno individual —desde un
filésofo rey, un principe o un leviatan hasta la voluntad de poder y otras for-
mas schmittianas de la soberania—, sino que también ha significado el reinado
de politicas de extension: desde fuertes burocracias y politicas funcionalistas
hasta considerar que el ideal de una comunidad es el consumo o el bienestar.
Una vez mas, evidentemente, la propuesta arendtiana no pretende excluir in-
genuamente la dimension extensivo-vital, sino cuestionar el prejuicio de que
la politica sea solamente un medio para un fin o un ideal utilitarista. Lo que
Arendt cuestiona es que lo relevante en términos de acciéon no es la capacidad
de hacer como si se tratara de la fabricacién de una mesa, sino de decir y de
actuar®. Lo riesgoso de diluir la politica al &mbito extensivo es que, con la
misma facilidad con la que se pueden hacer y reemplazar cosas, asi también
se pueden deshacer, por ejemplo, acuerdos, leyes, promesas, etcétera.

En sintesis, tanto la autonomia (fuera de ldgica de medios-fines) como la
espontaneidad (propia realizacion) y la fragilidad (factor impredecible) con-
forman los componentes intensivos de la politica. A su vez, estas caracteris-
ticas manifiestan la potencialidad de la accion: una experiencia de libertad
y la capacidad de iniciar de nuevo. Como se ha mostrado, desde la dptica
arendtiana, la tinica manera de continuar el poder de la accion es median-
te la acciéon misma de la ciudadania. Esta renovacion implica un principio
intergeneracional que no responde a ningtin modelo o formulacién tnica.
Por decirlo en los grandiosos términos de Barrow, una “cadena de misterioso
poder” entre generaciones®.

A continuacion, se analiza la dimension intensiva en tensién con su con-
traparte extensiva. Como se verd, es conveniente situar esta tension desde la
propia diferenciacion de los opuestos, y no como dicotomias rigidas ni como
una simple reconciliacién.

o Arendt, The Human Condition, 188.

% Barrow, R. H., Los romanos (México: Fondo de Cultura Econémica, 1992), 21. El siguiente es
un fragmento de la obra de Barrow: “Su “genio’, por tanto, es lo que le coloca en una relacion
especial respecto a la familia que existid antes que él y que ha perecido, y respecto a la familia
que ha de nacer de sus hijos. (Una cadena de misterioso poder une la familia de generacion en
generacion). A su ‘genio’ se debe que él, un hombre de carne y hueso, pueda ser un eslabéon
en esa cadena invisible”. Barrow, Los romanos.

47



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

3. Dos caras del poder

Aunque este trabajo concretamente se enfoca en la tensién entre praxis y
poiesis, se mencionan con brevedad otros binomios también significativos; por
ejemplo, entre lo publico y lo privado, entre la necesidad y la libertad, entre lo
proximo y lo distante, o entre el pensamiento y la accion.

3.1. Politica intensiva y politica extensiva

Como se ha indicado, aunque la politica intensiva no se reduce a la ex-
tensidn, la accion no puede aparecer ni mantenerse sin un grado elemental
de exterioridad. Arendt menciona que el grado externo mas elemental en la
accion son los sonidos de las palabras y las gesticulaciones; y el del espiritu,
el de un rostro distraido (1998, 169). Pero en otros niveles podrian ser las ins-
tituciones, las leyes, los acuerdos, los espacios publicos y los monumentos.
Por decirlo de otro modo, asi como un saco requiere del perchero para soste-
nerse, asi también la potencialidad de la acciéon depende de un grado minimo
de tangibilidad para aparecer y continuarse (o institucionalizarse). Por tanto,
un asunto decisivo en términos politicos no es la ilusion de eliminar alguno
de sus opuestos ni pretender una simple reconciliacion, sino la capacidad de
reconocer sus limites y diferencias.

En este sentido, puede resultar efectiva la diferencia que realiza Claude Le-
fort entre “lo politico” y “la politica”. Mientras que “lo politico” es la praxis
de la ciudadania a través de espacios de intermediacion que democratizan la
participacion, “la politica” se refiere a las labores administrativas y normativas
dentro de un marco institucional®. En el contexto de “lo politico”, Claude Le-
fort comprende el poder como un vacio simbdlico (no como un vacio de poder)
que permite a la ciudadania, en su cualidad de plural, tomar la responsabilidad

% Esta tension la discute Antonio Negri en Poder constituyente, al diferenciar entre “poder constitu-
yente’ (lo que este texto ha sefialado como potencialidad) y el “poder constitutivo’, que requiere
algtin grado de tangibilidad (Negri, Antonio, EI poder constituyente. Ensayo sobre las alternativas
de la modernidad (Madrid: Traficantes de suefios, 2015)). Walter Benjamin muestra una tension
semejante en Para una critica de la violencia. Mientras una “violencia divina” es “fundadora” o
redentora (revive la politica y el derecho), la otra, es una “violencia mitica” o instrumental, que
mantiene lo que ha inaugurado (Benjamin, Walter, Para una critica de la violencia y otros ensayos
(Madrid: Taurus, 2001)). En esta linea, Villoro cuestiona si acaso hay filosofia politica alguna
que prescinda de esta tension entre un ideal y una légica de medios para su realizacién. En su
repaso por las teorias de filosofia politica (incluso las mas utilitaristas), de algiin modo se obser-
va este doble movimiento: un ideal y una ejecucién (Villoro, Luis, El poder y el valor. Fundamentos
de una ética politica (México: Fondo de Cultura Econémica, 2020)).

48



Politica intensiva: pensar entre limites como problema politico
fundamental desde la filosofia politica de Hannah Arendt

de actuar o de generar poder, y no dejarlo a la figura de un gran soberano®. De
manera semejante, mientras que Hannah Arendt entiende el poder como la
condicion de la politica (la potencialidad de la accion), plantea la politica como
su institucionalizacion: leyes, acuerdos, monumentos, promesas, etcétera.

Almargendelaclaradiferenciaciéonarendtianaentrelapraxisdelaciudadania
—intensivo- y las actividades administrativas de gobierno —extensivo-, cu-
riosamente, hay algunas distinciones en sus conceptos que pueden ayudar
a revelar un puente casi imperceptible entre lo intensivo y lo extensivo. Una
de ellas es la nocion de “cantidad”. El sentido de cantidad al que Arendt se
refiere parece aludir a un principio (casi pitagdrico) entre lo cualitativo y lo
cuantitativo. Es decir, si bien refiere a que la accion esta condicionada por un
numero de personas —accion plural-, no se reduce, sin embargo, a un caracter
cuantitativo como tal, sino a la potencialidad de sus actos y palabras. Kenney
lo expresa en estos términos:

Mientras que en este primer texto, Arendt concluye que el poder es relativa-
mente independiente de los factores materiales tales como niimero de perso-
nas e instrumentos o medios, en textos subsecuentes el poder se caracteriza
por depender radicalmente de por los menos uno de estos factores “materia-
les”: la cantidad de personas®.

En efecto, en On Violence, al citar a James Madison, Arendt dice: “la fuerza
de la opinidn, esto es, el poder del gobierno, depende de las cantidades; esta
en proporcion al numero con el que esta asociado”®. Es importante notar,
como menciona Kenney (1991), que, en este caso, las cantidades se distin-
guen nitidamente de los “instrumentos” o los “medios”, de los que el poder
continta siendo considerado relativamente independiente””. Entonces, por
decirlo de alguna manera, la nocion de “cantidad” es un puente entre lo in-
tensivo y lo extensivo: en la pluralidad, se apela tanto a la intangibilidad
—potencialidad de la accién— como a un principio tangible o cuantitativo —el
numero como tal-.

Un segundo término que puede comprenderse como lazo entre lo intensi-
vo y lo extensivo es el de “persuasion”’!. La tension inherente a esta nocion
indica una forma de “estrategia” sin ser coercitiva o violenta. Desde la 6pti-
ca de Hannah Arendt, lo distintivo de la persuasion es alcanzar cierto grado

87 Schevisbiski, Renata, “Lo politico y la politica en Claude Lefort: aportes tedricos para una re-
flexién sobre la democracia”. Utopia y praxis latinoamericana, nam. 64 (2014): 125-132.

% Kenney, “Habermas y el concepto de poder”, 237.

" Arendt, On Violence, 41.

70 Kenney, “Habermas y el concepto de poder”, 237.

"' Lanocién de persuasion la plantea Arendt, en Between Past and Future. Ver los apartados
“Tradition And the Modern Age” y “The Crisis In Culture”.

49



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

de objetividad a través de los diferentes puntos de vista. Sin embargo, esta
objetividad se logra mediante el mutuo consentimiento sin coerciéon (como
el peithein socratico). En este sentido, Arendt retoma el sentido kantiano de
persuasion (del juicio estético) como un “cortejar” el consentimiento de los
demas”. Esta accion de cortejar, que es fundamental en la praxis arendtiana,
no se entiende sin una forma de estrategia, pero que no es necesariamente ins-
trumental ni equivalente a la violencia. Por tanto, la persuasion se encuentra
en un nivel entre lo intensivo —la energeia de la propia accion-y, a la vez, ex-
tensivo —estratégico o proyectivo—-. Este puente es importante, segin mi punto
de vista, para no excluir del proyecto politico arendtiano de consideraciones
sociales y econdmicas. En otros términos, si bien la accion se contrapone a la
razon instrumental o a la violencia, no por ello significa que los protagonistas
prescindan de un suelo proyectivo-estratégico.

De hecho, la critica que hace Habermas al concepto de poder en Arendt
consiste, precisamente, en su presunta carencia de estrategia o de desvin-
culacion de la politica de sus implicaciones econdémicas y sociales™. Como
menciona Forti, Habermas considera que la nocion arendtiana de poder es
impotente, “una utopia en el sentido negativo del término””*. De manera se-
mejante, Kenney” encuentra una interpretacion inadecuada de Habermas a
la propuesta de Arendt, ya que, al contrastar Habermas el concepto de poder
de Weber con el de Arendt, confunde estrategia con violencia. Mientras que,
desde la lectura de Habermas, Weber entiende el poder esencialmente en la
imposicion de una voluntad sobre otra, Arendt lo entiende como el hecho de
actuar en concierto. Si para Weber —segtin Habermas— esta imposicion inclu-
ye amenaza de sancion, “persuasion” y manipulacion, Arendt reserva para
ello el término violencia’. No obstante, como se demostrd, la persuasion es
un componente fundamental en la praxis arendtiana, a la que le es intrinseca

72 Arendt, Between Past and Future, 219.

7 Seguin Forti, lo que Habermas cuestiona a Arendt es su presunta hipostatizaciéon de la imagen
de la polis,” proyectada en la esencia misma de la politica y la mordedura de una teoria aris-
totélica de la accién”, lo que para Habermas, hacen pagar a Arendt el precio de una fallida
comprension del Estado y de la sociedad modernos (Forti, Vida del espiritu, 31). En esta linea,
Dolf Sternberger hace una critica similar a la de Habermas. Como menciona Forti, el autor
aleman reprocha a la autora que haya renunciado a entrever también en el mundo moderno
la posibilidad de una reactualizacion de la politeia de Aristoteles (Forti, Vida del espiritu). En
palabras de Forti: “El anti-modernismo [...] de la autora la lleva a juzgar impolitico cualquier
tipo de organizacién que se estructura alrededor de un gobierno” (Forti, Vida del espiritu,
33). El problema de estas interpretaciones es que dan por hecho que la clara diferenciacion
arendtiana entre praxis y las actividades de la labor y del trabajo, son excluyentes. Por tanto,
no alcanza a ver que, precisamente, la diferenciacién por si misma conlleva un principio de
coexistencia.

7 Forti, Vida del espiritu, 32.

> Kenney, Habermas y el concepto de poder.

76 Kenney, Habermas y el concepto de poder, 239.

50



Politica intensiva: pensar entre limites como problema politico
fundamental desde la filosofia politica de Hannah Arendt

la estrategia. Por eso, Kenney no duda en afirmar que la interpretacion de
Habermas completamente errénea:

Hemos visto ya que para Arendt el término “violencia” se restringe al uso
de las armas —los implementos— y no debe ser aplicado a cualquier tipo de
manipulacién, menos atn a la persuasion de otros. De hecho, la persuasion,
segun Arendt, es “la forma politica tipica de colectividades en las que unos
conversan con otros” y tiene que ver con el poder como accién concertada”.

Al no ver que la persuasion —estrategia— es parte de la accion arendtiana,
se reduce buena parte de la complejidad y potencialidad de su propuesta.
Como menciona David Luban, la reconstrucciéon de Habermas contiene mas
el pensamiento de Habermas que el de Arendt debido a que, “al sustituir la
comunicacion por la accion arendtiana, confunde asi una serie de importan-
tes distinciones”’®.

Una de las distinciones fundamentales en el pensamiento arendtiano
es, efectivamente, entre el poder y la violencia. Mientras que el poder esta
condicionado a la accién misma de la pluralidad —dimension intensiva-, la
violencia, que puede realizarse en aislamiento, concierne a los instrumentos
—dimensidn extensiva—. Como subraya Kenney, la esencia de la propuesta
politica de Arendt no es la dominacidn, sino el hecho de generar poder: “La
accion es siempre intersubjetiva, y las otras personas no constituyen tanto
limites para mi poder, sino que son las verdaderas condiciones para la exis-
tencia del poder””. Mientras que el poder es lo que mantiene en existencia
el espacio publico, su pérdida debilita toda organizacion o la razén de ser de
una institucion.

La diferenciacién como tal entre estos opuestos, entonces, es fundamental
en la propuesta arendtiana. De hecho, el problema surge precisamente cuan-
do sus bordes limitrofes se confunden o se diluyen. En palabras de Arendt:
“donde uno gobierna de manera absoluta, el otro esta ausente [...] La violen-
cia puede destruir el poder; ésta es totalmente incapaz de crear poder”®. En
la medida en que se descartan sus diferencias, muy a menudo triunfan poli-
ticas radicalmente atadas a la dimension extensivo-vital. En este sentido, es
indudable que el panorama del mundo contemporaneo no es tan alentador.
No solo se ha mantenido en ascenso la sociedad de consumo o “la victoria
del animal laborans” (en términos de Arendt)®, sino que ademas la acompana

7 Kenney, Habermas y el concepto de poder, 239.

78 Luban citado por Kenney, Habermas y el concepto de poder, 239.

7 Kenney, Habermas y el concepto de poder, 252.

80 Arendt, On Violence, 56.

81 Este tema lo expone Arendt en The Human Condition, apartado “The Victory of the Animal
Laborans’, 320.

51



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

la difusa experiencia de un tiempo intermitente (des-integrador)® compro-
metiendo la potencialidad de la ciudadania. Lo riesgoso de este tiempo es
que, al aislar y fragmentar, no solo nubla los espacios de aparicion, sino que
también confunde y difumina limites esenciales entre la vida ptblico-politica
y la vida privada.

Un problema de primer orden vinculado al predominio de las politicas
extensivas no solo es el hecho de limitar la potencialidad de la ciudadania,
sino también que, de una u otra manera, se van creando vacios de poder,
que no significan nada, sino frustracion publica materializada. Por ejemplo,
en grados extremos de violencia, opacidad en los sistemas administrativos
de gobierno, indiferencia hacia los temas comunes o impotencia expresiva y
participativa de pueblos y comunidades.

Ademas, la exclusion de la politica intensiva, de algiin modo, resta sentido
y significado al mundo. Arendt escribe al respecto:

El poder preserva la esfera publica y al espacio de aparicion y, como tal, es
también la sangre vital del artificio humano que, si no es la escena de la ac-
cién y del discurso, de la trama de los asuntos humanos y de las relaciones e
historias engendradas por ellos, carece de su ultima raison d ‘étre. Sin que los
hombres hablen de €l [...], el mundo no seria un artificio humano, sino un
monton de cosas sin relacidn [...]; los asuntos humanos serian tan flotantes,
fatiles y vanos como los vagabundeos de las tribus nomadas®.

En cualquiera de sus formas, los funcionalismos politicos terminan por
atrofiar el espiritu de la ciudadania. Como destaca Poltier al referirse a Clau-
de Lefort, la visiéon mecanicista del cambio histdrico conduce a la abolicién
pura y simple del sujeto, es decir, a la visiéon de la historia como un proceso
sin sujeto™. En efecto, desde la Optica arendtiana, esta visién mecanicista tien-
de a reducir el poder de la accion —incluida la novedad- a categorias econd-
micas, productivistas o materiales, como en el caso de Marx™.

% La acelerada digitalizaciéon del mundo contemporaneo atravesada por los intereses eco-
nomicos ha cristalizado una experiencia fuertemente intermitente y, con ello, experien-
cias desintegradoras. Baez, Diego, “La sociedad de-transfigurada. La pérdida de plu-
ralidad del mundo”, Cultugrafia (14 de febrero de 2024), https://www.cultugrafia.com/
sociedad-de-transfigurada-perdida-de-pluralidad-del-mundo/

Arendt, La condicion humana, 226-227.

Poltier, Claude Lefort, 16-17.

Como menciona Poltier en su ensayo sobre Claude Lefort, aunque Marx atine en decir que los
sujetos son duefios de su propia historia, su tesis materialista y naturalista, segin la cual el
curso de la historia esta determinado por el desarrollo de las fuerzas productivas, no es mas
que la necesaria sucesién de formas sociales definidas que reducen la libertad del hombre a
reaccionar, al mismo tiempo que limitan su campo de espontaneidad y de accionar. La critica
que hace Poltier a la “personificacién de categorias economicas’ de Marx, se basa en el prefa-
cio de la primera edicion de EI capital (Poltier, Claude Lefort, 14-15, 25).

8
8
85

S

52



Politica intensiva: pensar entre limites como problema politico
fundamental desde la filosofia politica de Hannah Arendt

El triunfo de la politica extensiva (funcionalismos politicos), junto con el
vacio que ha producido un mundo intermitente, que ha puesto su esperanza
ya sea en el entretenimiento (incluido el “marketing politico” al que refiere Ga-
lindo® o la “mediocracia” que menciona Han¥, o bien en ideales utilitaristas
(a menudo arraigados al progreso de la ciencia como la gran promesa de la
modernidad), con frecuencia reflejan un deseo que se encuentra en la base de
las sociedades contemporaneas: el “deseo infinito de lo nuevo” o, mejor dicho,
que infinitamente se desea lo nuevo por lo nuevo®. No obstante, dado que en
la base de este deseo se encuentra especialmente una dimension extensivo-vi-
tal (y, con ello, individual), no se trata de novedad, como es el caso de la accion,
sino inicamente de lo diferente, que, de una u otra manera, o es intermitente, o
es insaciable, pero que la experiencia no se sostiene por si misma debido a que
no trasciende el horizonte vital. Arendt lo plantea de esta manera:

El tema se hace diferente por completo si el principal interés ya no es la pro-
piedad, sino el crecimiento de la riqueza y el proceso de acumulacién como
tal. Dicho proceso puede ser tan infinito como el de la vida de la especie, y
su infinidad se ve constantemente desafiada e interrumpida por el molesto
hecho de que los individuos privados no viven siempre ni tienen ante si un
tiempo infinito®.

Con todo, no parece que Arendt pretenda una liberacion radical entre am-
bos principios —intensivo y extensivo-, sino llevarlas al extremo para revelar,
quizas, su potencialidad desde la propia diferenciacion. Ciertamente, el lazo
de ida y vuelta entre lo intensivo y lo extensivo a menudo es practicamente
imperceptible. En palabras de Arendt: “[...] nada es mds comun que la com-
binacion de violencia y de poder, nada menos frecuente que encontrarlos en
su forma pura, vale decir, extrema [...]”®. En efecto, las distinciones concep-
tuales de Arendt, mas que un mundo lineal con dicotomias rigidas, permiten
analizar fendmenos complejos y multifacéticos.

% Galindo, Fernando y Hurtado, Rafael, “El Secreto de Andrémaca: La esclavitud de las labores
domésticas en “La condiciéon humana’ de Hannah Arendt, Revista Empresa y Humanismo (16 de
julio de 2020): 33-66. https://doi.org/10.15581/015.xxiii.2.33-66.

% Han, Byung-Chul, “Estamos aturdidos por el mareante frenesi informativo”, El pais (25 de fe-
brero de 2025), https://elpais.com/ideas/2022-04-02/estamos-aturdidos-por-el-mareante-fre-
nesi-informativo.html

% La experiencia de lo infinito es abordada por Charles Taylor desde lo que él llama la ‘super-
nova’, segun la cual, al hacer a un lado los ideales de la tradicion, la modernidad ha generado
un abanico de opciones morales y espirituales multiformes y contrapuestas en expansion
incesante. Taylor, Charles, La era secular. Tomo II (Barcelona: Gedisa, 2015), 19.

8 Arendt, La condicion humana, 125.

% Arendt, On Violence, 46-47.

53



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

3.2. Entre lo visible y lo invisible

La tension esencial entre lo intensivo y lo extensivo que se ha plantea-
do en el pensamiento politico de Hannah Arendt revela fundamentalmente
una doble cara del poder: entre lo oculto y lo visible, o entre lo ptblico y lo
privado. A su vez, esta tension puede observarse en otras diferenciaciones
arendtianas. Por ejemplo, entre la necesidad y la libertad, entre la igual-
dad y la distincién, entre la proximidad y la distancia, entre la division y
el sentido comun, o entre el pensamiento y la accion. Aunque estas ten-
siones seran objeto de otros estudios, ahora solamente se indican algunas
consideraciones.

Si el poder que ilumina® y mantiene el espacio de aparicion en la esfe-
ra publica se mira a contraluz, es posible constatar que le es inherente su
propia sombra u ocultamiento. Al igual que un espacio completamente ilu-
minado podria producir ceguera, asi también pensar tinicamente el poder
como esplendor podria ser estéril®?. Pese a ello, los politicos (antipoliticos)
suelen enloquecerse inicamente con el brillo del poder, aunque sin com-
prender que no hay poder que no surja o coexista con su propia sombra.
Ciertamente, desde la metafora del escenario o de las artes performativas
-mencionada al inicio—, considero que la relacion luz-ocultamiento es fun-
damental para aproximarnos a la filosofia politica de Hannah Arendt. In-
cluso, si se prescinde de ella, se corre el riesgo de eliminar la complejidad
en su propuesta.

La relacién luz-ocultamiento es relevante especialmente en un mundo in-
termitente, que requiere de manera urgente capacidades politicas que per-
mitan diferenciar limites entre la esfera ptiblica y la privada, o entre aquellos
asuntos que han de ser publicados de los que han de permanecer ocultos a
la vista y oidos de todos. Para aproximarnos a esta relacion, es importante
notar dos sentidos que Arendt distingue del espacio privado: uno positivo

1 Hannah Arendt retoma la metafora de la luz de Jaspers para llevarla al contexto del poder:
“Si en las obras de un gran escritor hay casi siempre alguna metafora recurrente y peculiar
suya —en la que todo su trabajo parece enfocarse—, una de tales metaforas en la obra de Jaspers
es la palabra ‘claridad’[...]” (Jaume, Hannah Arendt, 5). Y en una carta del 8 de febrero de 1950
Heidegger le expresa a Arendt: ““La claridad es bella’. Esta frase de Jaspers, que me dijiste
ayer por la noche, no dej6 de agitarme” (Ludz, 2000, 69).

2 En este sentido, Ulrich Beck, tras afirmar que la obviedad, el olvido y la grandeza del po-
der se correlacionan positivamente, menciona que: “ahi donde nadie habla de poder, esta
incuestionablemente ahi, con seguridad y [...] con grandeza en su incuestionabilidad. Cuan-
do el poder se convierte en tema es cuando comienza su desintegracion” (Ulrich Beck citado
por Han, Sobre el poder, 12). Como resalta Esposito, la politica es fuente de luz “incluso al
llegar la noche porque es una noche que preludia el nuevo dia de la politica”. Esposito, EI
origen de la politica, 48-49.

54



Politica intensiva: pensar entre limites como problema politico
fundamental desde la filosofia politica de Hannah Arendt

y otro negativo. En cuanto al negativo, lo vincula con lo “privativo” o estar
desprovisto de actuar politicamente en libertad”. Lo problematico de esta
privacion es que puede manifestarse en frustraciones ocultas o vacios de po-
der no siempre faciles de detectar; por ejemplo, miedos, confusion, violencia,
carencia de amor o indiferencia hacia temas de interés comun.

Por su parte, el sentido positivo de la esfera privada es asociado por Arendt
con lo oculto y lo sagrado del hogar* y, consiguientemente, con los asuntos
que deben permanecer distanciados de la luz publica. En el espacio publico
se comparten inquietudes, acciones y palabras, mientras que en el privado se
oculta todo aquello que a la vida publica no le corresponde. Arendt escribe:

hay muchas cosas que no pueden soportar la implacable, brillante luz de la
constante presencia de otros en la escena publica; alli, inicamente se tolera
lo que es considerado apropiado, digno de verse u oirse, de manera que lo
inapropiado se convierte automaticamente en asunto privado®.

Desde este punto, por tanto, la potencialidad de la vida publica y politica
depende intimamente del cuidado y el reconocimiento del espacio privado.
Contrario a lo que ocurre en la actualidad, Hannah Arendt considera que, en
la tradicién politica occidental, aunque de distintas formas, desde Platén y
Aristételes, pasando por Hobbes, Locke, Montesquieu y Rousseau, hasta Sch-
mitt y Rawls, se ha establecido una notoria diferencia entre la esfera privada
y la puiblica. Esto se debe a que la propiedad significaba un lugar concreto del
mundo y, por tanto, posibilidad de pertenecer al cuerpo politico®. Actual-
mente, en cambio, los mares de exposicion publica en las pantallas digitales
de asuntos que habrian de mantenerse ocultos terminan por confundir o bo-
rrar los limites entre ambas esferas.

En este sentido, Campillo nota que la insistencia de Arendt en distinguir
claramente entre las esferas publica y privada planteaba un frente tanto al
totalitarismo como al capitalismo. En cuanto al primero, por su destruccion
violenta de la frontera que separa lo publico y lo privado; y sobre la segunda,
porque destruye de igual modo “mediante la desposesion y mercantilizacion

% Arendt, La condicion humana, 67.

% Con frecuencia Arendt recuerda a los griegos para sefialar el valor casi sagrado de la esfera
privada o familiar: “El rasgo no privativo de la esfera familiar se basaba originalmente en ser
la esfera del nacimiento y de la muerte, que debe ocultarse de la esfera publica porque acoge
las cosas ocultas a los 0jos humanos e impenetrables al conocimiento humano. Es oculto por-
que el hombre no sabe de donde procede cuando nace ni a dénde va cuando muere” (Arendt,
La condicién humana, 70-71). Lo privado, sin ser politico, representaba alcanzar la mas elevada
posibilidad de la existencia humana (Arendt, La condicién humana, 71).

% Arendt, La condicion humana, 60-61.

% Arendt, The Human Condition, 61.

55



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

del entorno vital de los individuos [...]”*”. El fenémeno actual no es preci-
samente un control totalitario, sino un autocontrol provisto por la digitaliza-
cion y el entretenimiento. Si un rasgo distintivo de la politica consiste en el
reconocimiento de estos limites, la confusion entre ellos, por tanto, muestra
sintomas de vacios de poder.

En un ambito distinto, la tension en cuestion puede aparecer igualmente
en términos de necesidad y de libertad. Mientras que para Arendt, al igual
que para los griegos, la necesidad corresponde a las actividades vitales y del
hogar (oikos), la praxis corresponde a la libertad politica (bios politikos). Sin
embargo, para Arendst, esta diferenciacion no significa antagonismo ni libera-
cién entre una y otra; lo expresa en los siguientes términos:

Necesidad y vida estan tan intimamente relacionadas, que la propia
vida se halla amenazada donde se elimina por completo a la necesidad.
Porque la eliminacién de la necesidad, lejos de proporcionar de manera
automatica el establecimiento de la libertad, solo borra la [...] linea exis-
tente entre libertad y necesidad®.

[...] No hay felicidad duradera al margen del prescrito ciclo de penoso
agotamiento y placentera regeneracion [...] las grandes riquezas y una
vida sin esfuerzo [...] destruye la elemental felicidad de estar vivo®.

Para los mortales, la “vida facil de los dioses” seria una vida sin vida.
[...] Se ha observado con frecuencia que la vida del rico pierde en vitali-
dad, [...] lo que gana en refinamiento, en sensibilidad con respecto a las
cosas hermosas del mundo. [...]*.

Mas atn, Arendt advierte de los peligros de una sociedad cuya meta sea
eliminar la necesidad:

El peligro radica en que tal sociedad, deslumbrada por la abundancia de su cre-
ciente fertilidad y atrapada en el suave funcionamiento de un proceso intermina-
ble, no sea capaz de reconocer su propia futilidad [...] Cuanto mas facil se haga
la vida en una sociedad de consumidores o laborantes, mas dificil sera seguir
conociendo las urgencias de la necesidad, e incluso cuando existe dolor y esfuer-
zo, las manifestaciones exteriores de la necesidad apenas son observables [...]"".

7 Campillo, EI concepto de amor, 11.

% Arendt, La condicion humana, 76.

% Arendt, La condicién humana, 119.

1% Arendst, La condicién humana, 129. Se pueden revisar otros fragmentos similares en La condicion
humana, ver 76 y 142.

101 Arendt, La condicion humana, 142.

56



Politica intensiva: pensar entre limites como problema politico
fundamental desde la filosofia politica de Hannah Arendt

La necesidad que, desde el punto de vista de la esfera publica, solo mues-
tra su aspecto negativo como una carencia de libertad, posee una fuerza
impulsora [...]'"

Bastan estas declaraciones de Arendt para observar que la relacion entre
la vida publica y la privada no son dicotomias rigidas, como interpreta Ha-
bermas. En este sentido, Kenney sostiene que el problema de Habermas de
entender “dicotomias rigidas” en la obra de Arendt es que no le permite ob-
servar que en la politica arendtiana se combinan “tanto las acciones propias
de la esfera politica como tal, como actividades estratégicas o instrumenta-
les”.'® Lo que Habermas le cuestiona a Arendt es que la supuesta relacion
rigida entre lo publico y lo privado (o entre la polis y el oikos griego) no le
permite admitir la nueva relacion entre el Estado y la economia asociada con
el crecimiento del capitalismo'™. Sin embargo, la propia Arendt advierte ex-
plicitamente el peligro de ser interpretada de esta manera: “quizas no sea
superfluo afadir que estas distinciones, aunque no sean en modo alguno ar-
bitrarias, dificilmente corresponden a compartimientos estancos en el mundo
real, aunque se originan en €l [...]"'".

Otro modo semejante de estos opuestos aparece entre la division y el senti-
do comtin —o comun acuerdo-. Si bien Arendt consiente la division que desta-
caba Maquiavelo en cualquier comunidad humana, de ahi no se sigue que ella
la comprenda como un fundamento politico. Esto se debe a que, si bien la divi-
sion es inherente a la pluralidad de puntos de vista, las comunidades tienen la
capacidad de llegar a consentimientos. No obstante, el sentido comtin no anula
las diferencias. Al respecto, en su Diario filosofico (1950-1973), Arendt escribe
que la politica trata de los diferentes en su estar juntos, y que “los habitantes
de una comunidad se organizan politicamente segiin determinados aspectos
comunes desde un caos absoluto de las diferencias”'®. La division en la esfera
publica permite que la pluralidad humana no se ame a si misma, es decir, que
se mantenga en expectativa y lo suficientemente proxima y distante.

Precisamente, otra tension similar refiere a lo préoximo y a lo distante. Si
bien la vida publica se mantiene en la proximidad de sus habitantes —accion
plural-, es igualmente fundamental tanto el silencio —de mantener ocultos los
asuntos que no han de publicarse- como la distancia fisica. En este sentido, la
politica puede plantearse como un movimiento “entrelimites” de ida y vuelta
que junta y, a la vez, separa. Arendt lo expresa con claridad:

12 Arendt, La condicion humana, 76.

1®Kenney, “Habermas y el concepto de poder”, 245.

14Kenney “Habermas y el concepto de poder”, 242.

1% Arendt citada por Kenney “Habermas y el concepto de poder”, 242.

1%Esta referencia es de agosto de 1950 y se encuentra en el cuaderno 1, [21], 16.

57



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

La esfera publica, al igual que el mundo en comun, nos junta y no obstante
impide que caigamos uno sobre otro [...]. Lo que hace tan dificil de soportar
a la sociedad de masas no es el nimero de personas, o al menos no de ma-
nera fundamental, sino el hecho de que entre ellas el mundo ha perdido su
poder para agruparlas, relacionarlas y separarlas'”.

Tanto lo oculto como la distancia son esenciales para soportar los hervores
de cualquier comunidad. Cuando las comunidades se encuentran hacinadas
con pocas posibilidades de movilidad y separacion, los niveles de violencia
tienden a elevarse. Desde este punto, la violencia significa extenuacion tanto
en un sentido extensivo de movilidad publica como en el intensivo de poder
participativo. Frente a ello, es preciso el reconocimiento de espacios publicos
que retinan y que también distancien lo suficiente. Esto implica pensar la es-
fera publica desde la posicion de la esfera privada, y viceversa.

3.3. Mas alla de las teorias

Ademas de las nociones contrapuestas arendtianas analizadas a partir de
lo que en este trabajo se ha planteado como politica intensiva y politica ex-
tensiva, se suma otro tipo de tension (en algunos casos, una tension falsa)
derivada de las interpretaciones tan opuestas sobre su propia obra.

Esta tension, por ejemplo, se puede observar en torno a la discusiéon de
si a la autora se la puede vincular desde una perspectiva universalista (ca-
tegorias tradicionales) o desde una posmoderna (labores deconstructivas de
las categorias tradicionales), o entre el liberalismo (ideales democraticos y
universales) y el comunitarismo (perspectivista y de un ethos compartido'®).
Forti expresa esta situacion de la siguiente manera:

Menos genéricamente, queda cada vez mads claro como la radicalidad critica
de la obra de Hanna Arendt es inconcebible con una perspectiva universalis-
ta, sin por esto tener que ser contada entre aquellas posturas anti-modernas

que auguran el regreso a un paso que ya no es de recibo'®.

Ciertamente, las distintas interpretaciones, de algiin modo, manifiestan la
potencia en la filosofia politica de Hannah Arendt, que ha permitido enrique-
cer reflexiones y debates desde distintas perspectivas politicas. Como apunta
Forti, la tensidn entre estas reflexiones ha conducido favorablemente a indi-
car una forma de republicanismo en el pensamiento de Arendt y, con ello, a

107 Arendt, La condicion humana, 62.
198 Arendt, La condicion humana, 49-51.
19Forti, Vida del espiritu, 47.

58



Politica intensiva: pensar entre limites como problema politico
fundamental desde la filosofia politica de Hannah Arendt

enriquecer la nocion de ciudadania'’. No es casualidad que, contintia Forti,
en el pensamiento politico de Hannah Arendt, “se haya podido encarnar un
renacer de la filosofia practica aristotélica y, al mismo tiempo, el ultimo epi-
sodio tedrico del irracionalismo politico”!"'. Frente a esta tension, lejos de una
reconciliacién simplista, Forti ingeniosamente propone este ejercicio: si aho-
ra nos tuviéramos que preguntar si Arendt esta con Aristoteles —propuestas
normativas y refundativas— o con Nietzsche —propuestas criticas y decons-
tructivas—, se podria formular de este modo: “Hannah Arendt hace un uso
nietzscheano, o mejor dicho, [...], post-nietzscheano, de algunas categorias
aristotélicas”"2 Incluso, su estilo tnico, contintia Forti, “resulta irritante para
los estudiosos consagrados a un ambito disciplinar especifico”'*.

En efecto, en Between Past and Future, en diferentes ocasiones, Arendt
(2006) insiste en que el hecho de enfrentar la tradicion no significa olvidar el
pasado. Incluso, esta tension se manifiesta también entre la filosofia y la po-
litica de la autora. Como observa Forti, el analisis de las tres facultades de la
mente —pensamiento, voluntad, juicio— que Arendt hace en La vida del espiritu
pretende recapitular y, al mismo tiempo, distanciarse de toda la tradicion fi-
losdfica, “lo que demuestra el intento original que mueve la filosofia politica
de Hannah Arendt de volver a pensar la politica y, con ello, la libertad”'**. En
este animo, Fina Birulés apunta que Hannah Arendt jamas entendio la teoria
politica como aquella disciplina que nos dice qué pensar para que sepamos
como actuar, sino que dedicé buena parte de sus esfuerzos a evitar los faciles
intentos contemporaneos de reconciliacion entre teoria y la praxis'®.

Al margen de las controversias y de las distintas interpretaciones sobre la
filosofia politica de Hannah Arendt, lo que resulta relevante para los propo-
sitos de este trabajo es constatar que, una vez que se excluye o se minimiza a
dicotomias rigidas, la tension entre los &mbitos intensivo y extensivo, en esa
medida, también se tiende a radicalizar su propuesta. Por este motivo, Forti
insiste en que algunos criticos han interpretado mal la indicacion de la autora
de un replanteamiento radical de lo politico con la necesidad de una novedad

"Forti, Vida del espiritu, 49-51. En esta linea, Forti hace mencion a la monografia realizada por
Margaret Canovan dedicada a la teoria politica de Hannah Arendt, que propone dejar a un lado
la discusion de si su teoria politica habria que clasificarla como de “derechas” o de “izquierdas”,
y mas bien reconocer su originalidad en contraposicién a la ciencia politica contemporanea de
huella neo-positivista. Segiin Canovan, es como pensadora y no como historiadora como Arendt
es considerada, y es como tedrica, como se sefialan sus limites. Forti, Vida del espiritu, 29.

MForti, Vida del espiritu, 39.

"2Forti, Vida del espiritu, 39.

"SFEorti, Vida del espiritu, 22-23.

"WForti, Vida del espiritu, 40.

"5Forti, Vida del espiritu, 12. Esta declaracion la hace Birulés en su introduccion a Forti, Vida del espiritu.

59



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

absoluta."® Igualmente, no han sido apropiadas las etiquetas de nihilismo o
existencialismo politico a su propuesta, argumentando que se descuida el pa-
pel administrativo y las proyecciones sociales y econdmicas (interpretaciones
que ya hemos visto que son totalmente erréneas)'”’.

Conclusion

Este texto plante6, a manera de conclusion, que la diferenciacion como tal
entre los opuestos en cuestion —lo intensivo y lo extensivo—no solo condicio-
nay potencializa la accion politica, sino que también, a su vez, puede mani-
festarse en otros opuestos fundamentales presentes en la filosofia politica de
Hannah Arendt.

Si bien la politica intensiva, que propone describir el fenotipo de la accion
arendtiana es el principio del poder, no puede, sin embargo, aparecer ni man-
tenerse sin su contraparte extensivo-vital. Es, quizas, la propia diferenciacion
entre estos opuestos la que, aunque problematicamente, mantiene a una comu-
nidad politica. De hecho, la reivindicacion de la politica intensiva en términos
de accion-pluralidad permite resistirse a politicas fuertemente funcionalistas
(que interpretan el campo de los asuntos humanos como una especie de “fisica
social”) que reducen la politica a un medio para un fin o beneficio, atrofiando, al
mismo tiempo, el musculo espiritual de cualquier pueblo y comunidad.

Referencias

Arendt, Hannah. Between Past and Future. Nueva York: Penguin, 2006.

Arendt, Hannah. La condicion humana. Barcelona: Paidos, 2021.

Arendt, Hannah. Eichmann y el holocausto. Madrid: Taurus, 2015.

Arendt, Hannah. Hombres en tiempos de oscuridad. Barcelona: Gedisa, 2001.
Arendt, Hannah. The Human Condition. Chicago: University of Chicago Press, 1998.

Arendt, Hannah. Mds alld de la filosofia. Escritos sobre cultura, arte y literatura. Edi-
cion de Fina Birulés Fina y Angela Lorena Fuster. Madrid: Trotta, 2014.

"5Forti, Vida del espiritu, 37.

"En este sentido, Forti sefiala la relevancia de la obra de John Pocock y de Margaret Canovan para
indicar algunas cuestiones de la tradicion republicana en la obra de Hannah Arendt. Por ejemplo,
Canovan concluye que la reflexién de Arendt no desemboca en una idealizacién anacrénica de la
polis ni se configura como un “hiperpoliticismo” irracional y ambiguo. Esto significa que el republi-
canismo de Arendt conlleva ciertas caracteristicas de autores clasicos de esta tradicion, “pero con
un profundo respeto por la pluralidad y la libertad individual”. Forti, Vida del espiritu, 49-51.

60



Politica intensiva: pensar entre limites como problema politico
fundamental desde la filosofia politica de Hannah Arendt

Arendt, Hannah. Poemas. Barcelona: Herder, 2017.

Arendt, Hannah. La pluralidad del mundo. Madrid: Penguin, 2019.

Arendt, Hannah. The Promise of Politics. Nueva York: Schocken, 2005.

Arendt, Hannah. On Revolution (Penguin Classics). Nueva York: Penguin Classics, 1991.
Arendt, H. Sobre la revolucion (2019, 21-58).

Arendt, Hannah. The Origins of Totalitarianism. San Diego, California: Harcourt,
Brace and Co., 1976.

Arendt, Hannah. On Violence. San Diego, California: Harcourt, Brace & World, 1970.

Arendt, Hannah. What Remains: The collected poems of Hannah Arendt. Nueva York:
Norton, 2024.

Arendt, Hannah y Heidegger, Martin. Correspondencia 1925 -1975 y otros documen-
tos de los legados. Barcelona: Herder & Herder, 2000.

Aristoteles. Etica a Nicémaco. Barcelona: Gredos, 2014.

Baez, Diego. “La sociedad de-transfigurada. La pérdida de plurali-
dad del mundo”. Cultugrafin ~ (2024). https://www.cultugrafia.com/
sociedad-de-transfigurada-perdida-de-pluralidad-del-mundo/

Barrow, R. H. Los romanos. México: Fondo de Cultura Econdmica, 1992.
Benjamin, Walter. Para una critica de la violencia y otros ensayos. Madrid: Taurus, 2001.

Birulés, Fina. “Introduccion”. En Arendt, Hannah. Mds alld de la filosofia. Escritos
sobre cultura, arte y literatura. Edicion de Fina Birulés Fina y Angela Lorena
Fuster. Madrid: Trotta, 2014.

Burckhardt, Jacob. History of Greek Culture. Nueva York: Dover Publications, 2022.
Campillo, Antonio. El concepto de amor en Arendt. Madrid: Abada, 2019.
Esposito, Roberto. El origen de la politica. Barcelona: Paidds, 1999.

Forti, Simona. Vida del espiritu y tiempo de la polis. Hannah Arendt entre filosofia y
politica. Madrid: Catedra, 2001.

Galindo, Fernando y Hurtado, Rafael. “El Secreto de Andrémaca: La esclavitud
de las labores domeésticas en ‘La condiciéon humana’ de Hannah Arendt. Revis-
ta Empresay Humanismo (2020): 33-66. https://doi.org/10.15581/015.xxiii.2.33-66

Galindo Cruz, Fernando. “Muerte por acidia”. Conocimiento y accion, nam. II
(2022): 95-132. https://doi.org/10.21555/cya.i2.1.2471

Gotthold Ephraim Lessing, 2006.

Habermas, Jurgen. “Hannah Arendt: on the Concept of Power (1976)”. En Haber-
mas, J. Philosophical-political Profiles. Traduccién de F. G. Lawrence. Cambrid-
ge, 1983, 171-187.

Han, Byung-Chul. 2021. Sobre el poder. Barcelona: Herder, 1983.

Han, Byung-Chul. “Estamos aturdidos por el mareante frenesi informativo”. El
pais (2025). https://elpais.com/ideas/2022-04-02/estamos-aturdidos-por-el-ma-
reante-frenesi-informativo.html

61



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

Hilb, Claudia. Abismos de la modernidad: Reflexiones en torno a Hannah Arendt, Clau-
de Lefort y Leo Strauss. México: Fondo de Cultura Econémica, 2018.

Jaeger, Werner. “La filosofia y el descubrimiento del cosmos”. En Paideia: los idea-
les de la cultura griega. México: Fondo de Cultura Econdmica, 2019.

Jaspers, Karl. Los grandes fildsofos. Los metafisicos que pensaron desde el origen: Anaxi-
mandro, Herdclito, Parménides, Plotino, Anaximandro, Plotino, Anselmo, Spinoza,
Lao-tse, Nagarjuna. Madrid: Tecnos, 1998.

Jaume, Andreu (ed.). Hannah Arendt. La pluralidad del mundo. Madrid: Penguin, 2019.

Kenney, Charles. “Habermas y el concepto de poder en la obra de Arendt”. Areté
I, nam. 2 (1991): 233-252. https://doi.org/10.18800/arete.199102.003

Kohn, Jerome. The Promise of Politics. Schocken, 2005.

Kohn, Jerome (ed.). La promesa de la politica. Barcelona: Paidds, 2016.
Merleau-Ponty, 2010.

Montesquieu. Del espiritu de las leyes. Madrid: Alianza, 2015.

Negri, Antonio. El poder constituyente. Ensayo sobre las alternativas de la modernidad.
Madrid: Traficantes de suefios, 2015.

Poltier, Hugues. Claude Lefort. El descubrimiento de lo politico. Buenos Aires: Nueva
Vision, 2005.

Schevisbiski, Renata. “Lo politico y la politica en Claude Lefort: aportes tedricos

para una reflexion sobre la democracia”. Utopia y praxis latinoamericana, num.
64 (2014): 125-132.

Sirczuk, Matias. Fundacion y legitimidad en la modernidad politica: Carl Schmitt, Han-
nah Arendt y Claude Lefort. Buenos Aires: Prometeo, 2017.

Strauss, Leo y Cropsey, Joseph (comps.). Historia de la filosofia politica. México:
Fondo de Cultura Econémica, 1993.

Taylor, Charles. La era secular. Tomo II. Barcelona: Gedisa, 2015.
Tommel, Tatjana and Maurizio Passerin, 2024
Touraine, Alain. América Latina. Politica y sociedad. Madrid: Espasa, 1989.

Villoro, Luis. El poder y el valor. Fundamentos de una ética politica. México: Fondo de
Cultura Econémica, 2020.

62



