
11

Metafísica y Persona. Filosofía, conocimiento y vida
Año 18, Núm. 35, Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

DOI: 10.24310/metyper.35.2026.21279

La pasión y el hábito de némesis  
en la obra de Tomás de Aquino
The Passion and the Habit of Nemesis  

in the Work of Thomas Aquinas

Luis E. Larraguibel Díez1 
Universidad Católica de La Plata (UCALP) 

luis.larraguibeldiez@ucalpvirtual.edu.ar
Resumen

La némesis es la tristeza causada por la prosperidad inmerecida del prójimo. A dife-
rencia de otras pasiones y virtudes, Tomás de Aquino no le dedicó a la némesis un trata-
miento singular en su obra; más bien, la menciona de manera ocasional o complementaria 
con otras temáticas. El objetivo de nuestro trabajo es identificar todas estas alusiones y 
otorgarles una unidad de sentido dentro del pensamiento tomasiano, particularmente, 
distinguiendo el uso de la némesis como pasión y como hábito (o virtud potencial de la 
justicia distributiva).

Palabras claves: némesis, pasión, hábito, Tomás de Aquino

Abstract

Nemesis is the sadness caused by the undeserved prosperity of others. Unlike other 
passions and virtues, Thomas Aquinas did not dedicate a singular treatment to Nemesis 
in his work; rather, he mentions it occasionally or in connection with other themes. The 
objective of our work is to identify all these references and give them a unified meaning 
within Thomistic thought, particularly distinguishing the use of Nemesis as a passion and 
as a habit (or potential virtue of distributive justice).

Keywords: nemesis, passion, habit, Thomas Aquinas

1	 ORCID: https://orcid.org/0009-0007-7370-8148

Recepción del original: 06/02/2025 
Aceptación definitiva: 20/09/2025

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommer-
cial-ShareAlike 4.0 International License



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

12

Introducción

Hay un tercer modo de entristecerse uno por el bien de otro, es decir, 
cuando éste no es digno del bien que le cae en suerte. Este tipo de tristeza 
no puede recaer, en realidad, sobre bienes honestos, que mejoran a quien 
los recibe; antes bien, como escribe el Filósofo en II Rhet., recae sobre ri-
quezas y sobre cosas que pueden caer en suerte a dignos e indignos. Este 
tipo de tristeza, según el mismo Filósofo, se llama némesis, y atañe a las 
buenas costumbres.2

Acudiendo a la autoridad de Aristóteles, Tomás de Aquino define a la 
némesis como tristeza causada por la prosperidad de quienes son indignos 
de los bienes materiales, agregando que esta tristeza es loable o pertenece 
a las buenas costumbres. Aparte de la tristeza, la némesis también se aso-
cia con la ira, pues la prosperidad inmerecida provoca la indignación de 
aquellos que aman la justicia. A diferencia de otras pasiones y virtudes, 
el Aquinate no le dedicó a la némesis un tratamiento singular en su obra; 
más bien, la menciona de manera ocasional o complementaria con otras 
temáticas. El objetivo de nuestro trabajo es identificar todas estas alusiones 
y otorgarles una unidad de sentido dentro del pensamiento tomasiano, 
particularmente, distinguiendo el uso de la némesis como pasión y como 
hábito (o virtud potencial de la justicia distributiva).

Para implementar este objetivo, hemos dividido en nuestro trabajo en 
tres partes: en la primera, nos remontaremos al origen mítico de la néme-
sis en la poesía de Hesíodo como diosa que tiene el poder de castigar las 
trasgresiones al orden social, mientras que Aristóteles la define como una 
pasión loable surgida por la prosperidad material inmerecida del prójimo. 
En la segunda, el Aquinate enseña que la némesis como pasión se reduce 
a la ira y a la tristeza; sin embargo y devenida en hábito, la némesis puede 
convertirse en una virtud moral y meritoria si es moderada por la razón y 
regulada por la caridad, emparentándola con la misericordia. Finalmente, 
analizaremos el extenso pasaje de la Summa Theologiae que a primera vista 
podría derribar nuestro objetivo, pues santo Tomás relaciona a la némesis 
con el vicio de la envidia. No obstante, mostraremos que el Aquinate está 
asemejando a la némesis con el celo, pues la emulación de los bienes tem-
porales en desconexión con los espirituales, pueden arrastrar al hombre a 
entristecerse por la prosperidad del prójimo sea digno o no de ella.

2	 Aquinas, Summa Theologiae (Madrid: BAC, 1962) (en adelante: S. Th.) II-II, q.36, a.2 co.



13

La pasión y el hábito de némesis en la obra de Tomás de Aquino

1. La némesis en la poesía de Hesíodo y la filosofía  
de Aristóteles

1.1. El origen mítico de la Némesis

Trascurridos varios siglos del derrumbe de la civilización micénica, podemos 
ubicar al poeta Hesíodo entre los siglos IX y VII a. de C. quien nos entrega la 
aproximación de la Némesis como personificación ética elevada al rango divino.

En su Teogonía, Hesíodo explica que de la diosa primordial Caos surge, sin 
contacto masculino, la diosa Noche o Nicte (Νὺξ). Luego de juntarse con Érebo, 
Noche engendró una serie de diosas que tienen el deber de castigar y perseguir 
las transgresiones de hombres y dioses: […] y a las Moiras y a las Keras procreó, 
en el castigo implacables, [Cloto, Láquesis y Átropos, que a los mortales les dan, 
porque lo tengan, tanto el, bien como el mal, cuando nacen,] que de los hombres 
y dioses las transgresiones persiguen; y nunca cesan las diosas en su ira terrible 
antes de darle duro castigo a cualquiera que peque. Y parió aun a Némesis, 
pena a los hombres mortales (πῆμα θνητοῖσι Βροτοῖσι), la Noche funesta […]3.

Esta pena proviene del verbo πῆμαὶνω que significa asolar o devastar no 
a un individuo sino a una comunidad como pena producida por la ejecución 
de alguna acción injusta o desordenada. De allí el sentido moral de la poesía 
de Hesíodo quien, habiendo padecido la injusticia por parte de su hermano 
Perses en la división de la herencia de su padre, logró traspasarnos su aguda 
sensibilización respecto a los sufrimientos causados por los demás. Al estar 
relacionado con la justicia (δὶκη) entendida como mesura, Hesíodo observa 
que el orden (κὸσμος) no es fruto de la arrogancia (ὕβρις) y por eso el deber 
de guardarlo no sólo es obligatorio para los dioses, sino para los hombres y 
también la naturaleza, estableciendo premios y castigos: 

entre la conducta humana y el comportamiento de la naturaleza, Hesíodo 
establece una estrecha correspondencia que está dirigida a encaminar a los 
hombres por la recta vía señalada por Zeus. Si los humanos se mantienen en 
el sendero de la justicia, la naturaleza es pródiga de bienes con ellos; si se ale-
jan de él, los hostiga y castiga, privándolos del fruto tan deseado y necesario4.

Mientras la justicia denuncia la falta de proporción o mesura (μέτρον)5, la 
Némesis tiene el poder punitivo sobre la injusticia porque la transgresión no 
sólo afecta al individuo, sino también, al orden social y cosmológico.

3	 Hesíodo, Teogonía, estudio, trad. y notas de P. Vianello, México: UNAM, 1978, §220-225.
4	 Hesíodo, Teogonía, p. LXXXVII
5	 Si hýbris se refiere a un comportamiento moral, está implicando una desproporción respecto 

del estado de naturaleza o de lo que corresponde, lo cual puede significarse con el término 



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

14

1.1. La némesis como pasión del buen carácter 

Aristóteles siempre defendió la función mimética de la poesía en cuanto 
refleja el obrar moral del hombre con sus acciones buenas o malas, virtuosas 
o viciosas, sin embargo, no reivindica a Hesíodo sino a Homero como el poe-
ta que trató con excelencia estos temas elevados6.

En el segundo libro de la Retórica, el Estagirita enumera las cualidades 
que debe tener el orador para la persuasión y ser digno de crédito, particu-
larmente la manera en cómo despierta las diversas pasiones o emociones en 
sus auditores. Dentro de éstas comienza definiendo a la ira (ὀργὴ) como un 
“apetito penoso de venganza por causa de un desprecio manifestado contra 
uno mismo o contra los que nos son próximos, sin que hubiera razón para 
tal desprecio”7. Este apetito de venganza, generador de placer en cuanto 
puede ser satisfecho, pudo ser despertado por el desprecio y la humilla-
ción en cuanto somos considerados como dignos de nada, sobre todo, de 
aquellos que –por su inferioridad en linaje, capacidad o virtud– no merecen 
despreciar; o por el ultraje, es decir, en cuanto el ultrajador nos daña cau-
sándonos vergüenza debido a que busca sentirse superior a nosotros8. 

De la ira se desprende una especie particular que es la indignación 
(νεμεσᾶν) y que Aristóteles le atribuye una tristeza más profunda debido a 
su oposición con la compasión (ἔλεος): 

Al hecho de sentir compasión se opone principalmente lo que se llama sentir in-
dignación. En efecto: al pesar que se experimenta por las desgracias inmerecidas 
se opone –de algún modo y procediendo del mismo talante– el que se produce 
por los éxitos inmerecidos. Y ambas pasiones son propias de un talante honesto9. 

Más que una descripción ética, Aristóteles está desarrollando un análisis an-
tropológico pues no considera a la compasión y a la indignación como hábitos 
morales (es decir, especificados por el bien o el mal), sino como pasiones opues-
tas. Aunque la indignación coincida con la envidia en cuanto implica tristeza, son 

‘desmesura’ y en este sentido se opone a la mesura proporcionada por la justicia: “El compor-
tamiento del que trata de trascender su naturaleza mortal y asimilarse a los dioses, asimismo 
ofendiéndolos y ultrajándolos”. Georganta, C., “El concepto de la hybris en la tragedia”, Re-
vista [sic], vol. 13 (2023): 29.

6	 Cf. Aristóteles, Poética, introd., trad. y notas de T. Martínez y L. Rodríguez (Madrid: Gredos, 
2011), 1448b.

7	 Aristóteles, Retórica, introd., trad. y notas de Q. Racionero (Madrid: Gredos, 1994), 1378a 30.
8	 Cf. Retórica, 1378b.
9	 Retórica, 1386b 10: Tanto lo merecido como lo inmerecido hacen referencia a la justicia, aun-

que no a la conmutativa sino a la distributiva, pues el mérito es una propiedad de ésta. En 
efecto, el verbo νέμω hace referencia a la distribución o asignación y por eso puede vincular-
se a la indignación (νέμεσις) con la virtud de la justicia.



15

La pasión y el hábito de némesis en la obra de Tomás de Aquino

diferentes (ἔστι δ᾽ ἕτερον) pues el indignado se aflige sólo por quienes prospe-
ran inmerecidamente. Además, el objeto de la indignación es más reducido que 
el de la envidia, ya que nadie se indigna porque alguien sea más virtuoso o sabio 
sino sólo “por la riqueza, el poder y cosas de esta clase, de las que, hablando en 
absoluto, son merecedores los buenos”10. Mientras las personas serviles o pusi-
lánimes no son propensas a indignarse porque carecen de la capacidad de ame-
ritar, sí lo son las personas buenas que aman la justicia y odian la injusticia, los 
ricos que han ameritado su riqueza o los ambiciosos que deseaban los fines que 
otros alcanzaron inmerecidamente. Con su habitual agudeza, Aristóteles señala: 

Molestan más los nuevos ricos, si gobiernan por causa de su riqueza, que los 
ricos de antiguo. E igual ocurre en los demás casos. Y la causa es que los unos 
parecen tener sus (bienes) legítimamente, mientras que los otros no (…) Re-
sulta así que, por lo tanto, si un hombre bueno no obtiene lo que es ajustado 
a él, ello es motivo de indignación11.

En el segundo libro de la Ética Nicomáquea, Aristóteles menciona ejem-
plos sobre las virtudes que actúan como término medio entre el exceso y 
el defecto. Sin embargo, este criterio también es aplicable a las pasiones 
(περὶ τὰ πάθη μεσότητες) donde “la indignación es el término medio entre 
la envidia y la malignidad, pues son sentimientos relativos al dolor o al placer 
que sentimos por lo que sucede a nuestros prójimos”12. En Magna Moralia, Aris-
tóteles explica que el corazón del nemésico (νεμεσητικός) experimenta dolor 
al ver la fortuna de quien no lo merece, mientras que el envidioso y el malévolo 
se regocijan en la desgracia de los demás, sea o no merecida: “El que siente 
ira justa no es así, sino que es un justo medio entre las dos”13. Sin embargo, 
Aristóteles no se pronuncia si esta ira justa (νέμεσις) junto con la dignidad, la 
amabilidad y el pudor son realmente virtudes: “si éstas son virtudes o no lo son 
(εἰσιν αὗται ἀρεταὶ ἢ μὴ ἀρεταί) es cosa que requeriría ser investigada, pero 
que son términos medios entre los extremos descritos es algo evidente. Porque 
los que viven de acuerdo con ellas son elogiados”14. Por el contrario y en la Éti-
ca Eudemia, el Estagirita enseña que el objeto de las virtudes morales tiene que 
ver con lo placentero y lo penoso (περὶ ἡδέα καὶ λυπηρά), dentro de las cuales 
ubica a la némesis oponiéndola al vicio de la envidia (φθόνος) como extremo 
por exceso, aunque deje incompleto su extremo por defecto15. 

10	Retórica, 1387a 15.
11	Retórica, 1387a 25-30.
12	Aristóteles, Ética Nicomáquea, introd. de T. Martínez, trad. y notas de J. Pallí Bonnet (Madrid: 

Gredos, 2008), 1108b.
13	Aristóteles, Magna Moralia, introd., trad. y notas de T. Martínez y L. Rodríguez (Madrid: Gre-

dos, 2011), 1193a 27.
14	Magna Moralia, 1193a 32.
15	Según el listado de virtudes, la némesis es la única que no presenta un extremo por de-

fecto, razón por la cual el Estagirita completa el casillero con el término ἀνώνυμον. Aris-



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

16

Resumiendo lo visto en esta primera parte, debemos subrayar el origen di-
vino de la némesis según la poesía de Hesíodo, relacionándola con la justicia 
distributiva ya que tiene por objeto el orden social y cosmológico. Al mismo 
tiempo, Aristóteles señala que la pasión de la ira agudizada por la tristeza origi-
na la némesis, pues y al igual que la compasión, el nemésico o indignado se en-
tristece cuando presencia la prosperidad del prójimo en razón de lo inmerecido. 

2. La némesis como pasión y hábito en el pensamiento de 
Tomás de Aquino

A lo largo del corpus thomisticum, el término némesis aparece mencionan-
do en quince ocasiones y siempre en referencia a Aristóteles. Sin embargo, es 
preciso determinar el sentido del término en relación al contexto, es decir, si 
hace relación a la pasión o al hábito.

2.1. Como pasión
A diferencia de Aristóteles, el Aquinate construyó un tratado sistemático de 

las pasiones desde el punto de vista antropológico y ético. La composición hile-
mórfica del compuesto humano sugiere la presencia de las pasiones como uno de 
los principios explicativos –junto a la inteligencia y voluntad– de nuestro obrar 
moral16. Como el acto humano sólo es completo cuando incluye la dimensión 
emocional, el santo Doctor describe a la pasión como una alteración o una trans-
mutación cualitativa que manifiesta el aspecto potencial del cuerpo humano en su 
relación con el alma, particularmente el apetito sensitivo17. No obstante, la pasión 
no se identifica con la transmutación corporal como los latidos del corazón o la 
circulación sanguínea, sino que éstos son el correlato material de un movimiento 
anímico (o formal): es el compuesto humano el que padece la alteración cuando 
aprehende algo exterior como atractivo, perjudicial, dañino o beneficioso18. 

tóteles, Ética Eudemia, introd., trad. y notas de C. Megino Rodríguez (Madrid: Alianza 
Editorial, 2002), 1221a.

16	“As the passions are not external, not strangers to man’s specific appetite, they are necessar-
ily present when his telos is actually realized in and through man’s moral activity”. Uffen-
heimer-Lippens, E. “Rationalized passion and passionate rationality: Thomas Aquinas on the 
relation between reason and passions”, Review of Metaphysics, vol. 56 (2003): 528.

17	“(D)icitur passio proprie, quae consistit in abiectione unius contrarii et alterius receptione per 
viam transmutationis; et hic modus passionis animae convenire non potest nisi ex corpore”. 
Aquinas, Quaestiones Disputatae De Veritate en Opera Omnia iussu Leonis XIII, vol. 22 (Romae: 
Editori di San Tomasso, 1973), q.26, a.3.

18	“Unlike bodily passions, passions of the soul [passio animae] do not begin in the body. Rath-
er, they are activated by apprehension and appetite of the soul, from which a bodily change 



17

La pasión y el hábito de némesis en la obra de Tomás de Aquino

Si bien, el surgimiento de las pasiones implica la presencia del conoci-
miento, éste no basta para generarlas puesto que la pasión constituye un 
movimiento apetitivo, contrariamente al movimiento asimilativo del cono-
cimiento. Por eso el conocimiento del objeto generador de la pasión debe 
estar acompañado de un juicio de valor, es decir, según la razón de apetecible 
(atractivo o repugnante) donde las sensaciones (sea de la imaginación sea 
de la cogitativa) junto con la razón realizan esta evaluación19. De allí que las 
pasiones no sean una mera reacción instintiva ante el mundo exterior como 
sucede con los animales, sino también, un elemento de nuestra psicología 
que puede ser participable por nuestra racionalidad20. 

En este sentido, las pasiones del apetito irascible son más participables 
por la razón que las del concupiscible: si bien, la ira puede estar presente en 
el animal, en el hombre se manifiesta de una manera más compleja en cuanto 
el iracundo es capaz de aprehender racionalmente el menosprecio o el trato 
injusto aumentando su tristeza de acuerdo a la intensidad del perjuicio sufri-
do21. Mientras la ira del animal se reduce al apetito sensitivo en el momento 
de percibir la nocividad de algo que amenaza a su instinto (supervivencia o 
reproducción), la ira del hombre implica una reparación por el daño sufrido 
y por eso debe ser moderada por la razón: 

El hombre -dice D. Téllez- no sólo puede desear la venganza como los ani-
males, sino querer tomar venganza como algo propio de él. Aunque algunas 
pasiones pueden surgir espontánea e involuntariamente, sólo la ira puede 
ser virtuosa o viciosa cuando la voluntad elige enojarse o no22.

La ira siempre genera tristeza porque afecta nuestra excelencia, sobre todo 
en aquellas cosas en las que somos menospreciados cuando sobresalimos, 
pues sólo el daño que nos contrista puede movernos a la ira23. Aunque la né-
mesis surja como un daño que no contriste propiamente a nuestra excelencia 

follows”. Floyd, S., “Aquinas on Emotion: a response some recent interpretation”, History of 
Philosophy Quarterly, vol. 15 (1988): 164.

19	“This knowledge is a combination of a sensation or sense-experience of some kind and a 
judgment on the sensitive level. The object that arouses the passions is never a mere material 
object. It is a ‘known’ object that is evaluated for its attractiveness or repulsiveness. In man 
this evaluation is subject to reason”. Uffenheimer-Lippens, E. “Rationalized passion”, 541.

20	“(Q)uod rationale per participationem non solum est irascibilis et concupiscibilis; sed omni-
no, idest universaliter, appetitivum”. S. Th., I-II, q.56, a.6 ad 2.

21	“The notion of an emotion (e.g. an episode of anger) intrinsically considered, which human 
beings have in common with animals that are incapable of possessing the concepts of justice 
and desert, and which, because of its independence of reason, does not take moral predi-
cates”. Roberts, R. C., “Thomas Aquinas on the morality of emotions”, History of Philosophy 
Quarterly, vol. 9 (1992): 293.

22	Téllez-Maqueo, D., “La ira en Tomás de Aquino y Casiano: dos aproximaciones en torno a un 
tema común”, Signos filosóficos, vol. 20 (2018): 121.

23	“(N)ihil movet ad iram, nisi nocumentum quod contristat”. S. Th., I-II, q.47, a.3 co.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

18

individual, sin embargo y al igual que la compasión, nos entristece porque el 
bien o el mal inmerecido del prójimo es como si fuese en nuestro perjuicio.

De esta manera y en el tercer libro del Comentario a las Sentencias, santo To-
más concibe a la némesis como una especie de la pasión de tristeza causada 
por la prosperidad de los malos (tristitia de prosperitate malorum): mientras la 
misericordia es la tristeza por el mal del prójimo, la envidia lo es por su bien24. 
En su Comentario a la Ética Nicomáquea, el Doctor Común sigue literalmente a 
Aristóteles y señala que ni el pudor ni la némesis son virtudes sino pasiones: 

Pero debe tenerse en cuenta que (Aristóteles) arriba habló de una pasión loa-
ble (posuit passionem laudabile), a saber, la Némesis, de la cual aquí no hace 
mención, porque no es su intención determinar sobre estas pasiones aquí; 
esto, en realidad, pertenece más a la retórica, como se muestra en el segundo 
libro de la Retórica. Por lo tanto, tampoco ha determinado aquí sobre el pu-
dor, salvo para mostrar que no es una virtud, y debe entenderse lo mismo 
acerca de la Némesis25.

Tal como enseñaba Aristóteles, el Aquinate subraya que la némesis es el 
justo medio entre la envidia y la malignidad, ambas disposiciones para el 
deleite y la tristeza: mientras el envidioso se entristece de la prosperidad de 
buenos y malos; la malignidad se deleita de sus desgracias26. 

Para tener una concepción adecuada de la némesis como pasión, no debe 
desvinculársela de la ira puesto que la prosperidad inmerecida del prójimo 
es sufrida como un perjuicio propio: la intensidad de este sufrimiento origina 
tristeza y, por tanto, se desea y se espera la oportunidad de reparación27. Esta 
rectificación del perjuicio puede ser virtuosa y se denomina justa venganza 
(vindicatio) la cual no debe identificársela con la pasión del odio ni el vicio de 
la crueldad (saevitia), pues no se trata de destruir al prójimo sino corregirlo28. 
En efecto, la ira -en cuanto existe una inclinación natural a rechazar lo nocivo- 
puede disponernos a esta virtud siempre que sea razonable y no tenga una 
duración excesiva29. De modo semejante, la tristeza puede colaborar con la 

24	Cf. Aquinas, Scriptum Super Sententiis, magistri Petri Lombardi, Paris: Lethielleux, 1933, III, 
d.26, q.1, a.3

25	Aquinas, Sententia Libri Ethicorum en Opera Omnia iussu Leonis XIII, vol. 47 (Romae: Ad Sanc-
tae Sabinae, 1969), lib. 4, l. 17, n. 16: Es importante precisar que santo Tomás no comentó la 
Retórica de Aristóteles, aunque la cite para hablar de la némesis.

26	“Nemesis autem etc., agit de alia passione, quae vocatur Nemesis, idest reprehensio, quae est 
medietas invidiae et epicacocharchiae”. En Ethic., lib. 2, l. 9, n. 12.

27	“Et ideo iratus hoc appetit, ut ille cui nocumentum infert, percipiat, et doleat, et quod cogno-
scat propter iniuriam illatam sibi hoc provenire”. S. Th., I-II, q.46, a.6 ad 2.

28	“(V)indicatio in tantum licita est et virtuosa inquantum tendit ad cohibitionem malorum”. S. 
Th., II-II, q.108, a.3 co.

29	“With the ultimate goal of right relation, virtuous anger (vindicatio) is love of the enemy, and 
does not repay evil with evil”. Mattison, W., “Virtuous Anger? From Questions of Vindicatio 



19

La pasión y el hábito de némesis en la obra de Tomás de Aquino

plenitud humana a condición de que suframos por todo aquello que se opon-
ga a la virtud, pues sería inhumano no dolerse de alguna manera mientras 
vivamos en este mundo lleno de miseria30.

2.2. Como hábito

En la cuestión vigesimosexta del De Veritate, el Aquinate no sólo se pre-
gunta si las pasiones tienen cualificación moral, sino también, pueden ser 
merecedoras de la vida eterna en cuanto efectos de la voluntad informada 
por el bien. El objetante plantea que los santos han elevado al rango de virtud 
a pasiones como la misericordia y la penitencia; mientras que los filósofos 
(Aristóteles) han hecho algo semejante con pasiones laudables como el pudor 
y la nemésis31. El Aquinate no descarta completamente el argumento, pues sí 
es cierto que las pasiones pueden merecer, aunque no por sí mismas sino en 
cuanto son concomitantes -de algún modo- al acto de la voluntad (aliquo modo 
concomitantur voluntatem): de esta manera, los actos de pudor o misericordia 
son meritorios en cuanto excitan positivamente a la voluntad y, por esta ra-
zón, los santos han elevado estas pasiones al rango de hábitos32.  

Sin embargo y en la cuestión décima del De Malo, donde el santo Doctor re-
flexiona acerca de la gravedad moral de la envidia, la objeción explica que un 
pecado es mortal sólo cuando contraría a una virtud: sin embargo, la envidia 
contraría a una pasión que es la némesis y, por tanto, no sería pecado mortal33. A 
la envidia en cuanto tristeza, se le opone tanto la misericordia que se duele de las 
adversidades de los buenos como la némesis que se la asocia a ira por celo (oppo-
nitur envidia ei ira per zelum, quae intelligitur per Nemesim) y “aunque las pasiones 
de misericordia y némesis se parezcan según la razón de tristeza; sin embargo, 
en la medida en que sobreviene la elección de la razón, adquieren la naturaleza 
de virtud (accipiunt rationem virtutis)”34. En esta obra, el Aquinate introduce dos 
novedades que no deben pasar desapercibidas: por un lado, la némesis se asocia 
al celo pues la tristeza no sólo recae sobre la prosperidad de los malos, sino tam-

to the Habituation of Emotion”, Journal of the Society of Christian Ethics, vol. 24 (2004): 162.
30	Cf. Téllez-Maqueo, D., “La ira en Tomás de Aquino y Casiano”, 124.
31	“Sed quaedam passiones a sanctis ponuntur virtutes, ut misericordia et poenitentia; quae-

dam a philosophis ponuntur laudabiles medietates inter vitia extrema, ut verecundia et Ne-
mesis a Philosopho”. De Veritate, q.26, a.6, arg.16.

32	“Et ideo quandoque a sanctis nomina harum passionum accipiuntur pro habitibus, quibus 
voluntas allicitur, quae est harum passionum principium”. De Veritate, q.26, a.6 ad 16.

33	“Sed invidia non contrariatur alicui virtuti, sed cuidam passioni, quam philosophus in II 
Ethic. Nemesim vocat”. Aquinas. Quaestiones Disputatae De Malo en Opera Omnia iussu Leonis 
XIII, vol. 23 (Romae-Parisii: Comissio Leonina-J. De Vrin, 1982), q.10, a.2, arg.8.

34	De Malo, q.10, a.2 ad 8.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

20

bién, sobre los bienes que tiene el prójimo y de los cuales el celoso carece airada-
mente; y, por otro, la némesis y la misericordia pueden ser consideradas como 
hábitos morales y no exclusivamente como pasiones, pues todo movimiento que 
es regulado por la razón puede adquirir la razón de hábito35. 

Como virtud, la misericordia ya no se entiende simplemente como ἔλεος 
(compassio) que es producida por la aprehensión del dolor del prójimo sino 
como συναλγεῖν (cum-dolore) que es una característica de la amistad pues re-
presenta el acto de sufrir con alguien, aunque Aristóteles no la eleve al rango de 
virtud al ser sinónimo de debilidad: la misericordia surge no sólo por el temor 
del sufrimiento futuro (me puede pasar a mí), sino porque la desgracia padeci-
da por el prójimo en cuanto amigo o alter ego también me ocurre en el presente36.

Santo Tomás suele enfatizar la pasión de la tristeza en la conformación 
de la némesis, ya que intenta vincularla con la misericordia en cuanto virtud 
moral que modera aquella pasión37. A diferencia de la tristeza que genera la 
envidia, la misericordia y la némesis se entristecen del sufrimiento y de la 
prosperidad del prójimo en razón de lo inmerecido38. En el orden sobrenatu-
ral, la misericordia -al estar impulsada por la caridad- se duele no sólo del su-
frimiento inmerecido de los buenos39, sino también, de cualquier sufrimiento 
en cuanto se oponga a los deseos más profundos de la persona en relación 
a su fin último40. De manera análoga sucede con la némesis donde la pros-
peridad material inmerecida de los malos causa una tristeza en los buenos e 
impulsa a la reparación de la injusticia siempre que lo disponga la prudencia 
sobrenatural, confirmando así la relación de ambas virtudes con la justicia: 

(Dice el Aquinate) Dado que la misericordia es compasión de la miseria 
ajena, en el sentido propio de la palabra se tiene en relación con los de-
más, no consigo mismo, a no ser por cierta analogía, como ocurre tam-
bién con la justicia41

35	“Et quia ratio virtutis humanae consistit in hoc quod motus animi ratione reguletur, ut ex supe-
rioribus patet, consequens est Misericordiam esse virtutem”. S. Th., II-II, q.30, a.3 co.

36	Cf. O’Callaghan, J., “Misericordia in Aquinas: A Test Case for Theological and Natural Vir-
tues”, Jaarboek Thomas Instituut te Utrecht, vol. 33 (2013): 23 y 27.

37	“Misericordia, secundum quod est virtus, est moralis virtus circa passiones existens, et re-
ducitur ad illam medietatem quae dicitur Nemesis, quia ab eodem more procedunt, ut in II 
Rhet. dicitur”. S. Th., II-II, q. 30, a. 3 ad 4.

38	“But nothing in the text of Ethics II.7 itself suggests that Aristotle intends to include Miseri-
cordia as a virtue reducible to Nemesis. Aquinas’s thought seems to be that Nemesis gener-
ically involves suffering at the apprehension of what is undeserved”. O’Callaghan, “Miseri-
cordia in Aquinas”, 38.

39	“Et ideo philosophus dicit, in eodem libro, quod Misericordia maxime est super malis eius 
qui indignus patitur”. S. Th., II-II, q. 30, a. 1.

40	“(I)llud quod contrariatur appetitui naturali volentis, scilicet mala corruptiva et contristantia, 
quorum contraria homines naturaliter appetunt”. S. Th., II-II, q. 30, a. 1 co.

41	S. Th., II-II, q.30, a.1 ad 2.



21

La pasión y el hábito de némesis en la obra de Tomás de Aquino

Resumiendo lo visto en esta segunda parte, el Doctor Angélico enseña que 
la conformación de la némesis como pasión se reduce a la ira y a la tristeza, en 
cuanto el menosprecio de los malos sumado a su prosperidad inmerecida no sólo 
afecta a nuestra excelencia, sino también, la de aquellos a quienes consideramos 
como parte de nosotros. Al mismo tiempo, la némesis puede convertirse en una 
virtud moral y meritoria si es moderada por la razón y regulada por la caridad: 
por esta razón, el Aquinate la emparenta con la misericordia como partes poten-
ciales de la justicia porque el sufrimiento o prosperidad inmerecida del prójimo 
es considerada injusta y nos mueve a repararla en la medida de lo posible.

3. ¿Tomás de Aquino es comentador o contraventor  
de Aristóteles respecto de la némesis?

Todas estas consideraciones nos ayudarán a comprender el extenso pasaje 
de la Summa Theologiae (IIa-IIae, q.36, a.2) que suele subrayarse para ilustrar 
la opinión de santo Tomás acerca de la nemésis. Para dilucidarla con mayor 
detalle, hemos decidido dividir el pasaje en cuatro fragmentos: 

I. Hay un tercer modo de entristecerse uno por el bien de otro, es decir, cuan-
do éste no es digno del bien que le cae en suerte. Este tipo de tristeza no pue-
de recaer, en realidad, sobre bienes honestos, que mejoran a quien los recibe; 
antes bien, como escribe el Filósofo en II Rhet., recae sobre riquezas y sobre 
cosas que pueden caer en suerte a dignos e indignos. Este tipo de tristeza, 
según el mismo Filósofo, se llama némesis, y atañe a las buenas costumbres.

El contexto de esta discusión se enmarca en el tratado de la caridad como 
virtud teologal y, particularmente, dentro del segundo artículo de la trigési-
ma sexta cuestión sobre si la envidia es pecado. Como hábito, la némesis es 
una especie de envidia sólo porque coinciden en el género de la definición, 
es decir, como tristeza acerca del bien ajeno; pero esto no impide que sean 
opuestas, ya que la némesis atañe a las buenas costumbres en cuanto puede 
ser loable según lo enseñado por Aristóteles. Ahora bien, la némesis tiene por 
objeto bienes temporales, los cuales no pueden compararse ni con los hones-
tos ni con los eternos, ya que pueden recaer sobre dignos e indignos.      

No obstante, el Aquinate también comparó a la némesis con la misericor-
dia como virtudes que se oponen a la envidia42. En efecto, ambas virtudes 
implican en su acto un movimiento del apetito sensitivo y el deseo de soco-

42	“Et utrumque (misercordia et némesis) est laudabile, et ab eodem more descendens, ut ibi-
dem dicitur. Sed proprie misericordiae opponitur invidia”. S. Th., II-II, q.30, a.3 co.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

22

rrer (misericordia) o reparar (némesis) la miseria del prójimo que proviene 
de la justicia43. No obstante, la razón de hábito bueno o virtud radica en el 
movimiento de las potencias superiores y no en la sensibilidad: “Se le pue-
de denominar también movimiento del apetito intelectivo, en cuanto siente 
repulsión por el infortunio ajeno. Tal afección puede ser regida por la razón, 
y, regida por la razón, puede quedar encauzado, a su vez, el movimiento del 
apetito inferior”44. De allí que a Dios podamos predicarle la misericordia y 
la némesis en cuanto busca socorrer o reparar la miseria de sus creaturas y 
atribuirle tristeza o ira sólo de manera metafórica.

II. Pero Aristóteles lo decía porque consideraba los bienes temporales en sí 
mismos, en cuanto pueden parecer grandes a quienes no prestan atención 
a los bienes eternos. Sin embargo, según la enseñanza de la fe, los bienes 
temporales que reciben quienes son indignos de ellos les son concedidos, por 
justa ordenación de Dios, o para su corrección o para su condenación. Por 
eso, tales bienes no son, por así decirlo, de ningún valor en comparación con 
los bienes futuros reservados para los buenos.

La templanza no sólo modera a la pasión de tristeza para no caer en deses-
peración; sino también y movida por la caridad, modera el deseo por los bie-
nes temporales. Estos bienes son adventicios o adquiridos y se refieren a los 
honores, el poder o las riquezas, provocando la némesis siempre que la per-
sona indigna de éstos sea cercana en tiempo y lugar al indignado. Por eso S. 
Ramírez define a la némesis como “indignación contra un defecto de la justi-
cia distributiva o contra el defecto de la distribución. Así (los griegos) tenían a 
νέμεσιν, es decir, a la diosa del pudor, la honestidad y la justa distribución”45. 

Santo Tomás establece que la caridad es el principio regulador de nuestra 
vida moral, puesto que nos pone especialmente en contacto con el bien que 
es objeto de nuestra beatitud46. La caridad no sólo forma a todas las virtudes, 
sino también, ordena todos los bienes que caen bajo su razón formal puesto 
que es “conveniente que entre las cosas amadas por caridad haya algún or-
den según su relación con el principio primero de ese amor, que es Dios”47. 
De allí que en esta cuestión, el Aquinate ya no hable como filósofo o comen-
tador de Aristóteles, sino propiamente como teólogo y por eso señala que los 

43	Si bien, no existe una obligación jurídica o legal de socorrer al prójimo, sí existe una obliga-
ción moral basada en la honestidad. Por esta razón, la misericordia y la némesis carecen de la 
razón formal de justicia, siendo sólo partes potenciales.

44	S. Th., II-II, q.30, a.3 co.
45	 Ramírez, I. M. De Caritate en Opera Omnia, vol. 12 (Salamanca: Editorial San Esteban, 1998), n. 1179.
46	 “Actus et habitus specificantur per obiecta, ut ex supradictis patet. Proprium autem obiectum 

amoris est bonum, ut supra habitum est. Et ideo ubi est specialis ratio boni, ibi est specialis ratio 
amoris. Bonum autem divinum, inquantum est beatitudinis obiectum, habet specialem rationem 
boni. Et ideo amor caritatis, qui est amor huius boni, est specialis amor”. S. Th., II-II, q.23, a.4 co.

47	S. Th., II-II, q.26, a.1 co.



23

La pasión y el hábito de némesis en la obra de Tomás de Aquino

bienes temporales no tienen ningún valor (quasi nihil sunt) en comparación 
con los bienes eternos. 

III. Por eso esta clase de tristeza está prohibida en la Escritura, según las pala-
bras del Sal 36,1: No te impacientes con los malvados, no envidies a los que hacen el 
mal (neque zelaveris facientes iniquitatem), y en otro lugar, o sea, en el Sal 72,2-3: 
Estaban ya desligándose mis pies, porque miré con envidia a los impíos (zelavi super 
iniquos) viendo la prosperidad de los malvados.

El teólogo no debe entristecerse por la prosperidad de los malos, ya que 
la providencia divina lo ha dispuesto sea para su corrección sea su para con-
denación. No debemos responsabilizar a Aristóteles por no haber realizado 
esta consideración, pues escapa a la filosofía moral. La malicia del nemésico 
consiste en indignarse contra la providencia divina o al menos murmurar 
que es injusta, sobreestimando el valor de los bienes temporales48.

Luego de haber acudido a los salmos, debe precisarse que santo Tomás 
vincula la némesis con el celo tal como hiciera en De Malo, pues sólo el celo 
aparece literalmente en la Escritura (neque zelaveris facientes iniquitatem o ze-
lavi super iniquos). Más precisamente identifica la emulación49 con la indig-
nación50 y, por esta razón, no debemos emular la prosperidad de los malos, 
es decir, entristecernos o indignarnos cuando los pecadores prosperan, ya 
que para los buenos están reservados bienes mejores. Tanto el celo como la 
némesis provienen de la tristeza acerca del bien ajeno y podrían insertarse 
adecuadamente como especies de la envidia: sin embargo y a diferencia de 
ésta, no siempre son vicios sino sólo cuando están referidas a los bienes tem-
porales considerados absolutamente en desconexión con los bienes eternos 
(non respicientibus ad aeterna).51

IV. Finalmente, puede darse tristeza del bien ajeno cuando el prójimo tiene 
más bienes que nosotros. Esta es propiamente la envidia, y ésta es siempre 
mala, como afirma el Filósofo en II Rhet., porque se duele de lo que debería 
alegrarse, es decir, del bien del prójimo.

La envidia siempre es mala puesto que entristecerse del bien verdadero 
del prójimo es un acto desordenado de nuestra naturaleza y se opone direc-

48	Ramírez, De Caritate, n. 1193.
49	La emulación implica el celo pero no al revés: “Itaque zelus large sumptus significat ardenter 

quaerere bonum nondum habitum, in quo convenit cum aemulatione. Stricte vero significat 
effectum amoris sive concupscientiae (pro se) sive amicitiae (pro alio), in quo differt ab aem-
ulatione quae est pro se tantum”. Ramírez, De Caritate, n. 1181.

50	“Si aliquis indignetur sive aemuletur de prosperitate malorum, non vituperatur secundum 
philosophos, qui tractaverunt de prosperitate civili”. Aquinas. In psalmos Davidis expositio en 
Opera Omnia, vol. 14 (Parmae: Typis Petri Fiaccadori, 1863), XXXVI, n. 1.

51	Aquinas, In psalmos, XXXVI, n. 1.



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

24

tamente contra la caridad fraterna.52 Sin embargo, no sucede lo mismo con la 
némesis porque santo Tomás explica que “al ser una pasión laudable, nada 
impide que provenga de algún hábito electivo, y en este sentido merece el 
nombre de virtud”53. Habíamos observado que la razón de virtud radica en el 
movimiento de las potencias superiores y no en la sensibilidad, por lo tanto, 
la némesis conserva esta razón en cuanto parte potencial de la justicia (al igual 
que la misericordia) siempre y cuando las pasiones del apetito concupiscible 
no desborden a la razón, sino más bien, la tristeza o la ira exciten positiva-
mente al sujeto de la justicia (la voluntad) y sean -de algún modo- concomi-
tantes a su acto, amando estos bienes en su justa medida: “La indignación 
moderada sobre la prosperidad de los malos en sí misma (secundum se) no es 
mala, pero la indignación inmoderada sobre esta prosperidad en cuanto ella 
cae bajo la ordenación de la providencia divina, es mala y pecado”54.

Luego de analizar fragmentariamente el pasaje anterior, resulta admisible 
llegar a la conclusión de que existe una contravención respecto a la opinión 
de Aristóteles, pues el Aquinate enfatizaría la conexión entre la némesis y la 
envidia y, además, subraya que los bienes temporales no tienen ningún valor 
respecto a los eternos. 

Por esta razón, el profesor Gayne Nerney sostiene que el Aquinate realiza 
una crítica sobre el significado ético que Aristóteles le da a la némesis. En 
otras palabras, para santo Tomás no serían dignos de elogio ni la pasión de la 
indignación ni la disposición a sentirla como hábito55. Como la némesis no ha 
sido incluida en el Tratado de las pasiones (I-II, qq. 22-48) sino sólo en el Tratado 
de las virtudes teologales (II-II, qq. 1-46) en referencia al vicio de envidia y como 
opuesto a la virtud de caridad, Nerney concluye que el Aquinate descarta 
completamente a la némesis en el desarrollo moral del cristiano: 

Además del amor por la justicia y el odio a la injusticia (y el deseo por la una 
y la aversión por la otra), las pasiones quizás necesarias para el empeño por 
la justicia son el miedo, la compasión y (quizás sobre todo) la ira. No solo 
no es necesaria la indignación, sino que, de hecho, puede ser un verdadero 
obstáculo para la búsqueda de la justicia56.

52	Cf. S. Th., II-II, q.36, a.3 co.
53	S. Th., II-II, q.30, a.3 ad 3
54	Ramírez, De Caritate, 1190.
55	“According to Aquinas, taking his stand on ‘the teaching of faith,’ neither the feeling of indig-

nation nor the disposition to feel indignation is praiseworthy per se. In fact, it is forbidden 
for the faithful to indulge this kind of sorrow”. Nerney, G., “Aristotle and Aquinas on In-
dignation: From Nemesis to Theodicy”, Faith and Philosophy: Journal of the Society of Christian 
Philosophers, vol. 8 (1991): 85.

56	Nerney, “Aristotle and Aquinas on Indignation”, 90.



25

La pasión y el hábito de némesis en la obra de Tomás de Aquino

La conclusión de Nerney es muy apresurada pues desconoce el itinerario 
histórico, filosófico y teológico del pensamiento tomasiano respecto a la néme-
sis y que nos ha permitido resolver la complejidad inherente al extenso pasaje 
de la Summa Theologiae que fue analizado más arriba. Es preciso reconocer que 
la Revelación ha contribuido positivamente en la especulación del filósofo y teó-
logo cristianos, particularmente respecto al especial cuidado de la providencia y 
el gobierno divinos sobre el hombre y que Aristóteles desconocía en su tiempo. 

En ningún momento santo Tomás contraviene el pensamiento de Aristóte-
les, por el contrario, hereda y utiliza la definición de némesis como pasión, es 
decir, ira y tristeza producida por la prosperidad material inmerecida de los 
malos; agregando que es una pasión loable al igual que la compasión y ocupa el 
justo medio entre la envidia y la malignidad. No obstante y luego que el hombre 
ha sido elevado a un fin que supera su naturaleza, santo Tomás inquiere sobre 
las pasiones y su relación con el mérito sobrenatural, concluyendo que algunas 
pasiones contribuyen positivamente al ejercicio meritorio de la voluntad y, por 
lo tanto, adquieren la naturaleza de virtud como sucede con la némesis.

En la Summa Theologiae, el Aquinate subraya que el movimiento de la sen-
sibilidad es útil en la generación del hábito bueno, pero debe ser moderado 
por las nuestras potencias superiores. No es contrario a la razón de virtud 
sentir tristeza o indignación siempre que la inteligencia o la voluntad encau-
cen positivamente esas pasiones a los objetos propios de la virtud. De esta 
manera, santo Tomás considera loable sentir tristeza o indignación cuando 
existe un defecto en la distribución de los bienes temporales a condición de 
que estas emociones se subordinen no sólo a la justicia, sino a la caridad. En 
efecto, estos bienes sólo encuentran sentido en cuanto se ordenan a Dios y, 
por lo tanto, no es contradictorio que exista la posibilidad de ser desprecia-
dos por el cristiano si lo alejan de los bienes espirituales. 

Conclusión

Mientras la poesía de Hesíodo y la filosofía de Aristóteles concibieron a 
la némesis como una divinidad y una pasión loable respectivamente, santo 
Tomás profundizará en su naturaleza de hábito. Esto no desacredita el aporte 
de la tradición griega que es recogido por el Aquinate para realizar un análi-
sis antropológico y moral de la némesis, compatibilizando su interpretación 
con la Revelación.  En este análisis se conjuga, por un lado, las pasiones de ira 
y tristeza que conforman a la némesis ut passio; por otro, su oposición com-
parativa con la virtud de misericordia como partes potenciales de la justicia 
distributiva y que la configuran ut virtus. 



Metafísica y persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 18, Núm. 35,  
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

26

Finalmente, y en el pasaje de la Summa analizado fragmentariamente, el 
Aquinate asemeja a la némesis con el celo, puesto que la emulación de los 
bienes temporales en desconexión con los espirituales, pueden arrastrar al 
hombre a la envidia en cuanto no nos dolemos por la injusticia, sino porque 
el prójimo -digno o no de esos bienes- atenta contra nuestra propia excelencia 
según enseña el cardenal Cayetano: 

La excelencia es la razón formal por la cual los bienes del prójimo son envi-
diados, no absolutamente, sino respecto del envidioso. De allí que los mis-
mos bienes se relacionan materialmente con el objeto de la envidia, pero for-
malmente con la excelencia del envidioso57.

Referencias
Aquinas, Thomas. In psalmos Davidis expositio en Opera Omnia, vol. 14. Parmae: 

Typis Petri Fiaccadori, 1863.
Aquinas, Thomas. Quaestiones Disputatae De Malo. En Opera Omnia iussu Leonis 

XIII, vol. 23. Romae-Parisii: Comissio Leonina-J. De Vrin, 1982.
Aquinas, Thomas. Quaestiones Disputatae De Veritate. En Opera Omnia iussu Leonis 

XIII, vol. 22. Romae: Editori di San Tomasso, 1973.
Aquinas, Thomas. Scriptum Super Sententiis, magistri Petri Lombardi. Paris: Lethie-

lleux, 1933.
Aquinas, Thomas. Sententia Libri Ethicorum. En Opera Omnia iussu Leonis XIII, vol. 

47. Romae: Ad Sanctae Sabinae, 1969.
Aquinas, Thomas. Summa Theologiae. Madrid: BAC, 1962.
Aristóteles. Aristotle’s Ethica Nicomachea. 1894. Edición de J. Bywater. Oxford: Cla-

rendon Press, 2008.
Aristóteles. Ars Rhetorica. Aristotle. W. D. Ross. Oxford: Clarendon Press, 1959.
Aristóteles. Ética Eudemia. Introducción, traducción y notas de C. Megino Rodrí-

guez. Madrid: Alianza Editorial, 2002.
Aristóteles. Ética Nicomáquea. Introducción de T. Martínez. Traducción y notas de 

J. Pallí Bonnet. Madrid: Gredos.
Aristóteles. Magna Moralia. Introducción, tradición y notas de T. Martínez y L. 

Rodríguez. Madrid: Gredos, 2011.
Aristóteles. Poética. Introducción, traducción y notas de T. Martínez y L. Rodrí-

guez. Madrid: Gredos, 2011.

57	Thomae de Vio Caietani, Commentaria in Summam Theologicam (In Secundam Secundae) (Ed. 
Roma Leonina Roma: Ex Typographia Polyglotta, 1888-1906), q.36, a.3.



27

La pasión y el hábito de némesis en la obra de Tomás de Aquino

Aristóteles. Retórica. Introducción, traducción y notas de Q. Racionero. Madrid: 
Gredos, 1994.

Floyd, S. “Aquinas on Emotion: a response some recent intepretation”. History of 
Philosophy Quarterly, núm. 15 (1988): 161-175.

Georganta, C. “El concepto de la hybris en la tragedia”. Revista [sic], núm. 13 
(2023): 29-35.

Hesíodo. Teogonía. Estudio, traducción y notas de P. Vianello. México: UNAM, 1978.
Mattison, W. “Virtous Anger? From Questions of Vindicatio to the Habituation of 

Emotion”. Journal of the Society of Christian Ethics, núm. 24 (2004): 164-179.
Nerney, G. “Aristotle and Aquinas on Indignation: From Nemesis to Theodi-

cy”. Faith and Philosophy: Journal of the Society of Christian Philosophers, núm. 8 
(1991): 81-95.

O’Callaghan, J. “Misericordia in Aquinas: A Test Case for Theological and Natu-
ral Virtues”. Jaarboek Thomas Instituut te Utrecht, núm. 33 (2013): 9-54.

Ramírez, I. M. De Caritate en Opera Omnia, vol. 12. Salamanca: Editorial San Es-
teban, 1998.

Roberts, R. C. “Thomas Aquinas on the morality of emotions”. History of Philoso-
phy Quarterly, núm. 9 (1992): 287-305.

Téllez-Maqueo, D. “La ira en Tomás de Aquino y Casiano: dos aproximaciones 
en torno a un tema común”. Signos filosóficos, núm. 20 (2018), 116-139.

Thomae de Vio Caietani. Commentaria in Summam Theologicam (In Secundam Se-
cundae) ed. Leonina. Roma: Ex Typographia Polyglotta, 1888-1906.

Uffenheimer-Lippens, E. “Rationalized passion and passionate rationality: Tho-
mas Aquinas on the relation between reason and passions”. Review of Meta-
physics, núm. 56 (2003): 525-558.


