Metafisica y Persona. Filosofia, conocimiento y vida
Afio 18, Num. 35, Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996
DOI: 10.24310/metyper.35.2026.21279

La pasion y el habito de némesis
en la obra de Tomas de Aquino

The Passion and the Habit of Nemesis
in the Work of Thomas Aquinas

Luis E. LARRAGUIBEL DiEZ!
Universidad Catdlica de La Plata (UCALP)
luis.larraguibeldiez@ucalpvirtual.edu.ar

RESUMEN

La némesis es la tristeza causada por la prosperidad inmerecida del préjimo. A dife-
rencia de otras pasiones y virtudes, Tomas de Aquino no le dedicé a la némesis un trata-
miento singular en su obra; mas bien, la menciona de manera ocasional o complementaria
con otras tematicas. El objetivo de nuestro trabajo es identificar todas estas alusiones y
otorgarles una unidad de sentido dentro del pensamiento tomasiano, particularmente,
distinguiendo el uso de la némesis como pasiéon y como habito (o virtud potencial de la
justicia distributiva).

Palabras claves: némesis, pasion, habito, Tomas de Aquino

ABSTRACT

Nemesis is the sadness caused by the undeserved prosperity of others. Unlike other
passions and virtues, Thomas Aquinas did not dedicate a singular treatment to Nemesis
in his work; rather, he mentions it occasionally or in connection with other themes. The
objective of our work is to identify all these references and give them a unified meaning
within Thomistic thought, particularly distinguishing the use of Nemesis as a passion and
as a habit (or potential virtue of distributive justice).

Keywords: nemesis, passion, habit, Thomas Aquinas

1 ORCID: https://orcid.org/0009-0007-7370-8148

Recepcion del original: 06/02/2025
Aceptacion definitiva: 20/09/2025

@@@@ This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommer-
ST cial-ShareAlike 4.0 International License

11



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

Introduccion

Hay un tercer modo de entristecerse uno por el bien de otro, es decir,
cuando éste no es digno del bien que le cae en suerte. Este tipo de tristeza
no puede recaer, en realidad, sobre bienes honestos, que mejoran a quien
los recibe; antes bien, como escribe el Filosofo en II Rhet., recae sobre ri-
quezas y sobre cosas que pueden caer en suerte a dignos e indignos. Este
tipo de tristeza, segtin el mismo Fildsofo, se llama némesis, y atafie a las
buenas costumbres.?

Acudiendo a la autoridad de Aristételes, Tomas de Aquino define a la
némesis como tristeza causada por la prosperidad de quienes son indignos
de los bienes materiales, agregando que esta tristeza es loable o pertenece
a las buenas costumbres. Aparte de la tristeza, la némesis también se aso-
cia con la ira, pues la prosperidad inmerecida provoca la indignacion de
aquellos que aman la justicia. A diferencia de otras pasiones y virtudes,
el Aquinate no le dedic6 a la némesis un tratamiento singular en su obra;
mas bien, la menciona de manera ocasional o complementaria con otras
tematicas. El objetivo de nuestro trabajo es identificar todas estas alusiones
y otorgarles una unidad de sentido dentro del pensamiento tomasiano,
particularmente, distinguiendo el uso de la némesis como pasién y como
habito (o virtud potencial de la justicia distributiva).

Para implementar este objetivo, hemos dividido en nuestro trabajo en
tres partes: en la primera, nos remontaremos al origen mitico de la néme-
sis en la poesia de Hesiodo como diosa que tiene el poder de castigar las
trasgresiones al orden social, mientras que Aristoteles la define como una
pasion loable surgida por la prosperidad material inmerecida del préjimo.
En la segunda, el Aquinate ensefna que la némesis como pasion se reduce
alairay ala tristeza; sin embargo y devenida en habito, la némesis puede
convertirse en una virtud moral y meritoria si es moderada por la razén y
regulada por la caridad, emparentdandola con la misericordia. Finalmente,
analizaremos el extenso pasaje de la Summa Theologiae que a primera vista
podria derribar nuestro objetivo, pues santo Tomas relaciona a la némesis
con el vicio de la envidia. No obstante, mostraremos que el Aquinate esta
asemejando a la némesis con el celo, pues la emulacion de los bienes tem-
porales en desconexion con los espirituales, pueden arrastrar al hombre a
entristecerse por la prosperidad del projimo sea digno o no de ella.

2 Aquinas, Summa Theologiae (Madrid: BAC, 1962) (en adelante: S. Th.) II-I1, q.36, a.2 co.

12



La pasion y el habito de némesis en la obra de Tomas de Aquino

1. La némesis en la poesia de Hesiodo y la filosofia
de Aristoteles

1.1. El origen mitico de la Némesis

Trascurridos varios siglos del derrumbe de la civilizacién micénica, podemos
ubicar al poeta Hesiodo entre los siglos IX y VII a. de C. quien nos entrega la
aproximacion de la Némesis como personificacion ética elevada al rango divino.

En su Teogonia, Hesiodo explica que de la diosa primordial Caos surge, sin
contacto masculino, la diosa Noche o Nicte (NUE). Luego de juntarse con Erebo,
Noche engendré una serie de diosas que tienen el deber de castigar y perseguir
las transgresiones de hombres y dioses: [...] y a las Moiras y a las Keras procreo,
en el castigo implacables, [Cloto, Laquesis y Atropos, que a los mortales les dan,
porque lo tengan, tanto el, bien como el mal, cuando nacen,] que de los hombres
y dioses las transgresiones persiguen; y nunca cesan las diosas en su ira terrible
antes de darle duro castigo a cualquiera que peque. Y pari6 aun a Némesis,
pena a los hombres mortales (rnua Ovnroiot Bootoiot), la Noche funesta [...]*

Esta pena proviene del verbo mnuaivw que significa asolar o devastar no
a un individuo sino a una comunidad como pena producida por la ejecucion
de alguna accion injusta o desordenada. De alli el sentido moral de la poesia
de Hesiodo quien, habiendo padecido la injusticia por parte de su hermano
Perses en la division de la herencia de su padre, logro traspasarnos su aguda
sensibilizacion respecto a los sufrimientos causados por los demas. Al estar
relacionado con la justicia (dikn) entendida como mesura, Hesiodo observa
que el orden (koouoc) no es fruto de la arrogancia (9ppic) y por eso el deber
de guardarlo no solo es obligatorio para los dioses, sino para los hombres y
también la naturaleza, estableciendo premios y castigos:

entre la conducta humana y el comportamiento de la naturaleza, Hesiodo
establece una estrecha correspondencia que estd dirigida a encaminar a los
hombres por la recta via sefialada por Zeus. Si los humanos se mantienen en
el sendero de la justicia, la naturaleza es prodiga de bienes con ellos; si se ale-
jan de él, los hostiga y castiga, privandolos del fruto tan deseado y necesario®.

Mientras la justicia denuncia la falta de proporcién o mesura (uétoov)°, la
Némesis tiene el poder punitivo sobre la injusticia porque la transgresién no
solo afecta al individuo, sino también, al orden social y cosmoldgico.

* Hesiodo, Teogonia, estudio, trad. y notas de P. Vianello, México: UNAM, 1978, §220-225.

* Hesiodo, Teogonia, p. LXXXVII

> Sihybris se refiere a un comportamiento moral, estd implicando una desproporcién respecto
del estado de naturaleza o de lo que corresponde, lo cual puede significarse con el término

13



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

1.1. La némesis como pasion del buen cardcter

Aristoteles siempre defendio la funcion mimética de la poesia en cuanto
refleja el obrar moral del hombre con sus acciones buenas o malas, virtuosas
o viciosas, sin embargo, no reivindica a Hesiodo sino a Homero como el poe-
ta que tratd con excelencia estos temas elevados®.

En el segundo libro de la Retdrica, el Estagirita enumera las cualidades
que debe tener el orador para la persuasion y ser digno de crédito, particu-
larmente la manera en como despierta las diversas pasiones o emociones en
sus auditores. Dentro de éstas comienza definiendo a la ira (0py1) como un
“apetito penoso de venganza por causa de un desprecio manifestado contra
uno mismo o contra los que nos son proximos, sin que hubiera razon para
tal desprecio”’. Este apetito de venganza, generador de placer en cuanto
puede ser satisfecho, pudo ser despertado por el desprecio y la humilla-
cién en cuanto somos considerados como dignos de nada, sobre todo, de
aquellos que —por su inferioridad en linaje, capacidad o virtud—no merecen
despreciar; o por el ultraje, es decir, en cuanto el ultrajador nos dafa cau-
sandonos vergilienza debido a que busca sentirse superior a nosotros®.

De la ira se desprende una especie particular que es la indignacion
(vepeoav) y que Aristoteles le atribuye una tristeza mas profunda debido a
su oposicion con la compasion (éAeoc):

Al hecho de sentir compasion se opone principalmente lo que se llama sentir in-
dignacion. En efecto: al pesar que se experimenta por las desgracias inmerecidas
se opone —de algtin modo y procediendo del mismo talante— el que se produce
por los éxitos inmerecidos. Y ambas pasiones son propias de un talante honesto’.

Mas que una descripcion ética, Aristoteles esta desarrollando un analisis an-
tropoldgico pues no considera a la compasion y a la indignaciéon como hébitos
morales (es decir, especificados por el bien o el mal), sino como pasiones opues-
tas. Aunque la indignacion coincida con la envidia en cuanto implica tristeza, son

‘desmesura’ y en este sentido se opone a la mesura proporcionada por la justicia: “El compor-
tamiento del que trata de trascender su naturaleza mortal y asimilarse a los dioses, asimismo
ofendiéndolos y ultrajandolos”. Georganta, C., “El concepto de la hybris en la tragedia”, Re-
vista [sic], vol. 13 (2023): 29.

¢ Cf. Aristoteles, Poética, introd., trad. y notas de T. Martinez y L. Rodriguez (Madrid: Gredos,
2011), 1448b.

7 Aristoteles, Retorica, introd., trad. y notas de Q. Racionero Madrid: Gredos, 1994), 1378a 30.

8 Cf. Retorica, 1378b.

? Retérica, 1386b 10: Tanto lo merecido como lo inmerecido hacen referencia a la justicia, aun-
que no a la conmutativa sino a la distributiva, pues el mérito es una propiedad de ésta. En
efecto, el verbo véLw hace referencia a la distribucién o asignacién y por eso puede vincular-
se a la indignacion (véueoig) con la virtud de la justicia.

14



La pasion y el habito de némesis en la obra de Tomas de Aquino

diferentes (¢0tL d’ £€tepov) pues el indignado se aflige solo por quienes prospe-
ran inmerecidamente. Ademas, el objeto de la indignacion es mas reducido que
el de la envidia, ya que nadie se indigna porque alguien sea mas virtuoso o sabio
sino solo “por la riqueza, el poder y cosas de esta clase, de las que, hablando en
absoluto, son merecedores los buenos”"’. Mientras las personas serviles o pusi-
lanimes no son propensas a indignarse porque carecen de la capacidad de ame-
ritar, si lo son las personas buenas que aman la justicia y odian la injusticia, los
ricos que han ameritado su riqueza o los ambiciosos que deseaban los fines que
otros alcanzaron inmerecidamente. Con su habitual agudeza, Aristételes sefiala:

Molestan mads los nuevos ricos, si gobiernan por causa de su riqueza, que los
ricos de antiguo. E igual ocurre en los demads casos. Y la causa es que los unos
parecen tener sus (bienes) legitimamente, mientras que los otros no (...) Re-
sulta asi que, por lo tanto, si un hombre bueno no obtiene lo que es ajustado
a €, ello es motivo de indignacion!'.

En el segundo libro de la Etica Nicomdquea, Aristoteles menciona ejem-
plos sobre las virtudes que actiian como término medio entre el exceso y
el defecto. Sin embargo, este criterio también es aplicable a las pasiones
(mtept tax T&OM pecotnrec) donde “la indignacién es el término medio entre
la envidia y la malignidad, pues son sentimientos relativos al dolor o al placer
que sentimos por lo que sucede a nuestros proéjimos”'%. En Magna Moralia, Aris-
toteles explica que el corazon del nemésico (vepeontikog) experimenta dolor
al ver la fortuna de quien no lo merece, mientras que el envidioso y el malévolo
se regocijan en la desgracia de los demads, sea 0 no merecida: “El que siente
ira justa no es asi, sino que es un justo medio entre las dos”"*. Sin embargo,
Aristételes no se pronuncia si esta ira justa (vépeotc) junto con la dignidad, la
amabilidad y el pudor son realmente virtudes: “si éstas son virtudes o no lo son
(elowv adtat agetal 1) un aetal) es cosa que requeriria ser investigada, pero
que son términos medios entre los extremos descritos es algo evidente. Porque
los que viven de acuerdo con ellas son elogiados”**. Por el contrario y en la Eti-
ca Eudemia, el Estagirita ensefia que el objeto de las virtudes morales tiene que
ver con lo placentero y lo penoso (teot 11déa kol Avmmpd), dentro de las cuales
ubica a la némesis oponiéndola al vicio de la envidia (@O6vog) como extremo
por exceso, aunque deje incompleto su extremo por defecto®.

10 Retorica, 1387a 15.

"1 Retérica, 1387a 25-30.

12 Aristoteles, Etica Nicomdquea, introd. de T. Martinez, trad. y notas de J. Palli Bonnet (Madrid:
Gredos, 2008), 1108b.

3 Aristoteles, Magna Moralia, introd., trad. y notas de T. Martinez y L. Rodriguez (Madrid: Gre-
dos, 2011), 1193a 27.

4 Magna Moralia, 1193a 32.

15 Segun el listado de virtudes, la némesis es la inica que no presenta un extremo por de-
fecto, razén por la cual el Estagirita completa el casillero con el término dvwvvuuov. Aris-

15



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

Resumiendo lo visto en esta primera parte, debemos subrayar el origen di-
vino de la némesis segtn la poesia de Hesiodo, relacionandola con la justicia
distributiva ya que tiene por objeto el orden social y cosmoldgico. Al mismo
tiempo, Aristoteles sefiala que la pasion de la ira agudizada por la tristeza origi-
na la némesis, pues y al igual que la compasion, el nemésico o indignado se en-
tristece cuando presencia la prosperidad del préjimo en razén de lo inmerecido.

2. La némesis como pasion y habito en el pensamiento de
Tomas de Aquino

A lo largo del corpus thomisticum, el término némesis aparece mencionan-
do en quince ocasiones y siempre en referencia a Aristoteles. Sin embargo, es
preciso determinar el sentido del término en relacion al contexto, es decir, si
hace relacion a la pasion o al habito.

2.1. Como pasion

A diferencia de Aristoteles, el Aquinate construyé un tratado sistematico de
las pasiones desde el punto de vista antropologico y ético. La composicion hile-
morfica del compuesto humano sugiere la presencia de las pasiones como uno de
los principios explicativos —junto a la inteligencia y voluntad— de nuestro obrar
moral’. Como el acto humano sélo es completo cuando incluye la dimension
emocional, el santo Doctor describe a la pasién como una alteraciéon o una trans-
mutacion cualitativa que manifiesta el aspecto potencial del cuerpo humano en su
relacion con el alma, particularmente el apetito sensitivo'”. No obstante, la pasion
no se identifica con la transmutacion corporal como los latidos del corazon o la
circulacion sanguinea, sino que éstos son el correlato material de un movimiento
animico (o formal): es el compuesto humano el que padece la alteraciéon cuando
aprehende algo exterior como atractivo, perjudicial, dafiino o beneficioso'.

toteles, Etica Eudemia, introd., trad. y notas de C. Megino Rodriguez Madrid: Alianza
Editorial, 2002), 1221a.

16 “As the passions are not external, not strangers to man’s specific appetite, they are necessar-
ily present when his telos is actually realized in and through man’s moral activity”. Uffen-
heimer-Lippens, E. “Rationalized passion and passionate rationality: Thomas Aquinas on the
relation between reason and passions”, Review of Metaphysics, vol. 56 (2003): 528.

17 “(D)icitur passio proprie, quae consistit in abiectione unius contrarii et alterius receptione per
viam transmutationis; et hic modus passionis animae convenire non potest nisi ex corpore”.
Aquinas, Quaestiones Disputatae De Veritate en Opera Omnia iussu Leonis XIII, vol. 22 (Romae:
Editori di San Tomasso, 1973), q.26, a.3.

18 “Unlike bodily passions, passions of the soul [passio animae] do not begin in the body. Rath-
er, they are activated by apprehension and appetite of the soul, from which a bodily change

16



La pasion y el habito de némesis en la obra de Tomas de Aquino

Si bien, el surgimiento de las pasiones implica la presencia del conoci-
miento, éste no basta para generarlas puesto que la pasion constituye un
movimiento apetitivo, contrariamente al movimiento asimilativo del cono-
cimiento. Por eso el conocimiento del objeto generador de la pasion debe
estar acompafado de un juicio de valor, es decir, segtin la razén de apetecible
(atractivo o repugnante) donde las sensaciones (sea de la imaginacion sea
de la cogitativa) junto con la razén realizan esta evaluacion®. De alli que las
pasiones no sean una mera reaccion instintiva ante el mundo exterior como
sucede con los animales, sino también, un elemento de nuestra psicologia
que puede ser participable por nuestra racionalidad?®.

En este sentido, las pasiones del apetito irascible son mas participables
por la razén que las del concupiscible: si bien, la ira puede estar presente en
el animal, en el hombre se manifiesta de una manera mas compleja en cuanto
el iracundo es capaz de aprehender racionalmente el menosprecio o el trato
injusto aumentando su tristeza de acuerdo a la intensidad del perjuicio sufri-
do*. Mientras la ira del animal se reduce al apetito sensitivo en el momento
de percibir la nocividad de algo que amenaza a su instinto (supervivencia o
reproduccion), la ira del hombre implica una reparacion por el dafio sufrido
y por eso debe ser moderada por la razon:

El hombre -dice D. Téllez- no so6lo puede desear la venganza como los ani-
males, sino querer tomar venganza como algo propio de él. Aunque algunas
pasiones pueden surgir espontanea e involuntariamente, sélo la ira puede
ser virtuosa o viciosa cuando la voluntad elige enojarse o no*.

La ira siempre genera tristeza porque afecta nuestra excelencia, sobre todo
en aquellas cosas en las que somos menospreciados cuando sobresalimos,
pues solo el dafio que nos contrista puede movernos a la ira®. Aunque la né-
mesis surja como un dafo que no contriste propiamente a nuestra excelencia

follows”. Floyd, S., “Aquinas on Emotion: a response some recent interpretation”, History of
Philosophy Quarterly, vol. 15 (1988): 164.

19 “This knowledge is a combination of a sensation or sense-experience of some kind and a
judgment on the sensitive level. The object that arouses the passions is never a mere material
object. It is a "known’ object that is evaluated for its attractiveness or repulsiveness. In man
this evaluation is subject to reason”. Uffenheimer-Lippens, E. “Rationalized passion”, 541.

% “(Q)uod rationale per participationem non solum est irascibilis et concupiscibilis; sed omni-
no, idest universaliter, appetitivum”. S. Th., I-II, q.56, a.6 ad 2.

! “The notion of an emotion (e.g. an episode of anger) intrinsically considered, which human
beings have in common with animals that are incapable of possessing the concepts of justice
and desert, and which, because of its independence of reason, does not take moral predi-
cates”. Roberts, R. C., “Thomas Aquinas on the morality of emotions”, History of Philosophy
Quarterly, vol. 9 (1992): 293.

2 Téllez-Maqueo, D., “La ira en Tomds de Aquino y Casiano: dos aproximaciones en torno a un
tema comun”, Signos filosdficos, vol. 20 (2018): 121.

B “(N)ihil movet ad iram, nisi nocumentum quod contristat”. S. Th., I-II, q.47, a.3 co.

17



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

individual, sin embargo y al igual que la compasion, nos entristece porque el
bien o el mal inmerecido del préjimo es como si fuese en nuestro perjuicio.

De esta manera y en el tercer libro del Comentario a las Sentencias, santo To-
mas concibe a la némesis como una especie de la pasion de tristeza causada
por la prosperidad de los malos (tristitia de prosperitate malorum): mientras la
misericordia es la tristeza por el mal del prdjimo, la envidia lo es por su bien*.
En su Comentario a la Etica Nicomdquea, el Doctor Comun sigue literalmente a
Aristoteles y sefala que ni el pudor ni la némesis son virtudes sino pasiones:

Pero debe tenerse en cuenta que (Aristételes) arriba habld de una pasion loa-
ble (posuit passionem laudabile), a saber, la Némesis, de la cual aqui no hace
mencion, porque no es su intencion determinar sobre estas pasiones aqui;
esto, en realidad, pertenece mas a la retdrica, como se muestra en el segundo
libro de la Retérica. Por lo tanto, tampoco ha determinado aqui sobre el pu-
dor, salvo para mostrar que no es una virtud, y debe entenderse lo mismo
acerca de la Némesis®.

Tal como ensefnaba Aristoteles, el Aquinate subraya que la némesis es el
justo medio entre la envidia y la malignidad, ambas disposiciones para el
deleite y la tristeza: mientras el envidioso se entristece de la prosperidad de
buenos y malos; la malignidad se deleita de sus desgracias®.

Para tener una concepcion adecuada de la némesis como pasion, no debe
desvinculérsela de la ira puesto que la prosperidad inmerecida del préjimo
es sufrida como un perjuicio propio: la intensidad de este sufrimiento origina
tristeza y, por tanto, se desea y se espera la oportunidad de reparacion®. Esta
rectificacion del perjuicio puede ser virtuosa y se denomina justa venganza
(vindicatio) la cual no debe identificarsela con la pasion del odio ni el vicio de
la crueldad (saevitia), pues no se trata de destruir al préjimo sino corregirlo®.
En efecto, la ira -en cuanto existe una inclinacion natural a rechazar lo nocivo-
puede disponernos a esta virtud siempre que sea razonable y no tenga una
duracion excesiva®. De modo semejante, la tristeza puede colaborar con la

2 Cf. Aquinas, Scriptum Super Sententiis, magistri Petri Lombardi, Paris: Lethielleux, 1933, III,
d.26,q.1,a.3

» Aquir?as, Sententia Libri Ethicorum en Opera Omnia iussu Leonis XIII, vol. 47 (Romae: Ad Sanc-
tae Sabinae, 1969), lib. 4, 1. 17, n. 16: Es importante precisar que santo Tomas no comento la
Retérica de Aristoteles, aunque la cite para hablar de la némesis.

* “Nemesis autem etc., agit de alia passione, quae vocatur Nemesis, idest reprehensio, quae est
medietas invidiae et epicacocharchiae”. En Ethic., lib. 2,1. 9, n. 12.

7 “Et ideo iratus hoc appetit, ut ille cui nocumentum infert, percipiat, et doleat, et quod cogno-
scat propter iniuriam illatam sibi hoc provenire”. S. Th., I-1I, q.46, a.6 ad 2.

# “(V)indicatio in tantum licita est et virtuosa inquantum tendit ad cohibitionem malorum”. S.
Th., 1I-11, q.108, a.3 co.

¥ “With the ultimate goal of right relation, virtuous anger (vindicatio) is love of the enemy, and
does not repay evil with evil”. Mattison, W., “Virtuous Anger? From Questions of Vindicatio

18



La pasion y el habito de némesis en la obra de Tomas de Aquino

plenitud humana a condicion de que suframos por todo aquello que se opon-
ga a la virtud, pues seria inhumano no dolerse de alguna manera mientras
vivamos en este mundo lleno de miseria®.

2.2. Como habito

En la cuestion vigesimosexta del De Veritate, el Aquinate no solo se pre-
gunta si las pasiones tienen cualificacion moral, sino también, pueden ser
merecedoras de la vida eterna en cuanto efectos de la voluntad informada
por el bien. El objetante plantea que los santos han elevado al rango de virtud
a pasiones como la misericordia y la penitencia; mientras que los filésofos
(Aristoteles) han hecho algo semejante con pasiones laudables como el pudor
y la nemésis®. El Aquinate no descarta completamente el argumento, pues si
es cierto que las pasiones pueden merecer, aunque no por si mismas sino en
cuanto son concomitantes -de algtin modo- al acto de la voluntad (aliquo modo
concomitantur voluntatem): de esta manera, los actos de pudor o misericordia
son meritorios en cuanto excitan positivamente a la voluntad y, por esta ra-
z0n, los santos han elevado estas pasiones al rango de habitos®.

Sin embargo y en la cuestion décima del De Malo, donde el santo Doctor re-
flexiona acerca de la gravedad moral de la envidia, la objecion explica que un
pecado es mortal solo cuando contraria a una virtud: sin embargo, la envidia
contraria a una pasion que es la némesis y, por tanto, no seria pecado mortal®. A
la envidia en cuanto tristeza, se le opone tanto la misericordia que se duele de las
adversidades de los buenos como la némesis que se la asocia a ira por celo (oppo-
nitur envidia ei ira per zelum, quae intelligitur per Nemesim) y “aunque las pasiones
de misericordia y némesis se parezcan seguin la razon de tristeza; sin embargo,
en la medida en que sobreviene la eleccion de la razon, adquieren la naturaleza
de virtud (accipiunt rationem virtutis)”*. En esta obra, el Aquinate introduce dos
novedades que no deben pasar desapercibidas: por un lado, la némesis se asocia
al celo pues la tristeza no sélo recae sobre la prosperidad de los malos, sino tam-

to the Habituation of Emotion”, Journal of the Society of Christian Ethics, vol. 24 (2004): 162.
% Cf. Téllez-Maqueo, D., “La ira en Tomas de Aquino y Casiano”, 124.
31 “Sed quaedam passiones a sanctis ponuntur virtutes, ut misericordia et poenitentia; quae-
dam a philosophis ponuntur laudabiles medietates inter vitia extrema, ut verecundia et Ne-
mesis a Philosopho”. De Veritate, q.26, a.6, arg.16.
“Et ideo quandoque a sanctis nomina harum passionum accipiuntur pro habitibus, quibus
voluntas allicitur, quae est harum passionum principium”. De Veritate, q.26, a.6 ad 16.
“Sed invidia non contrariatur alicui virtuti, sed cuidam passioni, quam philosophus in II
Ethic. Nemesim vocat”. Aquinas. Quaestiones Disputatae De Malo en Opera Omnia iussu Leonis
XIII, vol. 23 (Romae-Parisii: Comissio Leonina-J. De Vrin, 1982), q.10, a.2, arg.8.
% De Malo, q.10, a.2 ad 8.

3!

5

3

&

19



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

bién, sobre los bienes que tiene el préjimo y de los cuales el celoso carece airada-
mente; y, por otro, la némesis y la misericordia pueden ser consideradas como
habitos morales y no exclusivamente como pasiones, pues todo movimiento que
es regulado por la razon puede adquirir la razén de habito®.

Como virtud, la misericordia ya no se entiende simplemente como €Aeog
(compassio) que es producida por la aprehension del dolor del préjimo sino
como ovvaAyetv (cum-dolore) que es una caracteristica de la amistad pues re-
presenta el acto de sufrir con alguien, aunque Aristoteles no la eleve al rango de
virtud al ser sinénimo de debilidad: la misericordia surge no solo por el temor
del sufrimiento futuro (me puede pasar a mi), sino porque la desgracia padeci-
da por el projimo en cuanto amigo o alter ego también me ocurre en el presente™®.

Santo Tomas suele enfatizar la pasion de la tristeza en la conformacion
de la némesis, ya que intenta vincularla con la misericordia en cuanto virtud
moral que modera aquella pasion”. A diferencia de la tristeza que genera la
envidia, la misericordia y la némesis se entristecen del sufrimiento y de la
prosperidad del préjimo en razén de lo inmerecido®. En el orden sobrenatu-
ral, la misericordia -al estar impulsada por la caridad- se duele no sélo del su-
frimiento inmerecido de los buenos®, sino también, de cualquier sufrimiento
en cuanto se oponga a los deseos mas profundos de la persona en relacion
a su fin tltimo®. De manera analoga sucede con la némesis donde la pros-
peridad material inmerecida de los malos causa una tristeza en los buenos e
impulsa a la reparacion de la injusticia siempre que lo disponga la prudencia
sobrenatural, confirmando asi la relaciéon de ambas virtudes con la justicia:

(Dice el Aquinate) Dado que la misericordia es compasion de la miseria
ajena, en el sentido propio de la palabra se tiene en relacién con los de-
mas, no consigo mismo, a no ser por cierta analogia, como ocurre tam-
bién con la justicia

% “Et quia ratio virtutis humanae consistit in hoc quod motus animi ratione reguletur, ut ex supe-
rioribus patet, consequens est Misericordiam esse virtutem”. S. Th., II-11, q.30, a.3 co.

Cf. O’Callaghan, J., “Misericordia in Aquinas: A Test Case for Theological and Natural Vir-
tues”, Jaarboek Thomas Instituut te Utrecht, vol. 33 (2013): 23 y 27.

7 “Misericordia, secundum quod est virtus, est moralis virtus circa passiones existens, et re-
ducitur ad illam medietatem quae dicitur Nemesis, quia ab eodem more procedunt, ut in II
Rhet. dicitur”. S. Th., II-1, q. 30, a. 3 ad 4.

“But nothing in the text of Ethics IL.7 itself suggests that Aristotle intends to include Miseri-
cordia as a virtue reducible to Nemesis. Aquinas’s thought seems to be that Nemesis gener-
ically involves suffering at the apprehension of what is undeserved”. O’Callaghan, “Miseri-
cordia in Aquinas”, 38.

“Et ideo philosophus dicit, in eodem libro, quod Misericordia maxime est super malis eius
qui indignus patitur”. S. Th., II-11, q. 30, a. 1.

“(Dllud quod contrariatur appetitui naturali volentis, scilicet mala corruptiva et contristantia,
quorum contraria homines naturaliter appetunt”. S. Th., II-1I, q. 30, a. 1 co.

S, Th., 1I-11, q.30, a.1 ad 2.

3

-

3

-3

3

°

4

S

20



La pasion y el habito de némesis en la obra de Tomas de Aquino

Resumiendo lo visto en esta segunda parte, el Doctor Angélico ensena que
la conformacion de la némesis como pasion se reduce a la ira y a la tristeza, en
cuanto el menosprecio de los malos sumado a su prosperidad inmerecida no s6lo
afecta a nuestra excelencia, sino también, la de aquellos a quienes consideramos
como parte de nosotros. Al mismo tiempo, la némesis puede convertirse en una
virtud moral y meritoria si es moderada por la razén y regulada por la caridad:
por esta razon, el Aquinate la emparenta con la misericordia como partes poten-
ciales de la justicia porque el sufrimiento o prosperidad inmerecida del préjimo
es considerada injusta y nos mueve a repararla en la medida de lo posible.

3. (;Tomas de Aquino es comentador o contraventor
de Aristoteles respecto de la némesis?

Todas estas consideraciones nos ayudaran a comprender el extenso pasaje
de la Summa Theologiae (II*-1I*, q.36, a.2) que suele subrayarse para ilustrar
la opinién de santo Tomas acerca de la nemésis. Para dilucidarla con mayor
detalle, hemos decidido dividir el pasaje en cuatro fragmentos:

I. Hay un tercer modo de entristecerse uno por el bien de otro, es decir, cuan-
do éste no es digno del bien que le cae en suerte. Este tipo de tristeza no pue-
de recaer, en realidad, sobre bienes honestos, que mejoran a quien los recibe;
antes bien, como escribe el Fil6sofo en II Rhet., recae sobre riquezas y sobre
cosas que pueden caer en suerte a dignos e indignos. Este tipo de tristeza,
segun el mismo Fildsofo, se llama némesis, y atafie a las buenas costumbres.

El contexto de esta discusion se enmarca en el tratado de la caridad como
virtud teologal y, particularmente, dentro del segundo articulo de la trigési-
ma sexta cuestion sobre si la envidia es pecado. Como habito, la némesis es
una especie de envidia solo porque coinciden en el género de la definicion,
es decir, como tristeza acerca del bien ajeno; pero esto no impide que sean
opuestas, ya que la némesis atafie a las buenas costumbres en cuanto puede
ser loable seguin lo ensefiado por Aristoteles. Ahora bien, la némesis tiene por
objeto bienes temporales, los cuales no pueden compararse ni con los hones-
tos ni con los eternos, ya que pueden recaer sobre dignos e indignos.

No obstante, el Aquinate también compard a la némesis con la misericor-
dia como virtudes que se oponen a la envidia*. En efecto, ambas virtudes
implican en su acto un movimiento del apetito sensitivo y el deseo de soco-

4 “Et utrumque (misercordia et némesis) est laudabile, et ab eodem more descendens, ut ibi-
dem dicitur. Sed proprie misericordiae opponitur invidia”. S. Th., II-II, q.30, a.3 co.

21



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

rrer (misericordia) o reparar (némesis) la miseria del préjimo que proviene
de la justicia®. No obstante, la razén de habito bueno o virtud radica en el
movimiento de las potencias superiores y no en la sensibilidad: “Se le pue-
de denominar también movimiento del apetito intelectivo, en cuanto siente
repulsion por el infortunio ajeno. Tal afeccion puede ser regida por la razén,
y, regida por la razén, puede quedar encauzado, a su vez, el movimiento del
apetito inferior”*. De alli que a Dios podamos predicarle la misericordia y
la némesis en cuanto busca socorrer o reparar la miseria de sus creaturas y
atribuirle tristeza o ira s6lo de manera metafdrica.

II. Pero Aristételes lo decia porque consideraba los bienes temporales en si
mismos, en cuanto pueden parecer grandes a quienes no prestan atencion
a los bienes eternos. Sin embargo, segtin la ensefianza de la fe, los bienes
temporales que reciben quienes son indignos de ellos les son concedidos, por
justa ordenacion de Dios, o para su correccién o para su condenacion. Por
eso, tales bienes no son, por asi decirlo, de ningtin valor en comparacion con
los bienes futuros reservados para los buenos.

La templanza no s6lo modera a la pasion de tristeza para no caer en deses-
peracion; sino también y movida por la caridad, modera el deseo por los bie-
nes temporales. Estos bienes son adventicios o adquiridos y se refieren a los
honores, el poder o las riquezas, provocando la némesis siempre que la per-
sona indigna de éstos sea cercana en tiempo y lugar al indignado. Por eso S.
Ramirez define a la némesis como “indignacion contra un defecto de la justi-
cia distributiva o contra el defecto de la distribucion. Asi (los griegos) tenian a
véueow, es decir, a la diosa del pudor, la honestidad y la justa distribucion”*.

Santo Tomas establece que la caridad es el principio regulador de nuestra
vida moral, puesto que nos pone especialmente en contacto con el bien que
es objeto de nuestra beatitud*®. La caridad no s6lo forma a todas las virtudes,
sino también, ordena todos los bienes que caen bajo su razén formal puesto
que es “conveniente que entre las cosas amadas por caridad haya algtin or-
den segtin su relacion con el principio primero de ese amor, que es Dios”¥.
De alli que en esta cuestion, el Aquinate ya no hable como filésofo o comen-
tador de Aristoteles, sino propiamente como tedlogo y por eso sefiala que los

# Si bien, no existe una obligacién juridica o legal de socorrer al préjimo, si existe una obliga-
cion moral basada en la honestidad. Por esta razon, la misericordia y la némesis carecen de la
razon formal de justicia, siendo sdlo partes potenciales.

# S, Th., 1I-11, .30, a.3 co.

# Ramirez, I. M. De Caritate en Opera Omnia, vol. 12 (Salamanca: Editorial San Esteban, 1998), n. 1179.

4 “Actus et habitus specificantur per obiecta, ut ex supradictis patet. Proprium autem obiectum
amoris est bonum, ut supra habitum est. Et ideo ubi est specialis ratio boni, ibi est specialis ratio
amoris. Bonum autem divinum, inquantum est beatitudinis obiectum, habet specialem rationem
boni. Et ideo amor caritatis, qui est amor huius boni, est specialis amor”. S. Th., II-II, q.23, a.4 co.

4S. Th., 1I-11, q.26, a.1 co.

22



La pasion y el habito de némesis en la obra de Tomas de Aquino

bienes temporales no tienen ningun valor (quasi nihil sunt) en comparacion
con los bienes eternos.

III. Por eso esta clase de tristeza estd prohibida en la Escritura, segtin las pala-
bras del Sal 36,1: No te impacientes con los malvados, no envidies a los que hacen el
mal (neque zelaveris facientes iniquitatem), y en otro lugar, o sea, en el Sal 72,2-3:
Estaban ya desligdndose mis pies, porque miré con envidia a los impios (zelavi super
iniquos) viendo la prosperidad de los malvados.

El tedlogo no debe entristecerse por la prosperidad de los malos, ya que
la providencia divina lo ha dispuesto sea para su correccion sea su para con-
denacioén. No debemos responsabilizar a Aristdteles por no haber realizado
esta consideracion, pues escapa a la filosofia moral. La malicia del nemésico
consiste en indignarse contra la providencia divina o al menos murmurar
que es injusta, sobreestimando el valor de los bienes temporales®.

Luego de haber acudido a los salmos, debe precisarse que santo Tomas
vincula la némesis con el celo tal como hiciera en De Malo, pues sdlo el celo
aparece literalmente en la Escritura (neque zelaveris facientes iniquitatem o ze-
lavi super iniquos). Mas precisamente identifica la emulacion® con la indig-
nacion™ y, por esta razén, no debemos emular la prosperidad de los malos,
es decir, entristecernos o indignarnos cuando los pecadores prosperan, ya
que para los buenos estan reservados bienes mejores. Tanto el celo como la
némesis provienen de la tristeza acerca del bien ajeno y podrian insertarse
adecuadamente como especies de la envidia: sin embargo y a diferencia de
ésta, no siempre son vicios sino solo cuando estan referidas a los bienes tem-
porales considerados absolutamente en desconexion con los bienes eternos
(non respicientibus ad aeterna).”!

IV. Finalmente, puede darse tristeza del bien ajeno cuando el préjimo tiene
mas bienes que nosotros. Esta es propiamente la envidia, y ésta es siempre
mala, como afirma el Filoésofo en II Rhet., porque se duele de lo que deberia
alegrarse, es decir, del bien del préjimo.

La envidia siempre es mala puesto que entristecerse del bien verdadero
del projimo es un acto desordenado de nuestra naturaleza y se opone direc-

4 Ramirez, De Caritate, n. 1193.

* La emulacion implica el celo pero no al revés: “Itaque zelus large sumptus significat ardenter
quaerere bonum nondum habitum, in quo convenit cum aemulatione. Stricte vero significat
effectum amoris sive concupscientiae (pro se) sive amicitiae (pro alio), in quo differt ab aem-
ulatione quae est pro se tantum”. Ramirez, De Caritate, n. 1181.

%0 “Si aliquis indignetur sive aemuletur de prosperitate malorum, non vituperatur secundum
philosophos, qui tractaverunt de prosperitate civili”. Aquinas. In psalmos Davidis expositio en
Opera Omnia, vol. 14 (Parmae: Typis Petri Fiaccadori, 1863), XXXVI, n. 1.

51 Aquinas, In psalmos, XXXVI, n. 1.

23



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

tamente contra la caridad fraterna.” Sin embargo, no sucede lo mismo con la
némesis porque santo Tomas explica que “al ser una pasion laudable, nada
impide que provenga de algun habito electivo, y en este sentido merece el
nombre de virtud”>*. Habjamos observado que la razén de virtud radica en el
movimiento de las potencias superiores y no en la sensibilidad, por lo tanto,
la némesis conserva esta razén en cuanto parte potencial de la justicia (al igual
que la misericordia) siempre y cuando las pasiones del apetito concupiscible
no desborden a la razén, sino mas bien, la tristeza o la ira exciten positiva-
mente al sujeto de la justicia (la voluntad) y sean -de algiin modo- concomi-
tantes a su acto, amando estos bienes en su justa medida: “La indignacion
moderada sobre la prosperidad de los malos en si misma (secundum se) no es
mala, pero la indignacion inmoderada sobre esta prosperidad en cuanto ella
cae bajo la ordenacién de la providencia divina, es mala y pecado”>*.

Luego de analizar fragmentariamente el pasaje anterior, resulta admisible
llegar a la conclusion de que existe una contravencion respecto a la opiniéon
de Aristételes, pues el Aquinate enfatizaria la conexion entre la némesis y la
envidia y, ademas, subraya que los bienes temporales no tienen ningtin valor
respecto a los eternos.

Por esta razon, el profesor Gayne Nerney sostiene que el Aquinate realiza
una critica sobre el significado ético que Aristoteles le da a la némesis. En
otras palabras, para santo Tomas no serian dignos de elogio ni la pasion de la
indignacion ni la disposicion a sentirla como habito™. Como la némesis no ha
sido incluida en el Tratado de las pasiones (I, qq. 22-48) sino sdlo en el Tratado
de las virtudes teologales (I1I-1I, qq. 1-46) en referencia al vicio de envidia y como
opuesto a la virtud de caridad, Nerney concluye que el Aquinate descarta
completamente a la némesis en el desarrollo moral del cristiano:

Ademas del amor por la justicia y el odio a la injusticia (y el deseo por la una
y la aversion por la otra), las pasiones quizas necesarias para el empefio por
la justicia son el miedo, la compasién y (quizas sobre todo) la ira. No solo
no es necesaria la indignacion, sino que, de hecho, puede ser un verdadero
obstaculo para la busqueda de la justicia®.

%2 Cf. S. Th., 1I-11, q.36, a.3 co.

3 S. Th., 1I-11, q.30, a.3 ad 3

5 Ramirez, De Caritate, 1190.

% “According to Aquinas, taking his stand on ‘the teaching of faith,” neither the feeling of indig-
nation nor the disposition to feel indignation is praiseworthy per se. In fact, it is forbidden
for the faithful to indulge this kind of sorrow”. Nerney, G., “Aristotle and Aquinas on In-
dignation: From Nemesis to Theodicy”, Faith and Philosophy: Journal of the Society of Christian
Philosophers, vol. 8 (1991): 85.

% Nerney, “Aristotle and Aquinas on Indignation”, 90.

24



La pasion y el habito de némesis en la obra de Tomas de Aquino

La conclusion de Nerney es muy apresurada pues desconoce el itinerario
histdrico, filosdfico y teoldgico del pensamiento tomasiano respecto a la néme-
sis y que nos ha permitido resolver la complejidad inherente al extenso pasaje
de la Summa Theologiae que fue analizado mas arriba. Es preciso reconocer que
la Revelacion ha contribuido positivamente en la especulacion del filésofo y teo-
logo cristianos, particularmente respecto al especial cuidado de la providencia y
el gobierno divinos sobre el hombre y que Aristoteles desconocia en su tiempo.

En ningin momento santo Tomas contraviene el pensamiento de Aristdte-
les, por el contrario, hereda y utiliza la definicion de némesis como pasion, es
decir, ira y tristeza producida por la prosperidad material inmerecida de los
malos; agregando que es una pasion loable al igual que la compasion y ocupa el
justo medio entre la envidia y la malignidad. No obstante y luego que el hombre
ha sido elevado a un fin que supera su naturaleza, santo Tomas inquiere sobre
las pasiones y su relacion con el mérito sobrenatural, concluyendo que algunas
pasiones contribuyen positivamente al ejercicio meritorio de la voluntad y, por
lo tanto, adquieren la naturaleza de virtud como sucede con la némesis.

En la Summa Theologiae, el Aquinate subraya que el movimiento de la sen-
sibilidad es 1til en la generacién del habito bueno, pero debe ser moderado
por las nuestras potencias superiores. No es contrario a la razén de virtud
sentir tristeza o indignacion siempre que la inteligencia o la voluntad encau-
cen positivamente esas pasiones a los objetos propios de la virtud. De esta
manera, santo Tomas considera loable sentir tristeza o indignaciéon cuando
existe un defecto en la distribucién de los bienes temporales a condiciéon de
que estas emociones se subordinen no sélo a la justicia, sino a la caridad. En
efecto, estos bienes sélo encuentran sentido en cuanto se ordenan a Dios y,
por lo tanto, no es contradictorio que exista la posibilidad de ser desprecia-
dos por el cristiano si lo alejan de los bienes espirituales.

Conclusion

Mientras la poesia de Hesiodo y la filosofia de Aristoteles concibieron a
la némesis como una divinidad y una pasién loable respectivamente, santo
Tomas profundizara en su naturaleza de habito. Esto no desacredita el aporte
de la tradicion griega que es recogido por el Aquinate para realizar un anali-
sis antropoldgico y moral de la némesis, compatibilizando su interpretacion
con la Revelacién. En este analisis se conjuga, por un lado, las pasiones de ira
y tristeza que conforman a la némesis ut passio; por otro, su oposicion com-
parativa con la virtud de misericordia como partes potenciales de la justicia
distributiva y que la configuran ut virtus.

25



Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 18, Ntum. 35,
Enero-Junio, 2026, ISSN: 2007-9699, e-ISSN: 1989-4996

Finalmente, y en el pasaje de la Summa analizado fragmentariamente, el
Aquinate asemeja a la némesis con el celo, puesto que la emulacion de los
bienes temporales en desconexion con los espirituales, pueden arrastrar al
hombre a la envidia en cuanto no nos dolemos por la injusticia, sino porque
el préjimo -digno o no de esos bienes- atenta contra nuestra propia excelencia
seguin ensefa el cardenal Cayetano:

La excelencia es la razon formal por la cual los bienes del préjimo son envi-
diados, no absolutamente, sino respecto del envidioso. De alli que los mis-
mos bienes se relacionan materialmente con el objeto de la envidia, pero for-
malmente con la excelencia del envidioso™.

Referencias

Aquinas, Thomas. In psalmos Davidis expositio en Opera Omnia, vol. 14. Parmae:
Typis Petri Fiaccadori, 1863.

Aquinas, Thomas. Quaestiones Disputatae De Malo. En Opera Omnia iussu Leonis
XIII, vol. 23. Romae-Parisii: Comissio Leonina-J. De Vrin, 1982.

Aquinas, Thomas. Quaestiones Disputatae De Veritate. En Opera Omnia iussu Leonis
XIII, vol. 22. Romae: Editori di San Tomasso, 1973.

Aquinas, Thomas. Scriptum Super Sententiis, magistri Petri Lombardi. Paris: Lethie-
lleux, 1933.

Aquinas, Thomas. Sententia Libri Ethicorum. En Opera Omnia iussu Leonis X1II, vol.
47. Romae: Ad Sanctae Sabinae, 1969.

Aquinas, Thomas. Summa Theologiae. Madrid: BAC, 1962.

Aristoteles. Aristotle’s Ethica Nicomachea. 1894. Edicién de J. Bywater. Oxford: Cla-
rendon Press, 2008.

Aristételes. Ars Rhetorica. Aristotle. W. D. Ross. Oxford: Clarendon Press, 1959.

Aristdteles. Etica Eudemia. Introduccién, traduccién y notas de C. Megino Rodri-
guez. Madrid: Alianza Editorial, 2002.

Aristoteles. Etica Nicomdquea. Introduccién de T. Martinez. Traduccién y notas de
J. Palli Bonnet. Madrid: Gredos.

Aristoteles. Magna Moralia. Introduccion, tradicion y notas de T. Martinez y L.
Rodriguez. Madrid: Gredos, 2011.

Aristoteles. Poética. Introduccion, traduccion y notas de T. Martinez y L. Rodri-
guez. Madrid: Gredos, 2011.

 Thomae de Vio Caietani, Commentaria in Summam Theologicam (In Secundam Secundae) (Ed.
Roma Leonina Roma: Ex Typographia Polyglotta, 1888-1906), q.36, a.3.

26



La pasion y el habito de némesis en la obra de Tomas de Aquino

Aristételes. Retdrica. Introduccion, traduccion y notas de Q. Racionero. Madrid:
Gredos, 1994.

Floyd, S. “Aquinas on Emotion: a response some recent intepretation”. History of
Philosophy Quarterly, nam. 15 (1988): 161-175.

Georganta, C. “El concepto de la hybris en la tragedia”. Revista [sic], nam. 13
(2023): 29-35.

Hesiodo. Teogonia. Estudio, traducciéon y notas de P. Vianello. México: UNAM, 1978.

Mattison, W. “Virtous Anger? From Questions of Vindicatio to the Habituation of
Emotion”. Journal of the Society of Christian Ethics, nim. 24 (2004): 164-179.

Nerney, G. “Aristotle and Aquinas on Indignation: From Nemesis to Theodi-
cy”. Faith and Philosophy: Journal of the Society of Christian Philosophers, num. 8
(1991): 81-95.

O’Callaghan, J. “Misericordia in Aquinas: A Test Case for Theological and Natu-
ral Virtues”. Jaarboek Thomas Instituut te Utrecht, num. 33 (2013): 9-54.

Ramirez, I. M. De Caritate en Opera Omnia, vol. 12. Salamanca: Editorial San Es-
teban, 1998.

Roberts, R. C. “Thomas Aquinas on the morality of emotions”. History of Philoso-
phy Quarterly, nam. 9 (1992): 287-305.

Téllez-Maqueo, D. “La ira en Tomas de Aquino y Casiano: dos aproximaciones
en torno a un tema comun”. Signos filosoficos, nim. 20 (2018), 116-139.

Thomae de Vio Caietani. Commentaria in Summam Theologicam (In Secundam Se-
cundae) ed. Leonina. Roma: Ex Typographia Polyglotta, 1888-1906.

Uffenheimer-Lippens, E. “Rationalized passion and passionate rationality: Tho-

mas Aquinas on the relation between reason and passions”. Review of Meta-
physics, num. 56 (2003): 525-558.

27



