
 FOTOCINEMA, nº 32 (2026)  | |  E-ISSN: 2172-0150 

Recibido 22/09/2025 | | Aprobado 27/10/2025 265 

 
La fotografía de Francesca Woodman: el cuerpo como lienzo.  

Las dicotomías de Eros/Tánatos y lo angelical/fantasmal  
en su obra fotográfica  

 
Photography of Francesca Woodman: the body as canvas. 

The dichotomies of Eros/Thanatos and the angelic/ghostly in her 
photographic work 

 
Manuel Blanco  

Universidad de Sevilla 
mblancoperez@us.es  

Resumen: 
La obra de Francesca Woodman suele vincularse a ramas artísticas fotográficas 
que buscan una estetización del cuerpo femenino (el suyo propio, en este caso); 
a modo de un mapeado físico como trasunto de sus propias vivencias. Sin 
embargo, nuestro trabajo es un recorrido sincrónico por su obra desde un punto 
de vista menos abordado: la articulación de la dicotomía binaria de 
Eros/Tánatos por un lado y, por otro, la conceptualización del recurso estético 
de lo angelical/fantasmal. Mediante una metodología de análisis se ha analizado 
parte de su obra (gráfica y textual) en torno a los mentados ejes: ambas son 
metáforas binómicas de las oquedades personales de la propia autora. Algunas 
de las conclusiones son que su obra encierra un mecanismo de significación que, 
más allá de lo estético, aporta una búsqueda artística mucho más ancha que lo 
meramente visual, que trasciende los géneros artísticos clásicos del retrato del 
desnudo y el cuerpo femenino. 
 
Abstract: 
Francesca Woodman's photographic work is usually linked to photographic 
artistic branches that seek an aestheticization of the female body (her own, in 
this case); by way of a physical mapping as a transcript of her own experiences. 
However, our work is a synchronic journey through her photographic work from 
a less addressed point of view: the articulation of the binary dichotomy of 
Eros/Thanatos on the one hand and, on the other, the conceptualization of the 
aesthetic resource of the angelic/ghostly. Through a photographic analysis 
methodology, part of her work has been analyzed around the aforementioned 
axes: both are binomial metaphors of the author's own personal hollows. Some 
of the conclusions is that her work contains a mechanism of meaning that, 
beyond the aesthetic, provides an artistic search much broader than the merely 
visual, which transcends the classic photographic genres and the previously 
established codes of artistic photography of nude portraits and the female body. 
 
Palabras clave: Francesca Woodman; fotografía; poesía; cuerpo; fantasmal; 
ángeles. 
 
Keywords: Francesca Woodman; photography; poetry; body; ghostly; angels.



Manuel Blanco, La fotografía de Francesca Woodman: el cuerpo como lienzo. Las dicotomías de 
Eros/Tánatos y lo angelical/fantasmal en su obra fotográfica  

 
 

 
 FOTOCINEMA, nº32 (2026) | | E-ISSN: 2172-0150           266 

 
1. Introducción 

En la historia la representación de lo ausente existe desde que nace el arte 
mismo, adoptando la forma de metáfora conceptual, en el sentido análogo en 
que la música y la literatura lo codificarán durante siglos, géneros y etapas. En 
el arte fotográfico, que será el lenguaje natural de la modernidad, y mater del 
advenimiento del cine en el s. XIX, en tanto nuevo medio probará, desde bien 
temprano, códigos visuales emparentados de manera más o menos distante 
con lo pictórico; en los primeros años buena parte de los retoques en las 
fotografías se hacían con pinceles y pinturas y, más aún, los inicios mismos de 
la fotografía -como arte o como industria- serán pictorialistas (Blanco Pérez, 
2022). Se buscará en esos inicios, también, indagar en la presentación o 
representación de nociones conceptualmente más complejas que la mera 
imitatio de la pintura, vigente -aunque con innumerables matices- hasta el 
periodo europeo de entreguerras. Más concretamente, ya en la segunda mitad 
del s. XX, retomado el proyecto de la Modernidad, tras el quiebre que supuso 
la II Guerra Mundial, un nuevo arte fotográfico, heredero de las fugaces pero 
fecundas vanguardias, renacerá con fuerza en el mundo eurooccidental:  

La fotografía no es un registro de la historia, sino uno de sus motores. La 

fotografía es “EL” acontecimiento histórico del siglo XIX y, como tal, instaura 

un corte en la historia que solo puede verse con posterioridad: la fotografía 

inaugura un nuevo mundo, ahora a disposición de la máquina. (Cortés-Rocca, 

2011, p. 11) 

Este trabajo se centra en la obra de la artista italoamericana Francesca 
Woodman quien, pese a se suicidó con 23 años, dejó una de las obras 
fotográficas más incontestables y fecundas de este arte. En concreto abordará 
su legado a partir de una hipótesis: la articulación del corpus de sus fotografías 
en torno a dos ejes dicotómicos presentes en su trabajo: el de Eros versus 
Tánatos y el de lo angelical versus fantasmal. Estas metáforas visuales, tan 
presentes en una parte de la historia de la fotografía (Blanco Pérez & Mihaela 
Cristea, 2023), siendo en el caso de Woodman binómicas, en la obra de ésta 
serán elevadas a otro nivel de significación semiótica donde, más allá que la 



Manuel Blanco, La fotografía de Francesca Woodman: el cuerpo como lienzo. Las dicotomías de 
Eros/Tánatos y lo angelical/fantasmal en su obra fotográfica  

 
 

 
 FOTOCINEMA, nº32 (2026) | | E-ISSN: 2172-0150           267 

mera vinculación estética del referente con lo referido (o del objeto real con el 
figurado), la artista experimentará, a menudo usando su cuerpo desnudo como 
lienzo, con diferentes objetos metafóricos (alas de ángeles, espejos, cristales, 
estelas y sábanas fantasmales, pero también animales disecados, o muertos -
como serpientes, peces-, etc.).  

Nuestra hipótesis central es que Woodman diseñará, con todas estas 
propuestas, un microclima artístico autoreferencial, con interpretaciones de 
discursos muy sugerentes, pero que trascienden las lecturas tradicionales de 
su obra -habitualmente ligado a la estetización del cuerpo femenino como 
objeto sensualizado/sexualizado, desnudo, erótico-, para llevarlo a un nuevo 
horizonte expresivo de significación artística en torno a los ejes Eros/Tánatos 
y lo angelical/fantasmal.  

La conceptualización del universo creativo de Woodman establecerá, como 
veremos, una presencia de un Eros siempre presente, pero, en cierto modo, en 
diálogo sempiterno con un Tánatos, esa bipolaridad, extraordinariamente 
fecunda, ha sido el responsable de muchas imágenes icónicas de Woodman 
que, a menudo usando su propio cuerpo como lienzo, son hoy ya historia de la 
fotografía artístia contemporánea. Pero, desgraciadamente el cliché mediático 
tan estereotipado que de ella se infirió, a saber: el de la chica joven 
atormentada que se suicida de veinteañera, ha eclipsado, durante demasiado 
tiempo -a nuestro juicio-, la obra de una artista compleja y fecunda, hija de 
familia de artistas y con formación en varias escuelas que ejercen, aún hoy, 
liderazgo en los Estados Unidos e Italia. Francesca Woodman exploró y 
unificó, como veremos, atmósferas hasta entonces no transitadas, 
convirtiéndose así, de forma incontestable, en una de las voces más potentes 
de la fotografía artística contemporánea.  

 

2. Marco teórico 

2.1 Eros y Tánatos: una mínima aproximación empírica 

La presencia de Eros en la historia del arte se remonta a los orígenes de nuestra 
era. En la mitología griega, Eros (en griego clásico Ἔρως, en latín Eros) es 



Manuel Blanco, La fotografía de Francesca Woodman: el cuerpo como lienzo. Las dicotomías de 
Eros/Tánatos y lo angelical/fantasmal en su obra fotográfica  

 
 

 
 FOTOCINEMA, nº32 (2026) | | E-ISSN: 2172-0150           268 

el Gran Dios Primordial. Los dioses primordiales, en la mitología cosmogónica 
de Oriente Próximo, datan del III milenio antes de nuestra era, y con el auge 
de sus diversas civilizaciones en todo el Mediterráneo, los poetas griegos 
comenzarán a adoptar estos mitos, una de cuyas primeras apropiaciones 
vendrán dadas en la Ilíada de Homero (s. VII AC). Eros es hijo de Afrodita y 
Ares (García Gual, 2023). A su vez, Afrodita (en griego antiguo Ἀφροδίτη, 

en latín Aphrodite) es, en la mitología griega, la diosa de la belleza, 
la sensualidad y el amor (su equivalente romano sería Venus) y, aunque en la 
cultura popular contemporánea se alude a Afrodita como “una diosa del 
amor”, es importante reseñar que, en la antigüedad, siempre se la vinculó no 
con el amor, sino más bien con un sentido carnal y sexual: 

Afrodita es, en vuelo alado, una abeja reproductora de miel, pero que aguijonea 

inmisericorde a sus víctimas. A través de esta imagen paradójica apenas 

bosquejada, el canto coral retorna, con una estructura anular completamente 

clásica, a la ambivalencia del amor, encarnado en un Eros “soldado del placer”. 

(Calame, 2002, p. 10) 

El placer, por tanto, es concebido ya desde los inicios de nuestra era como algo 
binómico (Barrett, 1964), lo que en la cultura asiática estará también presente 
en conceptos taoístas como el Yin y yang: dos fuerzas fundamentalmente 
opuestas y complementarias, pero interconectadas y que existen en todas las 
cosas (Ferré, 2022). Tánatos, en cambio, no es un dios como Eros, sino más 
bien una realidad (el fin de la vida) incontestable que afecta a todo ser viviente 
sobre la faz de la tierra. Homero alude a ella de forma profusa (“el sueño es 
hermano de la muerte”, dirá) tal como bien señala Carlos Megino Rodríguez 
(2002). Su etimología se remonta al indoeuropeo tha. De esta raíz deriva la 
palabra castellana tanatorio y la catalana tanatori (según la RAE: “edificio en 
que son depositados los cadáveres durante las horas que preceden a su 
inhumación o cremación”). Pero también deriva de esta misma raíz la palabra 
“thalamon”: 

Es curioso que la única otra palabra en griego que tiene la misma raíz sea 

thalamon, de donde deriva nuestra palabra tálamo, el tálamo nupcial. 

Thalamon es el lugar de la casa donde habita la esposa. Es la habitación más 



Manuel Blanco, La fotografía de Francesca Woodman: el cuerpo como lienzo. Las dicotomías de 
Eros/Tánatos y lo angelical/fantasmal en su obra fotográfica  

 
 

 
 FOTOCINEMA, nº32 (2026) | | E-ISSN: 2172-0150           269 

central, pero también la más interior y la más oscura. Etimológicamente, 

entonces, la palabra thanatos aparece vinculada por un lado a la oscuridad y al 

encierro y, por otro, a la mujer y al amor. (Dörr Zegers, 2009, p. 194). 

Otros autores proponen completar esta mirada a la cultura clásica grecolatina 
mediante una intersección de tres ejes: la creatividad, el arte y el psicoanálisis: 

Estas relaciones tríadicas requieren imaginar el encuentro de posturas 

antagónicas: racional e irracional, lógico y absurdo, donde la mitología es un 

recurso explicativo y el inconsciente podrá́ metaforizarse a través de 

personajes alegóricos en los que la moral, las leyes y el tiempo se desvanecen, 

permitiendo así́ el vínculo entre mundos excluidos como la 

erotización/deserotización y la pulsión vida/ muerte, aliados en el 

funcionamiento de la Psique humana (Serrano Barquín, Salmerón Sánchez y 

Serrano Barquín, 2010, p. 327). 

Tanto Eros como Tánatos tendrán una profusa presencia en la obra de 
Woodman. Eros porque, en casi tres cuartas partes de su producción artística, 
Woodman decide usar su propio cuerpo como tapiz: un cuerpo desnudo al que 
someterá a todo tipo de encrucijadas físicas: en extremos escorzos, retorcido, 
fragmentado… y a veces sometido a diversos procesos físicos (casi de martirio 
cristiano, como veremos) con utensilios u objetos diferentes. Pero también 
Tanatos será una presencia omnisciente, más allá de su serie sobre los 
cementerios (en que su cuerpo aparecerá desnudo entre las lápidas), el 
discurso sombrío, oscuro, negro que mantiene de sustrato Woodman, hará las 
veces de un personaje quasi omnipresente en su vida y su obra, una suerte de 
dicotomía entre la luz y la tiniebla, lo cual también se dará, a nuestro modesto 
modo de ver, acaso, en otra dicotomía: lo angelical y lo fantasmal, que 
analizaremos en el siguiente epígrafe.  

2.2 Lo angelical y lo fantasmal  

Desde los tiempos más remotos / vuelan los ángeles guardianes / siempre 

celosos de sus votos / contra atropellos y desmanes. / Junto a las cunas 

infantiles, / junto a los tristes moribundos, / cuentan que velan los gentiles / 

seres con alas de otro mundo. [Cita con ángeles, Silvio Rodríguez, 2005] 



Manuel Blanco, La fotografía de Francesca Woodman: el cuerpo como lienzo. Las dicotomías de 
Eros/Tánatos y lo angelical/fantasmal en su obra fotográfica  

 
 

 
 FOTOCINEMA, nº32 (2026) | | E-ISSN: 2172-0150           270 

Lo angelical como representación artística de lo religioso posee un recorrido 
de varios milenios en nuestra civilización. En hebreo clásico “ángel” 

[malaj] (!ְָמַלא) significa “mensajero”, y, en el libro del Génesis, será una de las 

primeras formas que adopta Dios para tener una forma visible. 
Posteriormente, los ángeles adquieren una entidad independiente, más allá de 
la mera representación de la divinidad, pudiendo ser ángeles exterminadores 
(como los castigadores de Egipto), o ángeles custodios y protectores (como los 
que guían a los hebreos a Canaán, o Rafael, el ángel que guía a Tobías), de ahí 
su importancia capital y su figura, hasta cierto punto, ambivalente. Baste 
considerar que la historia del Arte, si quiera hasta el Renacimiento, no es sino 
una representación de los episodios bíblicos y de sus enseñanzas morales y 
religiosas (en todas las ramas de las Artes históricas). En esa cosmovisión 
trascendental del mundo, los ángeles y su representación artística, han sido 
siempre un asunto y trasunto nuclear, pues ya: 

Los seres con alas aparecían en religiones muy antiguas. La arqueología ha 

demostrado que tales figuras formaban parte del lenguaje artístico de 

Mesopotamia, que incluye imperios de Asiria y Babilonia (…). Los seres con alas 

en estas antiguas culturas no eran siempre instrumento de la justicia divina 

enviada desde el cielo, sino también desde los infiernos, y podían cobrar forma 

(como en las imágenes etruscas, influenciadas por las antiguas culturas 

occidentales) de seres monstruosos con atributos animales, que en ocasiones 

llevaban serpientes (Ward y Steeds, 2006, p. 8). 

La figura de los ángeles, emisarios de la divinidad dotados de alas, ha ido 
mutando en su propia ontología en las diferentes etapas de la propia 
institución clerical, al punto que, en la época medieval, los ángeles suscitaron 
no pocos debates religiosos (Néret, 2003): 

L'organicità di un sistema ormai solidamente strutturato prende corpo, 

iconograficamente, attraverso l'allontanamento dai moduli compositivi 

tradizionali, o meglio, attraverso la formulazione di nuovi schemi espressivi, 

che tendono a rappresentare un divino sempre più inintelligibile ed 

apocalittico. In quest'ottica, si diffondono le rappresentazioni estatiche e 

teofaniche di Cristo, che vedono il Verbo circondato da un vero e proprio corteo, 

composto ora da teorie di santi ora da figure angeliche. Se i primi sono, per il 



Manuel Blanco, La fotografía de Francesca Woodman: el cuerpo como lienzo. Las dicotomías de 
Eros/Tánatos y lo angelical/fantasmal en su obra fotográfica  

 
 

 
 FOTOCINEMA, nº32 (2026) | | E-ISSN: 2172-0150           271 

fedele, il tramite preferenziale per un rapporto d'intercessione, i secondi 

costituiscono l'aspetto esteriore della maestà divina, concorrendo entrambi alla 

formazione di modelli ormai pienamente medievali. (Proverbio, 2007, p. 98). 

[La organicidad de un sistema ya sólidamente estructurado toma forma, 

iconográficamente, mediante el alejamiento de los módulos compositivos 

tradicionales, o más bien, mediante la formulación de nuevos esquemas 

expresivos, que tienden a representar una divinidad cada vez más ininteligible 

y apocalíptica. Desde este punto de vista, se difunden las representaciones 

extáticas y teofánicas de Cristo, que ven el verbo rodeado de una verdadera 

procesión, compuesta ya sea de teorías de santos, ya sea de figuras angélicas. Si 

las primeras son, para los fieles, el medio preferente de una relación intercesora, 

las segundas constituyen el aspecto externo de la majestad divina, 

contribuyendo ambas a la formación de modelos ya plenamente medievales. (La 

traducción es nuestra)]. 

Pero, aunque los ángeles son emisarios e inmateriales, mantienen una relación 
de cierta dualidad, en cuya base, a ojos de autores como José Jiménez, pueden 
converger la luz (angelical) y la oscuridad (fantasmal, espíritus), pues: 

El ser humano necesita un cuerpo, el reflejo de la imagen, presencia de lo 

invisible en lo visible. Si Dios queda, a un tiempo, tan cerca y tan lejos, no resta 

otra solución que recurrir a la iluminación de los espíritus intermedios, navegar 

en su vuelo la distancia que nos separa de la identidad de la imagen (…) Pero el 

corazón del hombre no queda completo si al espejo de la luz, del bien, no se 

opone el de la tiniebla, el del mal. No solo necesitamos la identidad de la luz, 

sino también la de las sombras (…) Satanás es una exigencia de identidad 

simbólica en la penumbra, lo mismo que los ángeles de la presencia lo son de 

identidad en la luz. (Jiménez, 2007, p. 189). 

Francesca Woodman usará y abusará de la figura del ángel a lo largo de su 
obra; From Angel series (“De la serie Ángel”, 1977), así como From a series on 
Angel (“De una serie sobre Ángeles”, 1977), y otra serie simplemente llamada 
Angels (1978). En todos ellos usará puestas en escenas en las que su cuerpo, 
desnudo, en ocasiones portará alas blancas, o en los que se usará a modo de 
attrezzo sábanas blancas que darán esa visión angelical, pero también 
fantasmal, de su cuerpo como lienzo.  



Manuel Blanco, La fotografía de Francesca Woodman: el cuerpo como lienzo. Las dicotomías de 
Eros/Tánatos y lo angelical/fantasmal en su obra fotográfica  

 
 

 
 FOTOCINEMA, nº32 (2026) | | E-ISSN: 2172-0150           272 

Y es que esa idea de los espíritus, encarnados como lo fantasmal, es muy 
antigua en el Arte. Está ya en la Grecia clásica y la Biblia, y llega hasta nuestros 
días, será justo al calor del nacimiento de la fotografía que esa idea de lo 
fantasmal se extienda por toda Europa, lo que antes solo estaba en los textos 
para una parte letrada de la sociedad (especialmente aquellos textos góticos 
del Romanticismo), ahora, pasará a copar varios estamentos (con el tiempo 
incluso el popular) gracias a la dimensión visual y gráfica de la propia 
fotografía:  

Fotografía y sucesos sobrenaturales han estado asociados desde muy temprano 

en la historia, recordemos que Roger Bacon utilizaba la cámara oscura para la 

observación de los eclipses y que esta actividad le valió ser acusado de evocar a 

los muertos por el tribunal eclesiástico. (Sougez, 1999, p. 14).  

Lo fotográfico se desarrolló, así, a caballo de lo visual, tejiendo una mezcolanza 
para con los dominios de la muerte y lo oscuro:  

No hay que olvidar que desde el principio se asoció la fotografía con la muerte. 

Algunos espectadores tempranos, por ejemplo, asociaron el daguerrotipo a la 

magia negra. Nadar cuenta divertido que su amigo Balzac tenía pavor a ser 

fotografiado (Batchen, 2004, p. 314). 

Hasta Félix Tournachon Nadar (2019 [1899]), gran artista francés, y uno de 
los principales difusores de este invento en la Francia de la época, famoso por 
instalar una cámara con su trípode en un globo aerostático para obtener, en 
las afueras de París, la primera foto aérea de la historia del arte, escribirá que: 

también el daguerrotipo se asociaba a la magia negra y Balzac, por ejemplo, 

tenía “pavor” de ser fotografiado pues según su teoría podría perder uno de los 

espectros, o esencia constitutiva, de los cuales cada cuerpo de la naturaleza 

estaba formado. (Geoffrey, 2004, p. 314).  

La fotografía en estos años se difundirá, entre otros aspectos, gracias a la 
invención de las tarjetas de visita fotográficas (portrait carte-de-visite), o CdV 
(en su abreviatura francesa), patentadas por Disdéri en 1854, y que desde bien 
pronto otros autores comenzarán a usar para retratar, siempre según ellos, a 
los fantasmas: 



Manuel Blanco, La fotografía de Francesca Woodman: el cuerpo como lienzo. Las dicotomías de 
Eros/Tánatos y lo angelical/fantasmal en su obra fotográfica  

 
 

 
 FOTOCINEMA, nº32 (2026) | | E-ISSN: 2172-0150           273 

(…) del mismo modo que la identidad de un médium desaparece en medio de 

una sesión cuando canaliza y encarna el espíritu de los muertos, la cámara o el 

fotógrafo retroceden en esta dinámica, dejando al espectador y al retratado vivir 

una relación más directa y experiencial. (Yocavone, 2017, p. 286). 

Las fotografías de fantasmas, se vuelven, desde el dominio de la fotografía 
como lenguaje de la modernidad (y más tarde, aún más, junto con el cine), un 
concepto que, si bien tuvo vínculos con lo supuestamente sobrenatural en una 
etapa pasada (s. XIX y XX), sigue teniendo vigor hoy día, si bien 
principalmente como metáfora visual y mecanismo de significación, recurso 
este del que se hará, precisamente en la obra de Francesca Woodman, una 
constante.  

Crean o no en apariciones de los muertos, todos los hombres tienen sus 

fantasmas; y no sabrían vivir sin ellos. La vida misma está poblada de 

fantasmas, ensombrecida por la muerte, transida de ausencias. No hay manera 

de escapar: mientras el hombre sea pasajero, habrá fantasmas. (Quevedo, 2014, 

p. 196). 

2.3 La obra fotográfica de Francesca Woodman 

El personaje que, de forma voluntaria o no, Francesca Woodman creó ha 
eclipsado siempre a la persona que habitaba debajo de él, y eso en nuestra 
época actual, la de la exhibición absoluta de todos los componentes de la vida 
anónima ciudadana en las redes sociales y su multiplicación exponencial año 
a año genera todo tipo de debates de gran calado, algunos de los cuales serán 
abordados en el apartado 4. Francesca Woodman, una estudiante prodigio de 
arte, se lanzó al vacío en enero de 1981 con 22 años, en nueva York, donde 
residía en ese momento, creando así una leyenda única dentro de la historia 
de la fotografía, que sigue generando hoy todo tipo de apropiaciones, 
enmarcaciones y vinculaciones en el arte. En una inmensa parte de su obra 
utiliza su propio cuerpo como tapiz, como elemento comunicativo al servicio 
de una conceptualización artísticamente mucho más profunda: 

La preocupación de la fotógrafa por el cuerpo y su interés tanto por la dicotomía 

sujeto-objeto como por la iconografía femenina da pábulo a una lectura 

feminista de su obra. Entre otras perspicaces observaciones, la crítica señala 



Manuel Blanco, La fotografía de Francesca Woodman: el cuerpo como lienzo. Las dicotomías de 
Eros/Tánatos y lo angelical/fantasmal en su obra fotográfica  

 
 

 
 FOTOCINEMA, nº32 (2026) | | E-ISSN: 2172-0150           274 

que los desnudos de Woodman, aparentemente tradicionales desde la 

perspectiva de la historia del arte, suelen incluir detalles que alteran la 

composición y obligan al espectador a examinarlos más profundamente. 

(Tellgren, 2019, p. 12).  

Será, precisamente desde esa perspectiva, la de la intromisión de elementos 
metafóricos en composiciones aparentemente normales de desnudo 
decimonónico, desde el que abordaremos esa dicotomía de Eros y Tánatos 
cruzado con lo angelical y lo fantasmal en la obra de Woodman. Una obra, la 
de Francesca Woodman, que acumula ya un cierto volumen de literatura 
académica internacional, pues ha sido analizada en virtud de varias líneas 
diferentes de las artes y humanidades, pero también de las ciencias sociales. 
Algunas propuestas de análisis, en castellano, a ambas partes del Atlántico, 
parten de lo que consideran estetización del cuerpo femenino (Casado 
Chamizo, 2022), o de esa corporeidad suya habitando el espacio (Brencio, 
2014). Su obra fotográfica también ha sido objeto de estudio vinculándola al 
género del autorretrato fotográfico y vinculado a la fabulación y la 
metamorfosis (Baños Palacios, 2021). En su vínculo con lo fantasmal y 
espectral hay una muy sólida aportación en portugués obra de Linhares Sanz 
y Da Silva de Souza (2018). En esta línea de lo fantasmal como presentación y 
representación de la ausencia encontramos también otros trabajos, como el de 
Ferrero Cándenas (2011) o el de Pereira y Silva Teixeira Filho (2017). En esta 
misma línea, el extenso libro de Katharine Conley: Surrealist Ghostliness 
(2013), y que es inédito en castellano (su título podría traducirse como 
“fantasmagoría surrealista”), supuso el más notable acercamiento, hasta 
ahora, en la obra de Woodman desde una perspectiva de lo fantasmal. Misma 
perspectiva, la de la vinculación con lo fantasmal, en que Carol Armstrong 
había escrito una certera aportación (2006), que, años más tarde, seguiría 
Anna Kiesel (2017). 

También en portugués, los investigadores Loures y Borges hacen un análisis 
de la obra de Francesca Woodman desde una perspectiva netamente 
psicológica, en torno a la autorrepresentación como retrato de artista, 
perspectiva esta, la del selfie en la obra fotográfica de Francesca Woodman, 



Manuel Blanco, La fotografía de Francesca Woodman: el cuerpo como lienzo. Las dicotomías de 
Eros/Tánatos y lo angelical/fantasmal en su obra fotográfica  

 
 

 
 FOTOCINEMA, nº32 (2026) | | E-ISSN: 2172-0150           275 

vinculado a los elementos surrealistas, que será objeto de estudio por Renata 
Barboza Carvalho (2014). También existen los trabajos en que se vincula su 
obra con el deseo lacaniano (Marón, 2021) o con las diferentes ramas de la 
filosofía, en concreto hallando en su obra el concepto de lo sublime desde una 
perspectiva kantiana (Téllez García, 2018).  

Otras autoras proponen abordar su obra a partir de una perspectiva feminista 
donde resemantizar el concepto de lo íntimo (Baños Palacios, 2016).  

Por último, dentro de la psicología del arte, es destacable la contribución de 
Alejandra E. Martin G. (2019), donde analiza la obra de Woodman desde una 
dimensión psicológica. Incluso su breve obra videográfica ha sido objeto de 
estudio académico (Tejada Martín, 2013). En 2010 el documentalista Scott 
Willis presentó su película The Woodmans, ganó el Tribeca Film Festival 
Nueva York de ese mismo año, y para su rodaje contó, entre otros muchos, con 
los testimonios de sus padres, que también eran artistas; su padre era pintor y 
docente universitario de arte (fallecido en 2017) y la madre ceramista y 
escultora (fallecida en 2018).  

La fotografía como medio, en su históricamente germinal vinculación con el 
Arte y la comunicación, ha tenido una relación conflictiva con algunos temas 
o enfoques, siendo uno de estos el tabú social del suicidio, motivo, como 
sabemos, de la muerte de la propia Woodman y objeto de estudios muy bien 
documentados sobre cómo la prensa ordinaria lo trata habitualmente (Olivar-
Julián y Segado-Boj, 2020). Por último, y en referencia al discurso visual de la 
fotografía de Woodman, especialmente en lo que tiene que ver con la presencia 
de lo fantasmal, algunos autores proponen una influencia clara, la de la 
fotógrafa Deborah Tubeville: 

Entre sus seguidores cabe mencionar a la fotógrafa estadounidense Francesca 

Woodman (1958-1981). Ambas comparten el recurso de figuras borrosas y el de 

ubicar a estas en salas deterioradas o fábricas abandonadas. Francesca también 

sintió́ una gran atracción por las mansiones victorianas de Rhode Island. 

(Guerrero González-Valerio, 2015, p. 22). 



Manuel Blanco, La fotografía de Francesca Woodman: el cuerpo como lienzo. Las dicotomías de 
Eros/Tánatos y lo angelical/fantasmal en su obra fotográfica  

 
 

 
 FOTOCINEMA, nº32 (2026) | | E-ISSN: 2172-0150           276 

Se trata, en definitiva, de una propuesta alambicada, en cuyo desarrollo 
interviene, como es natural, el acervo cultural de las Artes clásicas pero que, 
precisamente por lo rompedor de su propuesta, presenta vínculos con las otras 
artes y referencialidades artísticas, como veremos. Y esto último es lo que nos 
llevará, por último, a tratar en este epígrafe los elementos de validez 
convergente, esto es, asumir que este marco teórico parte de la validez 
convergente no únicamente en los resultados sino también en el proceso para 
llegar a los mismos. Si Umberto Eco ya advertía de que aunque hubiera “tantos 
libros como lectores” todas interpretaciones (pudiendo éstas ser múltiples), 
todas debían remitir al texto, el uso, por contraste, hacía del texto un medio 
para construir un discurso autónomo, verdaderamente propio e 
independiente, pues, como referirá Castilla Urbano: 

Aunque Eco se refería a escritos literarios de manera generalizada, puede 

considerarse que la distinción es válida para el análisis filosófico que, en mayor 

o menor medida, se aproxima también a uno de estos modelos, que se pueden 

considerar como tipos ideales. De inicio, a ninguno de ellos se le debería otorgar 

más o menos importancia y su trascendencia, aunque distinta en cada caso, 

tampoco es mayor ni menor. Pero quien opta por una de las dos alternativas 

debe tener claro lo que ha escogido y las exigencias a las que debe someterse. 

En la primera opción, la interpretación es una conjetura sobre el texto cuya 

validez se prueba mediante la correspondencia con este. En la segunda, la 

libertad se impone y lo que debe ser valorado no es la relación con el original 

sino el nuevo texto resultante. (Castilla Urbano, 2024, p. 345) 

 

3. Metodología 

La historia de la fotografía es, cuanto menos, problemática y, desde luego, 
minúscula si se la compara con las otras artes históricas milenarias, aunque es 
algo más antigua que la de su hijastro el cine. De ahí la importancia de ser 
precisos en etapas y períodos en cuyas intersecciones encontrará Woodman, 
de forma larvada, cierto anclaje discursivo tal y como viene defendiendo una 
nueva historia de la fotografía del s. XXI (Blanco Pérez y Parejo, 2021). 



Manuel Blanco, La fotografía de Francesca Woodman: el cuerpo como lienzo. Las dicotomías de 
Eros/Tánatos y lo angelical/fantasmal en su obra fotográfica  

 
 

 
 FOTOCINEMA, nº32 (2026) | | E-ISSN: 2172-0150           277 

Se ha seguido una herramienta de análisis fotográfico muy filológico, de 
inspiración semiótica que ya propusiera en su día Javier Marzal (2007), así 
como diversas herramientas de los estudios culturales aplicados al arte para 
un análisis visual (fotográfico y cinematográfico) integral (Blanco Pérez, 
2022), que busca hacer lecturas cruzadas, sugerentes y con un horizonte 
artístico (Jauss, 2007) más allá de los límites del encuadre. Este análisis visual 
se concreta en la ficha que se adjunta. 

Nivel 1. Lectura semiótica, cronotopos 

Nivel 2. Análisis compositivo a interpretarivo 

Nivel 3. Horizonte de expectativas, Jauss (2007) 

Nivel 4. Conclusión final de la imagen 
Elaboración propia. 

Para la selección del corpus de la obra fotográfica de Francesca Woodman, del 
que hemos escogido para su análisis comparativo las cinco piezas 
seleccionadas, hemos optado por los libros compilados por George Lange 
(2019), Marco Pierini (2010) y Chris Townsend (2014), así como la traducción 
al español de la obra Francesca Woodman. Ser un ángel (2019), una muestra 
muy integradora (en la que incluso se reproducen los vídeos que filmó la artista 
junto a sus fotografías), y que, compilada por Anna Tellgren, recorre 
actualmente Europa: en España arribó a Madrid, en una exposición exhibida 
en la Fundación Canal de Madrid (2019-2020) del que se editó un completo 
catálogo editado por La Fábrica (España). 

 

4. Análisis fotográfico de la obra de Francesca Woodman en torno 
a los ejes Eros/Tánatos y lo angelical/Fantasmal 

Francesca Woodman, que apenas gozó de una década escasa de vida como 
fotógrafa, desde su primera fotografía amateur con 13 años hasta su suicidio 
con 22, fue capaz, pese a ello, de crear un mundo fotográfico lleno de matices 
y referencias artísticas. Desde el inicio su obra explora la forma en que las 
personas habitan los espacios (interiores y exteriores), y cómo, mediante la 
creación de complejos juegos de significación, es capaz de mostrar su cuerpo -



Manuel Blanco, La fotografía de Francesca Woodman: el cuerpo como lienzo. Las dicotomías de 
Eros/Tánatos y lo angelical/fantasmal en su obra fotográfica  

 
 

 
 FOTOCINEMA, nº32 (2026) | | E-ISSN: 2172-0150           278 

desnudo casi siempre- escondiendo, en cambio, un sentido más profundo; ha 
sido capaz de crear lecturas a varios niveles de sus fotografías. Woodman 
planteará enigmas visuales que obligan a una reflexión mucho más profunda 
de referencialidad artística. 

En la obra de Francesca Woodman su corporeidad, como un lienzo desnudo, 
interactúa con el medio y los espacios de forma irremediablemente 
problemática, diluyendo su presencia material en entornos y lugares diversos, 
tanto exteriores como interiores. En ella, lo corpóreo, como veremos, se 
desmaterializa en la medida en que se vuelve fantasmal, y se funde, en otras 
ocasiones, bajo el papel de las paredes, o es abrazado por la corteza de un árbol 
o el vidrio (que no deja de ser un elemento natural que el humano moldea y 
funde): un vidrio que le aprieta fuerte contra el pecho, desdibujando la forma 
de sus senos, y provocando una deformación visual que la vuelve frágil y la 
devuelve, de algún modo, al barro iniciático primigenio del que crecieron los 
humanos del suelo. Natividad Pulido define así esa mirada artística y herida, 
que hace de Woodman una: 

artista inclasificable, que, pese a autorretratarse obsesivamente –fue su mejor 

musa–, en muchas ocasiones ocultaba su rostro. Quizá tratando de esconder 

su atormentada alma. Frágil, introvertida y vulnerable, dicen quienes la 

conocieron que también era carismática, provocadora, apasionada, excéntrica, 

brillante, dramática, con un sentido del humor muy peculiar. Ángel y demonio. 

(Pulido, 2019). 

En esa dicotomía de ángel y demonio, la visión artística de: 

Woodman se alinea con la gran historia, la que llamamos nuestra «historia 

cultural», a través de innumerables referencias a obras, mitos y motivos 

célebres, que la fotógrafa presenta a su manera: los lirios, el cisne, las serpientes 

/ anguilas, los esbeltos abedules, las alas de ángel. Todos están relacionados con 

el ser mujer y el «vestir» un cuerpo femenino, y en interpretación de Woodman 

se convierten en algo totalmente nuevo y sorprendente. No es nada fácil, pues 

hacer este examen es muy doloroso. (Palm, 2019, p. 22). 

Muchas de las imágenes de Woodman implican cierto nivel de deconstrucción 
de discursos artísticos fotográficos previos a ella y que, sin embargo, aparecen 



Manuel Blanco, La fotografía de Francesca Woodman: el cuerpo como lienzo. Las dicotomías de 
Eros/Tánatos y lo angelical/fantasmal en su obra fotográfica  

 
 

 
 FOTOCINEMA, nº32 (2026) | | E-ISSN: 2172-0150           279 

en su trabajo como sustrato. En los paisajes de Woodman, su cuerpo se hace 
presente pare integrarse en la naturaleza. La pieza 1 presenta un paisaje en 
blanco y negro de un riachuelo o lago, en cuya orilla aparece un árbol con raíces 
sólidas que se introducen en el agua.  

Entre dichas raíces, pero flotando en la superficie, la propia Woodman 
aparecerá para agarrarse a un pequeño tronco, a modo de asidero. Su cabello 
larguísimo ondea a merced de la leve corriente creando un juego de sinuosos 
recovecos visuales identificados con las ondas del agua y, más aún, con las 
caprichosas formas de los raigones. La piel pálida de su cuerpo desnudo 
dialoga con el blanco puro de los reflejos del agua. Y al fondo, a lo lejos, en una 
segunda fase de lectura semiótica, subyugada a esta primera, será cuando 
percibamos que el lejano paisaje (levemente diafragmado en lo que parece ser 
f8) es, en realidad, un camposanto repleto de tumbas y elementos funerarios 
(Tánatos).  

 

F1. [Sin título]. Boulder, Colorado (1976). Fuente: Townsend (2014, p. 78) 

La imagen de la figura 1 nos transporta al origen mismo de la vida, de cuando 
los primeros seres pluricelulares emergieron del agua y ocuparon la tierra para 
vivir y transformarse. Existe cierto discurso narrativo que recuerda al Génesis 
en la historia de la creación cristiana, donde Woodman, por tanto, se asociará 
con Eva, y el agua -a cuya merced ella parece que flotara- supondrá una 
purificación, por lo que esta imagen, en realidad, hablará de la carnalidad del 



Manuel Blanco, La fotografía de Francesca Woodman: el cuerpo como lienzo. Las dicotomías de 
Eros/Tánatos y lo angelical/fantasmal en su obra fotográfica  

 
 

 
 FOTOCINEMA, nº32 (2026) | | E-ISSN: 2172-0150           280 

nacimiento y de la materialidad de la muerte. En cierto modo remite al mito 
griego de Dafne.  

Dafne era una ninfa que huye de Apolo (el Dios griego que se había burlado de 
Eros, y a quien, el propio Eros condena a querer consumar su amor carnal 
hacia Dafne). Dafne, en su huida, recala junto a su propio padre, que era el río 
Peneo, a quien pide auxilio. Su padre, entonces, el propio río Peneo, decide 
convertir a Dafne en un laurel, transformándola pues en árbol. Esa imagen 
literaria, muy abordada en la poesía del siglo de Oro, también la usará 
Shakespeare para retratar a Orfelia, caída de un árbol junto a un río, y que flotó 
por él hasta su muerte, uniéndose ya pasa siempre ambos. En esta misma serie 
Woodman explorará otras propuestas quizás mas sugerentes en que, con 
cierto erotismo, hace mover su propio cuerpo desnudo (Eros) entre las tumbas 
y los elementos funerarios (Tanatos), como veremos en las figuras 2 y 3. 

  

F2 y F3 [Sin título]. Boulder, Colorado (1976). Fuente: Lange (2019, pp. 29 y 37). 

Esta imagen, a su vez, remite a la obra de otras artistas plásticas mujeres que 
ya habían explorado este concepto, como Ana Mendieta, quien en una 
fotografía de 1972: 

sitúa su cuerpo desnudo en el interior de un yacimiento y lo cubre de flores, 

adoptando una postura funeraria. En su acción, Mendieta conjuga vida, muerte 



Manuel Blanco, La fotografía de Francesca Woodman: el cuerpo como lienzo. Las dicotomías de 
Eros/Tánatos y lo angelical/fantasmal en su obra fotográfica  

 
 

 
 FOTOCINEMA, nº32 (2026) | | E-ISSN: 2172-0150           281 

y regeneración a partir del encuentro con la naturaleza. En otras obras también 

transforma su cuerpo y lo fusiona con el tronco de un árbol. Pollock señala la 

raíz de estas obras en la reparación de un trauma (en el caso de Mendieta, el 

exilio de la patria, la familia y la lengua) en las que simbólicamente conviven la 

muerte y la vida. (Baños Palacios, 2021, p. 56). 

El pequeño apartamento de Woodman, desprovisto incluso de aseo o bañera, 
sin muebles, estaba situado en una antigua tienda de telas. Ese elemento, las 
telas -siempre blancas- estarán presentes como attrezzo de su fotografía. En 
ocasiones las usará como un sugerente elemento comunicativo que romperá la 
dicotomía ausencia/presencia, en una suerte de iconografía fantasmal y, en 
otras ocasiones, será un elemento sinecdótico de lo angelical. La propia 
Woodman, en una de sus notas de un bloc, recogerá escrito a mano esta frase: 
"¿Estoy en la fotografía? ¿Estoy entrando o saliendo de ella? Podría ser un 
fantasma, un animal o un cuerpo muerto, no solamente esta niña sentada en 
la esquina”. (Sawyer, 2019: 110) Antonio Muñoz Molina, admirador confeso 
de Woodman, define así su forma de retratar los lugares en que ella habita: 

Los espacios en los que se fotografía son ya lugares de ausencias, casas que 

fueron habitadas tal vez durante generaciones y en las que desde hace mucho 

tiempo no vive nadie, salones con chimeneas en las que no se enciende el fuego, 

con paredes que se han ido desconchando y techos en los que se ha filtrado la 

humedad, con alacenas vacías en las que solo habrá olor a rancio y tal vez a 

excrementos de ratones, con espejos escarchados en los que se reflejó gente 

olvidada. (Muñoz Molina, 2012) 

Si bien es cierto que, de entre los lugares sobre los que la artista dialogará, el 
del cementerio (Tánatos) será, sin duda, uno de sus escenarios predilectos: 

The photographs from the cemetery connect to a recurrent thematic aspect of 

Woodman's oeuvre that has been addressed elsewhere: her interest in the 

Gothic. As Chris Townsend writes, “she uses Gothic tropes to explore some 

fundamental problems of photography as a medium. Rather than being 

concerned with death, Woodman's works constantly seeks to undermine the 

convention than a photograph is a surface within which something is a fixed 

and therefore dead. central to these early pictures is a ... reanimation of the 

photographic subject”. (Burnett Abrams, 2019, p. 105). 



Manuel Blanco, La fotografía de Francesca Woodman: el cuerpo como lienzo. Las dicotomías de 
Eros/Tánatos y lo angelical/fantasmal en su obra fotográfica  

 
 

 
 FOTOCINEMA, nº32 (2026) | | E-ISSN: 2172-0150           282 

[Las fotografías del cementerio conectan con un aspecto temático recurrente de 

la obra de Woodman que se ha abordado en otros lugares: su interés por el 

gótico. Como escribe Chris Townsend: ‘utiliza tropos góticos para explorar 

algunos problemas fundamentales de la fotografía como medio. En lugar de 

preocuparse por la muerte, las obras de Woodman buscan constantemente 

romper la convención de que una fotografía es una superficie dentro de la cual 

algo está fijo y, por lo tanto, está muerto. Lo nuclear de estas primeras imágenes 

es [por tanto] una... reanimación del sujeto fotográfico’. (La traducción es 

nuestra)]. 

Francesca Woodman, en la fotografía de la figura 4, continúa en esta serie 
trabajando el concepto de las alas del ángel, que entronca con la propia 
iconografía religiosa ambivalente y que, al igual que el salto mismo, ya había 
sido explorado en Fotografía. Unos años antes, en sus famosas fotografías de 
personalidades de la política y cultura americanas, el gran Philippe Halsman 
(Teruel, 2015) los retrató justo cuando saltaban: dando impresión de volar, 
quietos, anclados en lo celestial. Será este un concepto muy ligado a la 
trascendencia, la huida y, sobre todo, el ansia de libertad y de volar. 

 

F4. [Ángel]. Roma, Italia (1977). Fuente: Tellgren (2019, p. 25). 

El salto será, también para Francesca Woodman, una proyección al vuelo, a la 
libertad, a la ascensión, pero, también, no lo olvidemos, una propuesta lúdica 
y creativa, como ya lo fue en Halsman. El hombre es Homo Ludens: como la 
práctica totalidad de los mamíferos, es un ser que necesita jugar, que necesita 



Manuel Blanco, La fotografía de Francesca Woodman: el cuerpo como lienzo. Las dicotomías de 
Eros/Tánatos y lo angelical/fantasmal en su obra fotográfica  

 
 

 
 FOTOCINEMA, nº32 (2026) | | E-ISSN: 2172-0150           283 

reordenar los espacios también de forma ociosa y juguetona, exactamente el 
modo en que un bebé humano o un cachorro aprende y aprehende el mundo, 
mucho antes de que los códigos culturales unifiquen sus instintos, los 
repriman y sociabilicen sus deseos. Por eso los ángeles son, ya desde el 
medievo, niños. Siempre fueron, además, un ente de la providencia para un 
escenario de mundanos humanos. El pintor Paul Klee pintó, en 1920, su obra 
Angelus novus, justo coincidiendo con su entrada en la Bauhaus y su primera 
exposición en Munich. Walter Benjamin, uno de los intelectuales que mejor y 
más profundamente entendió la fotografía en su época, adquirirá la obra un 
año después, y sobre ella, hará pivotar toda una teoría acerca del ángel como 
la reinterpretación de una de las leyendas judías talmúdicas (Azoulay, 2006).  

Cuatro siglos y medio antes, en 1514, Alberto Durero realizaría un grabado 
(Melancolía I) en que representaba a un ángel contrariado, anclado a su 
corporeidad física terrena cuando, justamente, su espíritu creativo le instaría 
a aquello que le es propio: volar por los cielos. 

Así las cosas, la encrucijada de lo angelical con lo fantasmal, en la obra de 
Francesa Woodman, vendrá dado por una estética a caballo entre muchas 
convergencias artísticas, algunas de las cuales ya se han abordado aquí. El 
crítico de arte Ken Johnson describe, en un artículo publicado en el periódico 
The New York Time, el estilo de Woodman como:  

But Woodman’s borderline kitschy style, a heated mix of Victorian gothic, 

Surrealism and 19th-century spirit photography, was a throwback. Her 

admiration for the neo-Pictorialism of the fashion photographer Deborah 

Turbeville shows in the many lushly shadowed and textured scenes Woodman 

shot in an abandoned house in Providence, R.I., where her own figure often 

blurs into a ghostly, dematerialized form. The small, squarish format of most of 

her prints enhances the look of antiquity. (Johnson, 2012). 

[El estilo kitsch de Woodman, una mezcla de gótico victoriano, surrealismo y 

fotografía de espíritus [fantasmas] del siglo XIX, era una mirada atrás. Su 

admiración por el neopictorialismo de la fotógrafa de moda Deborah Turbeville 

se refleja en las numerosas escenas de exuberantes sombras y texturas que 

Woodman fotografió en una casa abandonada de Providence, Rhode Island, 



Manuel Blanco, La fotografía de Francesca Woodman: el cuerpo como lienzo. Las dicotomías de 
Eros/Tánatos y lo angelical/fantasmal en su obra fotográfica  

 
 

 
 FOTOCINEMA, nº32 (2026) | | E-ISSN: 2172-0150           284 

donde su propia figura a menudo se desdibuja en una forma fantasmal y 

desmaterializada. El formato pequeño y cuadrado de la mayoría de sus 

grabados realza el aspecto de antigüedad. (La traducción es nuestra)]. 

Ese componente lúdico de Woodman, jugando al despiste, con un rostro que 
se oculta (o no) y un cuerpo que se materializa (o no), es un vínculo también 
con el juego onírico, casi sugerente, que implica sugerir más que a enseñar; y 
deducir más que a ejemplificar. En la Figura 5 podemos apreciar a una 
Woodman (vestida, no sabemos si descalza) que salta de perfil frente a un 
muro lleno de desconchones. En la imagen está descendiendo de los cielos al 
suelo, como demuestra el hecho de que su larga cabellera lacia la sobrepase 
unos 50 centímetros por arriba de su cabeza. Eran los días romanos de 
Woodman, que estudiaba un año en Italia, y estaba (como así reflejan sus 
diarios) profundamente fascinada por la arquitectura milenaria romana: su 
verticalidad, y lo egregio de los cipreses, tan frecuentes en todos los restos 
romanos, y, en general en todos los países de la cuenca del Mediterráneo (y tan 
escasos en España, donde inevitablemente se los asocia con los cementerios). 
Su cabellera, que tiene un protagonismo incontestable en su obra, se vuelve 
así, de esta manera, una expresión vertical de ascensión a lo divino (cielo), y 
de conexión con lo mundano (suelo) a cuyo piso parece estar desplomándose 
la artista, precisamente cuando está vestida y, por tanto, con su cuerpo tapado: 
no desnuda. 

 

Figura 5. [Sin título]. Roma, Italia (1977). Fuente: Tellgren (2019, p. 127). 



Manuel Blanco, La fotografía de Francesca Woodman: el cuerpo como lienzo. Las dicotomías de 
Eros/Tánatos y lo angelical/fantasmal en su obra fotográfica  

 
 

 
 FOTOCINEMA, nº32 (2026) | | E-ISSN: 2172-0150           285 

Además, la etapa italiana supuso un profundo shock para Francesca Woodman 
que, en el corazón de una cultura milenaria, se topó con algunos hallazgos 
artísticos, que se tradujeron y traslucieron en su obra, principalmente en la 
composición, ya muy alejada en esa época de la sintaxis clásica de sus primeros 
trabajos. Su propio padre lo explicará así: 

Sabemos que en una ocasión visitó a unos amigos en Venecia, y en esa ciudad, 

tras perder un trasbordo ferroviario, conoció la obra de Tintoretto. ¿Se vio 

influida por ella, pues? La historia del arte puede acontecer mientras una chica 

relame un helado de cucurucho. ¡Qué suerte la nuestra! (Woodman, 2019). 

Esa dicotomía, cielo (angelical) y tierra (corporeidad), pero en ocasiones 
desvanecida, quasi fantasmal: hará de eje de dualidad que cristalizará en un 
discurso tan potente como fecundo para la historia de la fotografía. 

 

5. Conclusiones 

Nuestra línea de trabajo ha consistido en analizar la obra fotográfica de 
Francesca Woodman, breve, pero de una intensidad inmensa, desde un doble 
eje dicotómico (visual y conceptual, como hemos visto) de lo angelical y lo 
fantasmal, por un lado y, por otro, la doble articulación de su discurso en torno 
a Eros versus Tánatos. 

Mediante un análisis, ciertamente de inspiración semiótica, pero, sobre todo, 
anclado en los estudios culturales y del arte, hemos reflexionado sobre cómo 
vincula su obra no solo a una autorreferencialidad de la historia decimonónica 
de la fotografía, sino más bien, a procesos indagatorios creativos que, visual y 
conceptualmente, la llevan a explorar un lenguaje muy jalonado con metáforas 
visuales de una potencia desconocida hasta entonces, donde es fecundo hacer 
muchas lecturas cruzadas. 

En la obra de Woodman se pueden aplicar una batería de conceptos tanto de 
las humanidades como de una visión más política o politizada del cuerpo, y en 
cierto modo su obra ha estado tradicionalmente interpretada en códigos 
feministas, emancipatorios, etc., pero creemos haber probado -parece 
refrendarlo el fragmento de texto que su propio padre escribió sobre Francesca 



Manuel Blanco, La fotografía de Francesca Woodman: el cuerpo como lienzo. Las dicotomías de 
Eros/Tánatos y lo angelical/fantasmal en su obra fotográfica  

 
 

 
 FOTOCINEMA, nº32 (2026) | | E-ISSN: 2172-0150           286 

Woodman en 2018-, que, en su obra, Francesca tiene mucho de exploratorio y 
lúdico, lugar extraordinariamente creativo desde el que aborda la construcción 
de su trabajo en torno a varios ejes.  

La presencia de un Eros constante, pero, en cierto modo, en diálogo 
sempiterno con un Tánatos ha generado muchas imágenes icónicas que son 
hoy ya historia de la fotografía. Así mismo, no son pocos los autores que, como 
hemos visto, al analizar el trabajo de Woodman lo remiten a la fotografía de lo 
fantasmal, aspecto este que nosotros hemos querido enfrentar a lo angelical, 
en torno a cuyo poder magnético siempre estuvo la propia Francesca 
Woodman orbitando de manera más o menos consciente. El cliché 
estereotipado de la chica joven atormentada que se suicida de veinteañera ha 
eclipsado, durante demasiado tiempo -a nuestro juicio-, la obra de una artista 
compleja y fecunda, culta y formada en varias artes, que supo crear un 
microclima narrativo muy personal: y que unificó atmósferas hasta entonces 
no transitadas, convirtiéndose así, de forma incontestable, en una de las voces 
más potentes de la fotografía artística contemporánea.  

 

Referencias bibliográficas 

Armstrong, C. (2006). Francesca Woodman: a ghost in the house of the 
women artist. En Armstrong, C. y Zegher, C. (eds.), Women  artist at 
the millennium (pp. 347-369). October Books. 

Azoulay, A (2006). Once Upon a Time: Photography following Walter 
Benjamin. Ramat-Gan. Bar Ilan University Press 

Baños Palacios, G. (2016). La intimidad como grito: Francesca Woodman y la 
búsqueda de la artista total. En Ríos Guardiola, M. G.; Hernández 
González, M. B. y Esteban Bernabé, E. (eds.). Mujeres de letras: 
pioneras en el arte, el ensayismo y la educación (79-90). Región de 
Murcia. Consejería de Educación y Universidades.  

Baños Palacios, G. (2021). El autorretrato fotográfico de Francesca Woodman: 
entre la fabulación y la metamorfosis. Anuario del Departamento de 
Historia y Teoría del Arte, vol. 33. 43-60. 
https://doi.org/10.15366/anuario2021.33.002 

Barboza Carvalho, R. (2014). Selfies, surrealismo e Francesca Woodman. VII 
Simpósio Nacional de História Cultural. História Cultural: escritas, 
circulação, leituras e recepções. Universidade de São Paulo (Brasil), 1-
12. 



Manuel Blanco, La fotografía de Francesca Woodman: el cuerpo como lienzo. Las dicotomías de 
Eros/Tánatos y lo angelical/fantasmal en su obra fotográfica  

 
 

 
 FOTOCINEMA, nº32 (2026) | | E-ISSN: 2172-0150           287 

http://gthistoriacultural.com.br/VIIsimposio/Anais/Renata%20Barb
oza%20Carvalho.pdf 

Barrett, W. S. (1964). HIPPOLYTOS. Edited with Introduction and 
Commentary. Oxford University Press. 

Batchen, G. (2004). Ectoplasma. La fotografía en la era digital. En Ribalta, J. 
(ed.), Efecto real: debates posmodernos sobre fotografía (pp. 313-
334). GG. 

Benjamin, W. (2011). Sobre la fotografía. Pre–Textos. 
Blanco Pérez, M. (2022). El proyecto fotográfico. Narración visual y 

reportaje de autor. Editorial Universidad de Sevilla.  
Blanco Pérez, M. & Mihaela Cristea, D. (2023). La metáfora visual en el 

universo del fotógrafo Tatsuya Tanaka: arquitecturización de un mundo 
en miniatura. Fotocinema. Revista Científica De Cine Y Fotografía, 
(26), 309–328. https://doi.org/10.24310/Fotocinema.2023.vi26.15571 

Blanco Pérez, M. & Parejo Jiménez, N. (Eds.) (2021). Historias de la 
fotografía en el s. XXI. Comunicación Social.  

Brencio, F. (2014). Corpo e spazio. A partire da Francesca 
Woodman. Kasparhauser, 3 (8). 
https://www.kasparhauser.net/periodici/08%20Woodman/introduzi
one-woodman.html 

Burnett abrams, N. (2019). Portrait of a reputation. En Lange, G. (Ed.) 
Portrait of a reputation, (pp. 97-109). Rizzoli Electa. 

Calame, C. (2002). Eros en la Antigua Grecia. Akal. 
Casado chamizo, S. (2022). La Estetización Discursiva del Cuerpo Femenino 

en la Fotografía de Francesca Woodman. Research, Art, Creation, 
10(2), 48-73. https://doi.org/10.17583/brac.6897 

Castilla Urbano, F. (2024). Carl Schmitt sobre Vitoria o cómo relacionarse 
con los clásicos. Bajo Palabra, 37, 343-380. 
https://doi.org/10.15366/bp2024.37.009 

Conley, K. (2013). Surrealist Ghostliness. University of Nebraska Press.  
Cortés-Rocca, P. (2011). El tiempo de la máquina. Retratos, paisajes y otras 

imágenes de la nación. Colihue (Argentina). 
Dörr Zegers, O. (2009). Eros y Tánatos. Salud Mental, 32, 189-197. 
Eco,  U. (1993 [1979]). Lector in fábula. La cooperación interpretativa en el 

texto narrativo. Lumen. 
Ferré, J. F. (2022). Yin y Yang. El poder de Eros en las literaturas de Oriente 

y Occidente. Comares. 
Ferrero Cándenas, I. (2011). ¿Se puede fotografiar lo que no existe? 

representación del sujeto en Francesca Woodman. En Kurt, A.; Sánchez 
Rolón, E. y Ferrero Cándenas, I. (eds.). Modos de subjetivación (246-
250). Universidad de Guanajuato. 



Manuel Blanco, La fotografía de Francesca Woodman: el cuerpo como lienzo. Las dicotomías de 
Eros/Tánatos y lo angelical/fantasmal en su obra fotográfica  

 
 

 
 FOTOCINEMA, nº32 (2026) | | E-ISSN: 2172-0150           288 

García Gual, C. (2023). Introducción a la mitología griega. Alianza. 
Geoffrey, B. (2004). Arder en deseos. La concepción de la fotografía. GG. 
Guerrero González-Valerio, B. (2015). La fotografía de moda y la puesta en 

escena a través de la obra de Deborah Turbeville. Index.comunicación, 
5(1), 11-38. 
http://journals.sfu.ca/indexcomunicacion/index.php/indexcomunica
cion/article/view/135/153 

Homero (2023 [700 AC]). Ilíada. Austral. 
Jauss, H. R. (2007). La historia de la Literatura como una provocación. 

Gredos. 
Johnson, K. (2012, 15 de marzo). Exposing the Body, Baring the Soul. The New 

York Time. 
https://www.nytimes.com/2012/03/16/arts/design/francesca-
woodman-at-guggenheim-museum.html?_r=0 

Kiesel, A. (2017). Spectral—Fragile—(Un)homely: The Haunting Presence of 
Francesca Woodman in the House and Space Series. Avant: Trends in 
Interdisciplinary Studies, 8 (2). 145-156. 
http://dx.doi.org/10.26913/80202017.0112.0011  

Krauss, R. (2002). Lo fotográfico: por una teoría de los desplazamientos. GG. 
Lange, G. (2019). Portrait of a reputation. Rizzoli Electa. 
Linhares Sanz, c. & Da Silva de Souza, F. (2018). Francesca Woodman e o 

assombro dos fantasmas modernos. Fronteiraz: Revista do Programa 
de Estudos Pós-Graduados em Literatura e Crítica Literária da PUC-
SP, 20, 98-114. http://dx.doi.org/10.23925/1983-4373.2018i20p98-
114 

Loures, J. M. & Borges, S. (2019). Francesca Woodman: retrato da artista 
quando mancha. Trivium: Estudos Interdisciplinares, XI (1), 38-45. 
http://dx.doi.org/10.18379/2176-4891.2019v1p.38 

Marón, N. (2021). La dinámica del deseo en la fotografía de Francesca 
Woodman. Revista Significantes, 3 (12), 1-7. 
https://significantes.wixsite.com/revista/nº-12-primavera-2021 

Martin G., A. (2020). Exploración de los elementos disfóricos en Francesca 
Woodman (fotógrafa) a través de un análisis de su obra utilizando la 
Metodología Proyectiva del Rorschach. Analogías Del 
Comportamiento, (17), 35-43. 
https://revistasenlinea.saber.ucab.edu.ve/index.php/analogias/article
/view/4673 

Marzal, J. (2007). Cómo se lee la fotografía. Cátedra. 
Megino Rodríguez, C. (2002). El pensamiento de Homero sobre la realidad 

psicológica en la Ilíada. UAM (Universidad Autónoma de Madrid). 
Muñoz Molina, A. (2012, 31 de marzo). Francesca Woodman, aparecida y 

desaparecida. EL PAÍS. 



Manuel Blanco, La fotografía de Francesca Woodman: el cuerpo como lienzo. Las dicotomías de 
Eros/Tánatos y lo angelical/fantasmal en su obra fotográfica  

 
 

 
 FOTOCINEMA, nº32 (2026) | | E-ISSN: 2172-0150           289 

https://elpais.com/cultura/2012/03/29/actualidad/1333030202_055
108.html 

Nadar, F. T. (2019 [1899]). Memorias de un Fotógrafo. París en los inicios de 
la fotografía. Casimiro Libros. 

Néret, G. (2003). Angels. Taschen. 
Olivar-Julián, F. J. & Segado-Boj, F. (2020). Cobertura gráfica e informativa 

de accidentes y suicidios en la prensa digital española. 
Index.comunicación, 10(1), 195-218. 
https://doi.org/10.33732/ixc/10/01Cobert 

Palm, A.-K. (2019). El cuerpo y sus historias: una reflexión sobre la fotografía 
de Francesca Woodman. En: Tellgren, A. (Ed.) (2019). Ser un ángel. La 
Fábrica. 19-25. 

Pereira, B. y Silva Teixeira Filho, F. (2017). Francesca Woodman: a fotografia 
para além dos limites da representação. Discursos Fotográficos, v.13 
(23). 161-189. https://doi.org/10.5433/1984-7939.2017v13n23p161 

Pierini, M. (2010). Francesca Woodman. Silvana Editoriale. 
Pulido, N. (2019, 7 de octubre). Francesca Woodman: el salto al vacío de un 

ángel con las alas rotas. ABC. https://www.abc.es/cultura/arte/abci-
francesca-woodman-salto-vacio-angel-alas-rotas-
201910070157_noticia.html 

Quevedo, A. (2014). Fantasmas. De Plinio el Joven a Derrida. Ediciones 
Universidad de Navarra. 

Sawyer, D. (2019). “Seetging with ideas”: Francesca Woodman and 
Photography circa 1975. En Lange, G. (Ed.). Portrait of a reputation. 
(pp. 110-120). Rizzoli Electa. 

Serrano Barquín, C., Salmerón Sánchez, F., y Serrano Barquín, H. (2010). 
Eros, Thánatos y Psique: una complicidad triádica. CIENCIA ergo-sum, 
Revista Científica Multidisciplinaria de Prospectiva, 17(3), 327-332. 

Sougez, M-L. (1999). Historia de la fotografía, Cátedra. 
Tejada Martín, I. (2013). Francesca Woodman, una artista escasamente 

modernista. el montaje de su obra videográfica y de Swan Song en 
2009. Revista de Instituciones, Ideas y Mercados, 59. 117-136.  

Tellgren, A. (Ed.) (2019). Ser un ángel. La Fábrica. 
Téllez García, M. (2018). Revisión estética del ejercicio fotográfico de 

Francesca Woodman, a partir del concepto de lo sublime, teorizado por 
Immanuel Kant en la Crítica del juicio. LOGOS Revista De Filosofía, 
(131), 109-121. https://doi.org/10.26457/lrf.v0i131.1753 

Teruel, A. (2015, 23 de octubre). El fotógrafo que hacía saltar a los artistas. 
 EL PAÍS. 
https://elpais.com/elpais/2015/10/23/estilo/1445593821_605733.ht
ml 



Manuel Blanco, La fotografía de Francesca Woodman: el cuerpo como lienzo. Las dicotomías de 
Eros/Tánatos y lo angelical/fantasmal en su obra fotográfica  

 
 

 
 FOTOCINEMA, nº32 (2026) | | E-ISSN: 2172-0150           290 

Townsend, C. (2014). Francesca Woodman. Phaidon. 
Ward, L. y Steeds, W. (2006). Ángeles en el Arte. Edilupa. 
Woodman, G. (2019). De la cuadrícula al zigzag. En Tellgren, A. (Ed.) (2019). 

Ser un ángel. (pp. 187-188). La Fábrica. 
Yocavone, K. (2017). Benjamin, Barthes y la singularidad de la fotografía. 

Alpha Decay. 
 
 
  


