RECENSIONES CRITICAS 285

lecturas como las de Walter Kaufman o Richard J. Hollingdale, quienes vieron
signos de desvario mental en algunos pasajes hiperboélicos, y se alinea con
las de Sarah Kofman y Aaron Ridley, para quienes la obra constituye “una
celebracion pagana del potencial disruptivo y subversivo del pensamiento”, la
deliberada provocacion de un yo dionisiaco que se festeja y festeja la vida en su
desbordante riqueza frente a la humildad castrante de la moral convencional.
A su vez, en un espléndido ejemplo de esa lectura lenta, paciente, rumiadora
del texto alabada por el filosofo, Stegmaier centra su analisis en la primera
seccion del capitulo “Por qué soy un destino” para mostrarnoslo como un
sorprendente compendio de la propuesta filosofica del ultimo Nietzsche.
Tras recorrer de este modo tan preciso y exhaustivo la obra, comprendemos
al fin que todo el tinglado bufonesco y delirantemente presuntuoso de Ecce
Homo no constituye, en el fondo, sino un magistral dispositivo metodologico
encaminado a trastocar las formas habituales de escribir, leer y pensar.
Manuel Barrios Casares
(Universidad de Sevilla)

RUSSELL RE MANNING AND CARLOTTA SANTINI (eds.).
Nietzsche's Gods. Berlin/Boston: Walter de Gruyter, 2022, col. Nietzsche
Today, vol. 6, 310 pp. ISBN: 978-3-11-061026-0.

Nietzsche'’s Gods es un volumen colectivo que recoge una seleccion
de las contribuciones presentadas en el 23° Congreso Internacional de la
Friedrich Nietzsche Society (UK), celebrado en la Universidad de Bath Spa en
septiembre de 2017 con la tematica: ‘Nietzsche’s God(s): Theism, Pantheism,
and Atheism’. El volumen, editado por Russell Re Manning y Carlotta Santini,
explora la presencia y la ausencia de Dios y de lo religioso en el pensamiento
de Nietzsche y esta estructurado en cuatro partes: “Nietzsche’s Greek Gods”,
“Nietzsche’s Christianity”, “Nietzsche’s Theologies” y “Nietzsche’s Future
Gods”.En conjunto, este volumen muestra la complejidad de Nietzsche sobre
Dios, la divinidad y la teologia. Aunque es asociado al ateismo por el anuncio
de la “muerte de Dios” y su critica al cristianismo, el componente teologico
de su pensamiento sigue siendo enigmatico. El volumen aborda su relacién
con los dioses griegos, su critica al cristianismo, su “teologia especulativa”
y, finalmente, sondea su influencia en pensadores como Foucault, Vattimo,
Bataille y Sloterdijk.

En la primera parte, “Nietzsche’s Greek Gods”, se verbaliza la vision
dionisiaca del mundo y del ser humano, su relaciéon con lo apolineo y su
caracter mistérico, los ritos de unificacion con la divinidad griega y cémo ello

ISSN: 1578-6676, pp. 275-299 ESTUDIOS NIETZSCHE 25, (2025)



286 RECENSIONES CRITICAS

influy6 en el auge del cristianismo.

La contribucion de David L. Tracey, “Nietzsche’s Apollo”, puntualiza que
Apolo es proteccion frente a Dioniso, impulso de creacion de individuos como
apariencia de porciones en un todo singular. Si Dioniso es desintegracion del
individuo (unidad primigenia) y Apolo del todo (unidad primordial), el ser
humano, como creacion artistica, necesita liberarse tornandose apariencia,
una fisura esencial de la unidad que multiplica las formas aparentes de
individualidad (verdad dionisiaca). Ante la falta de un principio organizativo
frente al caos dionisiaco, los griegos se tonificaron de fuerzas apolineas. Sin
embargo, ;es esta barrera apolinea saludable o patoldgica? La manifestacion
sana permite a Apolo contener a Dioniso sin eclipsarlo completamente,
mientras que la patologica busca anularlo. Asi, el dilema apolineo-dionisiaco,
tal y como lo escenifica Tracey, es: ;como permite Apolo que los individuos
experiencien lo dionisiaco sin sucumbir a su destruccion total?

El capitulo “The Return of the Epicurean Gods”, escrito por Peter S.
Groff, hace ver como Epicuro sirve de candn a Nietzsche contra el monoteismo
cristiano, proponiendo un (multi-)universo infinito y sin propoésito, atdbmico y
vacio. En este cosmos no hay Dios omnisciente, solo dioses absortos en su goce
tales que empujan a la humanidad a trivializar la existencia divina, reivindicar
un arte de vivir en pacifica finitud y desalentar las doctrinas del alma inmortal
y la condenacion/salvacion eterna. Nietzsche compartira su pluralidad divina,
el asemejarse a Dios en la medida de lo posible, la doctrina del amor fati y el
pathos de la distancia, pero abandonara esa ataraxia a-politica y el quietismo en
la historia natural a fin de evitar el sintoma europeo originariamente cristiano.
Igualmente, Epicuro actuaria como antipoda para su vision dionisiaca del
mundo.

La aportacion de Carlotta Santini, “Friedrich Nietzsche on the Greek
Mysteries”, muestra que, para Nietzsche, el misterio en la antigua religion
griega es elemental, pero de naturaleza escurridiza: oscila entre la esencia
tragico-dionisiaca griega y la necesidad apolinea cristiana. Toda ceremonia
mistérica conserva un secretismo que complica desentrafiar su simbolismo,
constelando asi Santini una fenomenologia del misterio. Rescata el estudio
nietzscheano sobre los mitos de Dioniso Zagreus, Sémele e lacchus Deméter
para denotar el impulso cognitivo hacia la trascendencia pretendiendo
esparcirse en lo Uno, costumbre amplificada por el cristianismo. Este asegura
su expansion inculcando culpa y vergiienza mediante su doctrina escatologica,
que promete inmortalidad nunca llegada, critica que Nietzsche emplea al
reivindicar el horizonte secular de lo mistérico griego, que dice si a cada alba
temeroso de despertar en un mundo ajeno atn no forjado en sus entrafias.

En la segunda parte, “Nietzsche’s Christianity”, se alega la contradiccion
psicologica de San Pablo, la expansion del cristianismo, los efectos de tal

ESTUDIOS NIETZSCHE 25, (2025) ISSN: 1578-6676, pp. 275-299



RECENSIONES CRITICAS 287

movimiento en el cuerpo y la formacion de los espiritus libres y la posterior
secularizacién que condujo a un insano ateismo racionalista.

En “The Apostle Paul’s Conception of Sarx and Nietzsche’s Feeling of
Power”, David Simonin muestra que Nietzsche analiza la psicologia de San
Pablo desde su concepto de sdrx (“carnalidad de la carne”), que simboliza la
debilidad ligada al pecado. Nietzsche sugirid, junto a otros, que Pablo promovia
una voluntad de poder nacida de la impotencia, presentandose como guardian
de la ley divina mientras defendia sus propios principios. Su conversion en
Damasco suavizo su crueldad y vanidad, pero canalizé su psique atronadora
en la persecucion de otros, imponiendo un poder “bendito” ilusorio, pues su
autodominio comienza en la fe y el vacio. Pablo vivia en una “alternancia
de momentos altos y bajos”, un poder no-estable (sensacion de poder y no
voluntad de poder) que imprimia en los cristianos. La cuestion serd: ;como
ese poder ilusorio se convirtié en “sustancial”?

Stelio de Carvalho Neto, en “Conversion and Convalescence: Matters of
Grace”, compara la fatalista “sumision a la voluntad divina” [fatalistischen
Gottergebenheit] de Pascal, inspirada por lo apologética del amor Dei, con la
de Nietzsche, enardecida por la apologética del amor fati. Son mutuamente
autoexcluyentes: la pascaliana es propia de un cuerpo enfermizo que pierde
vigor al someterse a la baja satisfaccion estomacal de la gracia divina, mientras
la nietzscheana es propia de uno basicamente sano al enarbolar la eterna
recurrencia y el sentido de la Tierra. Este “abétissement de Pascal” se erige
como el sacrificio mas instructivo para una sana convalecencia de la gracia,
al modo de Zaratustra, que, lejos de ser prerrogativa de Dios, intercambia la
infinitud eterna por la eternidad en la finitud.

En “Life Affirmation and Disgust with Humanity in the Wake of the Death
of God”, Michael J. McNeal muestra la preocupacion de Nietzsche por los
efectos del asco y la nausea inducidos tras la era postcristiana tardomoderna
y su tendencia nihilista suicida. Buscando ser renaturalizada la vida mediante
la fortaleza afirmativa del cuerpo, transfigurando los valores antinaturales
implementados, el asco es dialéctico en los espiritus libres, los futuros
filésofos. Priorizan lo feo sobre lo bello como conducidos por una voluntad
de verdad (“pulsion tiranica”) que concede resistencia dionisiaca, frente a esa
repugnancia de la existencia y su agonismo intensificado por esa animidad
(auto-)destructiva del cristianismo y el ateismo cientificista, mediante una
experiencia de asco desde la que se crean a si mismos, multiplican la mirada e
impregnan su mundo de significado.

Tal como Yannick Souladié¢ exhibe en “The Concept of ‘Antichrist’:
Twilight or Renewal of Atheism”, el Anticristo en Nietzsche tiene un sentido
abiertamente ateo, pero politico y griego para contrarrestar la secularizacion
del ideal cristiano y revitalizar la doctrina dionisiaca. Ahora, el Anticristo

ISSN: 1578-6676, pp. 275-299 ESTUDIOS NIETZSCHE 25, (2025)



288 RECENSIONES CRITICAS

es Dioniso, pero igualmente alejado del ateismo racionalista por descuidar
las condiciones fisioldgicas, socioculturales y psicologicas que originaron
la creencia cristiana. Promocionando el “fildsofo-médico” (que por tener un
cuerpo sano le es instintivo el ateismo), no cae tampoco en un irracionalismo,
pues, para el autor, Nietzsche apoya una concepcion constructiva de la razén:
razonar correctamente requiere una educacion cientifica que valore lo corporal.
Nietzsche no refuta a Dios, sino que aupa otra figura ideal, con cuerpo, que
contrapone el ideal cristiano para indigestar lo sobrenatural.

En la tercera parte, “Nietzsche’s Theologies”, se estudian cuestiones
teoldgicas relativas a la perspectiva polipanteista de Nietzsche, el reajuste de
la metafisica y la religion por el cuerpo, la relacion entre religion y conciencia
y el modo en que es posible hacer una religion afirmativa.

En “Nietzsche’s (Experimental) Perspectival Poly-Pantheisms”, Daniel
Coyle sugiere que Nietzsche puede interpretarse como teista, panteista o ateo,
decantandose por un polipanteismo. Para Nietzsche, sdlo pueden ser dioses
aquellos que bailan (“ideal” espiritual del verdadero filésofo). Ademas de
Dioniso, acoge simultineamente a Ariadna, diosa de la vida y la tierra. Si bien
la antitesis de Dioniso es Apolo, Ariadna es Dioniso en mujer. El nuevo Dioniso
y la divinizada Ariadna, aunque polares, son simbidticamente progresivos
por formar una polaridad correlativa y creativa “prefiada de futuro™. El autor
concluye que esta simbiosis en el Nietzsche maduro anhela afirmar el mundo
como necesidad histérica de solidificar una coherencia teoldgico-politica
duradera, al menos experimentalmente.

Notese en “Intoxication, Ecstasy, Death: Nietzsche on ‘Divine’ State”,
Andrea Rehberg ilumina como la critica genealdgica rechaza el relativismo
liberal-humanista y explota cada estallido de voluntad de poder, dinamizando
valores inmanentemente. Resulta inaceptable que la metafisica en general y la
religion en particular no calibren continuamente la voluntad de poder que las
infunde, exigiendo un pensamiento “fisioldgico” que avale el cuerpo y no lo
catapulte trascendentalmente a estados divinos (via practicas de infoxicacion
o éxtasis). Resulta interesante la reinversion del “sacerdote asceta” entresijada
en la seccion “The Blessed Nihil”: estando la vida luchado consigo misma en
las entrafias del sacerdote, su manto de supuesto adversario de la existencia
no era sino parte de las fuerzas, paraddjicamente, si-creadoras de la vida: su
estado liminal de autodisolucion no es impulso sexual reprimido, sino desviado
por ignorancia fisiologica, cometiendo sistematicos errores de interpretacion
profundamente gravitacionales.

Sebastian Nino Cocever, en “Religion in the Light of Good Conscience”,
inspecciona la religion a través del concepto de “conciencia” [Bewusstsein].
Como ultimo desarrollo de lo organico, la conciencia es atin inestable y no
debe tomarse como nucleo humano; necesita subyugarse para destruir y

ESTUDIOS NIETZSCHE 25, (2025) ISSN: 1578-6676, pp. 275-299



RECENSIONES CRITICAS 289

reinterpretar significados. La conciencia [Gewissen] es un desarrollo ulterior
del instinto, traspasando del olvido a la memoria, articulandose el mundo como
enredo caotico de fuerzas contrapuestas. Como por la no-teleologia de la vida,
esta es voluntad de poder y desea, por tanto, cambiar su naturaleza al carecer
de logica interna, el cuerpo desenvuelve en ultimos tiempos la conciencia por
habilitar la transfiguracion de la vida (pese a ser peligrosa aun por su escaso
desarrollo). El autor presenta la religion en sentido afirmativo en cuanto se
presta a mantener una verdad abierta como probidad [Redlichkeit]: virtud de
espiritus libres que refugia la vida instintiva, ejercicio de voluntad de poder
aplicable a la religion.

En la cuarta parte, “Nietzsche’s Future Gods”, se atiene a la confrontacion
entre el monoteismo y el polipanteismo, la manera en que hoy se enraiza
en nihilismo con el incremento migratorio, la nueva forma de encarrilar el
caracter religioso del sacrificio de Dios y como a partir de ello se ha reactivado
una nueva metafisica en aras de la revolucion tecno-cientifica.

En “The Greatest Advantage of Polytheism: Monotheism and
Normalization Through Truth”, tras la reiterada critica de Nietzsche al
sufrimiento originado por la salvacion cristiana, Niklas Corall manifiesta
que el filésofo de Rocken defiende un politeismo. EI monoteismo (“un Dios
verdadero”) promueve la estandarizacion del hombre [Normalmensch] al
igual que la ciencia —promoviendo una verdad absoluta (cuasi metafisica)—,
un gran peligro para la sociedad moderna. En cambio, el politeismo inventa
superhombres incluso ante ateos, confiere ‘“historia superior” respecto del
vacio idealista y permuta una religion natural que ramifica una voluntad
de verdad abierta. Mirando la forma de vida estandarizada del “animal
aun indeterminado”, desde un debate entre Nietzsche y Foucault, el autor
reconstruye ambos modelos de normalizacion a través del discurso agonistico
conflagrado tras la critica al monoteismo y la ciencia moderna.

Analizando “The Moderate Man and the Weak God: Nietzsche, Vattimo
and Nihilism Today”, Marinete Araujo da Silva Fobister indaga en que el
advenimiento del nihilismo es inevitable para Nietzsche, elemento acentuado
por el incremento migratorio que aporta nuevas perspectivas y formas de
vida. Frente a esos valores antiguos percibidos con nostalgia, que impide el
flujo creador y revalorizador de valores y aumenta el poder, se ambiciona la
figura del “hombre moderado”. Acompanandose de Vattimo, la autora asegura
que dicha figura tiene como objetivo “vivir en la proximidad”, una forma de
vida que evita las fuerzas reactivas propensas al antagonismo y apuesta por
la integracion de la diferencia. Recurre también al “pensamiento débil” (o
“nihilismo 6ptico”) del filosofo italiano, que abandona la idea de verdad fijay
la historia unilineal por una liberacion de las voces excluidas desde la kénosis,
componente imprescindible para el nihilismo actual.

ISSN: 1578-6676, pp. 275-299 ESTUDIOS NIETZSCHE 25, (2025)



290 RECENSIONES CRITICAS

Alan Watt, en “Bataille’s Word: ‘Dieu soit mort’ (God be Dead)”, parte
de Bataille para evidenciar que, para el filésofo francés, el sacrificio de Dios
posee un profundo caracter religioso: lo realizamos como si fuera hacia el
propio Dios, sufriendo nosotros junto a la victima, alejandose asi de la vision
atea. Este sacrificio, necesario tras la racionalidad ilustrada, desbloquea la
“comunicacion” al fracturar al individuo tras la crucifixion mediante dos
laceraciones: una hacia el yo, la otra hacia algo superior. Bataille opta por
“Dieu soit mort” (“Dios muera”) frente a “Dios ha muerto”, enfatizando la
muerte de Dios sin espacio para interpretaciones cientificas. Mas tarde, el
autor se pregunta hasta qué punto este “Dieu soit mort” es nietzscheano,
explorando las implicaciones religiosas y su relacion con el amor fati de
Nietzsche, interpretado como “crueldad contra uno mismo” y distanciandose
de la salvacion cristiana.

Por ultimo, Ferén Barrios sostiene en “The Corpse in the Machine:
Outlining a Genealogical Approach to the Technological Revolution” que
la muerte de Dios y el surgimiento de una voluntad tecnologica reflejan el
triunfo de las fuerzas reactivas en la globalizacién. La historia, motivada por
el resentimiento y la reaccion, despliega la moral esclava promovida por la
casta sacerdotal. Sin Dios como ideal absoluto, emerge una nueva metafisica
monoteista (cientifica), buscando la “mejora” y la “perfeccion”. Proliferando
una creacion de “mundos” en la era tecnologica, ya no nos preguntamos qgué,
sino como los construimos: se superponen sistemas de valores dominantes,
redefiniendo al hombre como gestor del mundo y ya no como victima de la
existencia. La tecnologia idealiza al hombre como maquina de Turing, donde
integrandose cuerpo-maquina se produce un “tecno-trascendentalismo”. Este
optimismo transhumanista invierte el simbolismo mundial compatibilizandolo
con la muerte de Dios, que el autor desentraiia en perspectiva esferologica,
centrada en las estructuras que posibilitan vida y cultura.

Visto panoramicamente, se pone al descubierto una ambigiiedad teoldgica
en Nietzsche. Aunque Nietzsche es conocido por su critica al cristianismo y su
declaracion de la “muerte de Dios”, sus obras alardean una inquietud constante
con las nociones de lo sagrado y lo divino. En muchas ocasiones, a Nietzsche
se le ha declarado ateo radical (Jaspers, Sartre, Derrida, Vattimo o Kaufmann),
pero también escuda a capa y espada una mitologia dionisiaca opuesta a la
mitologia del cristianismo, especialmente en la maxima “Dioniso contra el
crucificado”, para recuperar la mas honda matriz de la vida, proyectandose asi
como un nihilista antinihilista que reconoce que la historia de las religiones
es necesaria para ver cémo traer de vuelta elementales valores como la
creatividad, la lucha y la asimilacion y, por extension, como un revolucionario
de la teologia (Deleuze, Safranski, Sloterdijk o Agamben). Atisbando figuras
como Dionisio y Apolo, asi como la doctrina del amor fati, Nietzsche cava en

ESTUDIOS NIETZSCHE 25, (2025) ISSN: 1578-6676, pp. 275-299



RECENSIONES CRITICAS 291

la tension entre la influencia de la religion y la afirmacion de la vida. Ademas,
también retoma buena explanada de pensadores como Epicuro y su teologia
materialista y el estoicismo y su énfasis por la naturaleza ciclica del Universo.
De manera integral, a mi juicio, es defensor de una teologia negativa, pero
cuyas nuevas practicas rituales no serian acérrimas a la conciencia sino que
imploran por que el cuerpo sea asimilador de las mas grandes gestaciones
humanas, pudiendo inmanentizar paulatinamente con ello una politica de gran
salud. Entonces, a pesar de su rechazo del monoteismo y de la unidad mas alla
de la apariencia, su pensamiento estd impregnado de cuestiones teoldgicas
que no se resuelven facilmente, pero igualmente importantes para reflexiones
contemporaneas sobre religion y teologia.
Ivan Sanz Marcos
Universitat de Valéncia

SANCHEZ SERGIO, Los Grandes hombres como calamidad piblica.
Carlyle en Nietzsche, Cérdoba (Argentina): Universidad Nacional de
Cordoba, 2024, 108 pp. ISBN: 978-987-707-328-7

La Editorial de la Universidad Nacional de Cordoba (Argentina) ha
publicado recientemente el ultimo trabajo de Sergio Sénchez, dedicado a
examinar los aportes de lafilosofianietzscheanaal pensamiento contemporaneo.
Esta obra se inscribe en un conjunto de actividades académicas orientadas
tanto a la investigacion como a la docencia universitaria, y guarda a su vez una
estrecha relacion con publicaciones anteriores del autor, entre ellas Borges
lector de Nietzsche y Carlyle (Ed. UNC, 2014, 2018) y La insensata fabrica
de la vigilia. Nietzsche y el fenomeno del suerio (Ed. Brujas, 2014).

En este contexto, Los Grandes hombres como calamidad publica. Carlyle
en Nietzsche expresa una linea de trabajo sostenida y madurada a lo largo
del tiempo, pero que en cada ejercicio renueva su novedad como practica
de un filosofar histérico y critico de la cultura. De modo similar a como un
radidlogo introduce una sustancia de contraste para visibilizar la estructura
interna, las funciones y las resonancias de un cuerpo, Sanchez continua el
ejercicio de la quimica de los conceptos y sentimientos morales, introduciendo
el elemento Carlyle en el corpus nietzscheano para, desde alli, lograr una
imagen mas precisa y trazar de manera rigurosa los contornos y propositos de
lo propiamente nietzscheano.

El prélogo, un breve ensayo y dos movimientos definen la estructura del
texto. En el apartado La religion de los heroes, el lector se introduce a la
ciencia de la transformacion de la materia de las representaciones a partir de lo

ISSN: 1578-6676, pp. 275-299 ESTUDIOS NIETZSCHE 25, (2025)



