
285RECENSIONES CRÍTICAS

ISSN: 1578-6676, pp. 275-299          ESTUDIOS NIETZSCHE 25, (2025)

lecturas como las de Walter Kaufman o Richard J. Hollingdale, quienes vieron 
signos de desvarío mental en algunos pasajes hiperbólicos, y se alinea con 
las de Sarah Kofman y Aaron Ridley, para quienes la obra constituye “una 
celebración pagana del potencial disruptivo y subversivo del pensamiento”, la 
deliberada provocación de un yo dionisíaco que se festeja y festeja la vida en su 
desbordante riqueza frente a la humildad castrante de la moral convencional. 
A su vez, en un espléndido ejemplo de esa lectura lenta, paciente, rumiadora 
del texto alabada por el filósofo, Stegmaier centra su análisis en la primera 
sección del capítulo “Por qué soy un destino” para mostrárnoslo como un 
sorprendente compendio de la propuesta filosófica del último Nietzsche. 
Tras recorrer de este modo tan preciso y exhaustivo la obra, comprendemos 
al fin que todo el tinglado bufonesco y delirantemente presuntuoso de Ecce 
Homo no constituye, en el fondo, sino un magistral dispositivo metodológico 
encaminado a trastocar las formas habituales de escribir, leer y pensar.

Manuel Barrios Casares
(Universidad de Sevilla)

RUSSELL RE MANNING AND CARLOTTA SANTINI (eds.). 
Nietzsche’s Gods. Berlin/Boston: Walter de Gruyter, 2022, col. Nietzsche 
Today, vol. 6, 310 pp. ISBN: 978-3-11-061026-0.

Nietzsche’s Gods es un volumen colectivo que recoge una selección 
de las contribuciones presentadas en el 23º Congreso Internacional de la 
Friedrich Nietzsche Society (UK), celebrado en la Universidad de Bath Spa en 
septiembre de 2017 con la temática: ‘Nietzsche’s God(s): Theism, Pantheism, 
and Atheism’. El volumen, editado por Russell Re Manning y Carlotta Santini, 
explora la presencia y la ausencia de Dios y de lo religioso en el pensamiento 
de Nietzsche y está estructurado en cuatro partes: “Nietzsche’s Greek Gods”, 
“Nietzsche’s Christianity”, “Nietzsche’s Theologies” y “Nietzsche’s Future 
Gods”.En conjunto, este volumen muestra la complejidad de Nietzsche sobre 
Dios, la divinidad y la teología. Aunque es asociado al ateísmo por el anuncio 
de la “muerte de Dios” y su crítica al cristianismo, el componente teológico 
de su pensamiento sigue siendo enigmático. El volumen aborda su relación 
con los dioses griegos, su crítica al cristianismo, su “teología especulativa” 
y, finalmente, sondea su influencia en pensadores como Foucault, Vattimo, 
Bataille y Sloterdijk.

En la primera parte, “Nietzsche’s Greek Gods”, se verbaliza la visión 
dionisíaca del mundo y del ser humano, su relación con lo apolíneo y su 
carácter mistérico, los ritos de unificación con la divinidad griega y cómo ello 



286 RECENSIONES CRÍTICAS

ESTUDIOS NIETZSCHE 25, (2025)                ISSN: 1578-6676, pp. 275-299

influyó en el auge del cristianismo.
La contribución de David L. Tracey, “Nietzsche’s Apollo”, puntualiza que 

Apolo es protección frente a Dioniso, impulso de creación de individuos como 
apariencia de porciones en un todo singular. Si Dioniso es desintegración del 
individuo (unidad primigenia) y Apolo del todo (unidad primordial), el ser 
humano, como creación artística, necesita liberarse tornándose apariencia, 
una fisura esencial de la unidad que multiplica las formas aparentes de 
individualidad (verdad dionisíaca). Ante la falta de un principio organizativo 
frente al caos dionisíaco, los griegos se tonificaron de fuerzas apolíneas. Sin 
embargo, ¿es esta barrera apolínea saludable o patológica? La manifestación 
sana permite a Apolo contener a Dioniso sin eclipsarlo completamente, 
mientras que la patológica busca anularlo. Así, el dilema apolíneo-dionisíaco, 
tal y como lo escenifica Tracey, es: ¿cómo permite Apolo que los individuos 
experiencien lo dionisíaco sin sucumbir a su destrucción total? 

El capítulo “The Return of the Epicurean Gods”, escrito por Peter S. 
Groff, hace ver cómo Epicuro sirve de cañón a Nietzsche contra el monoteísmo 
cristiano, proponiendo un (multi-)universo infinito y sin propósito, atómico y 
vacío. En este cosmos no hay Dios omnisciente, solo dioses absortos en su goce 
tales que empujan a la humanidad a trivializar la existencia divina, reivindicar 
un arte de vivir en pacífica finitud y desalentar las doctrinas del alma inmortal 
y la condenación/salvación eterna. Nietzsche compartirá su pluralidad divina, 
el asemejarse a Dios en la medida de lo posible, la doctrina del amor fati y el 
pathos de la distancia, pero abandonará esa ataraxia a-política y el quietismo en 
la historia natural a fin de evitar el síntoma europeo originariamente cristiano. 
Igualmente, Epicuro actuaría como antípoda para su visión dionisíaca del 
mundo. 

La aportación de Carlotta Santini, “Friedrich Nietzsche on the Greek 
Mysteries”, muestra que, para Nietzsche, el misterio en la antigua religión 
griega es elemental, pero de naturaleza escurridiza: oscila entre la esencia 
trágico-dionisíaca griega y la necesidad apolínea cristiana. Toda ceremonia 
mistérica conserva un secretismo que complica desentrañar su simbolismo, 
constelando así Santini una fenomenología del misterio. Rescata el estudio 
nietzscheano sobre los mitos de Dioniso Zagreus, Sémele e Iacchus Deméter 
para denotar el impulso cognitivo hacia la trascendencia pretendiendo 
esparcirse en lo Uno, costumbre amplificada por el cristianismo. Este asegura 
su expansión inculcando culpa y vergüenza mediante su doctrina escatológica, 
que promete inmortalidad nunca llegada, crítica que Nietzsche emplea al 
reivindicar el horizonte secular de lo mistérico griego, que dice sí a cada alba 
temeroso de despertar en un mundo ajeno aún no forjado en sus entrañas.

En la segunda parte, “Nietzsche’s Christianity”, se alega la contradicción 
psicológica de San Pablo, la expansión del cristianismo, los efectos de tal 



287RECENSIONES CRÍTICAS

ISSN: 1578-6676, pp. 275-299          ESTUDIOS NIETZSCHE 25, (2025)

movimiento en el cuerpo y la formación de los espíritus libres y la posterior 
secularización que condujo a un insano ateísmo racionalista. 

En “The Apostle Paul’s Conception of Sárx and Nietzsche’s Feeling of 
Power”, David Simonin muestra que Nietzsche analiza la psicología de San 
Pablo desde su concepto de sárx (“carnalidad de la carne”), que simboliza la 
debilidad ligada al pecado. Nietzsche sugirió, junto a otros, que Pablo promovía 
una voluntad de poder nacida de la impotencia, presentándose como guardián 
de la ley divina mientras defendía sus propios principios. Su conversión en 
Damasco suavizó su crueldad y vanidad, pero canalizó su psique atronadora 
en la persecución de otros, imponiendo un poder “bendito” ilusorio, pues su 
autodominio comienza en la fe y el vacío. Pablo vivía en una “alternancia 
de momentos altos y bajos”, un poder no-estable (sensación de poder y no 
voluntad de poder) que imprimía en los cristianos. La cuestión será: ¿cómo 
ese poder ilusorio se convirtió en “sustancial”? 

Stelio de Carvalho Neto, en “Conversion and Convalescence: Matters of 
Grace”, compara la fatalista “sumisión a la voluntad divina” [fatalistischen 
Gottergebenheit] de Pascal, inspirada por lo apologética del amor Dei, con la 
de Nietzsche, enardecida por la apologética del amor fati. Son mutuamente 
autoexcluyentes: la pascaliana es propia de un cuerpo enfermizo que pierde 
vigor al someterse a la baja satisfacción estomacal de la gracia divina, mientras 
la nietzscheana es propia de uno básicamente sano al enarbolar la eterna 
recurrencia y el sentido de la Tierra. Este “abêtissement de Pascal” se erige 
como el sacrificio más instructivo para una sana convalecencia de la gracia, 
al modo de Zaratustra, que, lejos de ser prerrogativa de Dios, intercambia la 
infinitud eterna por la eternidad en la finitud. 

En “Life Affirmation and Disgust with Humanity in the Wake of the Death 
of God”, Michael J. McNeal muestra la preocupación de Nietzsche por los 
efectos del asco y la náusea inducidos tras la era postcristiana tardomoderna 
y su tendencia nihilista suicida. Buscando ser renaturalizada la vida mediante 
la fortaleza afirmativa del cuerpo, transfigurando los valores antinaturales 
implementados, el asco es dialéctico en los espíritus libres, los futuros 
filósofos. Priorizan lo feo sobre lo bello como conducidos por una voluntad 
de verdad (“pulsión tiránica”) que concede resistencia dionisíaca, frente a esa 
repugnancia de la existencia y su agonismo intensificado por esa animidad 
(auto-)destructiva del cristianismo y el ateísmo cientificista, mediante una 
experiencia de asco desde la que se crean a sí mismos, multiplican la mirada e 
impregnan su mundo de significado. 

Tal como Yannick Souladié exhibe en “The Concept of ‘Antichrist’: 
Twilight or Renewal of Atheism”, el Anticristo en Nietzsche tiene un sentido 
abiertamente ateo, pero político y griego para contrarrestar la secularización 
del ideal cristiano y revitalizar la doctrina dionisíaca. Ahora, el Anticristo 



288 RECENSIONES CRÍTICAS

ESTUDIOS NIETZSCHE 25, (2025)                ISSN: 1578-6676, pp. 275-299

es Dioniso, pero igualmente alejado del ateísmo racionalista por descuidar 
las condiciones fisiológicas, socioculturales y psicológicas que originaron 
la creencia cristiana. Promocionando el “filósofo-médico” (que por tener un 
cuerpo sano le es instintivo el ateísmo), no cae tampoco en un irracionalismo, 
pues, para el autor, Nietzsche apoya una concepción constructiva de la razón: 
razonar correctamente requiere una educación científica que valore lo corporal. 
Nietzsche no refuta a Dios, sino que aúpa otra figura ideal, con cuerpo, que 
contrapone el ideal cristiano para indigestar lo sobrenatural.

En la tercera parte, “Nietzsche’s Theologies”, se estudian cuestiones 
teológicas relativas a la perspectiva polipanteísta de Nietzsche, el reajuste de 
la metafísica y la religión por el cuerpo, la relación entre religión y conciencia 
y el modo en que es posible hacer una religión afirmativa. 

En “Nietzsche’s (Experimental) Perspectival Poly-Pantheisms”, Daniel 
Coyle sugiere que Nietzsche puede interpretarse como teísta, panteísta o ateo, 
decantándose por un polipanteísmo. Para Nietzsche, sólo pueden ser dioses 
aquellos que bailan (“ideal” espiritual del verdadero filósofo). Además de 
Dioniso, acoge simultáneamente a Ariadna, diosa de la vida y la tierra. Si bien 
la antítesis de Dioniso es Apolo, Ariadna es Dioniso en mujer. El nuevo Dioniso 
y la divinizada Ariadna, aunque polares, son simbióticamente progresivos 
por formar una polaridad correlativa y creativa “preñada de futuro”. El autor 
concluye que esta simbiosis en el Nietzsche maduro anhela afirmar el mundo 
como necesidad histórica de solidificar una coherencia teológico-política 
duradera, al menos experimentalmente. 

Nótese en “Intoxication, Ecstasy, Death: Nietzsche on ‘Divine’ State”, 
Andrea Rehberg ilumina cómo la crítica genealógica rechaza el relativismo 
liberal-humanista y explota cada estallido de voluntad de poder, dinamizando 
valores inmanentemente. Resulta inaceptable que la metafísica en general y la 
religión en particular no calibren continuamente la voluntad de poder que las 
infunde, exigiendo un pensamiento “fisiológico” que avale el cuerpo y no lo 
catapulte trascendentalmente a estados divinos (vía prácticas de intoxicación 
o éxtasis). Resulta interesante la reinversión del “sacerdote asceta” entresijada 
en la sección “The Blessed Nihil”: estando la vida luchado consigo misma en 
las entrañas del sacerdote, su manto de supuesto adversario de la existencia 
no era sino parte de las fuerzas, paradójicamente, sí-creadoras de la vida: su 
estado liminal de autodisolución no es impulso sexual reprimido, sino desviado 
por ignorancia fisiológica, cometiendo sistemáticos errores de interpretación 
profundamente gravitacionales.

Sebastian Nino Cocever, en “Religion in the Light of Good Conscience”, 
inspecciona la religión a través del concepto de “conciencia” [Bewusstsein]. 
Como último desarrollo de lo orgánico, la conciencia es aún inestable y no 
debe tomarse como núcleo humano; necesita subyugarse para destruir y 



289RECENSIONES CRÍTICAS

ISSN: 1578-6676, pp. 275-299          ESTUDIOS NIETZSCHE 25, (2025)

reinterpretar significados. La conciencia [Gewissen] es un desarrollo ulterior 
del instinto, traspasando del olvido a la memoria, articulándose el mundo como 
enredo caótico de fuerzas contrapuestas. Como por la no-teleología de la vida, 
esta es voluntad de poder y desea, por tanto, cambiar su naturaleza al carecer 
de lógica interna, el cuerpo desenvuelve en últimos tiempos la conciencia por 
habilitar la transfiguración de la vida (pese a ser peligrosa aún por su escaso 
desarrollo). El autor presenta la religión en sentido afirmativo en cuanto se 
presta a mantener una verdad abierta como probidad [Redlichkeit]: virtud de 
espíritus libres que refugia la vida instintiva, ejercicio de voluntad de poder 
aplicable a la religión.

En la cuarta parte, “Nietzsche’s Future Gods”, se atiene a la confrontación 
entre el monoteísmo y el polipanteísmo, la manera en que hoy se enraíza 
en nihilismo con el incremento migratorio, la nueva forma de encarrilar el 
carácter religioso del sacrificio de Dios y cómo a partir de ello se ha reactivado 
una nueva metafísica en aras de la revolución tecno-científica. 

En “The Greatest Advantage of Polytheism: Monotheism and 
Normalization Through Truth”, tras la reiterada crítica de Nietzsche al 
sufrimiento originado por la salvación cristiana, Niklas Corall manifiesta 
que el filósofo de Röcken defiende un politeísmo. El monoteísmo (“un Dios 
verdadero”) promueve la estandarización del hombre [Normalmensch] al 
igual que la ciencia —promoviendo una verdad absoluta (cuasi metafísica)—, 
un gran peligro para la sociedad moderna. En cambio, el politeísmo inventa 
superhombres incluso ante ateos, confiere “historia superior” respecto del 
vacío idealista y permuta una religión natural que ramifica una voluntad 
de verdad abierta. Mirando la forma de vida estandarizada del “animal 
aún indeterminado”, desde un debate entre Nietzsche y Foucault, el autor 
reconstruye ambos modelos de normalización a través del discurso agonístico 
conflagrado tras la crítica al monoteísmo y la ciencia moderna. 

Analizando “The Moderate Man and the Weak God: Nietzsche, Vattimo 
and Nihilism Today”, Marinete Araujo da Silva Fobister indaga en que el 
advenimiento del nihilismo es inevitable para Nietzsche, elemento acentuado 
por el incremento migratorio que aporta nuevas perspectivas y formas de 
vida. Frente a esos valores antiguos percibidos con nostalgia, que impide el 
flujo creador y revalorizador de valores y aumenta el poder, se ambiciona la 
figura del “hombre moderado”. Acompañándose de Vattimo, la autora asegura 
que dicha figura tiene como objetivo “vivir en la proximidad”, una forma de 
vida que evita las fuerzas reactivas propensas al antagonismo y apuesta por 
la integración de la diferencia. Recurre también al “pensamiento débil” (o 
“nihilismo óptico”) del filósofo italiano, que abandona la idea de verdad fija y 
la historia unilineal por una liberación de las voces excluidas desde la kénosis, 
componente imprescindible para el nihilismo actual. 



290 RECENSIONES CRÍTICAS

ESTUDIOS NIETZSCHE 25, (2025)                ISSN: 1578-6676, pp. 275-299

Alan Watt, en “Bataille’s Word: ‘Dieu soit mort’ (God be Dead)”, parte 
de Bataille para evidenciar que, para el filósofo francés, el sacrificio de Dios 
posee un profundo carácter religioso: lo realizamos como si fuera hacia el 
propio Dios, sufriendo nosotros junto a la víctima, alejándose así de la visión 
atea. Este sacrificio, necesario tras la racionalidad ilustrada, desbloquea la 
“comunicación” al fracturar al individuo tras la crucifixión mediante dos 
laceraciones: una hacia el yo, la otra hacia algo superior. Bataille opta por 
“Dieu soit mort” (“Dios muera”) frente a “Dios ha muerto”, enfatizando la 
muerte de Dios sin espacio para interpretaciones científicas. Más tarde, el 
autor se pregunta hasta qué punto este “Dieu soit mort” es nietzscheano, 
explorando las implicaciones religiosas y su relación con el amor fati de 
Nietzsche, interpretado como “crueldad contra uno mismo” y distanciándose 
de la salvación cristiana. 

Por último, Ferén Barrios sostiene en “The Corpse in the Machine: 
Outlining a Genealogical Approach to the Technological Revolution” que 
la muerte de Dios y el surgimiento de una voluntad tecnológica reflejan el 
triunfo de las fuerzas reactivas en la globalización. La historia, motivada por 
el resentimiento y la reacción, despliega la moral esclava promovida por la 
casta sacerdotal. Sin Dios como ideal absoluto, emerge una nueva metafísica 
monoteísta (científica), buscando la “mejora” y la “perfección”. Proliferando 
una creación de “mundos” en la era tecnológica, ya no nos preguntamos qué, 
sino cómo los construimos: se superponen sistemas de valores dominantes, 
redefiniendo al hombre como gestor del mundo y ya no como víctima de la 
existencia. La tecnología idealiza al hombre como máquina de Turing, donde 
integrándose cuerpo-máquina se produce un “tecno-trascendentalismo”. Este 
optimismo transhumanista invierte el simbolismo mundial compatibilizándolo 
con la muerte de Dios, que el autor desentraña en perspectiva esferológica, 
centrada en las estructuras que posibilitan vida y cultura.

Visto panorámicamente, se pone al descubierto una ambigüedad teológica 
en Nietzsche. Aunque Nietzsche es conocido por su crítica al cristianismo y su 
declaración de la “muerte de Dios”, sus obras alardean una inquietud constante 
con las nociones de lo sagrado y lo divino. En muchas ocasiones, a Nietzsche 
se le ha declarado ateo radical (Jaspers, Sartre, Derrida, Vattimo o Kaufmann), 
pero también escuda a capa y espada una mitología dionisíaca opuesta a la 
mitología del cristianismo, especialmente en la máxima “Dioniso contra el 
crucificado”, para recuperar la más honda matriz de la vida, proyectándose así 
como un nihilista antinihilista que reconoce que la historia de las religiones 
es necesaria para ver cómo traer de vuelta elementales valores como la 
creatividad, la lucha y la asimilación y, por extensión, como un revolucionario 
de la teología (Deleuze, Safranski, Sloterdijk o Agamben). Atisbando figuras 
como Dionisio y Apolo, así como la doctrina del amor fati, Nietzsche cava en 



291RECENSIONES CRÍTICAS

ISSN: 1578-6676, pp. 275-299          ESTUDIOS NIETZSCHE 25, (2025)

la tensión entre la influencia de la religión y la afirmación de la vida. Además, 
también retoma buena explanada de pensadores como Epicuro y su teología 
materialista y el estoicismo y su énfasis por la naturaleza cíclica del Universo. 
De manera integral, a mi juicio, es defensor de una teología negativa, pero 
cuyas nuevas prácticas rituales no serían acérrimas a la conciencia sino que 
imploran por que el cuerpo sea asimilador de las más grandes gestaciones 
humanas, pudiendo inmanentizar paulatinamente con ello una política de gran 
salud. Entonces, a pesar de su rechazo del monoteísmo y de la unidad más allá 
de la apariencia, su pensamiento está impregnado de cuestiones teológicas 
que no se resuelven fácilmente, pero igualmente importantes para reflexiones 
contemporáneas sobre religión y teología.

Iván Sanz Marcos 
Universitat de València

SÁNCHEZ SERGIO, Los Grandes hombres como calamidad pública. 
Carlyle en Nietzsche, Córdoba (Argentina): Universidad Nacional de 
Córdoba, 2024, 108 pp. ISBN: 978-987-707-328-7

La Editorial de la Universidad Nacional de Córdoba (Argentina) ha 
publicado recientemente el último trabajo de Sergio Sánchez, dedicado a 
examinar los aportes de la filosofía nietzscheana al pensamiento contemporáneo. 
Esta obra se inscribe en un conjunto de actividades académicas orientadas 
tanto a la investigación como a la docencia universitaria, y guarda a su vez una 
estrecha relación con publicaciones anteriores del autor, entre ellas Borges 
lector de Nietzsche y Carlyle (Ed. UNC, 2014, 2018) y La insensata fábrica 
de la vigilia. Nietzsche y el fenómeno del sueño (Ed. Brujas, 2014).

En este contexto, Los Grandes hombres como calamidad pública. Carlyle 
en Nietzsche expresa una línea de trabajo sostenida y madurada a lo largo 
del tiempo, pero que en cada ejercicio renueva su novedad como práctica 
de un filosofar histórico y crítico de la cultura. De modo similar a cómo un 
radiólogo introduce una sustancia de contraste para visibilizar la estructura 
interna, las funciones y las resonancias de un cuerpo, Sánchez continúa el 
ejercicio de la química de los conceptos y sentimientos morales, introduciendo 
el elemento Carlyle en el corpus nietzscheano para, desde allí, lograr una 
imagen más precisa y trazar de manera rigurosa los contornos y propósitos de 
lo propiamente nietzscheano.

El prólogo, un breve ensayo y dos movimientos definen la estructura del 
texto. En el apartado La religión de los héroes, el lector se introduce a la 
ciencia de la transformación de la materia de las representaciones a partir de lo 


