
ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025), pp. 91-111. ISSN: 1578-6676.
© Sociedad Española de Estudios sobre Friedrich Nietzsche (SEDEN) 

Recibido: 21-10-2024     Aceptado: 10-01-2025
Esta obra está bajo licencia internacional Creative Commons Reconocimiento-NoComercial-CompartirIgual 4.0.

«UN MAR DE FUERZAS TUMULTUOSAS Y 
EMBRAVECIDAS EN SÍ MISMAS». 

LA DINÁMICA GRAVITATORIA DE LA VIDA

«Un mar de fuerzas tumultuosas y embravecidas en sí mismas». La 
dinámica gravitatoria de la vida

Pietro Gori y Wigson Rafael Silva da Costa
Universidad NOVA de Lisboa

Resumen: El artículo explora el concepto de vida en la filosofía de Nietzsche y su relación 
con la noción de «voluntad de poder». Al examinar la voluntad de poder como un principio 
ontológico y cosmológico que capta la dinámica intrínseca del mundo, el artículo establece 
una comparación con la teoría de la «gravedad cuántica de bucles» desarrollada por científicos 
como Carlo Rovelli. Se argumentará que pueden identificarse ciertos paralelismos entre los 
puntos de vista de Nietzsche y de Rovelli, arrojando luz sobre aspectos de la voluntad de poder 
que pueden ser importantes para una comprensión más profunda del concepto nietzscheano. 

Palabras clave:  Voluntad de poder – Vida – gravedad cuántica de bucles - Rovelli-

 
Abstract: The paper explores the concept of life in Nietzsche’s philosophy and its relationship 
with the notion of the «will to power.» By examining the will to power as an ontological and 
cosmological principle that captures the intrinsic dynamics of the world, the paper draws a 
comparison with the theory of «loop quantum gravity» developed by scientists such as Carlo 
Rovelli. It will be argued that certain parallels between Nietzsche’s and Rovelli’s views can be 
identified, shedding light on aspects of the will to power that may be important for a deeper 
understanding of the Nietzschean concept. 

Keywords: Will to power – Life – Loop quantum gravity – Rovelli  



92 PIETRO GORI Y WIGSON RAFAEL SILVA DA COSTA

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)				       ISSN: 1578-6676, pp. 91-111

1. La vida como voluntad de poder

Se ha escrito mucho sobre la noción de vida que Nietzsche presenta en 
sus obras y con referencia a la cual elabora algunas de las reflexiones más 
significativas sobre el tema de los valores. La vida, desde un punto de vista 
general, es para Nietzsche el fundamento de nuestra atribución del valor, en 
cierto sentido es incluso la referencia principal a partir de la cual Nietzsche 
impone su transvaloración de los valores, ya que ésta contrasta con el tipo de 
valoración realizada en la cultura occidental, hija de la metafísica platónico-
cristiana, cuya moral niega todos los instintos vitales y lo que caracteriza más 
propiamente al viviente.1 Por otra parte, la literatura coincide en que Nietzsche 
no tiene muy claro qué es realmente el «viviente» en el que piensa. El término 
(y el tema) se introduce a menudo de forma muy general, dejando claro que, 
por supuesto, Nietzsche se refiere ante todo a lo vital en una acepción común 
del término que resulta inmediatamente clara para cualquiera, a no ser que 
luego entre en cuestiones más detalladas, poniendo en cuestión la dimensión 
corporal y la dimensión instintiva de los afectos y las pulsiones, algo que 
requeriría una mayor articulación y claridad expositiva, no siempre resultando 
del todo coherente. En definitiva, una crítica que se presenta a menudo en las 
discusiones académicas sobre el tema se refiere al hecho de que, si Nietzsche 
quería realmente hacer de la «vida» el concepto clave de su propuesta 
filosófica de madurez, debería haber definido esta noción con mayor claridad, 
proporcionando así una base sólida desde la que llevar a cabo adecuadamente 
una nueva evaluación de los valores. 

Si bien esto es cierto desde un punto de vista general, hay que reconocer 
que Nietzsche aborda el tema de la vida desde diversos puntos de vista y en 
diferentes contextos temáticos, ofreciendo una rica panorámica que da buena 
cuenta de la complejidad de su objeto de reflexión. Al fin y al cabo, es la vida 
misma algo articulado y, por tanto, difícil de definir. Analizar filosóficamente 
este concepto significa, en primer lugar, reconocer este aspecto y, si se quiere 
buscar un principio unitario que la informe y con referencia al cual se pueda 
hablar significativamente de ella, este principio debe reflejar la multiplicidad 
que le es intrínseca, adaptándose a los diversos niveles desde los que se puede 
hablar de lo viviente -y desde los que, de hecho, Nietzsche aborda este tema-
. La vida, al fin y al cabo, no puede ni debe verse sólo como la articulación 
de pulsiones instintivas, sino también, en un nivel más general, como un 
complejo de sensaciones conscientes (reflejadas), la expresión de una voluntad 
que se siente libre, o incluso más genéricamente se la puede concebir en un 
nivel social y cultural, como el recipiente de la historia axiológica de una 

1   En términos generales, ésta es la tesis que expone en el Crepúsculo de los ídolos en un intento 
de contrarrestar la antropología de la decadencia.



93«UN MAR DE FUERZAS TUMULTUOSAS Y EMBRAVECIDAS EN SÍ MISMAS»...

ISSN: 1578-6676, pp. 91-111				            ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)

comunidad. Cualquiera que esté familiarizado con la obra de Nietzsche sabe 
que, en efecto, buscaba ese principio unitario para definir la vida, y de hecho 
lo sitúa en uno de los conceptos cardnales de su pensamiento, que también 
resulta difícil de comprender por ser teóricamente efímero y polifacético, 
además de no haber sido nunca objeto de un tratamiento sistemático por parte 
de Nietzsche. Nos referimos, por supuesto, a la voluntad de poder. 

Nietzsche vuelve repetidamente sobre esta noción proteica, sobre todo 
en el período de 1885-1888, animado por la intención de contrarrestar 
la interpretación fisiológica de lo viviente que establece «el instinto de 
conservación como el instinto cardinal de un ser orgánico» (JGB 13). En 
Más allá del bien y del mal, Nietzsche se pronuncia abiertamente contra esta 
visión (para él) fundamentalmente teleológica que se centraría en un instinto 
que en realidad no es fundacional, dependiendo -en su opinión- de algo más 
profundo y difuso. En efecto, la autoconservación es, según Nietzsche, una 
de las consecuencias posibles e indirectas de la tendencia a «dar rienda suelta 
a la propia fuerza» (seine Kraft auslassen) que se encuentra en todo «ente 
vivo» (JGB 13). En otras palabras, concluye Nietzsche, «la vida misma es 
voluntad de poder» (JGB 13). La misma idea se puede encontrar expresada en 
el párrafo 349 del quinto libro de La gaya ciencia, donde Nietzsche observa 
que «querer conservarse es la expresión de un estado extremadamente 
doloroso, de una limitación del instinto de vida más básico que tiende hacia 
una expansión del poder [Machterweiterung] y muy a menudo cuestiona y 
sacrifica [...] la autoconservación». El principio spinoziano del conatus sese 
conservandi, que Nietzsche ve reafirmado y más fundamentado en las ciencias 
naturales de su propia época (y particularmente en Herbert Spencer), sería así 
el resultado de una perspectiva errónea que mira lo orgánico como hacia atrás, 
proyectando la consecuencia última de una tendencia vital sobre el origen 
de su actividad.2 Con ello, los contemporáneos de Nietzsche introducirían 
una falsa teleología en el devenir del organismo, como si todas sus acciones 
estuvieran voluntaristamente orientadas a mantenerse con vida. Por el 
contrario, Nietzsche busca un principio lo más neutro posible, desprovisto de 
cualidades metafísicas cuyo origen habría que explicar más adelante. Aunque 
equívoca desde el punto de vista de la elección terminológica, la voluntad 
de poder pretende ser precisamente eso, como intentaremos demostrar en lo 
que sigue. Se trata de un modelo de articulación que habla el lenguaje de la 
psicología humana sin caer en el voluntarismo de la tradición; la de Nietzsche 
es, en efecto, una «voluntad» puramente necesaria en un sentido no normativo, 
a través de la cual se despliega un «poder» que no puede reducirse al único 

2   Sobre el tema spinoziano en relación con la voluntad de poder, véase en particular, Rotter 2019.



94 PIETRO GORI Y WIGSON RAFAEL SILVA DA COSTA

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)				       ISSN: 1578-6676, pp. 91-111

tipo de acción que conocemos, sino que se refiere más bien a la actividad que 
tiene lugar en cualquier acontecimiento natural.

Antes de pasar a este discurso, merece la pena considerar otro pasaje 
en el que Nietzsche habla de la vida y de la voluntad de poder, criticando la 
concepción naturalista centrada en el instinto de conservación. Este discurso 
se encuentra en el párrafo 12 del segundo ensayo de la Genealogía de la moral, 
en el contexto de una reflexión sobre el origen y la finalidad del castigo. El 
razonamiento de Nietzsche sobre este punto se centra en particular en el 
error común según el cual se adopta la utilidad de una cosa (ya sea un órgano 
fisiológico, una institución jurídica, una costumbre social o lo que sea) como 
principio para identificar su origen. La finalidad, en definitiva, se asumiría 
erróneamente como el fundamento originario de una cosa, mientras que según 
Nietzsche «todas las finalidades, todas las utilidades no son más que indicios 
de que una voluntad de poder ha impuesto su señorío sobre algo menos 
poderoso y le ha impreso, sobre la base de su propia voluntad, el sentido de 
una función” (GM II 12). El desarrollo o evolución de una cosa no sería, pues, 
progresivo en el sentido común y teleológicamente informado del término, sino 
que resultaría de la «sucesión de procesos de sometimiento» que tienen lugar 
en ella, lo que Nietzsche relaciona con una procesualidad puramente necesaria 
(GM II 12). Como ya se ha dicho, y como Nietzsche deja claro en este pasaje, 
este discurso debe aplicarse a cualquier nivel, tanto al de la fisiología orgánica 
como al del desarrollo cultural, haciendo de la «teoría de una voluntad-poder 
[Macht-Willen] que se despliega en cada acontecer» la clave para alterar la 
propia «metodología histórica» de interpretación de los acontecimientos 
humanos. Para lo que nos interesa en este artículo, el aspecto más relevante 
surge, sin embargo, de la parte final de GM II 12, cuando Nietzsche se refiere 
críticamente al contexto de las «ciencias más rigurosas y aparentemente más 
objetivas» que no admiten este principio teórico. Según Nietzsche, «toda la 
fisiología y teoría de la vida [...] pone en primer plano la ‘adaptación’, es 
decir, una actividad de segundo orden, [definiendo] la vida misma como una 
adaptación intrínseca, cada vez más finalista, a las circunstancias externas 
(Herbert Spencer)”. Con ello, la fisiología pone en segundo plano -si no 
llega incluso a eliminar- «una noción fundamental, la de actividad en sentido 
propio» (GM II 12). Y lo que es aún más significativo, Nietzsche observa que 
en el momento en que uno se centra en la noción de adaptación, «se desatiende 
la esencia de la vida, su voluntad de poder; se pierde la prioridad de principio 
que tienen las fuerzas espontáneas, agresivas, que surgen, capaces de nuevas 
interpretaciones, nuevas direcciones y moldeamientos, a cuya eficacia la 
“adaptación” sólo viene en segundo lugar» (GM II 12). 

Con esto, volvemos al punto en cuestión. La vida es claramente entendida 
por Nietzsche como voluntad de poder frente a una concepción teleológica 



95«UN MAR DE FUERZAS TUMULTUOSAS Y EMBRAVECIDAS EN SÍ MISMAS»...

ISSN: 1578-6676, pp. 91-111				            ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)

ingenuamente errónea, porque mira hacia atrás, hacia el proceso que pretende 
explicar, del que busca un origen, aplicándole las razones de una «finalidad» 
que de alguna manera se encuentra en el curso de su desarrollo. Sobre este 
punto, Nietzsche parece tener las ideas muy claras: un principio satisfactorio 
no puede reproducir elementos presentes en el proceso que pretende explicar. 
En otras palabras, no podemos basar la vida en algo que tenga las características 
de la vida misma. Éstas deben surgir de otra cosa, aunque sea coherente y de 
la que la vida pueda seguirse orgánicamente. Sobre todo, no podemos recurrir 
a la metafísica tradicional y reproducir una forma de pensamiento que, por 
muchas razones obvias, Nietzsche pretende dejar atrás. ¿Por qué, entonces, la 
voluntad de poder puede ser un principio fundador de la vida? ¿Qué aspectos 
la caracterizan, convirtiéndola en una referencia primordial que satisface a 
Nietzsche, desde un punto de vista metafísico? Para responder a esta pregunta, 
es necesario volver a Más allá del bien y del mal y, sobre todo, considerar 
algunos fragmentos póstumos en los que Nietzsche reflexiona más a fondo 
sobre el contenido presentado hasta ahora.

2. Cuantos de potencia

La referencia a la vida como voluntad de poder en Más allá del bien y del 
mal se inscribe en el contexto más general de una reflexión sobre los límites 
de una descripción mecanicista del mundo que Nietzsche lleva a cabo en el 
primer libro de esa obra. En efecto, los «prejuicios de los filósofos» incluyen 
un tipo de interpretación de los acontecimientos que puebla el mundo de 
sujetos dotados de libre albedrío, de átomos y, en general, de cosas materiales 
causalmente activas, y de otras entidades semejantes que, para Nietzsche, son 
construcciones puramente intelectuales cuyo valor se reduce a su funcionalidad 
como medio de orientarse en el mundo. En efecto, habla de la física como 
«una interpretación del mundo y un orden que se le impone» (JGB 14); 
critica el modelocartesiano que postula «un yo e incluso un yo como causa y, 
finalmente, todavía un yo como causa de los pensamientos» (JGB 16 y cf. JGB 
54); por último, reduce «causa» y «efecto» a meras «ficciones convencionales 
destinadas a la connotación, a la comprensión, no a la explicación» (JGB 
21), sentando así las bases de una filosofía práctica que no se apoye en tales 
artículos de fe erróneos. Para cerrar el capítulo, tras deconstruir críticamente 
todos los elementos que caracterizan la metafísica en la que se funda la moral 
europea occidental, Nietzsche propone a continuación su propia interpretación 
del mundo en términos de voluntad de poder. En el célebre párrafo 22 de Más 
allá del bien y del mal, Nietzsche contrapone su modelo teórico al defendido 
en aquellos años por una cierta física mecanicista, criticando en particular la 
noción de «normatividad de la naturaleza» a la que allí se alude. Mientras que, 
por un lado, Nietzsche reconoce la posibilidad de admitir que la naturaleza 



96 PIETRO GORI Y WIGSON RAFAEL SILVA DA COSTA

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)				       ISSN: 1578-6676, pp. 91-111

se articula de manera absolutamente necesaria, rechaza que esta necesidad 
sea inseparable del concepto de «normatividad». En otras palabras, Nietzsche 
piensa que no es admisible identificar las «leyes de la naturaleza» más que 
como interpretaciones retrospectivas e instrumentales de una procesualidad 
ontológicamente neutra, desprovista de cualidades definibles en términos 
metafísicos. Esto no quiere decir que no se pueda interpretar normativamente 
la naturaleza, pero hay que admitir que hay otras interpretaciones posibles, 
incluida la que él propone; es decir, «de la lectura de la naturaleza misma 
y en relación con los mismos fenómenos» a los que se refieren los físicos 
mecanicistas, se podría «inferir [...] una afirmación [...] de las pretensiones de 
poder» (JGB 22). Sobre la base de tal lectura -una lectura legítima, pero en 
modo alguno más veraz que muchas otras- se podría decir entonces que «este 
mundo [...] tiene su propio curso “necesario” y “calculable”, pero no porque 
en él prevalezcan las normas, sino porque las normas faltan absolutamente y 
cada poder en cada momento saca su consecuencia extrema» (JGB 22). 

En nuestra opinión, la clave para entender la importancia que Nietzsche 
pretende dar a su interpretación de la realidad, y por qué podría ser el principio 
de explicación de lo viviente que llevaría a refundar toda la psicología como 
«morfología y teoría evolutiva de la voluntad de poder» (JGB 23), reside 
precisamente en esta concepción de una necesaria procesualidad no normativa. 
Se trata, en efecto, de puro acontecer, de esa «actividad en sentido propio» de 
la que habla Nietzsche en GM II 12 y que ve perderse en las descripciones 
científicas de su época enredadas en una metafísica del lenguaje que impone 
estructuras ontológicas estables y causalmente relacionadas entre sí (cf. JGB 
17; GD, Vernunft 5). Interrogando adecuadamente la metáfora propuesta 
por Nietzsche para dar nombre a tal procesualidad, es decir, observando a 
qué se refiere plenamente el modelo teórico de la «voluntad de poder», se 
encuentra efectivamente la idea de una dinámica que se justifica por sí misma, 
sin necesidad de ulteriores referencias fundacionales. En otras palabras, 
puede decirse que Nietzsche buscaba un fundamento no sustancialista de 
todo suceso natural y, así, a modo de contrapunto, un principio dinámico, un 
principio de actividad que fuera en sí mismo activo. Este tipo de planteamiento 
puede encontrarse en una serie de fragmentos póstumos de la época de Más 
allá del bien y del mal, y especialmente en un cuaderno de 1888 en el que 
Nietzsche retoma algunas de las ideas expuestas en dicha obra, centrándose 
especialmente en la metafísica y la ontología de la voluntad de poder.3

3   Ya en 1971, cuando aún estaba en curso la publicación de los fragmentos póstumos, Wolfgang 
Müller-Lauter reconoció que no es posible una comprensión adecuada de la noción de voluntad de 
poder sin tener acceso a los cuadernos de Nietzsche, y ello no porque -como sostenía Heidegger- los 
fragmentos póstumos contengan el pensamiento más profundo de Nietzsche, su verdadera filosofía, 
sino simplemente porque en los fragmentos se encuentran contenidos que complementan las consi-
deraciones resumidas en las obras publicadas (cf. Müller-Lauter 1971, cap. 8). Nuestro trabajo parte 



97«UN MAR DE FUERZAS TUMULTUOSAS Y EMBRAVECIDAS EN SÍ MISMAS»...

ISSN: 1578-6676, pp. 91-111				            ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)

La idea que se desprende de estos fragmentos es que la voluntad de poder 
puede ser el principio de interpretación del mundo en su conjunto, y no limitarse 
a la esfera de lo orgánico. Pues por mucho que Nietzsche adopte el término 
«voluntad de poder» con referencia al «más fuerte de todos los impulsos que 
hasta ahora ha dirigido todo el desarrollo orgánico», se pregunta «si no es 
también el móvil en el mundo inorgánico» (NF 1[30] 1885-1886). Para que 
esto sea posible, la voluntad de poder debe referirse a algo más, debe de hecho 
ser sólo un nombre (una metáfora) de algo que descansa por así decirlo más 
allá de lo orgánico y lo inorgánico y es fundacional para ambos.4 En efecto, 
Nietzsche parece pensar en ello cuando elabora semánticamente su propio 
modelo dinámico, jugando con una terminología que procede de las propias 
ciencias naturales y en la que habla de fuerza y energía (Kraft y Energie), de 
acumulación y descarga (Akkumulation y Auflösung), términos todos ellos que 
Nietzsche recupera y luego mezcla con las nociones de poder y voluntad . Ver 
hasta qué punto se entrelazan estos contextos lingüísticos, en los cuadernos de 
Nietzsche, es en efecto revelador de la manera en que deben entenderse ciertos 
conceptos -empezando por el de «voluntad», definido por Nietzsche como 
«ese estado de tensión general, por el que una fuerza tiende a descargarse [eine 
Kraft nach Auslösung trachtet]», y nada más que eso (NF 11[114] 1887-1888. 
Cf. JGB 13). Poco después, en un cuaderno de 1888, Nietzsche reitera que «no 
hay voluntad: hay puntuaciones de voluntad [Willens-Punktuationen], que 
constantemente aumentan o disminuyen su poder», en un contexto ontológico 
en el que, además, «no hay unidades últimas duraderas» y «el “ser” sólo fue 
introducido por nosotros (por razones prácticas)»(NF 11[73] 1888).5 También 
aquí, un concepto que parecería remitir a un modelo voluntarista es vaciado 
de su significado literal, convirtiéndose más bien en el resultado de nuestra 
interpretación de algo que determina en nosotros un cierto sentimiento . 

La cuestión ontológica (o, si se quiere, físico-cosmológica) que subyace a 
la voluntad de poder es perfilada con más detalle por Nietzsche en una serie de 
anotaciones posteriores en las que retoma temas presentes en Más allá del bien 
y del mal antes mencionados, mencionando en particular la noción de vida. En 
el Fragmento 14[81] de 1888, por ejemplo, Nietzsche reflexiona críticamente 
sobre el concepto de «causa» reiterando lo que había argumentado en su 

precisamente de esta consideración, con la intención de seguir mostrando por qué las obras póstumas 
son tan importantes para una adecuada comprensión del pensamiento de Nietzsche en torno a la 
voluntad de poder. 

4   Para un examen de la sustitución terminológica que lleva a Nietzsche del concepto de «des-
carga de fuerza» que se encuentra en un texto de Robert Mayer de 1867 (Die Mechanik der Wärme) 
a su noción de «voluntad de poder», véase Gori 2007, capítulo 4. Sin embargo, la principal referencia 
de este discurso sigue siendo el texto clásico de Günter Abel (1998). Un estudio reciente del concepto 
de voluntad de poder puede encontrarse en D’Iorio 2023.

5   A este respecto, véase también el importante aforismo 19 de Más allá del bien y del mal.



98 PIETRO GORI Y WIGSON RAFAEL SILVA DA COSTA

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)				       ISSN: 1578-6676, pp. 91-111

Preludio a una filosofía del futuro, y observa a continuación que «al creer en la 
causa y el efecto siempre se olvida lo principal: el acontecer mismo». El estado 
físico fundamental que tiene en mente y que opone al modelo mecanicista está 
poblado, en cambio, por «cuantos de energía [Kraft-Quanta], cuya esencia 
consiste en ejercer poder sobre todos los demás cuantos de energía» (NF 
14[81] 1888); esta relación de poder sería así el dato primario, dinámico y no 
sustancialista sobre el que construir nuestra imagen del mundo. El fragmento 
contiene otras intuiciones interesantes que, en su conjunto, parecen remitir 
sobre todo a GM II 12 (empezando por la referencia al «acontecer» como 
sustrato que la concepción científica tradicional descuida): en primer lugar, 
Nietzsche habla del «querer hacerse más fuerte» como «la única realidad de 
todo centro de fuerza: no la autoconservación, sino la asimilación, el querer 
hacerse amo, el querer hacerse más»; además, se refiere a «la voluntad de 
acumular fuerza [Wille zur Akkumulation der Kraft] como específica del 
fenómeno de la vida, de la crianza, de la generación, de la herencia, para la 
sociedad, el estado, la costumbre, la autoridad. ¿No habría que admitir esta 
voluntad como causa motriz también en la química y en el orden cósmico?» 
(NF 14[81] 1888). Como ya se ha dicho, estamos ante uno de los pasajes 
en los que Nietzsche elabora semánticamente su propia noción ontológica 
fundacional, refiriéndose claramente a la «voluntad de poder» en términos 
ligeramente diferentes y, por tanto, reveladores. La vida, en particular, es 
reconducida a este tipo de voluntad que tiene que ver -ciertamente- con la 
psicología humana, pero en un sentido renovado en el que la articulación 
necesaria es el principal motor de la acción. Además, este enfoque vincula 
lo vivo a cualquier otra manifestación natural, a todos los niveles, desde lo 
inorgánico («la química») hasta las expresiones más refinadas de una cultura 
(«el Estado», «la costumbre», etc.). 

El discurso vuelve, en los mismos términos, en el fragmento 
inmediatamente siguiente. En él, Nietzsche critica el mecanicismo por ser 
«sólo un lenguaje de signos para el mundo fáctico interno de las voluntades 
que luchan y vencen» y escribe a continuación: «la vida, como la forma de ser 
que mejor conocemos, es específicamente una voluntad de acumular poder; 
todos los procesos de la vida se apoyan en este punto; nada ha de retenerse, 
todo ha de sumarse y acumularse. La vida [...] aspira a un sentimiento máximo 
de poder; es esencialmente una aspiración a un más de poder» (NF 14[82] 
1888). Como puede verse, Nietzsche reitera la posición expuesta en sus obras 
publicadas de que la interpretación de lo viviente como animado por un instinto 
de autoconservación no es defendible, ya que descansa en una concepción 
errónea de la vida, al no comprender el carácter propio de la voluntad. Sobre 
esto podemos ver otro fragmento de 1888 (NF 14[121], a comparar con JGB 
23) en el que Nietzsche habla de la «voluntad de poder desde el punto de 



99«UN MAR DE FUERZAS TUMULTUOSAS Y EMBRAVECIDAS EN SÍ MISMAS»...

ISSN: 1578-6676, pp. 91-111				            ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)

vista psicológico». Esta última es considerada aquí como «la forma afectiva 
primitiva» y el principio que fundamenta «toda fuerza motriz», ya que «fuera 
de ella no existe ninguna otra fuerza física, dinámica y psíquica» (NF 14[121] 
1888). «La vida», prosigue Nietzsche, «no es más que un caso especial de 
la voluntad de poder», y sólo comprendiendo que con este nombre se alude 
a una incesante articulación de «cuantos de fuerza» o energía es posible 
darse cuenta de que hablar de una tendencia a la conservación de este estado 
de cosas carece de fundamento, cuando no es incluso contradictorio: «Un 
estado alcanzado parecería tener que conservarse, si no hubiera en él una 
facultad de querer precisamente no conservarse... La proposición de Spinoza 
de la autoconservación debería propiamente detener la modificación; pero la 
proposición es falsa, lo contrario es verdadero. Precisamente en todo ser vivo 
puede mostrarse de la manera más clara que hace todo para no conservarse, 
para llegar a ser más...» (NF 14[121] 1888). Esta concepción se extiende 
luego a los demás elementos característicos de la cosmovisión científica, a los 
que se enfrenta Nietzsche, llevándole a reflexionar sobre el hecho de que si 
la base ontológica del mundo es la pura actividad, las entidades comúnmente 
referidas pierden su consistencia, para dejar paso a acontecimientos que sólo 
pueden definirse en el plano teórico. En otras palabras, «una “cosa” es la suma 
de sus efectos, unidos sintéticamente por un concepto, por una imagen... No 
hay ni causas ni efectos», ya que «las cosas y, por tanto, también los átomos 
no producen efecto alguno: porque no existen en absoluto» (NF 14[98] 1888).  

En conjunto, la imagen del mundo que Nietzsche parece tener en mente 
y a la que se refiere al adoptar la metáfora de la «voluntad de poder» está bien 
expresada en otra página del mismo cuaderno de 1888, que contiene todos los 
temas cruciales de su crítica del mecanicismo. Esta crítica -conviene reiterarla 
por lo que se dirá en la sección siguiente- se centra en la idea de que el mundo es 
una articulación de «cuantos de poder» inmateriales, un estado de pura energía 
sólo a partir del cual pueden constituirse entidades relativamente estables que 
identificamos como «cosas». Éstas no son la base de una descripción correcta 
del mundo, según Nietzsche; la concepción mecanicista del mundo se limita 
a justificar científicamente la posición del sentido común, que ve el mundo 
poblado de entidades sustanciales, dotadas además de capacidad causal. En la 
física mecanicista, el puro «mundo de la acción» se traduce así «en un mundo 
visible. [...] Aquí siempre está implícito que algo se mueve; aquí se piensa, -ya 
sea la ficción de un átomo-grano [Klümpchen-Atom] o incluso su abstracción, el 
átomo dinámico-, todavía una cosa que actúa, es decir, no nos hemos desviado 
del hábito hacia el que nos desvían los sentidos y el lenguaje. Sujeto, objeto, 
un autor del hacer, el hacer y lo que lo hace, separados; no olvidemos que 



100 PIETRO GORI Y WIGSON RAFAEL SILVA DA COSTA

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)				       ISSN: 1578-6676, pp. 91-111

esto designa una mera semiótica y nada real» (NF 14[79] 1888).6 La actividad 
teórica, en la que se describe, interpretándolo, un estado de cosas, introduce 
elementos que no pertenecen a la dimensión propia de lo real. Esto no es en sí 
mismo deplorable, según Nietzsche, ya que la interpretación es el único medio 
que tenemos para hablar del mundo con el que nos relacionamos; sin embargo, 
entre las posibles interpretaciones del mundo, es necesario definir cuáles son 
las más plausibles y, sobre todo, las más funcionales para la acción. 

La concepción mecanicista funda una metafísica de la sustancia sobre 
la que descansa un tipo de moral constituida por agentes libres, responsables 
de sus propios actos y, por tanto, culpables. Sobre todo, se centra en ciertos 
aspectos de lo humano que no se encuentran en los seres vivos en general, y 
menos aún en otros ámbitos del mundo. Con ello, interpreta toda la realidad 
desde un punto de vista extremadamente limitado y perspectivista, proyectando 
sobre ella los prejuicios del sentido común (Nietzsche habla en particular de un 
«prejuicio de los sentidos y de un prejuicio psicológico», NF 14[79] 1888). La 
ontología que Nietzsche opone a tal concepción mecanicista de la naturaleza 
se centra, en cambio, en el plano de la acción pura sobre el que se apoyan los 
diversos epifenómenos sustancialistas: «Cada átomo proyecta su acción en el 
conjunto del ser -uno la suprime si suprime esta irradiación de la voluntad de 
poder [Strahlung von Machtwillen]. Por eso lo llamo un quantum de “voluntad 
de poder” [ein Quantum “Wille zur Macht”]: así se expresa el carácter que 
no puede suprimirse en el orden mecánico sin suprimir el orden mecánico 
mismo» (NF 14[79] 1888). Ante todo, Nietzsche observa que si eliminamos 
de nuestra visión del mundo todos los elementos propios del mecanicismo (el 
concepto de número; de cosa; de sujeto; de actividad como relación causa-
efecto) «no quedan cosas, sino cuantos dinámicos, en una relación recíproca 
de tensión con todos los demás cuantos dinámicos; cuya esencia consiste en su 
relación con todos los demás cuantos, en su “actuar” sobre ellos. La voluntad 
de poder no es un ser, ni un devenir, sino un pathos, es el hecho elemental del 
que sólo resulta un devenir, un actuar...» (NF 14[79] 1888).

Pura acción. Pura actividad. Un pathos, precisamente, que no puede 
remitir a ningún sustrato sustancialista originario, ya que es precisamente 
este pathos el «hecho elemental» del que todo emana. La voluntad de poder 
identifica, por tanto, una dinámica de acontecimientos y no una relación 
entre entidades. De hecho, se trata de tal dinámica. Esta interpretación del 
mundo -que, como se dirá enseguida, es extremadamente contemporánea y en 
absoluto to inverosímil- se encuentra en dos importantes textos de Nietzsche, 
que se reflejan mutuamente, por así decirlo, representando dos perspectivas 

6   Sobre la crítica de la metafísica del lenguaje a la que aquí se hace referencia, véanse de nuevo 
JGB 16 y 17, y GD, Vernunft, 5. 



101«UN MAR DE FUERZAS TUMULTUOSAS Y EMBRAVECIDAS EN SÍ MISMAS»...

ISSN: 1578-6676, pp. 91-111				            ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)

que abordan el mismo objeto. El primero es un texto publicado, el aforismo 
36 de Más allá del bien y del mal; el segundo es un fragmento de junio-julio 
de 1885, período de redacción de esa obra. En el aforismo, Nietzsche presenta 
un punto de vista psicológico sobre la dinámica natural; en el segundo texto, 
describe la misma actividad desde un punto de vista físico-cosmológico típico 
de los escritos póstumos considerados hasta ahora. JGB 36 es un lugar famoso 
para cualquiera que se haya ocupado, aunque sea tangencialmente, de la 
cuestión del pensamiento en Nietzsche: en ese pasaje, define el pensamiento 
como «una relación recíproca de instintos» y, más en general, observa que nada 
más se nos da como «real, excepto nuestro mundo de apetencias y pasiones». 
A continuación, Nietzsche desarrolla estas consideraciones sugiriendo la idea 
de que esta dimensión afectiva puede tomarse como referencia para describir 
cualquier otra determinación de lo viviente. Nietzsche piensa aquí en «una 
forma primitiva del mundo de los afectos, en la que todavía yace encerrado en 
una poderosa unidad todo lo que más tarde se ramifica y moldea en el proceso 
orgánico [...], como una especie de vida instintiva en la que también todas las 
funciones orgánicas [...] están unidas entre sí - como una preformación de la 
vida» (JGB 36). Para Nietzsche, la referencia principal que define esta unidad 
-que de hecho es múltiple y se articula dinámicamente en sí misma (cf. Müller-
Lauter 1971: cap. 8, § 5)- es una especie de «fuerza volitiva, efecto de la 
voluntad» (JGB 36); es decir, «toda nuestra vida instintiva» puede explicarse 
«como la conformación y ramificación de una única forma fundamental de la 
voluntad -es decir, de la voluntad de poder» (JGB 36). Ampliando aún más 
esta idea, Nietzsche llega a la hipótesis de que «toda fuerza actuante» puede 
determinarse unívocamente como «voluntad de poder: el mundo visto desde 
dentro, el mundo determinado y calificado según su “carácter inteligible” - 
sería precisamente “voluntad de poder” y nada más que esto» (JGB 36).

Como ya se ha dicho, el punto de vista de Nietzsche en este aforismo es 
evidentemente psicológico, en el sentido de que Nietzsche reflexiona sobre la 
articulación pulsional del hombre y lo que subyace a sus funciones psíquicas, 
para luego proyectar estas consideraciones a un plano más general del discurso. 
La idea de que «este mundo es voluntad de poder -¡y nada más! Y tú también 
eres esta misma voluntad de poder - ¡y nada más!» es, sin embargo, también 
la conclusión de un fragmento redactado en forma completa en 1885 (NF 
38[12]), en el que el discurso se desarrolla en un plano distinto, o más bien 
asumiendo un punto de vista diferente sobre la actividad descrita en JGB 36. 
Como en el caso de los pasajes considerados anteriormente, el interés de este 
fragmento consiste en que revela qué ontología tiene en mente Nietzsche al 
definir su concepto de voluntad de poder y, sobre todo, cómo debe entenderse la 
dinámica que la caracteriza. En otras palabras, las reflexiones aquí contenidas 
muestran bien cuál era la concepción del mundo que Nietzsche se planteaba 



102 PIETRO GORI Y WIGSON RAFAEL SILVA DA COSTA

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)				       ISSN: 1578-6676, pp. 91-111

y de la que extrajo las consecuencias filosóficas que tan bien conocemos. En 
junio-julio de 1885 (NF 38[12]), Nietzsche concibe «el mundo» como «un 
monstruo de fuerza [Kraft], sin principio ni fin, una masa sólida y broncínea 
de fuerza, que no se hace ni más grande ni más pequeña, que no se consume 
sino que sólo se transforma». Una unidad, en suma, pero en sí misma múltiple 
y sobre todo sometida a una incesante dinámica interna. En efecto, este mundo 
se define «como una fuerza en todas partes, como un juego de fuerzas y olas 
de fuerza, es a la vez uno y “múltiple”, se hincha aquí y se aplasta allá, un 
mar de fuerzas tumultuoso y embravecido en sí mismo, en perpetuo cambio, 
en perpetuo reflujo. [...] Un devenir que no conoce la saciedad, [... a] más allá 
del bien y del mal, sin finalidad, [...] sin voluntad» (NF 38[12]). Adoptando 
la misma terminología que retomaría algunos años más tarde, Nietzsche 
describe así una dimensión natural que se reduce a una actividad necesaria, 
desprovista de toda finalidad o normatividad, un devenir que no se origina en 
ninguna entidad material o en todo caso sustancialista, sino que se apoya en 
el enjambre incesante de sus articulaciones de fuerza. En otras palabras, la 
voluntad de poder da nombre a un mundo que es un puro proceso energético, 
y nada más.

3. Dinámica gravitatoria

Un aspecto significativo del discurso de Nietzsche en los fragmentos 
considerados anteriormente se refiere a su plausibilidad y, sobre todo, a su 
contemporaneidad. Como se ha dicho, la reflexión sobre la voluntad de poder 
parece querer apoyarse en una ontología que justifique su carácter necesario 
y no normativo, contrarrestando así una posible interpretación teleológica 
del mundo y -por implicación- de la vida. Tal ontología es presentada por 
Nietzsche de forma superficial en las obras póstumas y aparece (muy 
raramente) en las obras publicadas en su mayoría de forma indirecta. Es 
evidente que Nietzsche no tenía la intención -y mucho menos la competencia 
para hacerlo- de defender tal ontología de forma argumentada, pero al mismo 
tiempo es posible constatar que el escenario que describió no es en absoluto 
inverosímil y, de hecho, puede encontrarse en algunos modelos científicos 
actualmente considerados en el contexto de la teoría de la gravedad cuántica 
de bucles. El hecho más significativo que ha llamado nuestra atención es que 
Carlo Rovelli, uno de los principales defensores de esta teoría, describe la 
articulación de los acontecimientos físicos en términos muy similares a los 
de Nietzsche, adoptando la misma metáfora que acabamos de mencionar. 
En efecto, en uno de sus escritos de divulgación, Rovelli señala que la 
física gravitacional sugiere una imagen del mundo compuesta de «campos 
cuánticos» relacionados entre sí y sólo a partir de los cuales se definen «los 
átomos, la luz y todos los contenidos del Universo». Según este modelo, «el 



103«UN MAR DE FUERZAS TUMULTUOSAS Y EMBRAVECIDAS EN SÍ MISMAS»...

ISSN: 1578-6676, pp. 91-111				            ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)

mundo es un hervidero de acontecimientos cuánticos elementales, inmersos 
en el mar de un gran espacio dinámico que se agita como las olas de un mar 
de agua» (Rovelli 2014, p. 127).

El hecho de que Nietzsche se expresara en los mismos términos (o al 
menos en términos muy parecidos) que un científico contemporáneo para 
describir la misma realidad que él investigaba científicamente puede parecer 
extraño, pero si se analiza más detenidamente no resulta tan sorprendente 
si se tiene en cuenta que la obra de Rovelli es hija de una tradición que se 
remonta a la época de Nietzsche y de la que éste era ampliamente consciente. 
En efecto, los estudios realizados al margen de la edición crítica de las obras 
de Nietzsche han revelado desde hace tiempo numerosas fuentes científicas 
y epistemológicas de su pensamiento, iluminando pasajes en los que hace 
abundante uso de terminología extraída de ese tipo de lectura. En este contexto, 
se ha podido demostrar que muchas teorías científicas que circulaban en la 
segunda mitad del siglo XIX entraron en el texto de Nietzsche, sobre todo en la 
fase madura de su pensamiento (cf., por ejemplo, Mittasch 1952; Small 2001; 
Heit/Abel/Brusotti 2012; D›Iorio 2014). En relación con la ontología del poder 
que nos ocupa, en particular, es posible identificar una referencia principal 
en la Theoria Philosophiae Naturalis (1758) del jesuita Ruggiero Giuseppe 
Boscovich (1711-1787), en la que se esboza especulativamente un modelo 
«inconsistente» de la materia, según el cual los elementos que constituyen la 
realidad son puntos matemáticos sin extensión y estructuralmente relacionales, 
es decir, nodos de una red de fuerza que determina su incesante interacción 
(cf. p. ej. Boscovich 1922, p. 37-39 y Guzzardi 2020). Este aspecto estimuló la 
atención de Nietzsche, quien en Más allá del bien y del mal elogia a Boscovich 
por haber socavado la física mecanicista al revelar la inconsistencia ontológica 
de la noción de átomo material, mientras que en numerosas obras póstumas 
se refiere indirectamente a la dinámica natural descrita por Boscovich, 
inspirándose en ella para el modelo energético que articula la relación entre 
los cuantos de fuerza o potencia (cf. JGB 12 y, para estudios en profundidad 
sobre el tema, por ejemplo, Small 2001; Whitlock 1996; Gori 2007 y Costa/
Videira 2020).

La teoría de Boscovich desempeñó un papel importante en el desarrollo 
de la ciencia del siglo XIX y principios del XX, estimulando, por ejemplo, 
la teoría clásica de campos desarrollada por Michael Faraday (cf. Faraday 
1844, p. 290; Pearce Williams 1981, p. 530; Gori 2013). El camino trazado a 
partir de las ideas de Boscovich también tuvo un éxito considerable gracias a 
Clerk Maxwell y, más tarde, a su elaboración relativista por Albert Einstein, 
cuyas investigaciones condujeron finalmente a la teoría cuántica de campos 
y a la teoría de la gravedad cuántica de bucles defendida por Carlo Rovelli 
(TGCB). No es este el lugar para destacar en detalle todos los pasos a lo largo 



104 PIETRO GORI Y WIGSON RAFAEL SILVA DA COSTA

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)				       ISSN: 1578-6676, pp. 91-111

de este camino (que, por otra parte, se exponen muy claramente, por ejemplo, 
en Rovelli 2014). Nuestro interés se centra exclusivamente en señalar la 
continuidad entre las consideraciones realizadas en una importante fuente 
del pensamiento de Nietzsche y estudios más recientes sobre cuestiones que 
parecen haber estimulado su atención. Una vez que admitimos esta conexión 
(aunque sea indirectamente), podemos ver tres aspectos que se corresponden en 
el modelo nietzscheano y en el de Rovelli, a saber: i) el mundo está compuesto 
de cuantos dinámicos en incesante relación recíproca; ii) la interacción 
entre estos cuantos no es determinista; iii) no hay cosas en el mundo, sólo 
acontecimientos o procesos.

i) En libros como La realidad no es lo que parece (2014) y El orden del 
tiempo (2017), Rovelli expone de forma divulgativa la teoría desarrollada por 
él y otros investigadores (cf., por ejemplo, Pullin 1991 y 1996; Smolin 2004; 
Ashtekar 2008; Domagała et al. 2010; Bianchi 2014; y Rovelli 1988, 2004, 
2011, 2014b). En el contexto de la teoría de la relatividad general, Einstein 
había señalado que «la teoría cuántica modifica no sólo la electrodinámica de 
Maxwell, sino también la nueva teoría de la gravitación» (Einstein 1916, p. 
696), señalando además que el campo gravitatorio que identifica el espacio-
tiempo debe poseer una naturaleza cuántica. Basándose en esta idea, los 
defensores de la TGCB consideraron que el espacio-tiempo puede describirse 
como compuesto de pequeños paquetes de volumen discreto a los que llamaron 
nodos. Dichos nodos son cuantos de volumen elementales, es decir, unidades 
espaciales mínimas que pueden computarse; cada nodo está conectado a los 
demás en una red de enlaces (link) que, en conjunto, constituyen las cantidades 
discretas de área cubiertas por esa conexión. Cuando un grupo de link se 
cierra, se forma un bucle cuya estructura resultante es un grafo. Asignando 
un volumen v a cada nodo y un valor j a cada línea que conecta los cuantos 
de volumen, obtenemos una «red de spin» con la que se describe el estado 
cuántico del campo gravitatorio (cf. fig. 1 y Ashtekar y Bianchi 2021, p. 10).

  



105«UN MAR DE FUERZAS TUMULTUOSAS Y EMBRAVECIDAS EN SÍ MISMAS»...

ISSN: 1578-6676, pp. 91-111				            ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)

Fig. 1. A la izquierda, gráfico de nodos que forman una red de spin. A la derecha, cada nodo del 
grafo determina un «cuanto» o «grano» de espacio, ligado a otros granos. (La imagen está tomada 
de Rovelli 2014, p. 144.)

La principal consecuencia de este modelo es que lo que llamamos 
«espacio físico» viene a ser una red que, contrariamente al sentido común, 
no es continua sino discreta. Una vez admitido que tal estructura granular 
caracteriza al campo gravitatorio, es posible sostener que el espacio físico se 
estructura a partir de una conexión recíproca de «granos» aproximadamente 
«un billón de billones de veces más pequeños que el más pequeño de los 
núcleos atómicos» (Rovelli 2014, p. 147). Se trata precisamente de «cuantos 
de espacio» similares a los «cuantos de luz» (fotones) mencionados, por 
ejemplo, por Einstein (1905), con una diferencia importante: «Los fotones, 
cuantos del campo electromagnético, [...] viven en el espacio, mientras que 
los cuantos de espacio son ellos mismos espacio. Los fotones se caracterizan 
por “dónde están”. Por el contrario, los cuantos del espacio no tienen ningún 
lugar donde estar, porque ellos mismos son “el lugar”. [...] La ubicación de 
los cuantos individuales del espacio no se define con respecto a algo, sino 
que se define sólo por vínculos, y sólo en relación con los demás» (Rovelli 



106 PIETRO GORI Y WIGSON RAFAEL SILVA DA COSTA

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)				       ISSN: 1578-6676, pp. 91-111

2014, p. 150).7 Subyacente a la estructura que se denomina espacio-tiempo (el 
«mundo») habría, pues, un proceso de interacción cuántica entre los nodos de 
las redes de espin que se combinan y se separan, una dinámica relacional entre 
los «granos elementales» que constituyen el campo gravitatorio cuántico 
(cf. Rovelli 2014, p. 147). En conjunto, este escenario puede describirse en 
términos de un gran espacio dinámico que se mueve incesantemente y en el 
que los cuantos interconectados crean una estructura en movimiento que sólo 
a nuestra sensibilidad común aparece como continua (Novello 2006, p. 150). 

Por razones obvias de espacio, debemos limitarnos a esta exposición 
extremadamente sintética y superficial; sin embargo, debería bastar con mostrar 
que los diversos elementos que caracterizan esta concepción del mundo no 
difieren en su naturaleza y estructura de los que encontramos en Nietzsche 
y hemos mencionado en la sección anterior, empezando, por supuesto, por 
los cuantos de fuerza (o energía) y poder, hasta la idea contraria a nuestros 
«prejuicios» psicológicos y sensoriales de que las entidades sustanciales son 
el producto ilusorio y ficticio de una estructura ontológicamente inconsistente 
(cf. NF 14[79] 1888).

ii) El segundo elemento que nos gustaría considerar brevemente se refiere 
al indeterminismo implícito en el modelo de dinámica gravitatoria. Según esta 
teoría, el mundo debe verse como una sucesión de acontecimientos cuánticos 
granulares que no tienen trayectoria espacial, sino que aparecen en un espacio 
y un tiempo definidos a medida que interactúan entre sí. Esencialmente, 
no se puede saber con certeza dónde y cuándo aparecerán estas estructuras 
granulares, lo que sitúa un elemento indeterminista en la base de la realidad. 
Lo más que se puede hacer desde la TGCB es calcular las probabilidades de 
interacción entre las redes de spin; por ello, podemos decir que el espacio, el 
tiempo, la materia y la energía se dispersan en una nube de incertidumbre y, 
como dice Rovelli, todo se transforma en «ondas de probabilidad fantasmales» 
(Rovelli 2020, p. 13).

Esta conclusión representa una ruptura decisiva con la concepción 
newtoniana que describe el mundo como una dinámica de corpúsculos que 
se mueven en el espacio y el tiempo absolutos, admitiendo la posibilidad 
de determinar la evolución global de este sistema. También en este punto es 
posible observar una conformidad con la cosmología subyacente a la voluntad 
de poder, ya que, como hemos visto, Nietzsche también pretende deconstruir 
los diversos elementos en los que se basa el modelo mecanicista, revelando 

7   Cabe señalar que este discurso puede extenderse a la dimensión temporal, ya que el tiempo 
y el espacio están unidos desde la teoría de la relatividad (cf. Rovelli 2017). Este aspecto puede ser 
más relevante para una comparación de esta ontología (científica) con el modelo de la voluntad de 
poder de Nietzsche, ya que el tipo de dinámica que describe funda al mismo tiempo las reflexiones 
sobre la articulación temporal que subyacen a su idea del eterno retorno (cf. por ejemplo NF 38[12] 
1885 y varios fragmentos de los grupos 11 de 1881 y 14 de 1888).



107«UN MAR DE FUERZAS TUMULTUOSAS Y EMBRAVECIDAS EN SÍ MISMAS»...

ISSN: 1578-6676, pp. 91-111				            ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)

su inconsistencia ontológica (cf. NF 14[79] 1888), y rechaza la posibilidad de 
definir «leyes de la naturaleza» partiendo de la idea de que la necesidad natural 
no es en modo alguno normativa, sino que se refiere a una disposición de 
elementos que depende de la reorganización continua de los centros de fuerza, 
llevada a cabo en función del grado de energía (potencia) que corresponde a 
cada uno de ellos, cada cierto tiempo (cf. NF 14[79] 1888). Al caracterizarse 
por una necesidad no regulativa y ateleológica, el mundo descrito por 
Nietzsche como un «mar de fuerzas tumultuosas y embravecidas en sí mismas, 
perpetuamente cambiante, perpetuamente menguante», no parece poder 
albergar en sí mismo ningún tipo de determinismo (cf., por ejemplo, FW 109). 
Se trata más bien de un proceso en constante autogeneración y autodestrucción; 
una totalidad desprovista de estructuras sustanciales estables, en cuyo lugar 
encontramos centros de fuerza inextensos, en continua tensión mutua, ya que 
el propio carácter de la fuerza -la «voluntad de poder»- impide cualquier tipo 
de estancamiento (cf. NF 38[12] 1885 y Costa/Videira 2023, pp. 511-512).

(iii) De esta característica de la dinámica cósmica se desprende el último 
elemento de comparación entre el modelo nietzscheano y la más reciente 
(y científicamente fundamentada) teoría de la gravedad cuántica de bucles 
defendida por Rovelli. Al igual que ocurre con la ontología de la voluntad 
de poder, la mecánica cuántica rechaza la idea de que existan entidades de 
cualquier tipo que sean independientes de la dinámica relacional en la que se 
articula el sistema físico y que, por tanto, puedan ser interpretadas en términos 
sustantivistas. Rovelli, por ejemplo (2014, p. 118-19) observa que «no son las 
cosas las que pueden entrar en relación, sino que son las relaciones las que 
dan lugar a la noción de “cosa”. El mundo de la mecánica cuántica no es un 
mundo de objetos: es un mundo de acontecimientos elementales, y las cosas 
se construyen sobre la ocurrencia de estos “acontecimientos” elementales». 
En otras palabras, puede decirse que la teoría cuántica no está interesada 
en cómo «son» las cosas, sino que se fija en cómo «ocurren» y se afectan 
recíprocamente: «La mecánica cuántica no describe objetos: describe procesos 
y acontecimientos que son interacciones entre acontecimientos» (Rovelli 
2014, p. 119). Por tanto, las redes de spin de las que se habla en el TGQL no 
son en sí mismas entidades de ningún tipo («cosas»), sino que representan el 
efecto del espacio sobre las cosas. Su «realidad» es, por tanto, dinámica, no 
sustantiva. Esta red se constituye y cambia constantemente, reflejando -de 
hecho, siendo- la procesualidad cósmica que se agita bajo las olas metafóricas 
del mar gravitatorio universal. También aquí la correspondencia con el 
modelo nietzscheano es evidente y se desprende directamente de lo observado 
en el apartado anterior: la ontología de la voluntad de poder es esencialmente 
procesual y niega la existencia real (evidentemente no la existencia intelectual 
o teórica) de entidades sustanciales de cualquier tipo: «Las cosas y por tanto 



108 PIETRO GORI Y WIGSON RAFAEL SILVA DA COSTA

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)				       ISSN: 1578-6676, pp. 91-111

también los átomos [....] no existen en absoluto», observa Nietzsche (NF 
14[98] 1888); en su lugar están «los cuantos dinámicos, en una relación 
recíproca de tensión con todos los demás cuantos dinámicos; cuya esencia 
consiste en su relación con todos los demás cuantos, en su “actuar” sobre 
ellos» (NF 14[79] 1888). 

4. Metáforas filosóficas y modelos teóricos

La reflexión llevada a cabo a partir de la consideración de Nietzsche 
de que «la vida misma es voluntad de poder» nos ha conducido mucho más 
allá de lo vital, a una dimensión de fuerzas en constante relación entre sí. 
Se trata de una dimensión que fundamenta la concepción nietzscheana de lo 
viviente, pues revela el carácter mismo de la dinámica que debe atribuírsele y 
a partir de la cual es posible rechazar la interpretación principal que Nietzsche 
encuentra expuesta en el contexto del naturalismo fisiológico de su propia 
época y -lo que es más importante- sobre la que descansa un tipo de moral a 
la que Nietzsche pretende oponerse. Al centrarse en el carácter procesual y 
no sustancialista del «mundo», las reflexiones ontológicas que lleva a cabo 
en sus cuadernos -verdadero momento preparatorio de sus obras publicadas- 
le permiten deconstruir ciertas nociones clave de nuestra acción práctica (el 
sujeto, el libre albedrío, etc.), representando en cierto sentido ese intento de ir 
«más allá del bien y del mal» que reitera en su periodo maduro de producción.

El aspecto que consideramos significativo y que hemos tratado de poner 
de relieve en el apartado anterior se refiere al hecho de que la ontología 
descrita por Nietzsche no es en absoluto inverosímil, ya que corresponde a 
un tipo de interpretación física del mundo que actualmente se sostiene en 
el debate científico. Por mucho que Nietzsche careciera de la competencia 
teórica para abordar sistemáticamente este tipo de descripción del mundo, 
sigue siendo evidente su interés por una fundamentación coherente de uno 
de los conceptos clave de su pensamiento de madurez. O, mirándolo desde 
otro punto de vista, puede decirse que Nietzsche reflexiona precisamente a 
partir del tipo de ontología físico-cosmológica que encontró debatida en su 
época, extrayendo de ella las consideraciones filosóficas y antropológicas 
comentadas hasta ahora. En cierto sentido, la voluntad de poder viene a ser 
un modelo metafórico no muy distinto de los modelos teóricos adoptados en 
gran parte de la física contemporánea, cuya función es aplicar a un contexto 
dado (en nuestro caso, la dinámica natural) la terminología de un contexto 
diferente (la actividad humana). Esto permite comprender algo para lo que no 
se dispone de las herramientas semánticas adecuadas, mediante la extensión 
de la terminología adoptada, conectando al mismo tiempo planos del discurso 
que de otro modo serían incompatibles.
En otras palabras, la noción de «voluntad de poder» serviría a Nietzsche para 



109«UN MAR DE FUERZAS TUMULTUOSAS Y EMBRAVECIDAS EN SÍ MISMAS»...

ISSN: 1578-6676, pp. 91-111				            ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)

hablar de esa dimensión interior de lo viviente, su dimensión fundacional que 
determina su carácter no autoconservativo, en un lenguaje inmediatamente 
comprensible para cualquiera -pero que, sin embargo, sigue estando dotado sólo 
de valor metafórico y no literal. Como hemos mostrado, de hecho, ni la noción 
de «voluntad» ni la de «poder» conservan su significado original en la filosofía 
de Nietzsche; son símbolos para un contexto diferente, que hablan el lenguaje 
de la psicología humana para describir algo que está más allá (o por debajo) de 
ella, refiriéndose a una ontología a la que otros autores han intentado acceder 
siguiendo caminos teóricos diferentes, con resultados que en cualquier caso son 
coherentes con lo que Nietzsche había intuido especulativamente. La teoría de 
la gravedad cuántica de bucles es, al fin y al cabo, una interpretación diferente 
de la misma realidad que Nietzsche pretendía describir, una interpretación 
ciertamente elaborada de forma sistemática y rigurosa, pero que se basa en 
ciertos supuestos que también Nietzsche -demostrando una extraordinaria 
sensibilidad interdisciplinar- había sido capaz de captar. Si quisiéramos reunir, 
a modo de conclusión, todo lo dicho hasta ahora, podríamos decir entonces 
que para Nietzsche la vida, lo viviente, no es más que una ola en ese mar 
de fuerza que refluye incesantemente a nivel gravitatorio; y «nosotros, como 
las olas y como todos los objetos, somos un flujo de acontecimientos, somos 
procesos que por poco tiempo son monótonos...» (Rovelli 2014: 119) -¡y nada 
más!

Bibliografía
ABEL, G. (1998). Nietzsche. Die Dynamik der Wille zur Macht und die ewige 

Wiederkehr, Berlín & Nueva York: De Gruyter.
ASHTEKAR, A. (2008). «Loop quantum gravity: four recent advances and a dozen 

frequently asked questions». The Eleventh Marcel Grossmann Meeting, pp. 126-
147. https://doi.org/10.1142/9789812834300_0008 

ASHTEKAR, A. y Bianchi, E. (2021). «A short review of loop quantum gravity». 
Rep. Prog. Phys. 84, pp. 042001. https://doi.org/10.1088/1361-6633/abed91. 

BIANCHI, E. (2014). «Loop Quantum Gravity à la Aharonov - Bohm». General 
Relativity and Gravitation 46 (2014), pp. 01-23. https://doi.org/10.1007/s10714-
014-1668-4 

BOSCOVICH, R. G. (1922). A Theory of Natural Philosophy. Chicago-Londres: 
Open Court Publishing Company. 

BRÜGMANN, B. y PULLIN, J. (1991). «Intersecting N loop solutions of the 
Hamiltonian constraint of quantum gravity». Nucl. Phys. B 363, pp. 221-244. 
https://doi.org/10.1016/0550-3213(91)90242-P 

da Costa, W. y Videira, A. (2023). «Nietzsche and Cosmology: A Possible Way of 
Enriching the Practice of Science». Perspectives on Science, 31 (4), pp. 503-533.

da Costa, W., y Videira, A. (2020). «Una tercera vía entre Newton y Leibniz sería 
viable: la filosofía natural de Boscovich». En Revista Brasileira de Ensino de 



110 PIETRO GORI Y WIGSON RAFAEL SILVA DA COSTA

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)				       ISSN: 1578-6676, pp. 91-111

Física (42): 1-14. https://doi.org/10.1590/1806-9126-RBEF-2020-0252.
D’IORIO, P. (2023). «La volonté de puissance: de la psychologie à l’ontologie», En 

D. Simonin (org.), Figures de la puissance dans la philosophie de Nietzsche, 
París: Rue d’Ulm, pp. 9-24.

D’IORIO, P. (2014). «El eterno retorno: génesis e interpretación», en J. Conil-Sancho 
y D. Sánches Meca (org.), Guía Comares de Nietzsche, Granada: Comares, pp. 
157-207.

DOMAGAŁA, M. et al. (2010). «Quantized gravity: Loop quantum gravity with a 
scalar field». Phys. Rev. D 82, pp. 104038-1 - 104038-13. https://doi.org/10.1103/
PhysRevD.82

EINSTEIN, A. (1905). «Über einen die Erzeugung und Verwandlung des Lichtes 
betreffenden heuristischen Gesichtspunkt». Annalen der Physik, vol. 322, Edição 
6, pp. 132-148. https://doi.org/10.1002/andp.19053220607

EINSTEIN, A. (1916). «Näherungsweise Integration der Feldgleichungen der 
Gravitation». Sitzungsberichte der Kniglich Preussischen Akademie der 
Wissenschaften (Berlín), pp. 688-696. https://doi.org/10.34663/9783945561317-
04 

FARADAY, M. (1844). «A Speculation Touching Electric Conduction and the Nature 
of Matter». En Experimental Researches in Electricity. Vol. II. Londres: R. & J. 
E. Taylor: 284-293.

FORNARI, M. C. (2006). La morale evolutiva del gregge. Nietzsche legge Spencer 
e Mill, Pisa: ETS.

GORI, P. (2013). «Boscovich’s ‘philosophical meditations’ in the history of 
contemporary thought», Memorie della Società Astronomica Italiana. 
Supplementi, vol. 23, pp. 64-74.

GORI, P. (2007). La visione dinamica del mondo. Nietzsche e la filosofia naturale di 
boscovich, Nápoles: La città del sole.

GUZZARDI, L. (2020). Ruggiero Boscovich’s Theory of Natural Philosophy. Cham: 
Birkhäuser.

HEIT, H., ABEL, G. y BRUSOTTI, M. (2012). Nietzsches Wissenschaftsphiloso-
phie, Berlín y Boston: De Gruyter.

MITTASCH, A. (1952). Friedrich Nietzsche als Naturphilosoph, Stuttgart.
MÜLLER-LAUTER, W. (1971). Nietzsche: Seine Philosophie der Gegensätze und 

die Gegesätze seiner Philosophie, Berlin&New York: De Gruyter.
NOVELLO, M. (2006). O que é Cosmologia?: A Revolução do pensamento 

cosmológico. Río de Janeiro: Editora Jorge Zahar.
GAMBINI, R. y PULLIN, J. (1996). Loops, Knots, Gauge Theories and Quantum 

Gravity’. Cambridge Monographs on Mathematical Physics. Cambridge 
University Press, Cambridge, Reino Unido; Nueva York, Estados Unidos.

ROTTER, H. M. (2019). Selbsterhaltung und Wille zur Macht. Nietzsches Spinoza-
Rezeption, Berlín y Boston: De Gruyter.

ROVELLI, C. (2020). Helgoland, Milán: Adelphi.  
ROVELLI, C. (2017). L’ordine del tempo, Milán: Adelphi.
ROVELLI, C. (2014). La realtà non è come appare, Milán: Rafaello Cortina.
ROVELLI, C. (2014b). «Covariant Loop Quantum Gravity An Elementary 



111«UN MAR DE FUERZAS TUMULTUOSAS Y EMBRAVECIDAS EN SÍ MISMAS»...

ISSN: 1578-6676, pp. 91-111				            ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)

Introduction to Quantum Gravity and Spinfoam Theory». Reino Unido: 
Cambridge University Press.

ROVELLI, C. (2011). Loop quantum gravity: the first 25 years’. 
Classical and Quantum Gravity, volumen 28, número 15, pp. 153002. 
https://10.1088/0264-9381/28/15/153002. 

ROVELLI, C. (2004). Quantum Gravity. Reino Unido: Cambridge University Press.
ROVELLI, C. (1988) «A new approach to quantum gravity based on loop variables», 

en Highlights in Gravitation and Cosmology, B. Iyer, ed. Cambridge University 
Press, Cambridge, Reino Unido; Nueva York, Estados Unidos.

SMALL, R. (2001). Nietzsche in Context, Aldershot: Ashgate.
SMOLIN, L. (2004). «An invitation to loop quantum gravity». En: Quantum Theory 

and Symmetries. World Scientific Publishing Company, pp. 655-682. https://doi.
org/10.1142/9789812702340_0078

WHITLOCK, G. (1996). «Roger Boscovich, Benedict de Spinoza and Friedrich 
Nietzsche: the untold story». En Nietzsche-Studien25 (1996), pp. 200-220. 
https://doi.org/10.1515/9783112421581-012

WILLIAMS, P. L. (1981). «Faraday». En: Charles Coulston Gillispie (Org.) 
Dictionary of scientific biography - Volume 4. New York: Charles Scribner’s 
sons; Macmillan Library Reference USA. Nueva York: Charles Scribner’s sons; 
Macmillan Library Reference USA.


