
294 RECENSIONES CRÍTICAS

ESTUDIOS NIETZSCHE 25, (2025)                ISSN: 1578-6676, pp. 275-299

prometida por el método, o de aspirar a grabar en piedra la tabula salutifera 
de las verdades irrefutables, recupera el gesto pedagógico de la maestría que 
invita a detenerse y a demorarse, a prestar atención a la materialidad  de los 
textos y conceptos dispuestos sobre el mesón, los cuales permitirán al viajero 
nutrirse para continuar su propio camino de conocimiento.  

Fernando Juan Fava
Universidad Nacional de Entre Ríos (Arg.)

SÁNCHEZ MECA, D.,  Cultura europea y estilos de vida. Singladuras 
nietzscheanas. Madrid: Tecnos, 2024. ISBN: 9788430990160.

La última obra de Diego Sánchez Meca hilvana una parte considerable 
de los aspectos clave para comprender la inadvertida e intrincada unidad, 
coherencia y evolución del pensamiento nietzscheano. A lo largo de los cinco 
capítulos que componen el libro el autor recurre, como acostumbra, a obras 
de Nietzsche poco estudiadas en profundidad, sin descuidar los matices 
que introducen los fragmentos póstumos ni las tensiones que proliferan en 
los escritos más políticos —y prácticos, de ahí lo espinoso— de la etapa 
final. Cabría decir que estos últimos resultan peliagudos por su redacción 
apresurada, llena de sentencias grandilocuentes, así como faltos del reposo 
y de las cuidadosas revisiones a los que Nietzsche solía someter sus obras. 
Motivos suficientes para vallar ciertos pensamientos, prevenir del asalto 
a sus «jardines» por parte de «los cerdos y los exaltados» (Za, III, «De los 
tres males», 2) y, en definitiva, para proteger ciertos fragmentos de manos 
y lenguas desconsideradas que no tienen más método que la saja y la siega 
imprudente (v. g., p. 263). 

Ya desde el prólogo se nos advierte de la disposición y sintonía 
«psicológica» que Nietzsche reclama cuando selecciona con escrupulosidad 
a sus lectores. Ser digno de los problemas del «laberinto» es el requisito 
fundamental, «pues su escritura exige una forma de interpretación que 
encuentra las claves de su desciframiento en dos actitudes indispensables: ser 
capaz de sintonizar con las fuentes de las que brota tan singular experiencia 
de pensamiento, y descubrir en uno mismo esa libertad e independencia 
que la distinguen» (p. 12). La reiteración de estas precauciones se entiende 
cuando se repasa la variedad temática que explora, pues requerirá, entre otras 
cosas, evitar la malinterpretación de la voluntad de poder como «voluntad de 
dominio» (pp. 30-31), atender al problema de la verdad, de la voluntad de 
verdad y sus transformaciones desde la prehistoria a la modernidad (pp. 96-



295RECENSIONES CRÍTICAS

ISSN: 1578-6676, pp. 275-299          ESTUDIOS NIETZSCHE 25, (2025)

122), así como prestar atención a las características de la nobleza de las figuras 
autónomas y a las mejoras logradas a través de la sucesión de sus máscaras 
—«individuo soberano», «espíritu libre», «buen europeo»— (pp. 123-166).

La exigencia de pulcritud sirve y prepara, asimismo, para comprender la 
«forma tentativa, ambigua, paradójica y ambivalente» de la compleja figura 
del Übermensch. Es preciso volver sobre ella una vez más para insistir en 
que «no significaría la eliminación del ser humano tal como existe, sino 
la aparición de una “forma superior de ser”, una forma de existencia más 
saludable y fuerte» (p. 262), es decir, una forma capaz de regenerar su propia 
fuerza y ser un estímulo para el crecimiento y la autosuperación de voluntades 
de poder afines de las que puedan saltar, al fin, esquirlas transvaloradas. A ellas 
apuntan, en el cuarto capítulo, las consideraciones sobre los nuevos «estilos 
de vida» postnihilistas aún por experimentar y encarnar a través de los signos 
del riesgo, el «decir-Sí» y el reto de la «gran salud» (cfr. pp. 167-196). Pero 
para llegar a afrontar con solvencia los retos del presente, se nos dice, hay que 
narrar e interpretar los sentidos de los aspectos involucrados en la lenta, difícil 
y costosa asimilación e incorporación de los valores y creencias a lo largo 
del indefectible proceso de socialización y moralización de toda cultura. En 
otras palabras: hay que explicar cómo la vida, que es voluntad de poder, ha 
podido llegar, a través del direccionamiento y la intervención en su actividad 
más propia —valorar—, a odiarse y a renegar de sí hasta el punto de desear 
su propia aniquilación. La autodeformación de la vida y su transformación 
en fuente de valores reactivos bajo el dominio de los sacerdotes ascéticos y, 
en concreto, bajo la era cristiana, constituye uno de los núcleos del problema 
que hay que llegar a comprender. A la pausada y atenta explicación de las 
dos fases del proceso de hominización («ética de las costumbres» como 
«prehistoria»; «moralidad» como la propia «historia de Europa», pp. 23-24) 
dentro del contexto europeo y a las conexiones entre los diferentes elementos 
y perspectivas que lo componen están dedicados los cuatro primeros capítulos 
del libro. Precisamente en el rigor con el que se trazan esos vínculos —difíciles 
de ver en ocasiones, dada la asistematicidad y el carácter salpicado con el que 
Nietzsche los presenta, los abandona y los retoma sin preámbulos, aunque no 
sin concierto— está, a nuestro modo de ver, la mayor virtud de esta obra.

Las aclaraciones sobre las posibilidades de «aplicación política» del 
superhombre se encuentran, desde el 4.3. «Übermensch: un nuevo tipo 
humano, otra sociedad» (pp. 197-220) hasta el quinto y último capítulo, 
siempre ligadas al ámbito cultural y artístico-experimental en el que Nietzsche 
las piensa y donde, por tanto, cabe interpretarlas. La óptica de este encuadre es 
importante, sobre todo, para disuadir a las veleidades totalitarias que insisten, 
empecinadas, en ver en esos escritos una suerte de papeles de calco sobre los 



296 RECENSIONES CRÍTICAS

ESTUDIOS NIETZSCHE 25, (2025)                ISSN: 1578-6676, pp. 275-299

que volver a fomentar cultos nacionalistas a determinados líderes, guiñoles 
toscos sostenidos por las propias masas rebañizadas. 

En ese punto, desde una perspectiva más general de las posibilidades 
y expectativas de futuro de aquello a lo que se ha llamado «Europa», cabe 
preguntarse, con lengua retrospectiva, por la consistencia y la viabilidad de sus 
proyectos y planes de continuidad. En aspectos tan singulares como el desafío 
de las sociedades contemporáneas frente al auge de los neofascismos o en la 
regresión en materia de derechos y políticas sociales podemos apreciar cómo 
las lindes europeas tienden a desdibujarse cada vez que los problemas a los que 
ha de hacerse frente requieren de soluciones conjuntas que van más allá de las 
particularidades de las culturas a las que afectan. El análisis de las constantes 
crisis y fragmentaciones del territorio nos permitiría, tal vez, no pensar ya en 
nuevos intentos de unión y reconstrucción de la «dolorida Europa», sino ver en 
los motivos y ocasiones de su desintegración una oportunidad para la búsqueda 
de horizontes y objetivos globales más fructíferos y prometedores —tampoco 
exentos, como bien advierte Nietzsche, de incertidumbre y peligrosidad—. 
No obstante, queda justificado que dichas coordenadas sean las occidentales y, 
más concretamente, las europeas, pues toma como base la original aportación 
de Nietzsche sobre la sedimentación de los valores cristianos en el fondo de 
nuestra sensibilidad. 

Se trata, en suma, de comprender de manera genealógica el enraizamiento, 
la «historia interna» y el inyecto moral en la dirección y estructuración de los 
impulsos más básicos en el cuerpo y en la «vida del cuerpo». Esta intervención 
nos ha llevado a alcanzar la inmediatez en cada una de nuestras respuestas e 
interpretaciones. Esas acciones que resultan de las proyecciones de las fuerzas 
orgánicas expresan e implican, como se sabe, un determinado juicio de valor. 
De ahí también la particular atención al entrenamiento disciplinado a través 
de la crianza [Züchtung] y la doma [Zähmung] (cfr. pp. 39-54), decisivas en 
sociedad para lograr la incorporación [Einverleibung] entendida como «la 
integración de una valoración en los mecanismos reguladores de la vida del 
cuerpo» (p. 40). A esta tarea de indagación le sigue la dimensión crítica, que 
tendría a la propia vida como criterio para la nueva estimación del valor en 
función de su influencia en la elevación del tipo humano, sus condiciones de 
vida y la promoción (o no) de su salud o enfermedad. 

Por último, «“¡Qué me importan a mí las refutaciones!”», un escrito de 
pocas páginas precavidas, apostilla y cierra el texto de manera casi circular, 
porque, al igual que el prólogo, señala y disuelve los maliciosos y frecuentes 
malentendidos que tienden a avivarse cada vez que se abordan las posibles 
«aplicaciones» de su pensamiento más político y llamativo, pero menos fino 
y delicado.



297RECENSIONES CRÍTICAS

ISSN: 1578-6676, pp. 275-299          ESTUDIOS NIETZSCHE 25, (2025)

Las modulaciones que Nietzsche da a problemas vertebrales como el 
proceso de culturización ya referido —particularmente clarificador a ese 
respecto es el epígrafe «Cómo la cultura procede de la vida» (pp. 21-39)— 
son expuestas, de manera clara y concisa, en el desarrollo de toda la obra. 
En ella encontramos, comentadas y enlazadas, numerosas citas en extenso 
que evidencian, además de un resuelto manejo de las fuentes primarias, el 
conocimiento asimilado en el transcurso de una amplia y brillante trayectoria 
dedicada a la investigación, digestión y rumia hermenéutica de la obra de 
Nietzsche. El profesor Sánchez Meca siempre nos enseña a estudiar y nos 
explica, sin aditivos, a Nietzsche, con Nietzsche, desde Nietzsche. 

Sus lectores pueden confrontar y completar estas «singladuras» con 
algunas formulaciones extensas y pormenorizadas ofrecidas en navegaciones 
anteriores: v. g., la crítica a la metafísica de la subjetividad como principio 
sustancial de identidad (p. 50) cuenta con un excelente comentario, «La 
ficción del sujeto», en En torno al superhombre (Anthropos, 1989, pp. 150-
160) y el proceso de hominización es abordado en «¿Qué son y cómo se 
forman los valores?» (Estudios Nietzsche, 13, 2013), por mencionar solo un 
par de muestras significativas. Otros desarrollos pueden encontrarse en el ya 
clásico y siempre estimulante Nietzsche: La experiencia dionisíaca del mundo 
(Tecnos, 2005) o en El itinerario intelectual de Nietzsche (Tecnos, 2018).

Por su manera de abordar y enlazar la nervadura de temas fundamentales, 
Cultura europea y estilos de vida ofrece una breve y completa introducción 
a Nietzsche para el público no especializado. Para los lectores ya «iniciados» 
se convierte en una excelente ocasión para cotejar, confrontar y pulir 
interpretaciones, puesto que el carácter —ya de por sí problemático— de su 
objeto suscita cierta controversia e invita al diálogo. En nuestro caso, hemos 
aprovechado la lectura que presenta de las unificaciones a propósito de los 
flujos migratorios y la multiculturalidad (pp. 232-234) para recordar —a pesar 
de Nietzsche— que, dado que la herencia cultural es siempre de procedencia 
múltiple y diversa, la supuesta «desestabilización» no se puede circunscribir 
nunca a un momento concreto en el que dicha mezcla cultural «comienza» a 
darse en un territorio, por lo que habría que (re)situar el problema de la síntesis 
y la asimilación de las nuevas multiplicidades en la poca fuerza, impotencia e 
incapacidad de los valores y creencias desfasadas que no responden —porque 
no pueden hacerlo, ya que fueron creadas en otro tiempo para responder a 
problemas vigentes en su época, no en la nuestra— a las necesidades actuales. 
La transformación de la sensibilidad noble y fortalecida que se explora 
dispondría a los individuos para afrontar con éxito esas síntesis provisionales 
cada vez «más inciertas y difíciles» (p. 233). Por otro lado, también hemos de 
destacar que han sido muy gratas y enriquecedoras para nuestra investigación 
las consideraciones sobre la disposición jovial como el talante o el «clima del 



298 RECENSIONES CRÍTICAS

ESTUDIOS NIETZSCHE 25, (2025)                ISSN: 1578-6676, pp. 275-299

alma» más afín a la Umwerthung. Con sus exigencias de probidad, esta obra 
nos prepara para las trans- y re-novaciones ayudando a articular las bases 
y los nervios de un saber trágico alegre cada vez más ejercitado, capaz de 
moverse con soltura sobre ciertas lagunas; aquellas en las que, otrora, hubimos 
naufragado a causa de la actitud plúmbea con la que la «seria bestia» nos 
acostumbró a afrontar las faenas marítimas del vivir y del pensar.

Marta González Ortegón
Universidad de Sevilla

WAGNER, RICHARD Y FRIEDRICH NIETZSCHE, Correspondencia, 
edición, traducción, notas y anexo, Luis Enrique De Santiago Guervós; 
prólogo: Miguel Ángel González Barrio, Madrid: Fórcola, 2025, ISBNA: 
978-84-19969-17-0.

Esta obra ofrece una aproximación rigurosa y profundamente contextual-
izada a uno de los vínculos intelectuales y afectivos más significativos del sig-
lo XIX: la amistad entre Friedrich Nietzsche y Richard Wagner. A través de la 
correspondencia conservada—complementada con cartas dirigidas a terceros, 
notas y materiales biográficos—, el lector accede no solo a un valioso docu-
mento histórico, sino también a una fuente privilegiada para comprender la 
unidad entre vida y pensamiento en Nietzsche, así como la influencia decisiva 
que Wagner ejerció en su desarrollo intelectual temprano.

La relación entre el joven Nietzsche y el consagrado compositor se presen-
ta como una alianza intensa y fructífera, marcada por una profunda asimetría 
vital y generacional. Wagner encarnó para Nietzsche la figura del maestro 
admirado y del padre emocional ideal, mientras que Nietzsche ofreció a Wag-
ner una mente filosófica capaz de articular, desde los presupuestos schopen-
hauerianos, una justificación teórica sólida de sus concepciones estéticas, en 
especial de la música y de la tragedia griega como modelo de la “obra de arte 
total”. Esta convergencia explica que dicha amistad haya sido considerada no 
solo un momento decisivo en la biografía de ambos, sino también uno de los 
acontecimientos culturales más relevantes de su tiempo.

Aunque la destrucción de buena parte de la correspondencia —atribuida 
al gesto vengativo de Cosima Wagner— impide una reconstrucción completa 
de ese diálogo, las cartas conservadas, junto con los testimonios indirectos, 
permiten intuir hermenéuticamente la intensidad de ese intercambio. En ellas 
se transparenta una vivencia compartida que, como señala Luis de Santiago 
en la introducción, hace aparecer el estremecimiento de Tristán como idéntico 
al de Zaratustra. La correspondencia funciona así como una suerte de autobi-
ografía intelectual, aportando perfiles y matices que enriquecen y completan 


