
ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025), pp. 129-145. ISSN: 1578-6676.
© Sociedad Española de Estudios sobre Friedrich Nietzsche (SEDEN) 

Recibido: 21-10-2024     Aceptado: 10-01-2025
Esta obra está bajo licencia internacional Creative Commons Reconocimiento-NoComercial-CompartirIgual 4.0.

INCIPIT TRAGOEDIA: UN PODER ALTERNATIVO PARA 
NUESTROS TIEMPOS

Incipit tragoedia: an alternative power for current times

Paula A. Serrano
Universidad Nacional de Educación a Distancia

Resumen: A través de la noción de poder nietzscheana -no exenta de interpretación y polémica- 
es posible hallar las bases sobre las que se asienta el poder entendido metafísicamente, lo que 
permite analizar críticamente el impacto que ha tenido a lo largo de la historia. Sin embargo, la 
filosofía nietzscheana en torno al poder también otorga claves para plantear la posibilidad de un 
poder otro. En el siguiente artículo se analizará un posible poder postmetafísico no basado en 
el dominio, sino en la afirmación trágica, que posibilite transformaciones en nuestro modo de 
acción y relación en el mundo.

Palabras clave: Voluntad de poder – Postmetafísica – Heidegger – Transformación – 
Posthumanismo – Tragedia 

Abstract: Through the Nietzschean notion of power -not exempt from interpretation and 
polemic - it is possible to find the foundations on which power, in its metaphysically sense, is 
based, which allows us to critically analyze the impact it has had throughout history. However, 
Nietzsche’s philosophy of power also provides keys to raise the possibility of another power. 
The following article will analyze a possible postmetaphysical power not based on domination, 
but on tragic affirmation, which makes possible transformations in our way of action and 
relation within the world. 

Keywords: Will of power – Postmetaphysics - Heidegger – Transformation- Posthumanism 
- Tragedy

1. Introducción

El poder en Nietzsche es uno de los asuntos más polémicos de este 
pensador que siguen alimentando el debate filosófico hoy en día. Sin embargo, 



130 PAULA A. SERRANO

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)			                 ISSN: 1578-6676, pp. 129-145

¿qué tipo de poder trata la filosofía nietzscheana? No hay una respuesta única. 
Este escrito, por tanto, parte de señalar cómo es posible hallar en la filosofía 
de Friedrich Nietzsche un encuentro entre distintas nociones de poder que, 
examinadas críticamente, son base para entender las consecuencias de la crítica 
cultural y moral que este filósofo alemán lleva a cabo. No obstante, cabe añadir 
que su pensamiento en torno al poder permite acceder a percibir una serie de 
semillas de fuerte calado ontológico a las que conviene atender y en torno a 
las cuales reflexionar, pues permiten un replanteamiento del propio concepto 
de poder que impera en nuestras sociedades. Ello pone en entredicho no sólo 
asuntos centrales en la tradición filosófica, sino que a su vez permiten hacer 
posible una transformación de la propia noción de poder, con el consiguiente 
impacto en las dimensiones de lo comunitario y lo político. 

Así pues, el marco de reflexión del que se partirá es, precisamente, 
atender a las características del poder metafísico que emerge en el análisis 
genealógico nietzscheano, e incluso en su propuesta de voluntad de poder. Su 
identificación es fundamental para comprender en primer lugar, los pilares 
sobre el cual este tipo de concepción se perpetúa y, en segunda instancia, 
preguntarse acerca de la apuesta por una transformación, postmetafísica, 
posthumanista, orientada a atender y trazar una noción de poder otra desde 
lugares de creación y multiplicidad.

2. Poder metafísico: el despliegue de la cultura moral de dominio

La filosofía de Nietzsche se hace cargo de, entre otras cuestiones, la 
crítica a la tradición metafísica legada por la moral judeocristiana —y en 
parte, socrático-platónica—. A lo largo de su obra siempre se encuentra ésta 
como referencia en la descripción y el diagnóstico de la problemática moral, 
antropológica e incluso ontológica a la que asistimos. 

Por una parte, de la mano de esta tradición encontramos el establecimiento 
de criterios morales basado en valores que Nietzsche considera esclavos, 
deshonestos, débiles. Son valores que no cuentan con un principio de acción 
propio, originario, sino que son reactivos, se definen en base a una reacción-
contra. 

A este respecto, la mirada de Deleuze es especialmente aguda. Su 
meticulosa descripción acerca de la reactividad es hecha a través de la noción 
de fuerza, poniendo el foco en las interrelaciones de las mismas. 

Así, de un lado se encontrarían las fuerzas reactivas que, en contraste con 
las activas, son enunciadas como fuerzas inferiores, las cuales

no pierden nada de su fuerza, de su cantidad de fuerza, la ejercen asegurando 
los mecanismos y las finalidades, ocupándose de las condiciones de vida y de 
las funciones, las tareas de conservación, de adaptación y de utilidad. Este es el 



131INCIPIT TRAGOEDIA: UN PODER ALTERNATIVO PARA NUESTROS TIEMPOS

ISSN: 1578-6676, pp. 129-145				           ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)

punto de partida del concepto de reacción […]: los acoplamientos mecánicos y 
utilitarios, las regulaciones que expresan todo el poder de las fuerzas inferiores 
y dominadas. Pues debemos constatar el gusto inmoderado del pensamiento 
moderno por este aspecto reactivo de las fuerzas. Se cree siempre haber hecho 
bastante cuando se comprende el organismo a partir de fuerzas reactivas. 
(Deleuze 1971, pp. 61-62)

De este modo, es posible detectar cómo estas fuerzas establecen una 
forma muy específica de conocimiento y de aproximación moral respecto a la 
realidad, un modo muy concreto de relación con el mundo, priorizado como 
fundamental en la sociedad actual. Su modo de posicionamiento reactivo 
genera lógicas metafísicas, que impiden una reconciliación con la vida trágica 
que clama la filosofía de Nietzsche. Las declinaciones que posee en la historia 
del pensamiento que analiza en su obra son variadas; posiblemente, la crítica a 
la razón calculadora y utilitaria o a la religión esterilizante, puedan destacarse 
como telón de fondo de esta cuestión.

Como dinámica disonante a estas fuerzas se encuentran las afirmativas, 
caracterizadas por su impulso hacia lo que pueden, en una suerte de apuesta 
continua por su autosuperación a través de modos de acción afirmativo, que 
no parte de una situación de oposición para crear y actuar, sino construyen 
su propio camino mediante la aceptación de la otredad y la diferencia como 
elementos a afirmar, no que negar mediante la reacción. 

Sin embargo, cabe preguntarse qué hay en la base de este modus operandi 
en forma de reacción. Se trata de una cuestión compleja, pero a continuación 
se tratarán de apuntar ciertos puntos clave respecto a ella, llevando a otro de 
los puntos que caracteriza la corriente metafísica del poder como dominio.

Como bien se sabe, es clave en Nietzsche el late motiv que representa 
la crítica a los valores reactivos de la moral judeocristiana debido a su 
posicionamiento en contra de la vida. Desde su perspectiva, no es posible 
apreciar realmente el espacio-tiempo en el que se encuentran, sino que 
proyectan metafísicamente en un más allá todo aquello que posee un valor 
afirmativo. Existe en esta posición un conflicto para con el propio modo 
de habitar el devenir, de confrontar su azar, de forma que se promueve una 
simplificación y una linealización generales. 

En esta proyección nihilista negativa, se dan multitud de falsificaciones 
al servicio de la utilidad para su instinto de mera conservación —en contraste 
con el de autosuperación—. «Que no importe si algo es verdadero sino qué 
efecto() tiene –absoluta falta de honestidad intelect<ual>» (FP IV, p.360) 
afirmará Nietzsche. Y es preciso detenerse a observar lo problemático de este 
falseamiento, con ese planteamiento orientado a metas que, refugiándose en 
los efectos y viéndolos a modo de punto de partida causal (Cf. OC IV, p.641), 
disfrazan la esclavitud de la que provienen. Implican una perspectiva, una 



132 PAULA A. SERRANO

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)			                 ISSN: 1578-6676, pp. 129-145

estructura, puramente teleológica: todo posee un valor dependiente: es bueno, 
útil, positivo, en pos de si sirve para satisfacer esa meta metafísica proyectada 
en un desplazamiento hacia el más allá. Nada posee un significado o un sentido 
propios, sino que su valor los enmudece al depender exclusivamente de un fin 
ajeno a ambos, que se impone como medida o criterio. 

Esta teleología con los modos de acción y percepción del mundo, 
incluyendo a sus acontecimientos y seres, se encuentra a su vez en la raíz del 
desproporcionado peso con el que cuenta el utilitarismo y la razón instrumental 
en nuestros días, como antes se apuntaba1. De su mano, se cultiva el valor y el 
sentido como elementos que siempre se encuentran desplazados, excéntricos. 
Frente a esto es interesante recalcar cómo situar de nuevo el sentido en el 
centro implica aprender a leerlo en el espacio y en el tiempo al que pertenece, 
con sus determinantes históricos y de poder, en una lectura hermenéutica 
crítica y genealógica que aspire a un reconocimiento de la multiplicidad que 
no acalle otros caminos no instrumentalizantes. 

Asimismo, con la tradición metafísica judeocristiana se promueve un 
tipo de ser humano que vive en negación de sí mismo y de la vida con ello. 
Se caracteriza por una voluntad de nihilismo (Cf. Deleuze 1971, p.97) que 
determina una antropología. Nietzsche declararía que

El nihilismo representa un estado intermedio patológico (es patológica la enorme 
generalización, la conclusión de que no hay ningún sentido en absoluto): ya sea 
que las fuerzas productivas no son aún suficientemente fuertes, ya sea que la 
décadence aún vacila y no ha inventado todavía sus remedios. (FP IV, p.242)

Este nihilismo acontece como una fase—a veces intermedia, a veces 
permanente— que se desenvuelve buscando escapar, narcotizarse, canalizando 
todo tipo de situación que le suponga un conflicto. Para ello despliega 
una serie de mecanismos como la culpabilización o el resentimiento, que 
provocan el rechazo visceral a toda posibilidad de alteridad (especialmente 
aquella afirmativa, que aparezca ante ellos como una suerte de némesis). 
Bajo este paraguas, toda potenciación dionisíaca, toda revelación de la parte 
más embriagada, oscura, contra-cultural o dolorosa que posee la existencia 
es siempre menospreciada o negada, considerándose antinatural o incluso 
pecaminosa. Por tanto, se imposibilita la afirmación creativa ante la tensión 
que esto suscita. Y su reacción a la dimensión dionisíaca y afirmativa se 
declina en forma de distintas recetas. Bien desarrollan una represión que se 
traduce en la proyección negadora de eso otro que también nos constituye, o 
bien emprenden una huida, una evasión perpetua para no enfrentar aquello 

1   A sazón de esto, es pertinente apuntar que la propia utilidad o la finalidad como criterio no es 
un origen, no se sabe su surgimiento real: «no son más que indicios de que una voluntad de poder se 
ha enseñoreado de algo menos poderoso y le ha imprimido el sentido de una función» (OC IV, p.499)



133INCIPIT TRAGOEDIA: UN PODER ALTERNATIVO PARA NUESTROS TIEMPOS

ISSN: 1578-6676, pp. 129-145				           ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)

que les encara con esta dimensión compleja y de falta de control2. O también 
puede producirse el despliegue de una mera justificación desde la búsqueda 
de la redención ante el sentimiento de culpabilidad, tal y como ha alimentado 
la tradición judeocristiana; es decir, orientan su acción hacia una dimensión 
idealizada para, de este modo, «salvarse». Sin embargo, como luego se 
subrayará en este artículo, dicha dimensión dionisiaca no deja de ser parte 
«natural» —y fundamental— del devenir.  

El tercer de los elementos a destacar en la tradición metafísica es su 
condición de ir acompañada de un problema con el tiempo. Además de vivirlo 
como una proyección teleológica, siempre orientada a un fin ajeno a lo vital, 
se basa en una noción de «progreso» totalmente artificiosa, expresión de lo 
que se ha venido desencadenando a raíz del movimiento de la Ilustración. 
Y esto a menudo conlleva —o, al menos, potencia— una visión de 1 a 1 
con el tiempo: 1 momento solamente cuenta con 1 único significado. De este 
modo, se tiende a aplanar y reducir la línea temporal, convirtiéndola en un 
discurso monosémico, cuya valoración está al servicio del relato —de poder 
dominante— que construye el sentido del status quo (sirve para éste, si se 
atiende al utilitarismo anteriormente referido). 

Se provocan, así, planteamientos profundamente dogmáticos, en los que 
las historias paralelas o alternativas al mismo no tienen cabida sin el juicio 
y la censura moral, de forma que éstas siempre son acalladas como fruto del 
resentimiento. No se trata de un desafío a la verdad, sino la generación de 
dogmáticas metafísicas que no permiten la emersión de voces y relatos que 
traten de ésta, de aperturas a historias paralelas, tal y como reclamaría en su 
Segunda Intempestiva. En palabras de Germán Cano,

La apertura intempestiva nietzscheana y su problematización experimental del 
valor de verdad pretendían eliminar todo lastre de reconciliación antropológica, 
herencia de la filosofía de la historia, desplazando la temática de una filosofía de 
la historia a una filosofía consciente de sus límites históricos. Toda «mirada de 
fin de mundo» cuya función fuese recoger en una totalidad cerrada la diversidad 
temporal para permitir el reconocimiento de todo lo que quedaba detrás, era 
sometida a un duro golpe ya en la segunda intempestiva. Precisamente bajo dicha 
influencia intempestiva, la nueva historia arqueológica intentará desarrollarse 
como una experiencia crítica del pensamiento, como una exploración de las 
condiciones de posibilidad de novedad en nuestra actualidad. (Cano 2001, p.255)

La cuestión del tiempo dentro de esta proyección también refleja otra 
problemática de fondo, situada en las profundidades de la genealogía: se es 

2   En este sentido, cabría pensar que el principio de individuación que representa lo apolíneo 
frente al disgregador dionisíaco deja entrever cómo representan una estructura de la realidad que se 
co-pertenece y forma una especie de ciclo, de eterno retorno, sin fin.



134 PAULA A. SERRANO

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)			                 ISSN: 1578-6676, pp. 129-145

prisionero del rechazo resentido contra lo que ocurrió, en vez de su mutación 
en la aceptación sin remordimiento de la voluntad de dicho momento. Así, 
como afirmaría Nietzsche en su episodio «De la redención» en su Zarathustra:

¡Y cómo podría soportar yo ser un hombre si el hombre no fuera también un 
poeta y un desentrañador de enigmas y el redentor del azar!
Redimir a los pretéritos y hacer que todo “fue” se transforme en un «así lo quise» 
— ¡solo esto sería para mí la redención!  […]
Esto, solamente esto es la venganza misma: la aversión de la voluntad contra el 
tiempo y su “fue” (OC IV , p.157)

Se pone en evidencia aquí el profundo compromiso con la construcción 
de dinámicas no marcadas por el deseo de dominio del acontecimiento y del 
relato acerca del mismo. Dinámicas afirmativas de la tensión inmanente al 
devenir múltiple de la vida, expresión de la relación apolíneo-dionisíaca en su 
ser trágico y posibilitante. 

Así pues, en el escenario metafísico, el poder ostentado y promovido se 
basa en establecer siempre una relación de dominio con todo lo que lo rodea: 

Ante todo, queréis hacer pensable todo ser: porque dudáis, con razonable 
desconfianza, de que sea en sí mismo pensable.
¡Pero ha de plegarse y doblarse a vosotros! Así lo quiere vuestra voluntad. Debe 
pulirse y someterse al espíritu como si fuera su espejo y su reflejo.
Esta es toda vuestra voluntad, vosotros los más sabios, una voluntad de poder; 
incluso cuando habláis de bien y de mal y de valoraciones.
Queréis crear el mundo ante el cual podáis arrodillaros: tal es vuestra última 
esperanza y vuestra última ebriedad. (OC IV, p.139)

Como este fragmento expone, llama la atención que lo que se menta es un 
poder metafísico, pues mediante la proyección de ese mundo ad hoc no hay 
sino una búsqueda de reducir la realidad para así manejarla mejor. Lo peor es 
que, en este proceso, confunde la ficción reducida que está creando y cree que 
de veras constituye la realidad. Necesita crear un mundo que sí que domine 
por completo para, así, poder admirarlo. Sin embargo, esta ficción es fruto del 
nihilismo, y fomenta ciertas dimensiones y modos de acción que a su vez se 
encuentran en relación con lo anteriormente descrito. Por un lado, de la mano de 
la razón utilitaria e instrumental —calculante, en términos heideggerianos—, 
se produce una objetivación de todo y todos, para concebirlos como meros 
instrumentos en pos de su causa, por lo que de nuevo no los valora en tanto 
tales, por sí mismos. A su vez, también se genera una potenciación de los 
pseudocausalismos: esto es, se establecen una serie de relaciones causales que 
fuerzan la realidad para que responda a sus metas, sin intentar comprenderla 
realmente e incluso movilizando un tipo de pensamiento judicativo que, de 



135INCIPIT TRAGOEDIA: UN PODER ALTERNATIVO PARA NUESTROS TIEMPOS

ISSN: 1578-6676, pp. 129-145				           ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)

nuevo, rechaza la alteridad como evasión de la complejidad que ésta lleva 
aparejada. 

La filosofía foucaultiana es especialmente brillante en la profundización 
de los rasgos, el origen y las consecuencias de este poder entendido como 
dominio. No sólo sus trabajos acerca de la clínica, la locura o la sexualidad 
evidencian los usos que ha conllevado el poder empleado como medio de 
dominio, sino que pone énfasis en la dimensión violenta que lo acompaña.

Foucault detallaría dos mecanismos de este poder: el que se expresa 
mediante una relación de fuerza ejercida a través de la represión y aquel que 
supone entenderlo en términos belicistas, de forma que 

la decisión final sólo puede provenir de la guerra, esto es, de una prueba de fuerza 
en que las armas, en definitiva, tendrán que ser jueces. El fin de lo político sería 
la última batalla, vale decir que la última batalla suspendería finalmente, y sólo 
finalmente, el ejercicio del poder como guerra continua.» (Foucault 1980, p. 29)

Y como él defiende (Cf. Foucault 1980, p.30) ambos se encuentran 
interrelacionados, ya que la represión se despliega como herramienta útil en 
la guerra, mientras que la opresión que persigue ésta última no es sino una 
ruptura con la alteridad y su soberanía (elementos, por tanto, a reprimir fruto 
de una moral de venganza3):

Por lo tanto, podríamos oponer dos grandes sistemas de análisis del poder. Uno, 
que sería el viejo sistema que encontramos en los filósofos del siglo XVIII, se 
articularía en torno del poder como derecho originario que se cede, constitutivo 
de la soberanía, y con el contrato como matriz del poder político. Y ese poder 
así constituido correría el riesgo, al superarse a sí mismo, es decir, al desbordar 
los términos mismos del contrato, de convertirse en opresión. Poder/contrato, y 
como límite o, mejor, como salto del límite, la opresión. Y tendríamos el otro 
sistema que, al contrario, trataría de analizar el poder político ya no de acuerdo 
con el esquema contrato/opresión, sino según el esquema guerra/represión. Y en 
ese momento, la represión no sería lo que era la opresión con respecto al contrato, 
vale decir, un abuso, sino, al contrario, el mero efecto y la mera búsqueda de una 
relación de dominación. La represión no sería otra cosa que la puesta en acción, 
dentro de esa pseudopaz socavada por una guerra continua, de una relación 
de fuerza perpetua. Por ende, dos esquemas de análisis del poder: el esquema 
contrato/opresión, que es, si lo prefieren, el esquema jurídico, y el esquema 
guerra/represión o dominación/represión, en el que la oposición pertinente no 

3   A este respecto, es clarificador el apunte de Nietzsche acerca de las consecuencias del modo 
de hacer de esta moral vengativa: «Efecto de la prohibición: todo poder que prohíbe, que sabe despertar 
el miedo en aquel al que se le prohíbe algo, genera la «mala conciencia». Es decir, el apetito de algo 
con la conciencia de la peligrosidad, de su satisfacción, con la compulsión al secreto, a lo clandestino, 
a la cautela. Toda prohibición empeora el carácter de los que se someten a ella, no voluntariamente, 
sino forzados.» (FP IV, p.282)



136 PAULA A. SERRANO

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)			                 ISSN: 1578-6676, pp. 129-145

es la de lo legítimo y lo ilegítimo, como en el precedente, sino la existente entre 
lucha y sumisión. (Foucault 1980, p.30)

De esta forma, se ha procedido a trazar algunas características clave del 
poder metafísico tal y como lo denuncia el pensamiento nietzscheano: se 
traduce como un dominio nihilista, judicativo, que establece como criterio de 
acción el utilitarismo y que cae en trampas epistemológicas de grave calado 
como las generadas por pseudocausalismos (al respecto, es muy particular 
la denuncia que realiza en El ocaso de los ídolos refiriendo los grandes 
errores en los que tradicionalmente se ha caído). Pero, asimismo, se trata de 
una lógica aplanante, tirana, violenta, con una voluntad de dominio preludio 
de dogmatismo violento respecto a la alteridad y su apertura a la potencia 
posibilitante:

La voluntad de una única moral se muestra así como la tiranía sobre las demás 
especies de aquella que ha confeccionado a su medida esa moral única: es la 
mutilación o la uniformización a favor de la dominante (ya sea para dejar de ser 
temible para ella o para ser explotada por ella). (FP IV, p.289)

Por su parte, Heidegger recogería esta profunda crítica a la naturaleza 
Metafísica de la Historia que emana del pensar nietzscheano, entendiéndola 
como una especie de filtro, de velo, que ha ordenado el mundo de la vida, de 
los valores, del pensamiento, y que prosigue, en una carrera acelerada, a un 
objetivo que no es sino precipicio de sí mismo. 

Su diagnóstico pasa por entender que el núcleo de la misma es, en gran 
medida, el olvido del Ser y la consecuente diferencia ontológica entre el Ser 
y el ente. Este filósofo alemán ensalzaría el modo en el que ambos han sido 
distorsionados por la metafísica a lo largo de la historia mediante la confusión 
y el olvido de su diferencia. Esto ha ocurrido a través de entender que el ente 
ocupa el espacio preeminente, y pensando al ser desde él, llevando a cabo una 
especie de colonización de este último. 

A raíz de ello, se ha dado un olvido de la perspectiva ontológica en pos 
de una onticidad que ha encontrado en la Modernidad su máximo exponente. 
Heidegger ya apuntaría también a cómo ello ha traído el planteamiento de una 
racionalidad científica ilimitada y positivista, que tornado el sujeto en objeto 
y al objeto en instrumento de dominación en pos de un desarrollismo lineal 
que olvida la pluralidad de lenguajes, la preeminencia de la Historia. Se ha 
configurado de este modo esa entronización de lo ente que reniega del ser, 
que rechaza el contemplar la posibilidad de lo oculto o de la alteridad, y con 
ello, se cierra, hermético, a un retirarse para permitir el acontecer del ser y su 
escucha. 

En su obra sobre Nietzsche, Heidegger diría que «poder no quiere decir 



137INCIPIT TRAGOEDIA: UN PODER ALTERNATIVO PARA NUESTROS TIEMPOS

ISSN: 1578-6676, pp. 129-145				           ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)

otra cosa más que la realidad efectiva de la voluntad» (Heidegger 2021, 
p.69). Es decir, mera puesta en acción de un sujeto o conjunto de los mismos 
que imponen a la realidad sus estructuras con un fin determinado. 

En el contexto de una lectura crítica de la filosofía de Nietzsche, este 
filósofo termina realizando una profunda crítica al carácter metafísico que ha 
primado en el pensamiento a lo largo de la Historia a través del concepto 
de voluntad de la voluntad, que podría decirse que alude a su vez a un 
antropocentrismo perpetuador de las estructuras metafísicas:

La voluntad de la voluntad pone como condiciones de posibilidad el aseguramiento 
de las existencias (verdad) y la transferibilidad de las pulsiones (arte). En 
consecuencia, la voluntad de voluntad, como ser, organiza ella misma el ente. 
Es solamente en la voluntad de voluntad donde la técnica (el aseguramiento de 
las existencias) y la ausencia incondicionada de toda meditación (“vivencia”) 
acaban dominando. (Heidegger 2001, p.63)

Heidegger vislumbra en la voluntad uno de los principales garantes de 
que continúen con fuerza las estructuras metafísicas de la Modernidad. Su 
reclamo de atender a la diferencia ontológica pasa por “anular” esto en cierto 
modo. Pues con ello se trata de pasar a una escucha activa de la verdad del ser, 
volviendo al cultivo del pensar, tratando de habitar el mundo, sin relacionarse 
con él en términos de dominio y explotación, como esta voluntad metafísica 
promueve. 

Es particularmente interesante hallar los entrelazamientos que tanto 
Heidegger como Nietzsche realizan al conectar la dimensión metafísica con 
el establecimiento de patrones que potencian una estructura dogmática —que 
no pone límite alguno a su propia doctrina— y anulan la riqueza de una visión 
hermenéutica y plural de un mundo en continuo movimiento —bien mediante 
desvelamientos del Ser, bien mediante fuerzas que se encuentran y afirman—.

3. El übermensch como figura de poder

A la hora de plantear su Übermensch —así como sus declinaciones—, 
Nietzsche deja ver en él un poder muy particular, ante el que conviene 
detenerse, pues puede sentar bases para un porvenir postmetafísico. Esta 
figura representa un modo específico de afrontar el devenir: 

[…] lo que quiere Zaratustra: esta especie de hombre ideada por él concibe la 
realidad tal como es: es lo bastante fuerte como para ello —, no es una especie 
extraña y alejada de la realidad, es la realidad misma, encierra en sí todo lo 
terrible y problemático de ella, pues solo así puede el hombre tener grandeza… 
(OC IV, p.856)

La fortaleza y la grandeza son guías de la actitud del Superhombre. Y ello 



138 PAULA A. SERRANO

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)			                 ISSN: 1578-6676, pp. 129-145

se torna posible cuando no se recurre a proyecciones metafísicas, negaciones 
o huídas, sino que se escoge afrontar la realidad tanto en su faceta placentera 
como en la terrible, en su ordenación y en su disgregación, en su dimensión 
apolínea y su dimensión dionisíaca. Es decir, aceptando su tragicidad, 
haciendo de ésta principio de tensión y de equilibrio a la par, para dar lugar 
desde ella a una afirmación creativa y fuerte de la vida.

De este modo, el poder del Superhombre se ve caracterizado por este 
modo de estar en el mundo que se traduce en un continuo superarse a sí mismo. 
Y en tal camino, podrían resaltarse dos aspectos clave. 

En primer lugar, el carácter de lucha impreso en la realidad vital. El 
devenir se encuentra repleto de finalidades, voluntades, valores que, en su 
alteridad, presentan contradicciones y complejidad para imbricarse o incluso 
sintetizarse (en el sentido hegeliano) entre sí. De esta forma, de fondo se 
encuentra una serie de resistencias a confrontar —y no tanto enfrentar— para 
avanzar. Un avance no entendido necesariamente en horizontal, sino también 
en vertical; es decir, no sólo hacia adelante, sino también, y principalmente, 
hacia dentro. Esto sitúa en el paradigma cualitativo-cuantitativo: un avance 
que no se plantea en términos de más, sino mejor. De este modo, se trataría 
de una superación que aspira a un crecimiento a mejor mediante la asunción 
de que no es posible evadirse escaparse, de las dificultades que trae el devenir 
de la vida, sino que afrontar su incómoda alteridad es lo que permite ir 
construyendo el camino.

Así pues, se invita a una fortaleza espiritual que no se fundamente en 
ideales metafísicos. Nietzsche llegará a afirmar que «habría que buscar al 
tipo supremo de seres humanos libres allí donde constantemente se supera la 
resistencia suprema: a cinco pasos de la tiranía, cerca del umbral de peligro de 
la servidumbre» (Nietzsche OC IV, p.676).

En este punto, es de relevancia también destacar un elemento que Foucault 
subrayaría en su escrito El sujeto y el poder, que convendría tener también 
muy presente: que este carácter de lucha que se establece en las relaciones de 
poder llevará consigo un límite que lo va determinando. De esta forma, 

La fijación de una relación de poder constituye un blanco -al mismo tiempo su 
cumplimiento y su suspensión. Y recíprocamente, para una relación de poder, la 
estrategia de lucha constituye también una frontera: la línea donde la inducción 
calculada de las conductas de los otros no puede ir más allá de la réplica a su 
propia acción. (Foucault, 1983, p.30) 

De ahí se destaca la necesidad de atender el poder como síntoma. Es 
decir, atender a una relación de poder devuelve la necesidad de un horizonte 
de referencia histórico, espacio-temporal, del contexto, del conjunto de 
configuraciones de poder y de verdad que se ponen en ese momento en 



139INCIPIT TRAGOEDIA: UN PODER ALTERNATIVO PARA NUESTROS TIEMPOS

ISSN: 1578-6676, pp. 129-145				           ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)

juego. A través de esta contextualización, es posible ver una lectura de los 
mecanismos y las tipologías de poder que se despliegan y, por tanto, aquellas 
otras que quedan silenciadas, ocultas. 

En segunda instancia, también hay que atender a que el poder del 
Übermensch que se desarrolla a través de una «superación de uno mismo», 
siempre conlleva aparejado una dimensión de creación. Se crea el modo de ir 
caminando el sendero. 

Esto se transcribe a múltiples dimensiones como la moral: se tiene que 
ser creador del bien y del mal, que han de superarse a sí mismos. Pero también 
del conocimiento, pues el superhombre es creador de sentido. Y para ello, 
es inevitable la destrucción, el quebrantamiento de los valores y sentidos ya 
dados. De nuevo se halla aquí ese sentido de lucha, aplicado al propio carácter 
de lo creativo. Y es que para Nietzsche, la dimensión estética no responde 
únicamente a la necesidad de hallar confort, pues de ser así caeríamos en 
la trampa metafísica. Al contrario, para él la creación y el arte están ligados 
al carácter afirmador y transfigurador del mundo. Por ello no debe olvidarse 
que en Nietzsche hay también una ontología estética. Esto a su vez tiene su 
correlato en la propia creación de sentido que se produce a lo largo de la 
Historia, teniendo aquí un punto de encuentro con el horizonte hermenéutico. 
Podría decirse que la toma de conciencia de que estos relatos historiográficos 
forman parte de una interpretación creativa, de una comprensión concreta del 
mundo elaborada de manera creativa fruto del entrecruzamiento de sentidos 
y significados. De ello se deriva la posibilidad de la apertura de perspectiva y 
la ruptura del discurso único. Como indicaría Gadamer, Nietzsche apuntaría 
a la importancia de esta toma de conciencia: «sólo si nos encontramos en un 
horizonte que nos determina, somos capaces de ver.» (Gadamer, 2001, p.120).

Así, el «ideal» de poder de Nietzsche lleva implícito la lucha —al que 
podría añadírsele el atributo de «espiritual»— y la creación afirmativa con 
ella. Se trata de un crecimiento crudo, transformador y en profundidad, que 
aspira a una continua mejora en base a una fuerza y a una grandeza sólo 
obtenidas mediante el vencimiento de resistencias y dificultades que el 
devenir ofrece. Pero, a diferencia del camino metafísico, no lo hace como 
redención o salvación para un más allá, o a través de un nihilismo que evade 
la conflictividad de toda realidad. Como indica German Cano, 

el ejercicio histórico del itinerario nietzscheano se constituye, por contraste, 
como un pensamiento ligado al “sentido de la tierra”, un ensayo por pensar el 
devenir inmanentemente sin negarlo desde la suposición “teológica” de una 
“pureza” imperecedera. (Cano, 2001, p.273)



140 PAULA A. SERRANO

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)			                 ISSN: 1578-6676, pp. 129-145

4. La voluntad de poder como lectura de un poder múltiple

El poder metafísico y el poder observable en la figura del Übermensch son 
dos modelos manifestación, declinación, de lo que Nietzsche denominaría 
voluntad de poder. Se trata de una noción compleja y que se encuentra 
inacabada en el proyecto filosófico de Nietzsche. Pero, a partir de sus escritos 
publicados, ésta se perfila con ciertos trazos que es preciso apuntar. 
En primer lugar, y en armonía con lo que se ha venido indicando, cabe afirmar 
que la voluntad de poder se encuentra estrechamente ligada a la dimensión 
vital; Nietzsche incluso llegaría a afirmar que la voluntad de poder es la 
voluntad de vivir (Cf. OC III, 865). El vínculo entre ambas es tan fuerte que 
realmente en el horizonte nietzscheano la primera se expresa en la segunda. 
Pero Nietzsche incluso llega a tildar a la voluntad de poder de «energía»:

Por último, suponiendo que se consiguiera explicar toda nuestra vida pulsional 
como la configuración y ramificación de una única forma fundamental de la 
voluntad — a saber, de la voluntad de poder, tal como reza mi tesis —; suponiendo 
que se pudieran reconducir todas las funciones orgánicas a esta voluntad de 
poder y en ella se encontrase también la solución al problema de la generación 
y la nutrición —es un único problema— , entonces habríamos adquirido así el 
derecho a definir inequívocamente cualquier fuerza actuante como: voluntad 
de poder. El mundo visto desde dentro, el mundo definido y caracterizado de 
acuerdo con su «carácter inteligible» — sería justamente “voluntad de poder”, y 
nada más.» (OC IV, pp.322-323)

La voluntad de poder toma aquí carácter biológico e incluso ontológico 
que, en cierto modo, le aleja de la voluntad en términos shopenhauerianos. Se 
trataría de un principio impulsor que atravesaría toda forma de vida e iniciaría 
el cambio, el movimiento, de la misma. Nietzsche contrapondrá la voluntad de 
poder a elementos como la adaptación o la conservación que Charles Darwin 
o Herbert Spencer habían traído a colación4, pues como señalaría Vattimo, de 
acuerdo con Nietzsche existe en esta posición una «reducción de los errores a 
su función vital», y «una extrema representación de la cosa en sí en la forma 
de un conjunto de exigencias de vida» (Vattimo 1989, pp.134-136). 

4   A este respecto, contribuciones como las de Barbara Stiegler o Vannessa Lemm han sido 
iluminadoras: la primera apunta agudamente el debate de Nietzsche con los paradigmas evolucionistas 
Darwinianos, mientras que Lemm, por su parte, sabe pertinazmente de reclamar la relación y el sustrato 
biológicos en Nietzsche, bien a través de la animalidad, bien a través de lo vegetal, bien mediante una 
fisiología que pone todos estos ámbitos en relación.



141INCIPIT TRAGOEDIA: UN PODER ALTERNATIVO PARA NUESTROS TIEMPOS

ISSN: 1578-6676, pp. 129-145				           ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)

Nietzsche percibirá que tanto los mecanismos de adaptación y como los 
de conservación son una especie de consecuencia indirecta (de una voluntad 
de poder de profundo carácter hermenéutico y creativo:

la causa de la aparición de una cosa y la utilidad final de ésta, su verdadero 
empleo y su lugar efectivo en un sistema de fines son cosas toto cáelo  distintas; 
que algo que ha llegado a existir del modo que sea y está disponible viene a ser 
interpretado una y otra vez por un poder que es superior y tiene un modo nuevo 
de ver las cosas, apropiándose de ello de manera nueva, y transformándolo y 
adaptándolo a un nuevo uso; que todo acontecer en el mundo orgánico es un 
someter, un enseñorearse, y que, a su vez, todo someter y enseñorearse es un 
nuevo interpretar, un ajustar en los que por fuerza el “sentido” y la “finalidad” 
habidos hasta el momento tienen que quedar oscurecidos e incluso borrados por 
completo. (OC IV, pp.498-499) 

Así, no hay progreso o evolución adaptativa, sino que éstas suceden en 
gran medida tras la acción de fuerzas que interpretan y reinterpretan, que 
vencen y son vencidas. La voluntad de poder está en juego en todo lo que 
sucede. Y las resistencias y los sacrificios en este proceso miden, cualifican, 
el avance realizado. Si se llegan a momentos de inutilidad, de atrofia, de 
degeneración, de pérdida de sentido, entonces supondrá que otro poder más 
fuerte ha inundado esa realidad. 

Y lo que es más: en su obra sobre el Poder en Foucault, Deleuze subrayaría 
este aspecto del poder como fuerzas puestas en relación, y añadiría que esto 
tiene una dimensión de estrategia. Es decir, el poder sería estratégico en tanto 
campo de multiplicidad de fuerzas en relación; ellas plantean un escenario 
de complejidad no reducible a la unidad (como haría Schopenhauer) (Cf. 
Deleuze 2017, p.70). De nuevo, a través de la lectura francesa, la multiplicidad 
y el dinamismo de la realidad quedan resaltadas a través el pensamiento 
nietzscheano.

Además, a la hora de aproximarse a comprender mejor esta fuerza 
actuante a través de la voluntad de poder, sin embargo, es preciso detenerse a 
algo: no se ha de caer en trampas judicativas. El tinte moral no tiene cabida en 
esta voluntad de poder, pues ésta es, por así decirlo, “neutra”; podría afirmarse 
que tan sólo existe, sin poseer predicado. Lo que cambia es el modo en el que 
se canaliza en cada ser vivo. 

A lo largo de su obra, Nietzsche expondrá diferentes ejemplos de cómo 
la voluntad de poder se ha manifestado. Se trata de una cuestión amplísima, 
pero a fin de nombrar algunos, por ejemplo, en los sacerdotes su voluntad 
de poder se mantiene firme para dominar sobre los que sufren, modificando 
la dirección del resentimiento a través de la culpa o mediante mecanismos 
ascetas anuladores de lo vital (Cf. OC IV, pp.534-536). En la Antigua Grecia, 



142 PAULA A. SERRANO

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)			                 ISSN: 1578-6676, pp. 129-145

los griegos se mostraban casi temerosos por lo indomable que resultaba la 
potencia de la voluntad de poder de su pueblo, y se afanaban en asegurarse y 
protegerse de su propia materia explosiva interior; ellos tuvieron la necesidad 
de ser fuertes. Otro es el caso de la arquitectura; de acuerdo con Nietzsche, en 
ella se visibiliza la voluntad de poder; o el gran estilo, que expresa un poder 
que no tiene necesidad de ninguna prueba, pues reposa en sí, fatalista, como 
una ley entre leyes (Cf. OC IV, pp.660-661).

Por último, la dimensión creativa tampoco está ausente en las referencias 
de Nietzsche a la voluntad de poder. Luis de Santiago se detiene en esto 
ampliamente. En su obra Arte y poder, señala cómo la voluntad de poder se 
entiende a modo de «exigencia creadora» (Cf. De Santiago Guervós 2004: 
608), ya que del encuentro de fuerzas se derivan de continuo nuevas formas de 
organizar e interpretar la realidad. Ello tiene su continuación en la dimensión 
del arte y la figura del artista:

De ahí que la voluntad de poder se defina como exceso de posibilidades. 
Multiplicidad de impulsos, todo un horizonte de fuerzas dentro del cual el arte 
va perfilando sus perspectivas. Fuerza y actividad se identificarán en el artista 
en cuanto hombre activo y fuerte, capaz de comunicar sus excedentes y de 
trascenderse en otras cosas, pues en realidad, en todos los actos de su vida, el 
hombre hace la experiencia del poder. (De Santiago Guervós 2004, p.609)

El trasfondo creador se encuentra como condición de posibilidad del 
devenir de la realidad. Heidegger, por su parte, llegará a decir que «la voluntad 
de poder es, en cuanto autoafirmación, un constante crear». Así, la creación 
se constituye como una forma de esta voluntad de poder (Heidegger 2021, 
pp.136). 

5. A modo de conclusión: la emergencia de la afirmacón trágica como 
poder alternativo

Lo que se ha venido desarrollando a lo largo de este escrito no hace sino 
buscar una apertura en la perspectiva acerca de lo que es concebido como 
poder. Y la voluntad de poder se erige como telón de fondo, como constante 
que funciona a modo de principio de acción en todo poder, siendo éste parte 
inmanente en el propio fenómeno vital (un fenómeno vital entendido como 
continua puesta en relación de fuerzas diversas que aspiran a afirmarse). 

A través de su crítica a la tradición judeocristiana, Nietzsche señala un 
poder metafísico que impulsa su acción mediante el dominio de lo otro, la 
(auto)negación y una moral del resentimiento. Sin embargo, cuando dibuja una 
noción de poder que se guía por criterios de fortaleza y grandeza —de gran 
estilo— en medio de las tempestades de la existencia, Nietzsche pone sobre 
la mesa otro modo de poder, alternativo, a aquel entendido como dominio, 



143INCIPIT TRAGOEDIA: UN PODER ALTERNATIVO PARA NUESTROS TIEMPOS

ISSN: 1578-6676, pp. 129-145				           ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)

que plantea una reflexión de sumo interés para nuestra actualidad. Pues cabe 
preguntarse: ¿es efectivamente el poder tan sólo una cuestión de dominar? 
¿Únicamente puede referir a un tipo de relación basado en crear una ficción5 
de control de la realidad? 

La intención de estas interrogaciones no es otro sino apuntar que, 
precisamente, para Nietzsche entender y hacerse cargo del poder lleva 
intrínseco un entender y un hacerse cargo de la dimensión trágica, que es

El decir sí a la vida incluso en sus más extraños y duros problemas; la voluntad 
de vivir complaciéndose en su propia inagotabilidad al sacrificar a sus tipos más 
elevados — a eso es a lo que yo llamé dionisíaco, eso fue lo que comprendí 
como puente hasta la psicología del poeta trágico. No para librarse del terror y la 
compasión, no para purificarse de un afecto peligroso mediante una vehemente 
descarga — así lo malinterpretó Aristóteles: sino para, por encima del terror y la 
compasión, ser el mismísimo eterno placer del devenir (OC IV, p.819) 

Tomar el poder a través de la toma de conciencia de esto es lo que augura 
que

volverá a posibilitar en la tierra ese exceso de vida del que deberá volver a nacer 
también el estado dionisíaco. Prometo una época trágica: el arte supremo en el 
decir sí a la vida, la tragedia, renacerá cuando la humanidad haya asumido la 
conciencia de las guerras más duras, pero también más necesarias, sin sufrir por 
ello... (OC IV, p.819) 

El lugar que funda lo trágico en la propuesta nietzscheana posee una 
carga ontológica a sacar a colación. La ya referida tensión entre lo dionisíaco 
y lo apolíneo y la revelación de la naturaleza trágica como una aceptación 
radical del mundo sin proyecciones metafísicas, que ya propondría desde su 
Nacimiento de la Tragedia, invita a observar cómo ambas constituyen una 
base para confrontar la perspectiva desde la cual se ha partido de juzgar 
como negativo todas las dimensiones atribuidas a lo dionisíaco, a la par que 
deformando con su pensamiento judicativo a éstas hasta la sátira esperpéntica. 
Pero el elemento trágico propone precisamente una refundación de la mirada y 
de la acción, devolviendo el sentido afirmativo propio a la vida, a ese elemento 
que apunta a la abundancia de fuerza, de desbordamiento incluso, y los honra. 
En definitiva, lo trágico puesto en relación con la afirmación de la vida insta 
a fundar un poder postmetafísico fruto y expresión de la aceptación —una 
aceptación incluso alegre, ligera— de la ontología trágica de la realidad.

De fondo se halla la cuestión de cómo transformar hacia esta noción de 

5   El empleo del término «ficción» es intencional: se ha elegido porque, precisamente, lo que se 
establece es un relato que se orienta a otorgar seguridad al ser humano frente al caos y la complejidad 
del devenir.



144 PAULA A. SERRANO

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)			                 ISSN: 1578-6676, pp. 129-145

poder que siembre semillas de otra relación con el mundo que nos rodea, que 
permita habitarlo. Pues, como afirmaba Heidegger,

Habitar “el modo como tú eres, yo soy, la manera según la cual los hombres 
somos en la tierra es el Buan, el habitar. Ser hombre significa, estar en la tierra 
como mortal, significa: habitar. La antigua palabra bauen significa que el hombre 
es en la medida en que habita; la palabra bauen significa al mismo tiempo abrigar 
y cuidar; así, cultivar (construir) un campo de labor (einen Acker bauen), cultivar 
(construir) una viña. Este construir sólo cobija el crecimiento que, desde sí, hace 
madurar sus frutos. Construir, en el sentido de abrigar y cuidar, no es ningún 
producir. (Heidegger 2001, p.109)

El planteamiento de un poder no basado en la pura dominación como 
escape metafísico sienta las bases, para, precisamente, inaugurar modos de 
acción que no se traduzcan en la destrucción de las otredades —incluida la 
que supone la naturaleza— que rodean cada vida humana6.

Así pues, Nietzsche abrió las puertas no sólo a una nueva temporalidad, 
a un desvelamiento del nihilismo para la Modernidad, o a un nuevo modo de 
entender el conocimiento y de confrontar la moral. Él generó la posibilidad 
para otro tipo de poder basado en la potencia trágica fundamentada en su 
aceptación y afirmación, en sus múltiples formas y manifestaciones. Ésta se 
convierte en el criterio en el que asumir el devenir sin caer en las trampas de 
la metafísica, entendiendo que las fuerzas puestas en relación, la parte más 
dificultosa de la vida o la asunción del caos —en tanto falta de control— 
como parte de la existencia, permiten un sendero que no caiga en negar lo que 
constituye la vida, que no anule lo radicalmente otro o que juegue en términos 
de dominio, miedo o resentimiento respecto a la vida, sino para, precisamente, 
asumir la transformación como parte intrínseca del devenir y buscar a través 

6   En esta línea, no querría dejar de mencionar una alternativa al poder entendido como dominio 
de la realidad que le rodea, y es el paradigma de la consideración que propondría Corine Pelluchon, 
que se entrecruza con la necesidad de habitar, en el sentido heideggeriano, de un modo distinto. La 
apuesta de Pelluchon pasa, de este modo, por remplazar el esquema de la dominación por el de la 
consideración: «La consideración que se funda en la experiencia de nuestra pertenencia al mundo 
común y en la percepción de lo que nos une a los otros seres vivos, ensancha nuestra subjetividad 
y hace emerger el deseo de cuidar la tierra y de los otros. Esta transformación, que es interior pero 
que tiene sin tiene implicaciones económicas y políticas importantes, requiere su tiempo. Se efectúa 
ante todo en el de la conciencia y afecta primero a una minoría antes de generalizarse y traducirse en 
reestructuraciones económicas y en una evolución de la gubernamentalidad» (Pelluchon 2022, p.314) 
El paradigma de la consideración se convierte en aliada de la transición ecológica, pues conlleva el 
cambio en nuestro modo de representar y dar sentido, y apuesta por el desarrollo de modelos que 
tengan en cuenta el mundo en común, por lo que va necesariamente ligado a la justicia social, a la 
salud conjunta y al respecto a la naturaleza y sus seres. Es una apuesta por una habitar la tierra que 
se desenvuelva tanto en cada uno de nosotros/as como en el terreno comunitario, esto es, económico, 
social y político.



145INCIPIT TRAGOEDIA: UN PODER ALTERNATIVO PARA NUESTROS TIEMPOS

ISSN: 1578-6676, pp. 129-145				           ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)

de ella una grandeza y una fortaleza que afirmen la vida en su multiplicidad y 
complejidad. 

Referencias bibliográficas

CANO, Germán (2001), Nietzsche y la crítica de la modernidad. Madrid: 
Biblioteca Nueva.

DE SANTIAGO GUERVÓS, Luis E. (2004), Arte y poder. Madrid: Trotta.
DELEUZE, Gilles (1971), Nietzsche y la filosofía, trad. Barcelona: Anagrama.
DELEUZE, Gilles (2014), El poder. Curso sobre Foucault. Buenos Aires: 

Cactus.
FOUCAULT, Michel (1980), Microfísica del poder. Madrid: Ediciones de La 

Piqueta. 
FOUCAULT, Michel (1983), El sujeto y el poder, trad. S. Carassale y A. 

Vitale. Biblioteca libre Omegalfa.
GADAMER, Hans-Georg (2001), El giro hermenéutico. Madrid: Cátedra.
HEIDEGGER, Martin (2001), Conferencias y artículos. Barcelona: Ediciones 

del Serbal.
HEIDEGGER, Martin (2021), Nietzsche, trad. J.L.Vermal. Madrid: Ariel.
NIETZSCHE; Friedrich (2008), Fragmentos Póstumos (1885-1889). Volumen 

IV, ed. D. Sánchez Meca, trad. J.L.Vermal y J.B. Llinares. Madrid: Anaya
NIETZSCHE, Friedrich (2014), Obras Completas. Volumen III. Obras de 

madurez I, trad. de J. Aspiunza, M. Parmeggiani, D. Sánchez Meca y J.L. 
Vermal, Madrid: Tecnos.

NIETZSCHE, Friedrich (2016), Obras Completas. Volumen IV. Escritos de 
madurez II y complementos a la edición, trad. de J. Aspiunza, M. Barrios 
Casares, K. Lavernia, J.B. Llinares y D. Sánchez Meca, Madrid: Tecnos.

PELLUCHON, Corine (2022), Ecología como nueva Ilustración. Barcelona: 
Herder.

VATTIMO, Gianni (1989), El sujeto y la máscara. Barcelona: Ediciones 
Península.


