INCIPIT TRAGOEDIA: UN PODER ALTERNATIVO PARA
NUESTROS TIEMPOS

Incipit tragoedia: an alternative power for current times

Paula A. Serrano
Universidad Nacional de Educacion a Distancia

RESUMEN: A través de la nocion de poder nietzscheana -no exenta de interpretacion y polémica-
es posible hallar las bases sobre las que se asienta el poder entendido metafisicamente, lo que
permite analizar criticamente el impacto que ha tenido a lo largo de la historia. Sin embargo, la
filosofia nietzscheana en torno al poder también otorga claves para plantear la posibilidad de un
poder otro. En el siguiente articulo se analizara un posible poder postmetafisico no basado en
el dominio, sino en la afirmacion tragica, que posibilite transformaciones en nuestro modo de
accion y relacion en el mundo.

Palabras clave: Voluntad de poder — Postmetafisica — Heidegger — Transformacion —
Posthumanismo — Tragedia

ABSTRACT: Through the Nietzschean notion of power -not exempt from interpretation and
polemic - it is possible to find the foundations on which power, in its metaphysically sense, is
based, which allows us to critically analyze the impact it has had throughout history. However,
Nietzsche’s philosophy of power also provides keys to raise the possibility of another power.
The following article will analyze a possible postmetaphysical power not based on domination,
but on tragic affirmation, which makes possible transformations in our way of action and
relation within the world.

Keywords: Will of power — Postmetaphysics - Heidegger — Transformation- Posthumanism
- Tragedy

1. INTRODUCCION

El poder en Nietzsche es uno de los asuntos mas polémicos de este
pensador que siguen alimentando el debate filosofico hoy en dia. Sin embargo,

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025), pp. 129-145. ISSN: 1578-6676.
© Sociedad Espafola de Estudios sobre Friedrich Nietzsche (SEDEN)
Recibido: 21-10-2024  Aceptado: 10-01-2025

Esta obra esta bajo licencia internacional Creative Commons Reconocimiento-NoComercial-Compartirlgual 4.0.




130 PAULA A. SERRANO

,qué tipo de poder trata la filosofia nietzscheana? No hay una respuesta tnica.
Este escrito, por tanto, parte de sefialar como es posible hallar en la filosofia
de Friedrich Nietzsche un encuentro entre distintas nociones de poder que,
examinadas criticamente, son base para entender las consecuencias de la critica
cultural y moral que este filésofo aleman lleva a cabo. No obstante, cabe anadir
que su pensamiento en torno al poder permite acceder a percibir una serie de
semillas de fuerte calado ontoldgico a las que conviene atender y en torno a
las cuales reflexionar, pues permiten un replanteamiento del propio concepto
de poder que impera en nuestras sociedades. Ello pone en entredicho no s6lo
asuntos centrales en la tradicion filosofica, sino que a su vez permiten hacer
posible una transformacion de la propia nocioén de poder, con el consiguiente
impacto en las dimensiones de lo comunitario y lo politico.

Asi pues, el marco de reflexion del que se partira es, precisamente,
atender a las caracteristicas del poder metafisico que emerge en el analisis
genealdgico nietzscheano, e incluso en su propuesta de voluntad de poder. Su
identificacion es fundamental para comprender en primer lugar, los pilares
sobre el cual este tipo de concepcion se perpetua y, en segunda instancia,
preguntarse acerca de la apuesta por una transformacion, postmetafisica,
posthumanista, orientada a atender y trazar una nocion de poder otra desde
lugares de creacion y multiplicidad.

2. PODER METAFISICO: EL DESPLIEGUE DE LA CULTURA MORAL DE DOMINIO

La filosofia de Nietzsche se hace cargo de, entre otras cuestiones, la
critica a la tradicion metafisica legada por la moral judeocristiana —y en
parte, socratico-platonica—. A lo largo de su obra siempre se encuentra ésta
como referencia en la descripcion y el diagnostico de la problematica moral,
antropoldgica e incluso ontologica a la que asistimos.

Poruna parte, de la mano de esta tradicion encontramos el establecimiento
de criterios morales basado en valores que Nietzsche considera esclavos,
deshonestos, débiles. Son valores que no cuentan con un principio de accion
propio, originario, sino que son reactivos, se definen en base a una reaccion-
contra.

A este respecto, la mirada de Deleuze es especialmente aguda. Su
meticulosa descripcion acerca de la reactividad es hecha a través de la nocion
de fuerza, poniendo el foco en las interrelaciones de las mismas.

Asi, de un lado se encontrarian las fuerzas reactivas que, en contraste con
las activas, son enunciadas como fierzas inferiores, las cuales

no pierden nada de su fuerza, de su cantidad de fuerza, la ejercen asegurando
los mecanismos y las finalidades, ocupandose de las condiciones de vida y de
las funciones, las tareas de conservacion, de adaptacion y de utilidad. Este es el

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025) ISSN: 1578-6676, pp. 129-145



INCIPIT TRAGOEDIA: UN PODER ALTERNATIVO PARA NUESTROS TIEMPOS 131

punto de partida del concepto de reaccion [...]: los acoplamientos mecanicos y
utilitarios, las regulaciones que expresan todo el poder de las fuerzas inferiores
y dominadas. Pues debemos constatar el gusto inmoderado del pensamiento
moderno por este aspecto reactivo de las fuerzas. Se cree siempre haber hecho
bastante cuando se comprende el organismo a partir de fuerzas reactivas.
(Deleuze 1971, pp. 61-62)

De este modo, es posible detectar como estas fuerzas establecen una
forma muy especifica de conocimiento y de aproximacion moral respecto a la
realidad, un modo muy concreto de relacion con el mundo, priorizado como
fundamental en la sociedad actual. Su modo de posicionamiento reactivo
genera ldgicas metafisicas, que impiden una reconciliaciéon con la vida tragica
que clama la filosofia de Nietzsche. Las declinaciones que posee en la historia
del pensamiento que analiza en su obra son variadas; posiblemente, la critica a
la razén calculadora y utilitaria o a la religion esterilizante, puedan destacarse
como telon de fondo de esta cuestion.

Como dinamica disonante a estas fuerzas se encuentran las afirmativas,
caracterizadas por su impulso hacia lo gue pueden, en una suerte de apuesta
continua por su autosuperacion a través de modos de accion afirmativo, que
no parte de una situacion de oposicion para crear y actuar, sino construyen
su propio camino mediante la aceptacion de la otredad y la diferencia como
elementos a afirmar, no que negar mediante la reaccion.

Sin embargo, cabe preguntarse qué hay en la base de este modus operandi
en forma de reaccion. Se trata de una cuestion compleja, pero a continuacion
se trataran de apuntar ciertos puntos clave respecto a ella, llevando a otro de
los puntos que caracteriza la corriente metafisica del poder como dominio.

Como bien se sabe, es clave en Nietzsche el late motiv que representa
la critica a los valores reactivos de la moral judeocristiana debido a su
posicionamiento en contra de la vida. Desde su perspectiva, no es posible
apreciar realmente el espacio-tiempo en el que se encuentran, sino que
proyectan metafisicamente en un mas alla todo aquello que posee un valor
afirmativo. Existe en esta posicion un conflicto para con el propio modo
de habitar el devenir, de confrontar su azar, de forma que se promueve una
simplificacion y una linealizacion generales.

En esta proyeccion nihilista negativa, se dan multitud de falsificaciones
al servicio de la utilidad para su instinto de mera conservacion —en contraste
con el de autosuperacion—. «Que no importe si algo es verdadero sino qué
efecto() tiene —absoluta falta de honestidad intelect<ual>» (FP 1V, p.360)
afirmara Nietzsche. Y es preciso detenerse a observar lo problematico de este
falseamiento, con ese planteamiento orientado a metas que, refugiandose en
los efectos y viéndolos a modo de punto de partida causal (Cf. OC 1V, p.641),
disfrazan la esclavitud de la que provienen. Implican una perspectiva, una

ISSN: 1578-6676, pp. 129-145 ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)



132 PAULA A. SERRANO

estructura, puramente teleologica: todo posee un valor dependiente: es bueno,
util, positivo, en pos de si sirve para satisfacer esa meta metafisica proyectada
en un desplazamiento hacia el mas alla. Nada posee un significado o un sentido
propios, sino que su valor los enmudece al depender exclusivamente de un fin
ajeno a ambos, que se impone como medida o criterio.

Esta teleologia con los modos de accién y percepcion del mundo,
incluyendo a sus acontecimientos y seres, se encuentra a su vez en la raiz del
desproporcionado peso con el que cuenta el utilitarismo y la razon instrumental
en nuestros dias, como antes se apuntaba!. De su mano, se cultiva el valor y el
sentido como elementos que siempre se encuentran desplazados, excéntricos.
Frente a esto es interesante recalcar como situar de nuevo el sentido en el
centro implica aprender a leerlo en el espacio y en el tiempo al que pertenece,
con sus determinantes histéricos y de poder, en una lectura hermenéutica
critica y genealdgica que aspire a un reconocimiento de la multiplicidad que
no acalle otros caminos no instrumentalizantes.

Asimismo, con la tradicién metafisica judeocristiana se promueve un
tipo de ser humano que vive en negacion de si mismo y de la vida con ello.
Se caracteriza por una voluntad de nihilismo (Cf. Deleuze 1971, p.97) que
determina una antropologia. Nietzsche declararia que

El nihilismo representa un estado intermedio patologico (es patologica la enorme
generalizacion, la conclusion de que no hay ningiin sentido en absoluto): ya sea
que las fuerzas productivas no son aun suficientemente fuertes, ya sea que la
décadence atin vacila y no ha inventado todavia sus remedios. (FP IV, p.242)

Este nihilismo acontece como una fase—a veces intermedia, a veces
permanente— que se desenvuelve buscando escapar, narcotizarse, canalizando
todo tipo de situacion que le suponga un conflicto. Para ello despliega
una serie de mecanismos como la culpabilizacién o el resentimiento, que
provocan el rechazo visceral a toda posibilidad de alteridad (especialmente
aquella afirmativa, que aparezca ante ellos como una suerte de némesis).
Bajo este paraguas, toda potenciacion dionisiaca, toda revelacion de la parte
mas embriagada, oscura, contra-cultural o dolorosa que posee la existencia
es siempre menospreciada o negada, considerandose antinatural o incluso
pecaminosa. Por tanto, se imposibilita la afirmacion creativa ante la tension
que esto suscita. Y su reaccion a la dimension dionisiaca y afirmativa se
declina en forma de distintas recetas. Bien desarrollan una represion que se
traduce en la proyeccion negadora de eso otro que también nos constituye, o
bien emprenden una huida, una evasion perpetua para no enfrentar aquello

1 Asazon de esto, es pertinente apuntar que la propia utilidad o la finalidad como criterio no es
un origen, no se sabe su surgimiento real: «no son mas que indicios de que una voluntad de poder se
ha ensefioreado de algo menos poderoso y le ha imprimido el sentido de una funcion» (OC 1V, p.499)

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025) ISSN: 1578-6676, pp. 129-145



INCIPIT TRAGOEDIA: UN PODER ALTERNATIVO PARA NUESTROS TIEMPOS 133

que les encara con esta dimension compleja y de falta de control®. O también
puede producirse el despliegue de una mera justificacion desde la busqueda
de la redencion ante el sentimiento de culpabilidad, tal y como ha alimentado
la tradicion judeocristiana; es decir, orientan su accion hacia una dimension
idealizada para, de este modo, «salvarse». Sin embargo, como luego se
subrayara en este articulo, dicha dimension dionisiaca no deja de ser parte
«natural» —y fundamental— del devenir.

El tercer de los elementos a destacar en la tradicion metafisica es su
condicion de ir acompaiiada de un problema con el tiempo. Ademas de vivirlo
como una proyeccion teleologica, siempre orientada a un fin ajeno a lo vital,
se basa en una nocion de «progreso» totalmente artificiosa, expresion de lo
que se ha venido desencadenando a raiz del movimiento de la Ilustracion.
Y esto a menudo conlleva —o, al menos, potencia— una visiéon de 1 a 1
con el tiempo: 1 momento solamente cuenta con 1 unico significado. De este
modo, se tiende a aplanar y reducir la linea temporal, convirtiéndola en un
discurso monosémico, cuya valoracion esta al servicio del relato —de poder
dominante— que construye el sentido del status quo (sirve para éste, si se
atiende al utilitarismo anteriormente referido).

Se provocan, asi, planteamientos profundamente dogmaticos, en los que
las historias paralelas o alternativas al mismo no tienen cabida sin el juicio
y la censura moral, de forma que éstas siempre son acalladas como fruto del
resentimiento. No se trata de un desafio a la verdad, sino la generacion de
dogmaticas metafisicas que no permiten la emersion de voces y relatos que
traten de ésta, de aperturas a historias paralelas, tal y como reclamaria en su
Segunda Intempestiva. En palabras de German Cano,

La apertura intempestiva nietzscheana y su problematizacion experimental del
valor de verdad pretendian eliminar todo lastre de reconciliacion antropologica,
herencia de la filosofia de la historia, desplazando la tematica de una filosofia de
la historia a una filosofia consciente de sus limites historicos. Toda «mirada de
fin de mundo» cuya funcion fuese recoger en una totalidad cerrada la diversidad
temporal para permitir el reconocimiento de todo lo que quedaba detras, era
sometida a un duro golpe ya en la segunda intempestiva. Precisamente bajo dicha
influencia intempestiva, la nueva historia arqueologica intentard desarrollarse
como una experiencia critica del pensamiento, como una exploracion de las
condiciones de posibilidad de novedad en nuestra actualidad. (Cano 2001, p.255)

La cuestion del tiempo dentro de esta proyeccion también refleja otra
problematica de fondo, situada en las profundidades de la genealogia: se es

2 En este sentido, cabria pensar que el principio de individuacion que representa lo apolineo
frente al disgregador dionisiaco deja entrever como representan una estructura de la realidad que se
co-pertenece y forma una especie de ciclo, de eterno retorno, sin fin.

ISSN: 1578-6676, pp. 129-145 ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)



134 PAULA A. SERRANO

prisionero del rechazo resentido contra lo que ocurrio, en vez de su mutacion
en la aceptacion sin remordimiento de la voluntad de dicho momento. Asi,
como afirmaria Nietzsche en su episodio «De la redenciony» en su Zarathustra:

iY como podria soportar yo ser un hombre si el hombre no fuera también un
poeta y un desentrafiador de enigmas y el redentor del azar!

Redimir a los pretéritos y hacer que todo “fue” se transforme en un «asi lo quise»
— jsolo esto seria para mi la redencion! [...]

Esto, solamente esto es la venganza misma: la aversion de la voluntad contra el
tiempo y su “fue” (OC IV, p.157)

Se pone en evidencia aqui el profundo compromiso con la construccion
de dinamicas no marcadas por el deseo de dominio del acontecimiento y del
relato acerca del mismo. Dinamicas afirmativas de la tension inmanente al
devenir multiple de la vida, expresion de la relacion apolineo-dionisiaca en su
ser tragico y posibilitante.

Asi pues, en el escenario metafisico, el poder ostentado y promovido se
basa en establecer siempre una relacion de dominio con todo lo que lo rodea:

Ante todo, queréis hacer pensable todo ser: porque dudais, con razonable
desconfianza, de que sea en si mismo pensable.

jPero ha de plegarse y doblarse a vosotros! Asi lo quiere vuestra voluntad. Debe
pulirse y someterse al espiritu como si fuera su espejo y su reflejo.

Esta es toda vuestra voluntad, vosotros los mas sabios, una voluntad de poder;
incluso cuando hablais de bien y de mal y de valoraciones.

Queréis crear el mundo ante el cual podais arrodillaros: tal es vuestra tltima
esperanza y vuestra Gltima ebriedad. (OC 1V, p.139)

Como este fragmento expone, llama la atencion que lo que se menta es un
poder metafisico, pues mediante la proyeccion de ese mundo ad hoc no hay
sino una busqueda de reducir la realidad para asi manejarla mejor. Lo peor es
que, en este proceso, confunde la ficcidon reducida que esta creando y cree que
de veras constituye la realidad. Necesita crear un mundo que si que domine
por completo para, asi, poder admirarlo. Sin embargo, esta ficcion es fruto del
nihilismo, y fomenta ciertas dimensiones y modos de accidon que a su vez se
encuentran en relacion con lo anteriormente descrito. Por un lado, de lamano de
la razon utilitaria e instrumental —calculante, en términos heideggerianos—,
se produce una objetivacion de todo y todos, para concebirlos como meros
instrumentos en pos de su causa, por lo que de nuevo no los valora en tanto
tales, por si mismos. A su vez, también se genera una potenciacion de los
pseudocausalismos: esto es, se establecen una serie de relaciones causales que
fuerzan la realidad para que responda a sus metas, sin intentar comprenderla
realmente e incluso movilizando un tipo de pensamiento judicativo que, de

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025) ISSN: 1578-6676, pp. 129-145



INCIPIT TRAGOEDIA: UN PODER ALTERNATIVO PARA NUESTROS TIEMPOS 135

nuevo, rechaza la alteridad como evasion de la complejidad que ésta lleva
aparejada.

La filosofia foucaultiana es especialmente brillante en la profundizacion
de los rasgos, el origen y las consecuencias de este poder entendido como
dominio. No so6lo sus trabajos acerca de la clinica, la locura o la sexualidad
evidencian los usos que ha conllevado el poder empleado como medio de
dominio, sino que pone énfasis en la dimension violenta que lo acompafia.

Foucault detallaria dos mecanismos de este poder: el que se expresa
mediante una relacion de fuerza ejercida a través de la represion y aquel que
supone entenderlo en términos belicistas, de forma que

la decision final solo puede provenir de la guerra, esto es, de una prueba de fuerza
en que las armas, en definitiva, tendran que ser jueces. El fin de lo politico seria
la Gltima batalla, vale decir que la ultima batalla suspenderia finalmente, y solo
finalmente, el ejercicio del poder como guerra continua.» (Foucault 1980, p. 29)

Y como ¢l defiende (Cf. Foucault 1980, p.30) ambos se encuentran
interrelacionados, ya que la represion se despliega como herramienta util en
la guerra, mientras que la opresion que persigue ésta tltima no es sino una
ruptura con la alteridad y su soberania (elementos, por tanto, a reprimir fruto
de una moral de venganza?):

Por lo tanto, podriamos oponer dos grandes sistemas de analisis del poder. Uno,
que seria el viejo sistema que encontramos en los filosofos del siglo XVIII, se
articularia en torno del poder como derecho originario que se cede, constitutivo
de la soberania, y con el contrato como matriz del poder politico. Y ese poder
asi constituido correria el riesgo, al superarse a si mismo, es decir, al desbordar
los términos mismos del contrato, de convertirse en opresion. Poder/contrato, y
como limite o, mejor, como salto del limite, la opresion. Y tendriamos el otro
sistema que, al contrario, trataria de analizar el poder politico ya no de acuerdo
con el esquema contrato/opresion, sino segun el esquema guerra/represion. Y en
ese momento, la represion no seria lo que era la opresion con respecto al contrato,
vale decir, un abuso, sino, al contrario, el mero efecto y la mera bisqueda de una
relacion de dominacién. La represion no seria otra cosa que la puesta en accion,
dentro de esa pseudopaz socavada por una guerra continua, de una relacion
de fuerza perpetua. Por ende, dos esquemas de analisis del poder: el esquema
contrato/opresion, que es, si lo prefieren, el esquema juridico, y el esquema
guerra/represion o dominacion/represion, en el que la oposicion pertinente no

3 Aeste respecto, es clarificador el apunte de Nietzsche acerca de las consecuencias del modo
de hacer de esta moral vengativa: «Efecto de la prohibicion: todo poder que prohibe, que sabe despertar
el miedo en aquel al que se le prohibe algo, genera la «mala conciencia». Es decir, el apetito de algo
con la conciencia de la peligrosidad, de su satisfaccion, con la compulsion al secreto, a lo clandestino,
a la cautela. Toda prohibicién empeora el caracter de los que se someten a ella, no voluntariamente,
sino forzados.» (FP IV, p.282)

ISSN: 1578-6676, pp. 129-145 ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)



136 PAULA A. SERRANO

es la de lo legitimo y lo ilegitimo, como en el precedente, sino la existente entre
lucha y sumision. (Foucault 1980, p.30)

De esta forma, se ha procedido a trazar algunas caracteristicas clave del
poder metafisico tal y como lo denuncia el pensamiento nietzscheano: se
traduce como un dominio nihilista, judicativo, que establece como criterio de
accion el utilitarismo y que cae en trampas epistemologicas de grave calado
como las generadas por pseudocausalismos (al respecto, es muy particular
la denuncia que realiza en E! ocaso de los idolos refiriendo los grandes
errores en los que tradicionalmente se ha caido). Pero, asimismo, se trata de
una logica aplanante, tirana, violenta, con una voluntad de dominio preludio
de dogmatismo violento respecto a la alteridad y su apertura a la potencia
posibilitante:

La voluntad de una unica moral se muestra asi como la tirania sobre las demas
especies de aquella que ha confeccionado a su medida esa moral tnica: es la
mutilacion o la uniformizacion a favor de la dominante (ya sea para dejar de ser
temible para ella o para ser explotada por ella). (FP IV, p.289)

Por su parte, Heidegger recogeria esta profunda critica a la naturaleza
Metafisica de la Historia que emana del pensar nietzscheano, entendiéndola
como una especie de filtro, de velo, que ha ordenado el mundo de la vida, de
los valores, del pensamiento, y que prosigue, en una carrera acelerada, a un
objetivo que no es sino precipicio de si mismo.

Su diagnostico pasa por entender que el nicleo de la misma es, en gran
medida, el olvido del Ser y la consecuente diferencia ontologica entre el Ser
y el ente. Este filésofo aleman ensalzaria el modo en el que ambos han sido
distorsionados por la metafisica a lo largo de la historia mediante la confusion
y el olvido de su diferencia. Esto ha ocurrido a través de entender que el ente
ocupa el espacio preeminente, y pensando al ser desde €I, llevando a cabo una
especie de colonizacion de este ultimo.

A raiz de ello, se ha dado un olvido de la perspectiva ontoldgica en pos
de una onticidad que ha encontrado en la Modernidad su maximo exponente.
Heidegger ya apuntaria también a como ello ha traido el planteamiento de una
racionalidad cientifica ilimitada y positivista, que tornado el sujeto en objeto
y al objeto en instrumento de dominacioén en pos de un desarrollismo lineal
que olvida la pluralidad de lenguajes, la preeminencia de la Historia. Se ha
configurado de este modo esa entronizacion de lo ente que reniega del ser,
que rechaza el contemplar la posibilidad de lo oculto o de la alteridad, y con
ello, se cierra, hermético, a un retirarse para permitir el acontecer del ser y su
escucha.

En su obra sobre Nietzsche, Heidegger diria que «poder no quiere decir

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025) ISSN: 1578-6676, pp. 129-145



INCIPIT TRAGOEDIA: UN PODER ALTERNATIVO PARA NUESTROS TIEMPOS 137

otra cosa mas que la realidad efectiva de la voluntad» (Heidegger 2021,
p-69). Es decir, mera puesta en accion de un sujeto o conjunto de los mismos
que imponen a la realidad sus estructuras con un fin determinado.

En el contexto de una lectura critica de la filosofia de Nietzsche, este
filosofo termina realizando una profunda critica al caracter metafisico que ha
primado en el pensamiento a lo largo de la Historia a través del concepto
de voluntad de la voluntad, que podria decirse que alude a su vez a un
antropocentrismo perpetuador de las estructuras metafisicas:

Lavoluntad de la voluntad pone como condiciones de posibilidad el aseguramiento
de las existencias (verdad) y la transferibilidad de las pulsiones (arte). En
consecuencia, la voluntad de voluntad, como ser, organiza ella misma el ente.
Es solamente en la voluntad de voluntad donde la técnica (el aseguramiento de
las existencias) y la ausencia incondicionada de toda meditacion (“vivencia”
acaban dominando. (Heidegger 2001, p.63)

Heidegger vislumbra en la voluntad uno de los principales garantes de
que continten con fuerza las estructuras metafisicas de la Modernidad. Su
reclamo de atender a la diferencia ontologica pasa por “anular” esto en cierto
modo. Pues con ello se trata de pasar a una escucha activa de la verdad del ser,
volviendo al cultivo del pensar, tratando de habitar el mundo, sin relacionarse
con ¢l en términos de dominio y explotacion, como esta voluntad metafisica
promueve.

Es particularmente interesante hallar los entrelazamientos que tanto
Heidegger como Nietzsche realizan al conectar la dimension metafisica con
el establecimiento de patrones que potencian una estructura dogmatica —que
no pone limite alguno a su propia doctrina— y anulan la riqueza de una visién
hermenéutica y plural de un mundo en continuo movimiento —bien mediante
desvelamientos del Ser, bien mediante fuerzas que se encuentran y afirman—.

3. EL UBERMENSCH COMO FIGURA DE PODER

A la hora de plantear su Ubermensch —asi como sus declinaciones—,
Nietzsche deja ver en ¢l un poder muy particular, ante el que conviene
detenerse, pues puede sentar bases para un porvenir postmetafisico. Esta
figura representa un modo especifico de afrontar el devenir:

[...] lo que quiere Zaratustra: esta especie de hombre ideada por él concibe la
realidad tal como es: es lo bastante fuerte como para ello —, no es una especie
extrafia y alejada de la realidad, es la realidad misma, encierra en si todo lo
terrible y problematico de ella, pues solo asi puede el hombre tener grandeza...

(OC IV, p.856)

La fortaleza y la grandeza son guias de la actitud del Superhombre. Y ello

ISSN: 1578-6676, pp. 129-145 ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)



138 PAULA A. SERRANO

se torna posible cuando no se recurre a proyecciones metafisicas, negaciones
o huidas, sino que se escoge afrontar la realidad tanto en su faceta placentera
como en la terrible, en su ordenacién y en su disgregacion, en su dimension
apolinea y su dimension dionisiaca. Es decir, aceptando su tragicidad,
haciendo de ésta principio de tension y de equilibrio a la par, para dar lugar
desde ella a una afirmacion creativa y fuerte de la vida.

De este modo, el poder del Superhombre se ve caracterizado por este
modo de estar en el mundo que se traduce en un continuo superarse a si mismo.
Y en tal camino, podrian resaltarse dos aspectos clave.

En primer lugar, el caracter de lucha impreso en la realidad vital. El
devenir se encuentra repleto de finalidades, voluntades, valores que, en su
alteridad, presentan contradicciones y complejidad para imbricarse o incluso
sintetizarse (en el sentido hegeliano) entre si. De esta forma, de fondo se
encuentra una serie de resistencias a confrontar —y no tanto enfrentar— para
avanzar. Un avance no entendido necesariamente en horizontal, sino también
en vertical; es decir, no solo hacia adelante, sino también, y principalmente,
hacia dentro. Esto sitiia en el paradigma cualitativo-cuantitativo: un avance
que no se plantea en términos de mads, sino mejor. De este modo, se trataria
de una superacion que aspira a un crecimiento a mejor mediante la asuncion
de que no es posible evadirse escaparse, de las dificultades que trae el devenir
de la vida, sino que afrontar su incomoda alteridad es lo que permite ir
construyendo el camino.

Asi pues, se invita a una fortaleza espiritual que no se fundamente en
ideales metafisicos. Nietzsche llegard a afirmar que «habria que buscar al
tipo supremo de seres humanos libres alli donde constantemente se supera la
resistencia suprema: a cinco pasos de la tirania, cerca del umbral de peligro de
la servidumbre» (Nietzsche OC IV, p.676).

En este punto, es de relevancia también destacar un elemento que Foucault
subrayaria en su escrito £/ sujeto y el poder, que convendria tener también
muy presente: que este caracter de lucha que se establece en las relaciones de
poder llevara consigo un limite que lo va determinando. De esta forma,

La fijacion de una relacion de poder constituye un blanco -al mismo tiempo su
cumplimiento y su suspension. Y reciprocamente, para una relacion de poder, la
estrategia de lucha constituye también una frontera: la linea donde la induccion
calculada de las conductas de los otros no puede ir mas alld de la réplica a su
propia accion. (Foucault, 1983, p.30)

De ahi se destaca la necesidad de atender el poder como sintoma. Es
decir, atender a una relacion de poder devuelve la necesidad de un horizonte
de referencia historico, espacio-temporal, del contexto, del conjunto de
configuraciones de poder y de verdad que se ponen en ese momento en

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025) ISSN: 1578-6676, pp. 129-145



INCIPIT TRAGOEDIA: UN PODER ALTERNATIVO PARA NUESTROS TIEMPOS 139

juego. A través de esta contextualizacion, es posible ver una lectura de los
mecanismos y las tipologias de poder que se despliegan y, por tanto, aquellas
otras que quedan silenciadas, ocultas.

En segunda instancia, también hay que atender a que el poder del
Ubermensch que se desarrolla a través de una «superacion de uno mismoy,
siempre conlleva aparejado una dimension de creacion. Se crea el modo de ir
caminando el sendero.

Esto se transcribe a multiples dimensiones como la moral: se tiene que
ser creador del bien y del mal, que han de superarse a si mismos. Pero también
del conocimiento, pues el superhombre es creador de sentido. Y para ello,
es inevitable la destruccion, el quebrantamiento de los valores y sentidos ya
dados. De nuevo se halla aqui ese sentido de lucha, aplicado al propio caracter
de lo creativo. Y es que para Nietzsche, la dimension estética no responde
unicamente a la necesidad de hallar confort, pues de ser asi caeriamos en
la trampa metafisica. Al contrario, para ¢l la creacion y el arte estan ligados
al caracter afirmador y transfigurador del mundo. Por ello no debe olvidarse
que en Nietzsche hay también una ontologia estética. Esto a su vez tiene su
correlato en la propia creacion de sentido que se produce a lo largo de la
Historia, teniendo aqui un punto de encuentro con el horizonte hermenéutico.
Podria decirse que la toma de conciencia de que estos relatos historiograficos
forman parte de una interpretacion creativa, de una comprension concreta del
mundo elaborada de manera creativa fruto del entrecruzamiento de sentidos
y significados. De ello se deriva la posibilidad de la apertura de perspectiva y
la ruptura del discurso tnico. Como indicaria Gadamer, Nietzsche apuntaria
a la importancia de esta toma de conciencia: «solo si nos encontramos en un
horizonte que nos determina, somos capaces de ver.» (Gadamer, 2001, p.120).

Asi, el «ideal» de poder de Nietzsche lleva implicito la lucha —al que
podria afiadirsele el atributo de «espiritual»— y la creacion afirmativa con
ella. Se trata de un crecimiento crudo, transformador y en profundidad, que
aspira a una continua mejora en base a una fuerza y a una grandeza so6lo
obtenidas mediante el vencimiento de resistencias y dificultades que el
devenir ofrece. Pero, a diferencia del camino metafisico, no lo hace como
redencion o salvacidon para un mas alla, o a través de un nihilismo que evade
la conflictividad de toda realidad. Como indica German Cano,

el ejercicio historico del itinerario nietzscheano se constituye, por contraste,
como un pensamiento ligado al “sentido de la tierra”, un ensayo por pensar el
devenir inmanentemente sin negarlo desde la suposicion “teoldgica” de una
“pureza” imperecedera. (Cano, 2001, p.273)

ISSN: 1578-6676, pp. 129-145 ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)



140 PAULA A. SERRANO

4. LA VOLUNTAD DE PODER COMO LECTURA DE UN PODER MULTIPLE

El poder metafisico y el poder observable en la figura del Ubermensch son
dos modelos manifestacion, declinacion, de lo que Nietzsche denominaria
voluntad de poder. Se trata de una nocién compleja y que se encuentra
inacabada en el proyecto filoséfico de Nietzsche. Pero, a partir de sus escritos
publicados, ésta se perfila con ciertos trazos que es preciso apuntar.

En primer lugar, y en armonia con lo que se ha venido indicando, cabe afirmar
que la voluntad de poder se encuentra estrechamente ligada a la dimension
vital; Nietzsche incluso llegaria a afirmar que la voluntad de poder es la
voluntad de vivir (Cf. OC III, 865). El vinculo entre ambas es tan fuerte que
realmente en el horizonte nietzscheano la primera se expresa en la segunda.
Pero Nietzsche incluso llega a tildar a la voluntad de poder de «energia»:

Por ultimo, suponiendo que se consiguiera explicar toda nuestra vida pulsional
como la configuracion y ramificacion de una unica forma fundamental de la
voluntad — a saber, de la voluntad de poder, tal como reza mi tesis —; suponiendo
que se pudieran reconducir todas las funciones organicas a esta voluntad de
poder y en ella se encontrase también la solucion al problema de la generacion
y la nutriciébn —es un unico problema— , entonces habriamos adquirido asi el
derecho a definir inequivocamente cualquier fuerza actuante como: voluntad
de poder. El mundo visto desde dentro, el mundo definido y caracterizado de
acuerdo con su «caracter inteligible» — seria justamente “voluntad de poder”, y
nada mas.» (OC 1V, pp.322-323)

La voluntad de poder toma aqui caracter biolégico e incluso ontologico
que, en cierto modo, le aleja de la voluntad en términos shopenhauerianos. Se
trataria de un principio impulsor que atravesaria toda forma de vida e iniciaria
el cambio, el movimiento, de la misma. Nietzsche contrapondra la voluntad de
poder a elementos como la adaptacion o la conservacion que Charles Darwin
o Herbert Spencer habian traido a colacion*, pues como sefialaria Vattimo, de
acuerdo con Nietzsche existe en esta posicion una «reduccion de los errores a
su funcion vital», y «una extrema representacion de la cosa en si en la forma
de un conjunto de exigencias de vida» (Vattimo 1989, pp.134-136).

4 A este respecto, contribuciones como las de Barbara Stiegler o Vannessa Lemm han sido
iluminadoras: la primera apunta agudamente el debate de Nietzsche con los paradigmas evolucionistas
Darwinianos, mientras que Lemm, por su parte, sabe pertinazmente de reclamar la relacion y el sustrato
biologicos en Nietzsche, bien a través de la animalidad, bien a través de lo vegetal, bien mediante una
fisiologia que pone todos estos ambitos en relacion.

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025) ISSN: 1578-6676, pp. 129-145



INCIPIT TRAGOEDIA: UN PODER ALTERNATIVO PARA NUESTROS TIEMPOS 141

Nietzsche percibira que tanto los mecanismos de adaptacion y como los
de conservacion son una especie de consecuencia indirecta (de una voluntad
de poder de profundo caracter hermenéutico y creativo:

la causa de la aparicion de una cosa y la utilidad final de ésta, su verdadero
empleo y su lugar efectivo en un sistema de fines son cosas foto caelo distintas;
que algo que ha llegado a existir del modo que sea y esta disponible viene a ser
interpretado una y otra vez por un poder que es superior y tiene un modo nuevo
de ver las cosas, apropiandose de ello de manera nueva, y transformandolo y
adaptandolo a un nuevo uso; que todo acontecer en el mundo organico es un
someter, un ensefiorearse, y que, a su vez, todo someter y enseflorearse es un
nuevo interpretar, un ajustar en los que por fuerza el “sentido” y la “finalidad”
habidos hasta el momento tienen que quedar oscurecidos e incluso borrados por
completo. (OC 1V, pp.498-499)

Asi, no hay progreso o evolucion adaptativa, sino que éstas suceden en
gran medida tras la accion de fuerzas que interpretan y reinterpretan, que
vencen y son vencidas. La voluntad de poder esta en juego en todo lo que
sucede. Y las resistencias y los sacrificios en este proceso miden, cualifican,
el avance realizado. Si se llegan a momentos de inutilidad, de atrofia, de
degeneracion, de pérdida de sentido, entonces supondra que otro poder mas
fuerte ha inundado esa realidad.

Y lo que es mas: en su obra sobre el Poder en Foucault, Deleuze subrayaria
este aspecto del poder como fuerzas puestas en relacion, y afiadiria que esto
tiene una dimension de estrategia. Es decir, el poder seria estratégico en tanto
campo de multiplicidad de fuerzas en relacion; ellas plantean un escenario
de complejidad no reducible a la unidad (como haria Schopenhauer) (Cf.
Deleuze 2017, p.70). De nuevo, a través de la lectura francesa, la multiplicidad
y el dinamismo de la realidad quedan resaltadas a través el pensamiento
nietzscheano.

Ademas, a la hora de aproximarse a comprender mejor esta fuerza
actuante a través de la voluntad de poder, sin embargo, es preciso detenerse a
algo: no se ha de caer en trampas judicativas. El tinte moral no tiene cabida en
esta voluntad de poder, pues ésta es, por asi decirlo, “neutra”; podria afirmarse
que tan s6lo existe, sin poseer predicado. Lo que cambia es el modo en el que
se canaliza en cada ser vivo.

A lo largo de su obra, Nietzsche expondra diferentes ejemplos de como
la voluntad de poder se ha manifestado. Se trata de una cuestion amplisima,
pero a fin de nombrar algunos, por ejemplo, en los sacerdotes su voluntad
de poder se mantiene firme para dominar sobre los que sufren, modificando
la direccion del resentimiento a través de la culpa o mediante mecanismos
ascetas anuladores de lo vital (Cf. OC 1V, pp.534-536). En la Antigua Grecia,

ISSN: 1578-6676, pp. 129-145 ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)



142 PAULA A. SERRANO

los griegos se mostraban casi temerosos por lo indomable que resultaba la
potencia de la voluntad de poder de su pueblo, y se afanaban en asegurarse y
protegerse de su propia materia explosiva interior; ellos tuvieron la necesidad
de ser fuertes. Otro es el caso de la arquitectura; de acuerdo con Nietzsche, en
ella se visibiliza la voluntad de poder; o el gran estilo, que expresa un poder
que no tiene necesidad de ninguna prueba, pues reposa en si, fatalista, como
una ley entre leyes (Cf. OC 1V, pp.660-661).

Por ultimo, la dimension creativa tampoco esta ausente en las referencias
de Nietzsche a la voluntad de poder. Luis de Santiago se detiene en esto
ampliamente. En su obra Arte y poder, sefiala como la voluntad de poder se
entiende a modo de «exigencia creadora» (Cf. De Santiago Guervos 2004:
608), ya que del encuentro de fuerzas se derivan de continuo nuevas formas de
organizar e interpretar la realidad. Ello tiene su continuacion en la dimension
del arte y la figura del artista:

De ahi que la voluntad de poder se defina como exceso de posibilidades.
Multiplicidad de impulsos, todo un horizonte de fuerzas dentro del cual el arte
va perfilando sus perspectivas. Fuerza y actividad se identificaran en el artista
en cuanto hombre activo y fuerte, capaz de comunicar sus excedentes y de
trascenderse en otras cosas, pues en realidad, en todos los actos de su vida, el
hombre hace la experiencia del poder. (De Santiago Guervds 2004, p.609)

El trasfondo creador se encuentra como condicion de posibilidad del
devenir de la realidad. Heidegger, por su parte, llegara a decir que «la voluntad
de poder es, en cuanto autoafirmacion, un constante crear». Asi, la creacion
se constituye como una forma de esta voluntad de poder (Heidegger 2021,

pp-136).

5. A MODO DE CONCLUSION: LA EMERGENCIA DE LA AFIRMACON TRAGICA COMO
PODER ALTERNATIVO

Lo que se ha venido desarrollando a lo largo de este escrito no hace sino
buscar una apertura en la perspectiva acerca de lo que es concebido como
poder. Y la voluntad de poder se erige como telon de fondo, como constante
que funciona a modo de principio de accion en todo poder, siendo éste parte
inmanente en el propio fendmeno vital (un fenémeno vital entendido como
continua puesta en relacion de fuerzas diversas que aspiran a afirmarse).

A través de su critica a la tradicion judeocristiana, Nietzsche sefiala un
poder metafisico que impulsa su accion mediante el dominio de lo otro, la
(auto)negacion y una moral del resentimiento. Sin embargo, cuando dibuja una
nocion de poder que se guia por criterios de fortaleza y grandeza —de gran
estilo— en medio de las tempestades de la existencia, Nietzsche pone sobre
la mesa otro modo de poder, alternativo, a aquel entendido como dominio,

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025) ISSN: 1578-6676, pp. 129-145



INCIPIT TRAGOEDIA: UN PODER ALTERNATIVO PARA NUESTROS TIEMPOS 143

que plantea una reflexion de sumo interés para nuestra actualidad. Pues cabe
preguntarse: jes efectivamente el poder tan solo una cuestion de dominar?
.Unicamente puede referir a un tipo de relacion basado en crear una ficcion’
de control de la realidad?

La intencién de estas interrogaciones no es otro sino apuntar que,
precisamente, para Nietzsche entender y hacerse cargo del poder lleva
intrinseco un entender y un hacerse cargo de la dimension tragica, que es

El decir si a la vida incluso en sus mas extrafios y duros problemas; la voluntad
de vivir complaciéndose en su propia inagotabilidad al sacrificar a sus tipos mas
elevados — a eso es a lo que yo llamé dionisiaco, eso fue lo que comprendi
como puente hasta la psicologia del poeta tragico. No para librarse del terror y la
compasion, no para purificarse de un afecto peligroso mediante una vehemente
descarga — asi lo malinterpreto Aristoteles: sino para, por encima del terror y la
compasion, ser el mismisimo eterno placer del devenir (OC 1V, p.819)

Tomar el poder a través de la toma de conciencia de esto es lo que augura
que

volverd a posibilitar en la tierra ese exceso de vida del que debera volver a nacer
también el estado dionisiaco. Prometo una época tragica: el arte supremo en el
decir si a la vida, la tragedia, renacera cuando la humanidad haya asumido la
conciencia de las guerras mas duras, pero también mas necesarias, sin sufrir por
ello... (OC 1V, p.819)

El lugar que funda lo tragico en la propuesta nietzscheana posee una
carga ontologica a sacar a colacion. La ya referida tension entre lo dionisiaco
y lo apolineo y la revelacion de la naturaleza tragica como una aceptacion
radical del mundo sin proyecciones metafisicas, que ya propondria desde su
Nacimiento de la Tragedia, invita a observar como ambas constituyen una
base para confrontar la perspectiva desde la cual se ha partido de juzgar
como negativo todas las dimensiones atribuidas a lo dionisiaco, a la par que
deformando con su pensamiento judicativo a éstas hasta la satira esperpéntica.
Pero el elemento tragico propone precisamente una refundacion de la mirada y
de la accion, devolviendo el sentido afirmativo propio a la vida, a ese elemento
que apunta a la abundancia de fuerza, de desbordamiento incluso, y los honra.
En definitiva, lo tragico puesto en relacion con la afirmacion de la vida insta
a fundar un poder postmetafisico fruto y expresion de la aceptacion —una
aceptacion incluso alegre, ligera— de la ontologia tragica de la realidad.

De fondo se halla la cuestion de como transformar hacia esta nocion de

5 Elempleo del término «ficcion» es intencional: se ha elegido porque, precisamente, lo que se
establece es un relato que se orienta a otorgar seguridad al ser humano frente al caos y la complejidad
del devenir.

ISSN: 1578-6676, pp. 129-145 ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)



144 PAULA A. SERRANO

poder que siembre semillas de otra relacion con el mundo que nos rodea, que
permita habitarlo. Pues, como afirmaba Heidegger,

Habitar “el modo como tu eres, yo soy, la manera segun la cual los hombres
somos en la tierra es el Buan, el habitar. Ser hombre significa, estar en la tierra
como mortal, significa: habitar. La antigua palabra bauen significa que el hombre
es en la medida en que habita; la palabra bauen significa al mismo tiempo abrigar
y cuidar; asi, cultivar (construir) un campo de labor (einen Acker bauen), cultivar
(construir) una vina. Este construir sdlo cobija el crecimiento que, desde si, hace
madurar sus frutos. Construir, en el sentido de abrigar y cuidar, no es ningun
producir. (Heidegger 2001, p.109)

El planteamiento de un poder no basado en la pura dominaciéon como
escape metafisico sienta las bases, para, precisamente, inaugurar modos de
accion que no se traduzcan en la destruccion de las otredades —incluida la
que supone la naturaleza— que rodean cada vida humana®.

Asi pues, Nietzsche abrid las puertas no solo a una nueva temporalidad,
a un desvelamiento del nihilismo para la Modernidad, o a un nuevo modo de
entender el conocimiento y de confrontar la moral. El generé la posibilidad
para otro tipo de poder basado en la potencia tragica fundamentada en su
aceptacion y afirmacion, en sus miltiples formas y manifestaciones. Esta se
convierte en el criterio en el que asumir el devenir sin caer en las trampas de
la metafisica, entendiendo que las fuerzas puestas en relacion, la parte mas
dificultosa de la vida o la asuncion del caos —en tanto falta de control—
como parte de la existencia, permiten un sendero que no caiga en negar lo que
constituye la vida, que no anule lo radicalmente otro o que juegue en términos
de dominio, miedo o resentimiento respecto a la vida, sino para, precisamente,
asumir la transformacion como parte intrinseca del devenir y buscar a través

6 Enestalinea, no querria dejar de mencionar una alternativa al poder entendido como dominio
de la realidad que le rodea, y es el paradigma de la consideracion que propondria Corine Pelluchon,
que se entrecruza con la necesidad de habitar, en el sentido heideggeriano, de un modo distinto. La
apuesta de Pelluchon pasa, de este modo, por remplazar el esquema de la dominacion por el de la
consideracion: «La consideracion que se funda en la experiencia de nuestra pertenencia al mundo
comun y en la percepcion de lo que nos une a los otros seres vivos, ensancha nuestra subjetividad
y hace emerger el deseo de cuidar la tierra y de los otros. Esta transformacion, que es interior pero
que tiene sin tiene implicaciones econdmicas y politicas importantes, requiere su tiempo. Se efectua
ante todo en el de la conciencia y afecta primero a una minoria antes de generalizarse y traducirse en
reestructuraciones economicas y en una evolucion de la gubernamentalidad» (Pelluchon 2022, p.314)
El paradigma de la consideracion se convierte en aliada de la transicion ecoldgica, pues conlleva el
cambio en nuestro modo de representar y dar sentido, y apuesta por el desarrollo de modelos que
tengan en cuenta el mundo en comun, por lo que va necesariamente ligado a la justicia social, a la
salud conjunta y al respecto a la naturaleza y sus seres. Es una apuesta por una habitar la tierra que
se desenvuelva tanto en cada uno de nosotros/as como en el terreno comunitario, esto es, econdémico,
social y politico.

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025) ISSN: 1578-6676, pp. 129-145



INCIPIT TRAGOEDIA: UN PODER ALTERNATIVO PARA NUESTROS TIEMPOS 145

de ella una grandeza y una fortaleza que afirmen la vida en su multiplicidad y
complejidad.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

CANO, German (2001), Nietzsche y la critica de la modernidad. Madrid:
Biblioteca Nueva.

DE SANTIAGO GUERVOS, Luis E. (2004), Arte y poder. Madrid: Trotta.

DELEUZE, Gilles (1971), Nietzsche y la filosofia, trad. Barcelona: Anagrama.

DELEUZE, Gilles (2014), El poder. Curso sobre Foucault. Buenos Aires:
Cactus.

FOUCAULT, Michel (1980), Microfisica del poder. Madrid: Ediciones de La
Piqueta.

FOUCAULT, Michel (1983), El sujeto y el poder, trad. S. Carassale y A.
Vitale. Biblioteca libre Omegalfa.

GADAMER, Hans-Georg (2001), E! giro hermenéutico. Madrid: Cétedra.

HEIDEGGER, Martin (2001), Conferencias y articulos. Barcelona: Ediciones
del Serbal.

HEIDEGGER, Martin (2021), Nietzsche, trad. J.L.Vermal. Madrid: Ariel.

NIETZSCHE; Friedrich (2008), Fragmentos Postumos (1885-1889). Volumen
1V, ed. D. Sanchez Meca, trad. J.L..Vermal y J.B. Llinares. Madrid: Anaya

NIETZSCHE, Friedrich (2014), Obras Completas. Volumen IIl. Obras de
madurez I, trad. de J. Aspiunza, M. Parmeggiani, D. Sanchez Meca y J.L.
Vermal, Madrid: Tecnos.

NIETZSCHE, Friedrich (2016), Obras Completas. Volumen IV. Escritos de
madurez Il y complementos a la edicion, trad. de J. Aspiunza, M. Barrios
Casares, K. Lavernia, J.B. Llinares y D. Sdnchez Meca, Madrid: Tecnos.

PELLUCHON, Corine (2022), Ecologia como nueva llustracion. Barcelona:
Herder.

VATTIMO, Gianni (1989), EI sujeto y la mdscara. Barcelona: Ediciones
Peninsula.

ISSN: 1578-6676, pp. 129-145 ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)



