NIETZSCHE Y LA HERMENEUTICA: NIHILISMO,
PERSPECTIVISMO Y VIDA CONTEMPLATIVA

Nietzsche and Hermeneutics: Nihilism, Perspectivism and the

Contemplative Life.

Astor Garceia Gil, David Martin Plaza
Universidad de Valencia, Universidad Complutense de Madrid.

REsuMEN: El objetivo del presente trabajo consiste en analizar la estrecha relacion entre
Nietzsche y la hermenéutica. A través de las nociones de nihilismo consumado y de
perspectivismo, Nietzsche redefine la metafisica como una hermenéutica basada en la
interpretacion de metaforas y la negacion de verdades absolutas. Se distingue entre dos
enfoques hermenéuticos: la hermenéutica abierta, que promueve la libertad interpretativa y
la creatividad, y la finalista, mas conservadora y orientada hacia verdades compartidas, pero
util para la evolucion social. El texto concluye que ambas posturas, aunque divergentes, son
esenciales para la transformacion cultural, combinando innovacion critica y pragmatismo
estructural en un equilibrio necesario para el progreso humano.

Palabras clave: Hermenéutica-perspectivismo-verdad-Nietzsche-Schopenhauer.

ABSTRACT: The aim of this paper is to analyse the close relationship between Nietzsche and
hermeneutics. Through the concepts of consummate nihilism and perspectivism, Nietzsche
redefines metaphysics as hermeneutics based on the interpretation of metaphors and the
negation of absolute truths. A distinction is made between two hermeneutical approaches: open
hermeneutics, which promotes freedom and creativity in interpretation, and finalism, which
is more conservative and oriented towards shared truths, but useful for social evolution. The
text concludes that both positions, although divergent, are essential for cultural transformation,
combining critical innovation and structural pragmatism in a necessary balance for human
progress.
Keywords: Hermeneutics-Perspectivism-Truth-Nietzsche- Schopenhauer.

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025), pp. 167-184. ISSN: 1578-6676.
© Sociedad Espafola de Estudios sobre Friedrich Nietzsche (SEDEN)
Recibido: 21-10-2024  Aceptado: 10-01-2025

Esta obra esta bajo licencia internacional Creative Commons Reconocimiento-NoComercial-Compartirlgual 4.0.




168 ASTOR GARCIA GIL, DAVID MARTIN PLAZA

1. INTRODUCCION

A lo largo del ultimo siglo se ha debatido y escrito acerca de la relacion entre
la hermenéutica y el filosofo que nos concierne, a saber, Nietzsche. Por lo
general, el debate ha transcurrido alrededor de la cuestion de si Nietzsche
puede ser considerado un hermeneuta, pero en nuestro caso esto se trasladara
a una segunda posicion. Lo que investigaremos sera la relacion de dicho
filésofo con la propia hermenéutica a través de su posicion con los conceptos
de verdad e interpretacion con la ayuda de otros filosofos. En este texto,
Schopenhauer sera el que mas nos ayudard a vislumbrar la relacion entre
Nietzsche y la hermenéutica. Lo que vamos a tratar de defender es que la vision
hermenéutica de Nietzsche es una herencia schopenhaueriana que el filésofo
de Rdcken intentd desarrollar hasta sus ultimas consecuencias. Partiremos de
la existencia de una idea original de Schopenhauer a la que Nietzsche nunca
renunciara y que, de hecho, convertira en el fundamento de su investigacion
genealogica: la idea de una subordinacion del intelecto a la voluntad. Esta
tesis es, asimismo, la que da sentido al caracter hermenéutico de su filosofia.
De tal suerte, la argumentacion del presente texto no habra de girar en torno a
lo que la hermenéutica critica habria de tomar como estructuracion primigenia
de si, sino que, por el contrario, tendera a focalizar la mira en los peldafios
basales de una hermenéutica critica fundamentada, primeramente, sobre la
figura de un Nietzsche caracterizado como incipiente pensador de aquello que
posteriormente se dio a llamar como hermenéutica:

Quizas el hecho de seguir las huellas de estas analogias en Nietzsche [...] puede
ayudarnos a adquirir una conciencia mas clara de ellas y a hacer que nos demos
cuenta de modo mas radical de las posibles implicaciones de lo que se puede
Ilamar el ‘giro hermenéutico’ en la filosofia moderna. (Vattimo, 2002, p.140)

En esta cuestion, Schopenhauer nos podra ayudar sobremanera a
entender lo que trasciende a la afirmacion de dicho perecer, pues en vez de
hacer como la tradicion previa y buscar una causa primera en el concepto de
Dios, Schopenhauer opta por dejar a la Voluntad, o sea, al fondo de fuerzas
conscientes e inconscientes que sostiene la realidad, sin causa, y por tanto,
dejar al mundo sin un fundamento racional en el que se pueda apoyar. El
mundo es irracional porque no podemos dar razon de este. Frente a la Voluntad,
la razon no puede hacer nada.

(Por qué Gadamer, el discipulo de Heidegger, ha dado tan poca importancia a
Nietzsche en el planteamiento y desarrollo de su hermenéutica filosofica? ;No
resulta verdaderamente extraiio que el artifice de la teoria hermenéutica de la
interpretacidn mas moderna ignore casi por completo la teoria de la interpretacion
que desarrolld Nietzsche y que, posteriormente, constituy6 la base del desarrollo

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025) ISSN: 1578-6676, pp. 167-184



NIETZSCHE Y LA HERMENEUTICA: NIHILISMO, PERSPECTIVISMO Y VIDA CONTEMPLATIVA 169

de las teorias freudianas, deconstructivistas, etc.? (De Santiago, 2004, pp.171-
172)

Esta cuestion explicitada por el profesor Luis Enrique de Santiago se
ha de tornar piedra angular del cuestionamiento acerca de la hermenéutica
instaurada adyacentemente a la filosofia nietzscheana. Esta exclusion es la
que nos conducira a una de las mas necesarias conclusiones del presente
examen: la existencia de una hermenéutica abierta y una hermenéutica
finalista atravesados por la filosofia nietzscheana. Y aqui es donde entra
la labor hermenéutica de Schopenhauer, la cual redefine el sentido y la
funcion de la metafisica. La metafisica pre-kantiana buscaba ir mas alla de
la experiencia buscando verdades trascendentes y absolutas; Schopenhauer,
en cambio, la situa en el terreno de lo inmanente: «La disposicion metafisica
propiamente dicha consiste, ante todo, en ser capaz de asombrarse de lo
habitual y cotidiano, lo que induce a convertir la totalidad del fenomeno en un
problema» (Schopenhauer, 2004, p.199).

2. PASO PRIMERO: ESCEPTICISMO BASAL Y MUERTE DE DIOS

El hombre, en su inmensa mayoria, dejoé que el hogar del conocimiento
fuese colmado cabalmente por la figura de Dios, torndndose este en la unica
figura ante la cual el feroz ataque escéptico resultaba impotente. Ejemplo
claro de tal evento es el desenlace de la duda metodica cartesiana. De tal
modo, aunando en el entramado 16gico de la historia cognitiva humana ambos
sucesos hallaremos, inexorablemente, una caida abisal de los idolos enlazados
a dicha divinidad, de los valores cognitivos absolutos ligados a la figura
falsamente indudable de Dios, esto es, entre otros, la Verdad y la Objetividad.

Cuando el Nietzsche pone en escena la muerte de Dios, ello significa
mucho mas que una intercambio de papeles entre lo divino y lo humano. Con
esta afirmacion, el alemén no pretendia sino mostrar que el escepticismo todo
lo puede copar, todo lo embatla dentro de su propia esencia, de su nebulosa
consagrada al dudar. Dios ha muerto, mas con ¢l se ha enterrado toda verdad
objetiva, toda seguridad y todo valor absoluto. He ahi el inicio de aquel
escepticismo que «puede comprenderse en un sentido muy razonable y es un
preparativo necesario para el estudio de la filosofia, al conservarse la debida
imparcialidad en nuestros juicios y rescatar nuestra mente de los prejuicios
que podemos haber absorbido por educacion u opinion temeraria» (Hume,
1988, p.177) .

En esta linea y tras dicho acontecer, Schopenhauer introduce una
distincion crucial entre dos formas de abordar el conocimiento: la explicacion
y la comprension. La primera, vinculada a la ciencia, nos permite entender
como se relacionan los fendémenos entre si, colocandolos en el marco del

ISSN: 1578-6676, pp. 167-184 ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)



170 ASTOR GARCIA GIL, DAVID MARTIN PLAZA

tiempo, el espacio y la causalidad. Por otro lado, la comprension, en términos
hermenéuticos, busca captar el sentido de los fenomenos, desentrafar su
significado esencial. Schopenhauer afirma que la metafisica, aunque no puede
prescindir de la explicacion, tiene la comprension como verdadero objetivo.

3. PASO SEGUNDO: NIHILISMO CONSUMADO Y PERSPECTIVISMO

Tras la coronacidon cognitiva y vital del escepticismo, los caminos
posibilitados por el desenlace nietzscheano se tornaron diversos. No obstante,
la generalidad de ellos tendid a constituir al yo como centro seguro del saber
puesto que éste habia asesinado a Dios, habia abocado al hombre a la nada vy,
asimismo, poseia el poder de la duda. Sin embargo, pese a que en estos casos la
corriente escéptica tendio a corromperse en si, radicalizarse en su orientacion
relativista y acontecer, postreramente, como un egoismo desmedido que
convierte al yo en realidad Uinica y suprema, también hubo quien consumo
esta via en un nihilismo ferviente que entendi6 su circunstancia perspectivista
y logré no acaecer solipsismo ni dogmatismo, entendiendo que: «El nihilismo
[...] se puede definir recurriendo a una expresion que aparece a menudo en
los textos de Nietzsche, la expresion ‘nihilismo consumado’. El nihilista
consumado o cabal es aquel que comprendi6é que el nihilismo es su (nica)
chance» (Vattimo, 1987, p.23).

Es decir, hubo individuos que comprendieron que los seres humanos «no
saben nada que pueda elevarse a principio: el escepticismo no es la apoteosis
de la perplejidad, sino tan solo un saber que dice adids a los principios»
(Marquard, 2002, p.26). En consecuencia a tal comprension, dichos
acontecimientos pudieron provocar, en algunos individuos, un nihilismo que
«para Nietzsche [...] puede resumirse en la muerte de Dios o también en la
‘desvalorizacion de los valores supremos’» (Vattimo, 1987, p.24). y que, tras
dicho fenecer, permuta en «la situacion en la cual el hombre abandona el
centro para dirigirse hacia la X» (Vattimo, 1987, p.23).

Al hilo de esta circunstancia, la metafisica schopenhaueriana no
pretende ir mas alla de la experiencia, sino que tiene un proposito mucho mas
modesto: comprender el mundo en su relacion intrinseca con la experiencia.
Al renunciar a la busqueda de verdades trascendentes y situar su labor en
la interpretacion de lo que aparece, Schopenhauer transforma la metafisica
en una hermenéutica de la existencia, una forma de desvelar el significado
profundo del mundo sin pretender ir mas alla de lo que este puede ofrecer.
(Qué relacion tiene todo esto con la hermenéutica nietzscheana? Nietzsche
acepta el punto de partida de Schopenhauer: la tesis de la subordinacion del
intelecto a la Voluntad, de lo racional a lo afectivo. En coherencia con ello,
Nietzsche, igual que Schopenhauer, no pretende construir una doctrina que
aspire a la objetividad o a la absoluta coherencia logica. Ya no podemos dar

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025) ISSN: 1578-6676, pp. 167-184



NIETZSCHE Y LA HERMENEUTICA: NIHILISMO, PERSPECTIVISMO Y VIDA CONTEMPLATIVA 171

razén del mundo, por lo que «pide ser interpretado a partir de un punto de
vista nuevo, que es la cuestion del origen» (Rosset, 2005, p.76). En suma, la
caida de Dios se torna un adids a los antiguos idolos y principios absolutos,
hecho que, necesariamente, zarandea al hombre y lo disgrega en direcciones
integramente dispares.

Es decir, dado que el fin de tal perspectiva vitalmente nihilista es
tender conexiones entre los solitarios y divergentes yoes, los cuales han de
comprender de manera necesaria que, igual que ante la vision de la nada
absoluta y de la desesperanza su yo se hubo establecido como nticleo de su
propia seguridad, paralelamente, lo mismo habia de suceder con el resto de
yoes, los cuales también ansian ese nuevo camino del que habla Vattimo, una
via para aquel que se sabe en una nebulosa escéptica pero que se niega a recaer
en un dogmatismo que ahora eleva al yo egoista. Dicha relacion intersubjetiva
la expone admirablemente Ortega y Gasset:

El mundo es, por lo pronto, un horizonte cuyo centro es el individuo. Esta es la
perspectiva basica de la vida. Pero acontece que dentro de ese horizonte nuestro
encontramos [...] cada una de estas ajenas vidas tendra inexorablemente su
perspectiva; es decir, que el prdjimo se sentira, a su vez, centro de otro horizonte.
Esto nos obliga a complicar nuestra perspectiva primaria articulando en ella esas
otras virtuales que son las vidas de los demas. (Ortega y Gasset, 1964, p.345)

En consecuencia, en Nietzsche no se ha de entender el nihilismo como
el asentamiento gracil y en una actitud desalmada de «echarse a morir sobre
una nada segura antes que sobre un algo inciertoy, sino que el aleman «es
nihilista, en definitiva, y lo es perfectamente, justo en la medida en que ha
atravesado el nihilismo y lo ha dejado a su espalda» (Vattimo, 2002, p.207).
En ese nihilismo atravesado se ha de abandonar la metafisica y, en su lugar,
hacer hermenéutica, y mas concretamente, una hermenéutica genealdgica.
Schopenhauer fue de los primeros en tener esta intuicion, pero no fue capaz
de llevarla a término satisfactoriamente. Nietzsche se dio cuenta de esto
y, para evitar esta consecuencia indeseada, lo que hizo fue reinterpretar el
concepto de Voluntad reduciéndolo a un plano exclusivamente psicologico,
pudiendo asi establecer una relacion mucho mas estrecha y equilibrada
entre las motivaciones de la voluntad y la representacion que de ella hace el
intelecto. Con ello, posibilita un pensamiento sobre las relaciones entre ambas
instancias y hace de la interpretacion genealdgica una empresa verdaderamente
realizable.

No obstante, en esta etapa argumentativa se torna preciso dirimir la
relacion de este pensar con el conocimiento en si, puesto que, mientras que
los yoes egoistas y conservadores que tomaron este camino crearon nuevas
criaturas deformes para paliar la muerte acaecida, el nihilista consumado se

ISSN: 1578-6676, pp. 167-184 ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)



172 ASTOR GARCIA GIL, DAVID MARTIN PLAZA

percatd de que, ciertamente, el conocimiento no era, en su base mas intima,
sino un conjunto de metaforas que habian olvidado su origen esencial. Aqui
podemos ver como la idea schopenhaueriana de la subordinacién del intelecto
a la voluntad se encuentra también a la base del perspectivismo nietzscheano.
Nuestro propio lado afectivo, inconsciente e irracional determina nuestra
perspectiva, jugando también un papel en nuestra interpretacioén particular.
Es decir, siguiendo la filosofia de Odo Marcuard, este tipo de yo nacido del
escepticismo y liberado de los valores absolutos se permite hacer lo que puede
hacer seglin su circunstancias y potencialidades, liberado ya de los absolutismos
conceptuales. Subsiguientemente, se «acoge el horizonte del nihilismo de
manera definitiva y se instala filosoficamente en el ‘acontecimiento’ de la
muerte de Dios como posibilidad del ‘fin’ de la violencia» (Cano, 2001, p.393).
Pues el nihilista reconoce que ese Dios solo «representa todas las formas de
tranquilizarnos opresivamente y de subordinarnos como individuos [...] Su
muerte es la muerte de la violencia que ha dominado nuestra vida durante
tantos siglos, en el marco de la moral y de la sociedad de la ratio» (Onate y
Olmo, 1988, p.149).

En definitiva, el nihilista cabal se percatd, una vez liberado, de que su
relacién con el conocimiento y con la objetividad moderna habia estado
marcada por una violencia intrinseca a las rigidas directrices establecidas.
Asimismo, otra superacion necesaria en dicha progresion se enlaza a otro pilar
de la vida moderna, «la configuracion hegemonica de la cultura modernay
(Conill, 2005, p.17).

Nietzsche y Heidegger, pues, interpretan de diferente modo la famosa formula
‘Dios ha muerto’ como experiencia del nihilismo. Para Nietzsche [...] el mas
grande de los acontecimientos es que [...] se ha producido una subversion o
inversion de los valores, que constituye en realidad una nueva transvaloracion,
aunque por el momento sea un nihilismo incompleto. (Conill, 2005, p.23).

Es decir, tras dicha emancipacion del hombre en relacion con el
dogmatismo, los valores no tuvieron por qué sucumbir integramente, sino que
algunos de ellos mutaron. La conclusion no tiende a una neutralizacion de los
valores, sino a una desabsolutizacion de ellos.

No obstante, como ya se ha mostrado, Nietzsche va mas alla e incluso
supera el nihilismo, «segun Nietzsche, hay un hecho basico y es que seguimos
buscando ‘sentido’ y valor en todo acontecer, es decir, el ‘fin’, el para qué,
porque necesitamos un orden y de ahi que confiemos en un orden moral
del mundo, porque preferimos querer la nada antes que no querer» (Conill,
2005, p.23). Mas, ahora, dicho nihilista consumado se pregunta: ;jacaso es el
conocimiento algo mas que la compleja supervivencia estética y subjetiva de

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025) ISSN: 1578-6676, pp. 167-184



NIETZSCHE Y LA HERMENEUTICA: NIHILISMO, PERSPECTIVISMO Y VIDA CONTEMPLATIVA 173

aquel ser que se ve a si mismo como principio y fin del patronaje con el que,
petulantemente, talla aquello que ¢l mismo define como objetivo y verdadero?

En efecto, la reflexion de Nietzsche gira en torno a las metaforas, a través
de ellas recorre el camino del ser humano, de su lenguaje, de la verdad, de la
busqueda de ella y de su falsa moralidad, llegando incluso al arte, a la intuicion
y a la felicidad, todo a través de las bienaventuradas metaforas, tanto es asi
que «Nietzsche dice que [...] la sociedad surge cuando un sistema metaforico
se impone sobre los otros, se convierte en el modo publicamente prescrito
y aceptado de sefialar metaféricamente las cosas» (Vattimo, 1996, p.32). En
relacion con ellas, el nihilista se sabe conocedor del hecho de que, en realidad,
su vida transcurre sobre ese mundo de metaforas que han olvidado que lo
son. Esto es, el hombre, en su imposibilidad de conocer la realidad como tal,
la somete relativamente a su yugo a través de metaforas. Y dicho someter se
caracteriza como relativo porque, en realidad, el hombre nada puede hacerle
a esa realidad, ni siquiera puede llegar a ella, impotente se halla aquel que lo
pretenda:

Oh, la fatal curiosidad del filésofo, que anhela, s6lo por una vez, asomarse y bajar
por una grieta en la camara de la conciencia. Tal vez entonces sospeche hasta
qué punto el hombre, en la indiferencia de su ignorancia, se sostiene por lo que
es codicioso, insaciable, repugnante, despiadado y asesino - como si estuviera
suspendido en suefios en el lomo de un tigre. (Nietzsche y Breazeale, 1979, p.65)

Y este leve soplo de conocimiento es el que infla de valor el pecho del
humano pensandose importante, idolatrando su propia existencia. Y, como
fuerza mayoritaria en el hombre, el intelecto basa su poder en el fingir, en el
engafio, una farsa que ha conducido a su sumiso portador a la busqueda de la
objetividad. No obstante, este no puede llegar a ella, ya que de aquella solo
recibe y siente estimulos.

Sin embargo, esta conciencia soberbia y engafosa no se queda ahi, en si
mismo, sino que ansia vivir en sociedad, por lo que necesita una paz solida,
promesa de paz que se compromete a ser el primer paso hacia la verdad. De
esta forma se fija lo que ha de ser cierto, cuyo poder legislativo recae en el
lenguaje, el cual, a su vez, proporciona las primeras leyes de esta, generando
un contraste entre verdad y mentira, olvidando, en consecuencia, que nuestro
unico vinculo con la realidad es a través de las metaforas, que «el tiempo, el
espacio y la causalidad son so6lo metaforas de conocimiento, con las que nos
explicamos las cosas a nosotros mismos [...] Cada aflicciéon provoca un acto;
cada acto, una afliccion. Este sentimiento, el mas universal de todos, es ya una
metafora» (Nietzsche y Breazeale, 1979, p.47).

Pero en relacion con esas convenciones sobre el lenguaje que,
supuestamente, acercan al individuo alejado de todo nihilismo a la convivencia

ISSN: 1578-6676, pp. 167-184 ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)



174 ASTOR GARCIA GIL, DAVID MARTIN PLAZA

y a la verdad, cabe preguntar: ;jacaso son productos del conocimiento?, ;puede
que sea una expresion adecuada de la realidad? Y, asimismo, ;proviene de ¢l
el impulso hacia la verdad? A través del pensamiento nietzscheano se observa
que dicho impulso comienza mas bien en el olvido y no el propio lenguaje;
solo mediante ese olvido el humano puede llegar siquiera a imaginar que porta
algtn tipo de verdad. Esto es, si se quiere ir més alla de tautologias vacias
—absolutamente incapaces de salir de si mismas—, se ha de caer forzosamente
en el olvido, pues (de qué otro modo pasariamos de un simple impulso
nervioso, convertido luego en la reproduccion de un sonido, a la certidumbre
de que ese sonido es capaz de referirse con propiedad a lo ajeno? El ejemplo
que plantea el aleman es el de la palabra «duro» asignada a una piedra, como
si tal palabra no fuese algo puramente subjetivo y alguien pudiese afirmar
seriamente que cree, sin ningun atisbo de duda, que esa piedra es dura. Y es
precisamente en ese olvido, en esa subjetivacion, donde aparece en primer
plano el lenguaje: con ¢l actuamos como arbitros frente a la naturaleza, con ¢l
categorizamos y decidimos que «duro» y «blando» son opuestos, olvidando
que:

La ‘cosa en si misma’ (que es precisamente lo que seria la pura verdad, aparte
de cualquiera de sus consecuencias) es también algo bastante incomprensible
para el creador del lenguaje y algo por lo que no vale la pena esforzarse. Este
creador solo indica las relaciones de las cosas con los hombres, y para expresar
estas relaciones se aferra a las metaforas mas audaces. (Nietzsche y Breazeale,
1979, p.82)

Y, sin embargo, el hombre comun y egoista contintia defendiendo que
habla de las esencias primigenias cuando, en realidad, nuestro intelecto no
posee la capacidad de ir mas alla de las metaforas. De hecho, ;como formamos
nosotros, los humanos, los conceptos? En palabras de Nietzsche:

Cada palabra se convierte instantaneamente en un concepto, precisamente en la
medida en que no se supone que sirva para recordar la experiencia original unicay
enteramente individual a la que debe su origen; sino que una palabra se convierte
en .un concepto en la medida en que tiene que encajar simultdneamente en
innumerables casos mas o menos similares -lo que significa, pura y simplemente,
casos que nunca son iguales y, por lo tanto, totalmente desiguales. Todo concepto
surge de la ecuacion de las cosas desiguales. (Nietzsche y Breazeale, 1979, p.83)

.Y qué ocurre si acudimos, por ejemplo, a la honradez? ;Qué es? Se dice
que un hombre es honrado cuando hace cosas honradas, «pero si sabemos
de innumerables acciones individualizadas y por consiguiente desiguales que
equiparamos omitiendo los aspectos en los que son desiguales y que ahora
designamos como acciones ‘honestas’ finalmente formulamos de ellas una

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025) ISSN: 1578-6676, pp. 167-184



NIETZSCHE Y LA HERMENEUTICA: NIHILISMO, PERSPECTIVISMO Y VIDA CONTEMPLATIVA 175

qualitas occulta que tiene el nombre de ‘honestidad’» (Nietzsche y Breazeale,
1979, p.83). Es decir, sacamos un concepto a partir de la singularidad y luego
la sometemos a nuestra abstraccion y olvido, puesto que, en definitiva, decir
que «ese hombre actia de forma honrada por su honestidad» (Nietzsche y
Breazeale, 1979, p.83) es como decir que la hoja es la causa de las hojas.

Y, teniendo en cuenta esto, ;qué es la verdad? Pues bien, segun el
aleman, la verdad es:

Una serie de metaforas, metonimias y antropomorfismos: en resumen, una
suma de relaciones humanas que se han intensificado, transferido y embellecido
poética y retoéricamente, y que, después de un largo uso, parecen para un publico
ser fijas, candnicas y vinculantes. Las verdades son ilusiones que hemos olvidado
que son ilusiones; son metaforas que se han desgastado y se han vaciado de
fuerza sensual, monedas que han perdido su relieve y ahora se consideran como
metal y ya no como monedas. (Nietzsche y Breazeale, 1979, p.84)

Consecuentemente, el hombre comprometido con la sociedad utiliza
las metéaforas usuales, miente, olvida y se compromete a designar una cosa
como azul, otra como caliente y otra como impia, actitud social que crea
inexorablemente un sentido moral hacia la verdad, lo que origina que «como
un ser ‘racional’, ahora pone su comportamiento bajo el control de las
abstracciones» (Nietzsche y Breazeale, 1979, p.84).

Una vez establecidos estos esquemas, el humano es capaz de crear una
estructura para categorizar todo aquello que ¢l llama realidad, una realidad
que ¢l mismo ha creado a través de metaforas y que intenta dominar
mediante abstracciones, olvidos y sometimiento. S6lo mediante el olvido y
la petrificacion de unas imagenes creadas por el egoismo humano y vueltas
realidad a través de impulsos nerviosos y palabras nace la verdad. Y, por ende,
la idea de que:

‘La percepcion correcta’-lo que significaria ‘la expresion adecuada de un
objeto en el sujeto’ - es una imposibilidad contradictoria. Pues entre dos esferas
absolutamente diferentes, como entre el sujeto y el objeto, no hay causalidad,
ni exactitud, ni expresion; hay, a lo sumo, una relacién estética: es decir, una
transferencia sugestiva, una traduccion balbuceante a una lengua completamente
extranjera para la que se requiere, en todo caso, una esfera intermedia de libre
invencion y una fuerza mediadora. (Nietzsche y Breazeale, 1979, p.86)

Precisamente ahi, en esa esfera intermedia, mediadora y, sobre todo,
inventiva es donde cabe el yo que se ha tanteado desde el inicio del texto,
a saber, un yo aposentado en un nihilismo consumado, pues en dicha esfera
aparece la posibilidad de la vida contemplativa. El nihilista, tras la muerte
de Dios y la evolucion del escepticismo, comprendiendo que el nihilismo es

ISSN: 1578-6676, pp. 167-184 ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)



176 ASTOR GARCIA GIL, DAVID MARTIN PLAZA

su unica via y que no ha de olvidar que las metaforas no son sino ilusiones,
se recrea en una circunstancia perspectivista que le permite entender que «el
conocimiento no es otra cosa que una serie de metaforizaciones» (Vattimo,
1987, p.147) , hecho que le otorga la posibilidad de comprender que:

El impulso mas radical del ser humano es el impulso artistico, la creatividad y
libertad metaforizadoras, que estan en el origen de todo lenguaje. No es que haya
un lenguaje objetivo y otro metaférico, como ha sido la consideracion habitual.
No; todo lenguaje esta ya conformado en su origen por fuerzas tropologicas.
De ahi que todos hayamos poetizado antes de haber pensado. Todos somos
originariamente artistas y poetas, porque todos estamos impulsados desde el
fondo mas profundo por un ‘instinto’ creador. (Conill, 2000, pp.221-222)

Es decir, el hombre comun vincula su vida a la razén y a sus conceptos
para no ser arrastrado y perderse a si mismo. Sin embargo, aquel impulso de
creacion de metaforas no consigue evanescerse cuando el humano lo olvida 'y
lo convierte en el edificio de la realidad y la verdad, por ello busca otra salida,
el mito, el arte. Asimismo, igual que en la vigilia nos percatamos de que ésta
es tal por aquel arbol de conceptos que se acaba de examinar, en el arte y en el
mito las metaforas huyen de esa realidad de modo que todo es posible. Pero,
como ya se ha expuesto, el humano tiene una capacidad extraordinaria para
dejarse enganar y, en consecuencia, se siente sumamente feliz cuando el arte,
la metafora y el mito le narra historias y realidades fuera de esa gigante torre
que han formado los conceptos, ya que el intelecto es libre cuando se deja
engafar y engafa sin causar dafio, ese es su momento de felicidad:

Ese inmenso entramado y entablado de conceptos a los que el hombre necesitado
se aferra durante toda su vida para preservarse a si mismo no es mas que un
andamio y un juguete para las mas audaces hazafas del intelecto liberado. Y
cuando rompe este marco en pedazos, lo lanza a la confusion y lo vuelve a
armar de manera irdnica, emparejando las cosas mas extrafias y separando las
mas cercanas, estd demostrando que no tiene necesidad de estos cambios de
indigencia y que ahora se guiara por las intuiciones en lugar de los conceptos.
No hay un camino regular que conduzca de estas intuiciones a la tierra de los
esquemas fantasmales, la tierra de las abstracciones. (Nietzsche y Breazeale,
1979, p.89)

De tal suerte, segiin Nietzsche, dependiendo de la libertad del intelecto,
nacen dos modelos de hombres: el racional y el intuitivo. El primero de ellos
se cifie al yugo que su propia estructura de conceptos le impone, suceso que
le expone al peligro de caer en su vertiente dogmatica. Sin embargo, por el
contrario, el hombre intuitivo, tras haber comprendido que «la tarea vital del
ser humano es la descarga del absoluto» (Marquard, 2001, p.112) y haberse
instaurado en la idea de que «no hay un mundo verdadero -metafisico-, sino

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025) ISSN: 1578-6676, pp. 167-184



NIETZSCHE Y LA HERMENEUTICA: NIHILISMO, PERSPECTIVISMO Y VIDA CONTEMPLATIVA 177

un aparecer perspectivista, cuyo origen esta en nosotros, en la medida en que
necesitamos un mundo abreviado y simplificado» (Conill, 2000, p.215) v,
consecuentemente, consagrarse a un vivir en una «experiencia que esta cargada
de componentes vitales [...] como ocurre, por ejemplo, en el instinto formador
de metaforas, segin muestra la hermenéutica genealdgica de Nietzsche»
(Conill, 2000, p.225), en tal lance ese hombre escéptico y nihilista consumado
acaecido en una realidad metaforica y perspectivista se dispone a aposentarse
en una vida contemplativa creadora de metaforas y, sobre todo, hermeneuta en
su continua interpretacion de éstas, ya que ha logrado alcanzar ese elemento
contemplativo ¢ interpretativo del que habla Nietzsche al aseverar que:
«Cuéntase, por tanto, entre las correcciones necesarias que deben hacérsele
al caracter de la humanidad el fortalecimiento en amplia medida del elemento
contemplativoy» (HHI, p.180).

A pesar de lo expuesto, cabe destacar que es cierto que este yo
contemplativo corre el riesgo de caer en un solipsismo si se deja conducir
abruptamente por su vertiente relativista, no obstante, como veremos a
continuacion, aposentado en una actitud vital hermeneuta podra establecerse
en una realidad perspectivista que le permita convivir con otros yoes, pues hay
que recordar que el nihilismo original y superado de Nietzsche no es aquel
nihilista pasivo que «rechaza esta tarea creativa y reacciona usando disfraces
y mascaras, que habran de cubrir el vacio de estructuras objetivas dadasy»
(Vattimo, 2002, p.207), sino un nihilismo que:

Tiene el valor de aceptar que Dios ha muerto, esto es, que ya no hay estructuras
objetivas dadas, se convierte en activo, al menos, en dos sentidos: en primer
lugar, no se limita a desenmascarar la nada que esta en la base de los significados,
estructuras, valores; también produce y crea nuevos valores y nuevas estructuras
de sentido, nuevas interpretaciones. (Vattimo, 2002, p.207)

4. PASO TERCERO: VITA CONTEMPLATIVA Y HERMENEUTICA

Como se ha planteado anteriormente, se torna evidente que dicha vida
contemplativa ha de basar su existencia en una esfera y una temporalidad
propia que, rebasando lo subjetivo y lo objetivo, ejecute la inmediatez vy,
por ende, la aciaga y débil inclinacion preponderante de convertir el tiempo
en un presente prolongado direccionandose mas alla de la trascendencia
del ser, «el que todo comportarse libremente respecto de su ser carezca de
la posibilidad de retroceder por detras de la facticidad de este ser, tal es el
quid de la hermenéutica de la facticidad y de su oposicion a la investigacion
trascendental de la constitucion en la fenomenologia de Husserl» (Gadamer,
1996, p.330).

ISSN: 1578-6676, pp. 167-184 ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)



178 ASTOR GARCIA GIL, DAVID MARTIN PLAZA

Ciertamente, dicha aparicion posee un caracter de obligada manifestacion
dado que en un escenario perspectivista en el que el yo se eleva a centro
parcial, este ha de adecuarse a una vitalidad de contemplador axial al cual
habran de llegar un sinfin de realidades metaforicas ajenas a si mismo, esto es,
ha de reconocer un sinfin de conjuntos de metaforas que le son ajenas. De esta
manera, el nihilista consumado se sabra central en su perspectiva, mas no caera
con suma fatalidad en un solipsismo subjetivo, sino que habra de aprender a
relacionarse con aquello que no se ha asentado en su espacio seguro, asi habra
de aparecer, obligadamente, la vida contemplativa en aquel yo perspectivista
que disponga su espiritu a la tarea de no caer en la nebulosa. Al fin y al cabo,
hay que entender que «la experiencia que se ofrece al nihilista consumado no
es en cambio una experiencia de plenitud, de gloria, de ontos on» (Vattimo,
1987, p.28), es decir, el nihilista consumado se somete a un «acostumbrar a
los ojos a mirar con calma y con paciencia, a dejar que las cosas se acerquen
a nosotros; aprender a no formular juicios precipitadamente, a dar vueltas en
torno a cada caso concreto hasta llegar a abarcarlo» (CI, p.66).

Subsiguientemente, en relacion a dicha vida contemplativa, «el que esta
aprendiendo se habréa ido volviendo lento, desconfiado, reacio» (CI, p.66)
de modo que en su relacidon con lo ajeno, con esa informacion envuelta en
metaforas que recibe de la nebulosa que le rodea, «dejara que lo extrafio, lo
nuevo se le acerque, manteniendo una calma hostil y tratando de no cogerlo
con la manoy (CI, p.66), por lo que, quien haya entendido que dicha posicion
animica es su unica via y que, paralelamente, pretenda no sumergirse
en la nada absoluta del yo egoista a través de comprender que la realidad
socialmente admitida «naci6 s6lo como cristalizacion arbitraria [...]de cierto
sistema de metaforas que, inventado libremente como cualquier otro sistema
de metaforas, se impuso luego como el unico modo publicamente valido de
describir el mundo» (Vattimo, 1996, p.32) y que, por ende, dicho individuo
entienda su propia funcion de «libre inventiva metaforica, sin reglas canonicas
y en definitiva sin sociedad y humanidad» (Vattimo,1996, p.32), que le es
propia como hombre intuitivo aposentado en la vida contemplativa, tal
humano interpretara que, en relacion a la

Contemplacion [...], no es, con todo, necesariamente una actitud de inmovilidad
y pasividad: antes bien, el ‘espiritu libre’ puede alcanzar esta actitud sélo porque
tiene el coraje de la aventura y la incertidumbre [...], hasta el punto de ocupar
a menudo, en la sociedad actual, una posicion marginal, donde se encuentran la
excepcionalidad del genio y la enfermedad. (Vattimo, 1996, p.81)

Esta actitud posee su base en la negatividad que constituye la vida
contemplativa, esto es, el nihilista consumado expone una primera negatividad
a cualquier conocimiento, al cual dota de una indole temporal, y lo constituye

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025) ISSN: 1578-6676, pp. 167-184



NIETZSCHE Y LA HERMENEUTICA: NIHILISMO, PERSPECTIVISMO Y VIDA CONTEMPLATIVA 179

finalmente como metafora. Plantea una negatividad ante todo impulso
acaecido en si mismo, acontecer que otorga tiempo reflexivo al yo a la hora de
actuar. Esto es, esta actitud enfrenta los instintos y opone resistencia a traves
de la negacion, suceso que evita que el yo se exponga a merced de lo ajeno,
ya que la pasividad ante lo impuesto por lo foraneo es inmanente a la absoluta
positividad carente de toda interpretacion y de toda duda.

Se hace patente que el hecho de no interpretar sino sucumbir directamente
ante el estimulo y el poder de la metafora que ha olvidado que, en relacion
a su origen, «las metaforas de la percepcion originales son metaforas y las
toma como siendo las cosas mismasy torna al hombre débil de espiritu y de
inteligencia, escenario por el cual ha de plantearse, en dicha vida contemplativa,
una hermenéutica con base en la negatividad ante la inmediatez. Pero ;cémo
se enlaza la negatividad a la hermenéutica y a la vida contemplativa? Tal
vinculo viene dado en el hecho de que, en la vida contemplativa: «Lo primero
que hay que aprender para alcanzar la intelectualidad es a no responder
inmediatamente a un estimulo, [...] todo lo vulgar radica en la incapacidad
de oponer resistencia a un estimulo, en el tener que reaccionar, en seguir todo
impulso» (CI, p.66).

Es decir, la vida contemplativa tiene su origen en la negacion de la
inmediatez del instinto, en resistir el impulso creado por la supuesta realidad
fordnea. Su eje de actividad consiste en adoptar una actitud sosegada, en
ejercitar la paciencia frente a aquello que se acerca, preparando la mirada
para abarcar, sin precipitacion, lo que de modo ineluctable se le avecina.
Consecuentemente, esa negacion otorga a su portador un valioso tiempo
de reflexion que abre la posibilidad de interpretar, pues la pura positividad
no deja espacio alguno para la escena hermenéutica: Uinicamente conduce a
acatar lo impuesto. Asi, sin la negatividad que aporta la vida contemplativa —
negatividad posibilitada por el escepticismo y por el nihilismo consumado— la
interpretacion se vuelve imposible, dado que no cabe reflexion alguna cuando
se acepta de inmediato lo ajeno como realidad. En otras palabras, quien se
aposenta en la vida contemplativa se concede a si mismo la posibilidad de
interpretar, de tomar aquello que se aproxima a su centro como metafora
y, por ende, de modelarlo, construirlo y deconstruirlo como artista, como
hombre intuitivo, todo ello mediante la interpretacion, mediante su actitud
hermenéutica. De hecho, «es posible decir que el corazén de la hermenéutica
es el escepticismo, y la principal forma de escepticismo hoy en dia es la
hermenéutica» (Marquard, 1989, p.18).

En suma, podemos entender «la ‘pugna’ entre la experiencia tragico-
nihilistaylarazéncritica, detal modo que suinterconexion podria comprenderse
como una hermenéutica critica» (Conill, 2000, p.18). De tal modo, en la
relacion entre Nietzsche y la hermenéutica, «hay muchas y buenas razones

ISSN: 1578-6676, pp. 167-184 ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)



180 ASTOR GARCIA GIL, DAVID MARTIN PLAZA

para sostener la tesis de que Nietzsche ha contribuido de manera decisiva
al nacimiento y desarrollo de la ontologia hermenéutica contemporanea»
(Vattimo, 2002, p.127), ya que, dejando de lado su futuro, la finalidad de
ésta y la division acaecida en el pasado cercano, se torna ineludible el pasado
parcialmente nihilista y escéptico de ella, hecho por el cual, «una auténtica
revision de lo que significa el ‘giro hermenéutico’ exige incluir dentro de su
orbita el pensamiento nietzscheano» (Vattimo, 2002, p.224).

5. PASO ULTERIOR: HERMENEUTICA ABIERTA O FINALISTA

El debate acerca de si incluir o no a Nietzsche en la escuela hermeneuta
posee su punto de inflexion en el nexo de cada postura en relacion con la
nocion de verdad. Esto es, se torna evidente que la trayectoria nietzscheana
posee una cercania inapelable en su nexo con el escepticismo y el nihilismo,
hecho que se consuma en la imposibilidad de una verdad ya que «todo lo
que es bueno y bello depende de la ilusion: la verdad mata, incluso se mata
a si misma (en la medida en que se da cuenta de que el error es su base)»
(Nietzsche y Breazeale, 1979, p.92). Cabe decir que dicha via hermenéutica
propone una actitud vital y cognoscitiva que se aleja de la verdad, ya sea
absoluta o de adecuacion.

Se ha de tener en cuenta que esta hermenettica bebe de la propuesta de
Schopenhauer, la cual parte de la premisa de que el humano no puede limitarse a
describir fendmenos de forma superficial o a buscar un conocimiento abstracto
sobre las cosas en si, sino que ha de interpretar lo que esos fenomenos ocultan
y, al mismo tiempo, revelan. Este enfoque resuena con la esencia misma de
la hermenéutica: el esfuerzo por descifrar un significado oculto, un sentido
mas alla de lo evidente. Por ende, aquella hermenéutica que se rebela ante el
despedirse plenamente de la verdad se niega, al mismo tiempo, a relacionar
intimamente sus principios con la filosofia nietzscheana, dado que si no se
alejasen del pensamiento del filosofo de Rocken, su buscada verdad acabaria
perdiendo todo fundamento. De tal manera, esta primera hermenéutica defiende
la idea de que ésta no ha de alejarse de la verdad, maxime, «si Gadamer y
Heidegger no han renunciado de ningiin modo a la nocion de verdad, de la
que Nietzsche parece haberse despedido cuando dice que es aquella especie
de error sin la cual una especie determinada de seres vivientes no podria vivir
(Grodin, 2009, p.53).

Ante tal escenario cabe presentar la causa de la diferenciacion entre ambas
actitudes hermenéuticas, pues las «interpretaciones propias del nihilismo
activo son explicitamente conscientes de su naturaleza hermenéutica y, por eso
mismo, corresponden a una forma de vida mas aventurera, mas rica y abiertay
(Vattimo, 2002, pp. 209-210) mientras que en la actitud acorde a una verdad de
adecuacion aparece un talante finalista, puesto que ésta «sabe de antemano lo

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025) ISSN: 1578-6676, pp. 167-184



NIETZSCHE Y LA HERMENEUTICA: NIHILISMO, PERSPECTIVISMO Y VIDA CONTEMPLATIVA 181

que va a encontrar; la experiencia concreta esta ahi para ilustrar una verdad que
se posee, no para ser interrogada, segun las reglas preestablecidas, con vistas
a una busqueda de la verdad» (Todorov, 1998, p.26). Es decir, el hermeneuta
abierto, en su continua lucha contradictoria entre la vida y su conjunto de
metaforas, experimenta una continua, aventurera y libre interpretacion:

Cuanto mas poderosos son los dos impulsos, mayor es la lucha entre la vida y el
conocimiento, y mas raro es que permanezcan bajo un solo yugo. Asi, la lucha
aumenta y la unidad se hace mas rara a medida que la vida se hace mas plena
y prospera y a medida que el conocimiento a su vez se hace mas insaciable e
impulsa mas codiciosamente hacia cada aventura. (Nietzsche y Breazeale, 1979,
p-154)

De tal suerte que, entendiendo la hermenéutica como «el arte, vitalmente
necesario para los humanos, de arreglarselas comprensivamente ante
contingencias que hay que mantener y distanciar, puesto que seres con tiempo
de vida limitado so6lo pueden librarse de ellas de manera limitaday (Marquard,
1981, p. 20), el hermeneuta abierto posee ese espiritu artistico e intuitivo del
que habla Nietzsche, el cual utiliza su libertad y su potencial interpretativo para
construir y derrumbar sus propias metaforas al ritmo de su temple de animo
y, sobre todo, sin ajustarse necesariamente a los parametros de la sociedad.
El hermeneuta finalista, en cambio, construye una estrategia interpretativa
en relacion con las metaforas que «no consiste en buscar la verdad, sino en
encontrar confirmaciones para una verdad conocida de antemano (o0, como
se dice, en tomar sus deseos por realidades)» (Todorov, 1998, p. 28). Asi,
el primero, libre de toda atadura que lo vincule a la verdad, se torna un
espiritu completamente libre en si y en relacion con el conjunto de metaforas,
«hasta el punto de ocupar a menudo, en la sociedad actual, una posicion
marginal, donde se encuentran la excepcionalidad del genio y la enfermedad»
(Vattimo, 1996, p. 81). El hermeneuta finalista, sin embargo, si mantiene una
cierta dependencia respecto de la llamada verdad como adecuacion, que ya
presupone como fin de su interpretacion, puesto que da su existencia por
garantizada. De este modo, en aquello que se les presenta, estos hermeneutas
no descubren nuevos sentidos, sino que encuentran sefales que los conducen
a fines previamente fijados.

Consecuentemente, se evidencia que hay una hermenéutica abierta que
se libera realmente de todo valor absoluto y no vuelve a caer en ellos, mas su
relacion con la realidad se constituye a partir de tomar a ésta como un mero
entramado de metaforas, las cuales interpreta y conforma a su voluntad. Por
otra parte, se puede hallar una hermenéutica finalista que no se libera del todo
de ciertas obligaciones para con la realidad y la sociedad, pues con su mira
puesta en una verdad por adecuacién imposibilita la opcién de convertirse

ISSN: 1578-6676, pp. 167-184 ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)



182 ASTOR GARCIA GIL, DAVID MARTIN PLAZA

en un artista en el entorno de las metaforas. No obstante, estos hermeneutas
poseen un valor inmenso para la sociedad, pues su pasado escéptico y nihilista
les posibilita una actitud critica frente a lo establecido y contintian poseyendo
una vision interpretativa de la realidad. Y no so6lo ahi reside su valor, sino que,
dado que buscan un lugar en concreto valioso para la sociedad y que creen
necesario, poseen mas probabilidad de hallar dicha suerte de rincones que los
otros hermeneutas, «con lo cual la interpretacion ‘finalista’ no es forzosamente
menos eficaz [...]: los demds navegantes no osaban emprender el viaje de
Colon, pues no tenian su certidumbre» (Todorov, 1998, p. 31).

6. CONCLUSIONES

Tal como expusimos al inicio, el propdsito de este texto es ofrecer un
analisis sobre la naturaleza de la hermenéutica en surelacion con el pensamiento
nietzscheano, poniendo especial énfasis en la interpretacion del nihilismo y la
vida contemplativa. Para ello, hemos recurrido a diversos filésofos y trazado
un recorrido conceptual que abarca desde la interpretacion de la realidad hasta
una postura critica frente a la verdad. Asimismo, hemos explorado las distintas
perspectivas sobre como los seres humanos se relacionan con su entorno y con
sus propios procesos de pensamiento tras la proclamada muerte de Dios. De
esta manera, hemos logrado identificar los distintos hermeneutas surgidos de
la filosofia nietzscheana.

Sin embargo, surge una pregunta central: ;coOmo se vinculan estos
enfoques hermenéuticos con la sociedad? El modelo hermenéutico finalista
es inexorablemente esencial para una sociedad en evolucidon, ya que sus
constantes interpretaciones en busca de una nueva verdad de adecuacion que
se acople al conjunto de metaforas imperante resultan el mejor camino hacia
el progreso, pues, pese a que los hermeneutas abiertos son mas coherentes
con su pasado y su vida contemplativa, los finalistas se tornan mas utiles,
comunmente, en la evolucion de la cultura. Esto se debe a que, al pretender
orientar ese mundo metaférico a un fin mejor, logran encauzar los dogmas
previos aunque deban establecerse en una verdad de adecuacion.

Asipues, aunque una parte de la hermenéutica contemporanea haya entendido que
su ‘destino’ es el nihilismo (completado con el pragmatismo), otras modalidades
de hermenéutica ofrecen analiticas de la experiencia real, que permiten rebasar
los limites de la filosofia formal de la auto-reflexion, al revelar que la experiencia
hermenéutica esta entrafada de historia, tradicion, lenguaje, vida personal, y en
el fondo sometida al ‘poder de la historia efectual’. (Conill, 2000, p. 228)

De tal forma, los abiertos no rechazan su pasado nihilista y escéptico,
mientras que los finalistas, por el contrario, tienden a negar un vinculo estrecho
entre la hermenéutica y Nietzsche por miedo a tornar a ésta demasiado

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025) ISSN: 1578-6676, pp. 167-184



NIETZSCHE Y LA HERMENEUTICA: NIHILISMO, PERSPECTIVISMO Y VIDA CONTEMPLATIVA 183

cercana a su pasado primigenio y, en consecuencia, no poder rebasar el
mentado limite. La hermenéutica abierta, mas influenciada por Nietzsche, se
caracteriza por su rechazo a la busqueda de una verdad absoluta y su énfasis
en la libertad de interpretacion. El hermeneuta abierto es un espiritu creativo
que actia como un artista, moldeando y reinterpretando la realidad sin cefiirse
a los valores preestablecidos por la sociedad. Este enfoque puede llevar al
individuo a posiciones marginales, pero también le permite participar en la
creacion de nuevas formas de entender el mundo y de superar los limites de
la interpretacion tradicional. Sin embargo, la hermenéutica finalista busca
una verdad mas orientada a confirmar principios ya conocidos o asumidos.
Esta actitud podria considerarse menos nietzscheana y es mas conservadora,
pero también puede ser valiosa en contextos donde se necesitan cambios
estructurales que se alineen con una vision compartida o un proposito social.

En conclusion, aunque distintas, ambas formas de hermenéutica tienen
un papel que desempenar en la evolucion cultural y social. La hermenéutica
abierta, al ser mas coherente con un pensamiento critico y escéptico, promueve
un enfoque de la vida que desafia los dogmas y fomenta la innovacion. Por su
parte, la hermenéutica finalista, con su enfoque de busqueda de confirmaciones
y adecuacion, se muestra mas Util para la construccion de un orden social
que permita avanzar hacia objetivos concretos y valorados colectivamente.
Sin embargo, este tipo de hermenéutica puede ser menos flexible y capaz de
explorar nuevas formas de significado que cuestionen los valores establecidos.
La hermenéutica contemporanea debe reconocer la importancia de la
perspectiva nietzscheana y de su impulso hacia la creacion de significados a
través de la negacion y la resistencia. Para una sociedad en evolucion, tanto la
hermenéutica abierta como la finalista son esenciales, pero su combinacion y
coexistencia son lo que permite el progreso auténtico. El pensamiento critico
y la reinterpretacion constante, alimentados por la libertad contemplativa y el
cuestionamiento de las verdades absolutas, ofrecen un camino para transformar
y mejorar el entendimiento humano y cultural

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

CANO, G. (2001), Nietzsche y la critica de la modernidad. Madrid: Biblioteca nueva.

CONILL, J. (2015), «Genealogia hermenéutica de la racionalidad instrumental.
Nietzsche, Heidegger y la época del Nihilismo» en Eidon, 43, 16-27.

CONILL, J. (2000), «Método genealodgico y critica de la verdad metafisica: punto de
partida de la hermenéutica contemporanea» en Universitas Philosophica, (209-
228). 34.

DE SANTIAGO, L. E. (2004), «;Nietzsche contra Gadamer? La interpretacion
infinita» en El legado de Gadamer (171-190). Granada: Universidad de Granada.

GADAMER, H-G. (1996), Verdad y Método I. Fundamentos de una hermenéutica
filosdfica. Salamanca: Sigueme.

ISSN: 1578-6676, pp. 167-184 ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)



184 ASTOR GARCIA GIL, DAVID MARTIN PLAZA

GRONDIN, J. (2009), «;Hay que incorporar a Nietzsche a la hermenéutica? Razones
de una pequeiia resistencia», en Estudios Nietzsche,, (53-66) 9.

HUME, D. (1988), Investigacion sobre el conocimiento humano. Madrid: Alianza.

MARQUARD, O. (1989), Farewell to Matters of Principle. Nueva York: Oxford
University Press.

MARQUARD O. (2002), Adios a los principios. Valencia: Institucié6 Alfons el
Magnanim.

MARQUARD, O. (2001), Filosofia de la compensacion. Barcelona: Paidos.

MARQUARD, O. (1981), Abschied vom Prinzipiellen. Stuttgart, Reclam.

NIETZSCHE, F. (2007), Humano, demasiado humano. Madrid: Akal.

NIETZSCHE, F. (1975), El ocaso de los idolos. Barcelona: Tusquets.

NIETZSCHE, F. Breazeale, D. (1979), Philosophy and truth: selections from
Nietzsche s notebooks of the early 1870 s. Humanities Press: New Jersey.

ONATE, T.y OLMO, S. (1988), Entrevista a Gianni Vattimo. Madrid: Antrophos.

ORTEGA Y GASSET, J. (1964), Obras completas Tomo VI. Madrid: Revista de
Occidente.

ROSSET, C. (2005), Escritos sobre Schopenhauer, trad. de Rafael del Hierro Oliva,
Valencia: Pre-textos.

SCHOPENHAUER, A. (2004) El mundo como voluntad y representacion I1. Madrid:
Trotta.

TODOROV, T. (1998), La consquista de América. El problema del otro. México DF:
Siglo XXI.

VATTIMO, G. (2002), Didlogo con Nietzsche. Barcelona: Paidos.

VATTIMO, G. (1987), El fin de la modernidad. Barcelona: Gedia, 1987.

VATTIMO, G. (1996), Introduccion a Nietzsche. Barcelona: Peninsula.

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025) ISSN: 1578-6676, pp. 167-184



