
ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025), pp. 11-32. ISSN: 1578-6676.
© Sociedad Española de Estudios sobre Friedrich Nietzsche (SEDEN) 

Recibido: 30-11-2024     Aceptado: 18-05-2025
Esta obra está bajo licencia internacional Creative Commons Reconocimiento-NoComercial-CompartirIgual 4.0.

NI MENTAL NI MATERIAL: LA HIPÓTESIS DE 
LA VOLUNTAD DE PODER COMO EJERCICIO 

DECONSTRUCTIVO

Neither mental nor material: The hypothesis of the will to power as a 
deconstructive exercise

Victor Conejo Abril
Universidad Complutense de Madrid

Resumen: El parágrafo 36 de Más allá del bien y del mal ha sido, y sigue siendo, objeto de 
controversia. Numerosos/as intérpretes desautorizan su línea argumental entendiendo que es in-
compatible con otros pasajes clave de la obra de Nietzsche y proponen concebirlo o bien como 
una tentativa filosófica que Nietzsche no tarda en abandonar, o bien como un mito autoconsci-
ente o una fábula exotérica sin valor propiamente teórico. El presente artículo trata de responder 
a estas apreciaciones proponiendo una lectura alternativa de dicho parágrafo, rehabilitándolo, y 
entendiendo que constituye un ejercicio deconstructivo de la oposición entre mente y materia.

Palabras clave: Nietzsche – deconstrucción – panpsiquismo – voluntad de poder

Abstract: Paragraph 36 of Beyond Good and Evil has been, and continues to be, the subject 
of controversy. Many interpreters disavow its line of argument as incompatible with other key 
passages in Nietzsche’s work and propose to conceive it either as a philosophical attempt that 
Nietzsche soon abandons, or as a self-conscious myth or an exoteric fable of no proper theo-
retical value. This article attempts to respond to these assessments by proposing an alternative 
reading of this paragraph, rehabilitating it, and understanding it as a deconstructive exercise of 
the opposition between mind and matter.

Keywords: Nietzsche – deconstruction – panpsychism – will to power



12 VICTOR CONEJO ABRIL

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)				       ISSN: 1578-6676, pp. 11-32

1. Más allá del bien y del mal §36: el estado de la cuestión

La noción de voluntad de poder aparece por primera vez en la obra de 
Nietzsche en boca de Zaratustra1 y es presentada como tal, de forma insistente 
y contundente, en el inicio de Más allá del bien y del mal. A partir de ese 
momento, la noción de voluntad de poder aparece mencionada en todas sus 
obras publicadas. El desarrollo de la hipótesis de la voluntad de poder no 
abunda en todas estas obras que, sin embargo, si parecen tenerla en cuenta. Es 
de suponer que Nietzsche se reserva dicho desarrollo para la gran obra cuya 
publicación prevé y señala en sus textos publicados2 y que lleva por título, 
justamente, «La voluntad de poder: una transvaloración de todos los valores»3. 
Hay una poderosa excepción con respecto a esta ausencia de desarrollo de 
la hipótesis de la voluntad de poder en la obra publicada. Al inicio de Más 
allá del bien y del mal y después de algunos parágrafos que lo preparan, 
Nietzsche pone en juego el razonamiento según el cual sería posible postular 
una tesis ontológica que tuviera a la voluntad de poder como su fundamento. 
Concretamente, es en el parágrafo 36 donde, de forma ciertamente elaborada 
y polémica, postula condicionalmente la hipótesis de la voluntad de poder. 

Suponiendo que lo único que esté «dado» realmente sea nuestro mundo de 
apetitos y pasiones, suponiendo que nosotros no podamos descender o ascender 
a ninguna otra «realidad» más que justo a la realidad de nuestros instintos, –pues 
pensar es tan sólo un relacionarse esos instintos entre sí–: ¿no está permitido 
realizar el intento y hacer la pregunta de si eso dado no basta para comprender 
también, partiendo de lo idéntico a ello, el denominado mundo mecánico 
(o «material»)? Quiero decir, concebir este mundo no como una ilusión, una 
«apariencia», una «representación» (en el sentido de Berkeley y Schopenhauer), 
sino como algo dotado de idéntico grado de realidad que el poseído por nuestros 
afectos, –como una forma más tosca del mundo de los afectos […]. En última 
instancia, no es sólo que esté permitido hacer ese intento: es que, visto desde la 
conciencia del método, está mandado. No aceptar varias especies de causalidad 
mientras no se haya llevado hasta su límite extremo (–hasta el absurdo, dicho sea, 
con permiso) el intento de bastarnos con una sola. […] Suponiendo, finalmente, 
que se consiguiese explicar nuestra vida instintiva entera como la ampliación y 
ramificación de una única forma básica de voluntad, –a saber, de la voluntad de 
poder, como dice mi tesis […] entonces habríamos adquirido el derecho a definir 
inequívocamente toda fuerza agente como: voluntad de poder. El mundo visto 

1   Cf. F. Nietzsche, Así habló Zaratustra, OC IV, p. 139.
2   Cf. F. Nietzsche, FP IV, p. 12 y F. Nietzsche, La genealogía de la moral, OC III, p. 558.
3   Aunque, en el primer plan que Nietzsche concibe en 1885 el libro tiene otro subtítulo que 

sugiere las pretensiones y el alcance que Nietzsche reservaba para su hipótesis de la voluntad de poder: 
«La voluntad de poder: Ensayo de una nueva interpretación de todo acontecer». FP III, p. 837, 39[1].



13NI MENTAL NI MATERIAL: LA HIPÓTEIS DE LA VOLUNTAD DE PODER ...

ISSN: 1578-6676, pp. 11-32				            ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)

desde dentro, el mundo definido y designado en su «carácter inteligible», –sería 
cabalmente «voluntad de poder» y nada más.4

La posibilidad de encontrar en la filosofía de Nietzsche una reflexión 
propiamente ontológica ha sido habitualmente puesta en entredicho. Sin em-
bargo, en los últimos años, el debate sobre si es posible encontrar o no en 
Nietzsche una reflexión propiamente ontológica se ha profundizado dejándo-
nos sugerentes perspectivas a ambos lados. En un ejercicio de simplificación 
y abstracción, es posible reducir a tres las posturas encontradas en este debate, 
que son por lo demás diversas y, en una cantidad significativa de ocasiones, 
incompatibles.  En primer lugar, hay una serie de interpretaciones que con-
cuerdan en que no es posible encontrar en Nietzsche una ontología porque una 
propuesta de este tipo traicionaría lo fundamental de su filosofía. La segunda 
postura tiene a Nietzsche como un ontólogo de pleno derecho. Normalmente, 
las interpretaciones de Nietzsche en este sentido conceden un gran valor a sus 
escritos póstumos, entienden que en ellos Nietzsche se aproxima de forma 
más honesta a reflexiones para las que no encuentra lugar en la imprenta y 
utilizan estas reflexiones para iluminar algunos pasajes de la obra publicada 
que, de otro modo, son incomprensibles o confusos. Hay, como siempre hay 
entre dos opuestos, una tercera vía para interpretar las reflexiones ontológicas 
de Nietzsche. Es posible encontrar interpretaciones que afirman que Nietzs-
che tiene una reflexión ontológica que pretende decir algo de lo real, pero, 
conscientes de las implicaciones de un discurso de este tipo en el seno de 
la filosofía nietzscheana, acentúan las precauciones metodológicas que de-
ben atenderse para no equiparar este discurso con uno acrítico e irrestricto y 
para compatibilizarlo con otras zonas de su obra que parecen contradecir una 
pretensión tal. Nuestra lectura se interesa por este tercer enfoque, afirman-
do la existencia de una reflexión ontológica en Nietzsche, pero tomando las 
pertinentes precauciones metodológicas inspiradas en su propio pensamiento. 
La ontología de Nietzsche, entendida como voluntad de poder, presenta una 
explicación de la realidad que no se percibe como una descripción de ella en 
los términos de una adecuación o una representación, sino como una interpre-
tación con la que podemos explicarnos de un modo lingüístico y, por tanto, 
limitado, en qué consiste –pero, sobre todo, en qué no– la realidad. El valor 
que esa explicación tiene para el propio Nietzsche es lo que está en disputa. 

De manera consecuente, estas tres posiciones se reproducen a la hora 
de interpretar MBM 36, que resulta ser uno de los pasajes más nítidamente 
ontológicos de su obra publicada. Así, un buen número de intérpretes ha 
criticado una interpretación en clave ontológica de este parágrafo llegando a 

4   F. Nietzsche, Más allá del bien y del mal, trad. de A. Sánchez Pascual, Madrid: Alianza, 
2020, p. 77. Cf. FP III, p. 831, 38[12].



14 VICTOR CONEJO ABRIL

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)				       ISSN: 1578-6676, pp. 11-32

la conclusión de que la doctrina de la voluntad de poder expuesta en MBM 
36 es, en el mejor de los casos, la propuesta de un mito autoconsciente o 
una doctrina exotérica y, en el peor de los casos, una extralimitación teórica 
que Nietzsche no tarda en abandonar. Esta conclusión aparece motivada, en 
parte, por el carácter hipotético que Nietzsche imprime en todo el pasaje. La 
opinión de que este argumento es sostenido por Nietzsche de forma dudosa, 
tentativa o experimental se popularizó a mediados del siglo pasado a partir 
de la interpretación de Karl Schlechta en un intento por defender a Nietzsche 
de las críticas que se habían hecho a su filosofía en tanto que filosofía 
metafísica5. Encontramos, incluso, una sorprendente recuperación reciente 
de la interpretación de Schlechta en la obra de Julian Young.6 Este enfoque 
parece motivado, como decimos, en último término, más por una defensa del 
proyecto filosófico de Nietzsche frente a las acusaciones heideggerianas que 
por la presentación en condicional de la hipótesis por parte de Nietzsche en 
MBM 367. 

Sin embargo, esa interpretación ya no encuentra actualmente acogida en 
la crítica textual nietzscheana que, a la luz tanto de sus cuadernos privados 
como de su correspondencia, ha puesto en evidencia el control y precisión 
de Nietzsche sobre los textos que enviaba a la imprenta. Actualmente, los 
defensores de que MBM 36 no refleja en ningún sentido una opinión aceptada 
por el propio Nietzsche, como Maudemarie Clark o George J. Stack, desechan 
la hipótesis interpretativa de Schlechta y Young según la cual Nietzsche 
se habría arrepentido del ejercicio filosófico propuesto en ese parágrafo, 
que habría propuesto de un modo dudoso y tentativo. Se centran más bien 
en el hecho de que la doctrina de la voluntad de poder, tal y como aparece 
expuesta en MBM 36, parece entrar en contradicción con un buen número de 
posturas sostenidas por Nietzsche en otros lugares y resuelven esa aparente 
contradicción argumentando que Nietzsche pretende aquí generar un «mito 
autoconsciente»8, «cuyo verdadero valor reside en su papel como arte y 
estímulo para la afirmación de la vida»9, o que la hipótesis de la voluntad de 

5   Cf. K. Schlechta, Der Fall Nietzsche: Aufsätze und Vorträge, Múnich: Carl Hanser Verlag, 
1959. 

6   Cf. J. Young, Friedrich Nietzsche: A Philosophical Biography, Nueva York: Cambridge 
University Press, 2010, p. 544.

7   Para una crítica pormenorizada del argumento de Karl Schlechta sobre MBM 36, que engloba 
también el de Julian Young, puede consultarse W. Müller-Lauter, «Nietzsches Lehre vom Willem zur 
Macht»: Nietzsche Studien Nº 3 (1) (1974), pp. 7-12.

8   M. Clark, «Nietzsche´s Doctrines of the Will to Power», en J. Richardson y B. Leiter, Oxford 
readings in philosophy: Nietzsche, Nueva York: Oxford University Press, 2001, p. 139 (Traducción 
propia).

9   Ibid., p. 149 (Traducción propia).



15NI MENTAL NI MATERIAL: LA HIPÓTEIS DE LA VOLUNTAD DE PODER ...

ISSN: 1578-6676, pp. 11-32				            ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)

poder es de una «naturaleza mítica y exotérica»10. También es, con algunos 
matices, la opinión de Peter Sloterdijk, quien considera la hipótesis de la 
voluntad de poder como un mito divulgativo con el que habría dado Nietzsche 
en su última etapa como un medio para dar a conocer su reflexión ontológica, 
que se habría expresado mucho más acertadamente en la etapa temprana de la 
redacción de El nacimiento de la tragedia11.

Un estudio detallado de los fragmentos póstumos de la etapa temprana 
a la que Sloterdijk se refiere revela, sin embargo, que los rudimentos de la 
argumentación en favor de la hipótesis de la voluntad de poder, tal y como 
es expresada en MBM 36, ya estaban siendo seriamente considerados por 
Nietzsche en 1872-187312. Este argumento incluye algunos elementos, como la 
proyección antropomórfica o la supuesta postulación de un panpsiquismo, por 
los que el pasaje de Más allá del bien y del mal ha sido duramente criticado como 
«mito autoconsciente» o «fábula exotérica». En estas anotaciones privadas, 
Nietzsche aparece interesado en criticar los presupuestos del materialismo 
mecanicista, asumiendo que aquello que debe ser una «propiedad originaria 
de las cosas» no es la causalidad mecánica, ni las leyes de la naturaleza, sino la 
«sensación», la «memoria» y sus «movimientos reflejos»13, lo cual le conduce 
a la idea fundamental de MBM 36: que «a este complejo de sensaciones, más 
o menos grande, se le podría llamar “voluntad”»14 o, como anotará en otro 
póstumo ya en 1885, siguiendo el mismo razonamiento, que «la única fuerza 
que hay es de la misma especie que la de la voluntad»15. 

De este modo, la afirmación de que el argumento que encontramos 
en MBM 36 solo tiene sentido en tanto que vulgarización mítica de su 
verdadera reflexión ontológica o metáfora «cuyo verdadero valor reside en 
su papel como arte y estímulo para la afirmación de la vida» carece de base 
material en la obra de Nietzsche y, además, obvia una cantidad significativa 
de preocupaciones propiamente teóricas que Nietzsche pretendía resolver 
con dicho argumento. No obstante, es cierto que este pasaje parece entrar 
en contradicción con algunos preceptos filosóficos sostenidos por Nietzsche 
en otros lugares como sus críticas a la causalidad de la voluntad, a la certeza 
introspectiva, a la proyección antropomórfica o a la inteligibilidad del mundo. 

10   G. J. Stack, Nietzsche´s Antropic Circle: Man, Science and Myth, Nueva York: University 
of Rochester Press, 2005, Preface, xii (Traducción propia).

11   Cf. P. Sloterdijk, El pensador en escena, trad. de G. Cano, Valencia: Pretextos, 2000, pp. 
98-102.

12   Cf. FP I, p. 379, 19 [159]; FP I, pp. 379-380, 19 [161]; FP I, p. 380, 19 [164]; FP I, p. 380, 
19 [165] y FP I. p. 380, 19 [166].

13   FP I, pp. 379-380, 19 [161].
14   FP I, p. 379, 19 [159].
15   FP III, p. 867, 40 [42].



16 VICTOR CONEJO ABRIL

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)				       ISSN: 1578-6676, pp. 11-32

A continuación, analizaremos estas supuestas contradicciones y ofreceremos 
una lectura de MBM 36 que disuelve los problemas derivados de ellas.

2. Causalidad de la voluntad

La causalidad de la voluntad ocupa un papel esencial en el argumento 
de MBM 36 dado que es el supuesto fundamental que confiere credibilidad 
al razonamiento de Nietzsche que está elaborado como un modus ponens. En 
este sentido, el supuesto de partida del argumento de MBM 36 parecería entrar 
en contradicción con la propia doctrina filosófica de Nietzsche que critica 
repetidamente la idea de causalidad, como también cierta comprensión del 
término voluntad. En consecuencia, algunos intérpretes han visto en MBM 36 
un experimento mental que no pretende postular la voluntad de poder en un 
sentido ontológico o cosmológico, dado que Nietzsche, de entrada, no daría 
por bueno el presupuesto de partida16. Sin embargo, la idea de la causalidad de 
la voluntad es persistente en los escritos de Nietzsche y no figura solamente en 
este parágrafo. Por poner un ejemplo especialmente significativo, en un apunte 
póstumo de 1885 titulado «Para el plan. Introducción», que presumiblemente 
trataba de sintetizar las líneas maestras del inicio del libro sobre la voluntad 
de poder, Nietzsche escribe: «No hay ninguna otra causalidad más que la de 
voluntad a voluntad. Hasta ahora ni siquiera una mecánica…»17.

Para esclarecer esta aparente contradicción hay que recordar que el 
trabajo filosófico de Nietzsche sobre los conceptos de causalidad y voluntad 
se entiende mejor como una reelaboración o transvaloración que como una 
simple crítica. En el caso del concepto de causalidad, como ha sostenido R. 
Kevin Hill para defender el argumento expuesto en MBM 36, «las críticas 
de Nietzsche se dirigen principalmente al concepto de legalidad causal»18, 
a la subsunción de varios acontecimientos en una ley que les preexiste y, 
en definitiva, a la introducción del principio de legalidad en la naturaleza 
motivado por «los instintos democráticos del alma moderna» (MBM 22)19. 
En ese sentido, Hill ha propuesto que el presupuesto de MBM 36 es la mera 
idea de «causalidad eficiente» y que las críticas que Nietzsche dirige a la 
idea de causalidad se las dirige, concretamente, a «nuestra concepción de la 
causalidad» y no a la causalidad como tal20. 

Nietzsche también es crítico con la distinción entre causa y efecto que 
habríamos inferido erróneamente de nuestra fenomenología de la acción. Así, 

16   Cf. M. Clark, loc. cit., y G. J. Stack, op. cit.
17   FP III, p. 774, 35[15].
18   R. K. Hill, Nietzsche: A Guide for the Perplexed, Londres: Continum, 2007, p. 79 (Tra-

ducción propia).
19   F. Nietzsche, Más allá del bien y del mal, OC IV, p. 312.
20   Cf. R. K. Hill, op. cit., p. 78-79.



17NI MENTAL NI MATERIAL: LA HIPÓTEIS DE LA VOLUNTAD DE PODER ...

ISSN: 1578-6676, pp. 11-32				            ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)

su crítica a cierta comprensión de la causalidad de la voluntad es solidaria con 
otra de las críticas que Nietzsche dirige, en este caso, a la comprensión popular 
de la psicología y, más particularmente, a la certeza de la introspección, que es 
otro de los motivos que la erudición ha esgrimido a la hora de problematizar 
las conclusiones alcanzadas por MBM 36.21 En ese sentido, la crítica de 
Nietzsche a la causalidad de la voluntad es una crítica a la primacía de nuestra 
vida consciente, a la idea de que el «yo» tiene una posición central o de 
fundamento en la vida volitiva de modo que actúa como causa de ella.

Entre los pasajes que suelen contraponerse al argumento de MBM 36, el 
parágrafo tercero de la sección «Los cuatro grandes errores», en Crepúsculo de 
los ídolos y el parágrafo 127 de La gaya ciencia ocupan una posición especial, 
porque allí Nietzsche critica las nociones de querer, causar y voluntad del yo 
consciente22. Sin embargo, el querer, el causar y la voluntad del yo consciente 
no son la única forma de entender el querer, el causar y la voluntad. Nietzsche 
ofrece una comprensión alternativa de estos fenómenos sin desacreditarlos 
definitivamente y lo hace, de forma significativa, entre otros lugares, en los 
parágrafos que preceden al argumento expuesto en MBM 36; sobre todo, en 
MBM 19 y MBM 21. Estos parágrafos muestran que Nietzsche no se deshace 
de la noción de voluntad, sino que la reelabora: «la “voluntad no libre” es 
mitología: en la vida real solo se trata de una voluntad fuerte o débil» (MBM 
21)23; y la resitúa ya no en la esfera de la conciencia y el individuo, sino en 
la de los afectos: «la voluntad no es solo un complejo de sentir y pensar, 
sino sobre todo un afecto» (MBM 19)24. Nos veríamos ciertamente obligados 
a descartar el antecedente del argumento de MBM 36 si Nietzsche allí se 
refiriera a la causalidad del yo consciente, con la cual es definitivamente 
crítico en favor de la causalidad eficiente más rica e inabarcable del mundo 
pulsional que compone el cuerpo y da lugar a la conciencia. Sin embargo, 
contrariamente a lo que pueda parecer, él es cuidadoso al explicitar que se 
refiere a la voluntad de «nuestro mundo de apetitos y pasiones» a «una forma 
más tosca del mundo de los afectos»25, lo cual indica que no pretende hacer 
extensiva la vida consciente a todo lo que existe26. 

21   Cf. P. S. Loeb, «Will to Power and Panpsychism: A New Exegesis of Beyond Good and 
Evil 36» en M. Dries y P. J. E. Kail, Nietzsche on Mind and Nature, Nueva York: Oxford University 
Press, 2015, p. 58.

22   Cf. F. Nietzsche, Crepúsculo de los ídolos, OC IV, p. 641 y Nietzsche, F., La gaya ciencia, 
OC III, pp. 803-804.

23   F. Nietzsche, Más allá del bien y del mal, OC IV, p. 311.
24   Ibid., pp. 308-309.
25   F. Nietzsche, Más allá del bien y del mal, Madrid: Alianza, 2020, p. 77.
26   Para una defensa de este punto de vista cf. R. K. Hill, op. cit., p. 80 y P. J. E. Kail, «Nietzsche 

and naturalism», en M. Dries y P.J.E. Kail, op. cit., p. 218.



18 VICTOR CONEJO ABRIL

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)				       ISSN: 1578-6676, pp. 11-32

3. Sobre la acusación de antropomorfismo

La mayoría de las interpretaciones de MBM 36 coinciden en que se trata 
de un intento por parte de Nietzsche de dotar de un sentido humano a una 
ontología de fuerzas que, de otro modo, carece de sentido para nosotros27. 
En ese sentido, muchos intérpretes insisten en que el argumento de Nietzsche 
consiste en una humanización de la teoría dinámica de Boscovich añadiéndole 
a su idea de los puntos-fuerza la noción de voluntad humana y tienden, por 
tanto, a descartar el argumento de MBM 36 como un mito que pretende 
antropomorfizar la realidad para hacerla inteligible, pero que no tiene 
pretensiones indicativas a un nivel ontológico. Con el fin de desprenderse de 
las conclusiones decididamente ontológicas de la hipótesis de la voluntad de 
poder, se suele distinguir entre varios grados de proposición de esta tesis que 
van desde la proposición de la voluntad de poder como una tesis explicativa 
de la psicología humana hasta la proposición de esa doctrina como una tesis 
explicativa de la realidad como tal28. La proposición de dicha tesis en clave 
cosmológica o física es usualmente calificada como panpsiquista, así como un 
ejemplo típico de proyección antropomórfica y de intento de intelección del 
mundo incompatibles con el pensamiento nietzscheano29. Hay, por ello, un 
debate abierto sobre si Nietzsche aquí defiende, o no, una tesis panpsiquista 
y en qué sentido debe interpretarse este aparente ejercicio de proyección de 
rasgos humanos a la naturaleza. Quiero sostener que MBM 36 no constituye un 
caso típico de antropomorfismo ni de panpsiquismo, sino que esas atribuciones 
deben ser criticadas o, como poco, matizadas, de modo que la conclusión de 
este parágrafo se vuelve ciertamente compatible con la filosofía de Nietzsche. 

La cuestión que ahora interesa enjuiciar es si, efectivamente, MBM 36 
constituye un caso de antropomorfismo como el que Nietzsche denuncia 
en algunos fragmentos de especial relevancia como A 23 y GC 109 donde 
Nietzsche nos exhorta a guardarnos de atribuir características o juicios 
nítidamente humanos al mundo para hacerlo más inteligible. A fin de 
intervenir en el debate en curso sobre esta cuestión, nos parece útil distinguir 
entre dos sentidos de lo que podemos entender por antropomorfismo en el 
seno de la obra de Nietzsche: un sentido amplio o trivial y un sentido concreto 

27   Cf. por ejemplo, M. Clark, loc. cit., pp. 139-149 y G. J. Stack, op. cit., pp. xii y 55-56.
28   Por ejemplo, Young distingue entre una doctrina psicológica, una biológica y una cosmológica 

de la voluntad de poder (Cf. J. Young, op. cit., p. 543). Del mismo modo, Paul S. Loeb, sintetizando 
los términos propuestos por John Richardson y Paul Katsafanas, distingue entre una psicología y una 
física pulsional, así como entre una psicología y una física del poder (Cf. P. S. Loeb, loc. cit., pp. 60-61; 
J. Richardson, Nietzsche´s system, Nueva York: Oxford University Press, 2002, p. 18 y P. Katsafa-
nas, «Nietzsche´s Philosophical Psycology» en K. Gemes y J. Richardson, The Oxford Handbook of 
Nietzsche, Nueva York: Oxford University Press, 2013, pp. 727-755.)

29   Cf. J. Young, op. cit. p. 545.



19NI MENTAL NI MATERIAL: LA HIPÓTEIS DE LA VOLUNTAD DE PODER ...

ISSN: 1578-6676, pp. 11-32				            ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)

o significativo30. MBM 36 solo constituye un caso de antropomorfismo en el 
sentido amplio, por no decir banal, en que todo conocimiento o proposición 
humana lo es. Para Nietzsche, no hay forma de superar el antropomorfismo 
en tanto que no hay forma de superar el perspectivismo ni de transgredir la 
estructura lingüística de la comunicación. En este primer sentido, la cuestión 
de si MBM 36 es una forma o no de antropomorfismo no resulta interesante. A 
mi modo de ver, lo importante no es tratar de discernir si tal comprensión de 
la realidad es producto de una perspectiva humana, sino más bien de qué tipo 
de humanidad. Si Nietzsche tuviera que plantear la pregunta, preguntaría ¿qué 
tipo de voluntad se expresa ahí? ¿Una voluntad de proteger el antropocentrismo 
que adjudica al ser humano excepcionalidad y preeminencia en el mundo? ¿O 
más bien una que trata de remover al ser humano de esa posición excepcional, 
naturalizándolo y entendiéndolo en continuidad con el resto de lo existente? 
Mi postura con respecto a esta pregunta, verdaderamente significativa, es que 
el argumento de este parágrafo no trata de defender el antropocentrismo, sino 
de disolverlo. En este sentido, MBM 36 no entra en contradicción con otros 
pasajes clave de su obra como A 23, GC 109. Al menos, no lo hace más que el 
resto de la obra completa de Nietzsche. 

Hay otro sentido, concreto y significativo, en el que MBM 36 puede 
suponer un caso de proyección antropomórfica o humanización de la naturaleza. 
Sería aquel por el cual MBM 36 pretendería encontrar rasgos definitorios de lo 
humano en entidades no humanas, pecando de ser lo que Nietzsche considera 
un pensamiento supersticioso y repugnante (GC 109)31. Mi posición es que, 
en el sentido concreto y significativo, MBM 36 no constituye un caso de 
proyección antropomórfica.

El supuesto paso de una psicología de las pulsiones a una física de las 
pulsiones no representa en Nietzsche un caso de antropomorfismo porque, 
en primer lugar, el naturalismo nietzscheano prohíbe una concepción 
antropomorfa de las pulsiones, incluso de las pulsiones humanas. Nietzsche 
no atribuye aspectos clave de la mentalidad humana o consciente al mundo 
en general porque tampoco se los atribuye a los seres humanos, en quienes 
estos atributos pueden ser analizados como ilusiones. Como han sostenido 
recientemente Friedrich Ulfers y Mark Daniel Cohen:

Nietzsche, al concebir aspectos de la mentalidad humana como inaplicables al 
mundo en general –y como ilusorios incluso en el caso de los seres humanos–, 
elude cualquier acusación de antropomorfismo. La mentalidad se convierte en 

30   Vanessa Lemm, siguiendo a Andrea Christian Bertino, ha sostenido un argumento similar. 
Cf. V. Lemm, Homo natura: Nietzsche, antropología y biopolítica, trad. de V. Conejo Abril, Barcelona: 
Herder, 2024 p. 105.

31   Cf. F. Nietzsche, La gaya ciencia, OC III, p. 794.



20 VICTOR CONEJO ABRIL

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)				       ISSN: 1578-6676, pp. 11-32

una cualidad natural que comparten los seres humanos, en lugar de una cualidad 
humana que también manifiesta la naturaleza.32

En segundo lugar, porque, de hecho, la aplicación de la noción de volun-
tad de poder a individuos humanos resulta secundaria en la obra de Nietzsche 
y debe ser entendida como una derivación de su aplicación original en el terre-
no de las pulsiones y las fuerzas. El propio John Richardson nos ha prevenido 
aclarando que, efectivamente, la voluntad de poder no se aplica principalmen-
te a las personas33, y que, a la hora de construir su hipótesis de la voluntad de 
poder, Nietzsche está pensando más en la biología y en la física de su época 
que en la psicología humana y su vida consciente34.

En tercer lugar, si se piensa detenidamente, la idea, ciertamente 
extendida, de que Nietzsche diseñó el argumento de MBM 36 para hacer 
más comprensible su ontología basada en la teoría de Boscovich no parece 
muy plausible. Lo cierto es que Nietzsche piensa que las descripciones de la 
física de su época ya son suficientemente antropomórficas y que no necesitan 
antropomorfizarse, bajo ningún concepto, todavía más. La hipótesis de la 
voluntad de poder no pretende sumar más rasgos humanos a un modelo físico 
que, según Nietzsche, ya tenía demasiados, sino más bien restárselos. La 
reelaboración de la noción de fuerza a la luz de su reconceptualización de la 
noción de causa está diseñada para restarle rasgos antropomorfos forjados en 
la fenomenología introspectiva, no para añadírselos. Así, cuando Nietzsche 
declara que «el victorioso concepto de “fuerza”, con el que nuestros físicos 
han creado a Dios y el mundo, requiere todavía de un complemento: se le tiene 
que atribuir un mundo interno, que yo denomino “voluntad de poder”»35, esto 
no significa que haya que añadirle todavía más rasgos antropomorfos a una 
descripción que ya lo es en gran medida, sino que, más bien, al unificar en un 
solo concepto (voluntad de poder) la dimensión activa y pasiva de la acción, 
la caracterización de objeto y sujeto, así como la de causa y efecto y, por 
último, al unificar las dimensiones material y mental, lo que Nietzsche hace es 
sustraerle rasgos antropomorfos a la caracterización de la física. Esos rasgos 
antropomorfos consistían, sobre todo, en diferenciaciones y duplicaciones 
conceptuales innecesarias que Nietzsche desea dejar de proyectar sobre el 
mundo. Una vez reunidas estas dimensiones que solo la psicología popular, 
por un error antropomorfista, había separado, la concepción que nos queda 

32   F. Ulfers, y M. D. Cohen, «Nietzsche´s Panpsychism as the Equation of Mind and Matter», 
en M. Dries, Nietzsche on Consciousness and the Embodied Mind, Berlín/Boston: De Gruyter, 2018, 
p. 150 (Traducción propia).

33   Cf. J. Richardson, op. cit., p. 20; y también J. Richardson, «Nietzsche´s power Ontology», 
en J. Richardson y B. Leiter, op. cit., p. 152.

34   Cf. Ibid, p. 153. Véase también G. J. Stack, op. cit., p. 57.
35   FP III, p. 803, 36 [31].



21NI MENTAL NI MATERIAL: LA HIPÓTEIS DE LA VOLUNTAD DE PODER ...

ISSN: 1578-6676, pp. 11-32				            ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)

es sustancialmente menos antropomorfa (y mucho menos antropocéntrica), 
si bien sigue siendo una descripción humana que no pretende, en absoluto, 
representar adecuadamente la realidad en sus propios términos. De hecho, 
la doctrina de la voluntad de poder no parece más comprensible, intuitiva 
o familiar que la física en la que Nietzsche se basa para proponerla, sino, 
justamente, menos asequible.

Así, el planteamiento de la voluntad de poder no debe ser entendido 
como una tesis psicológica sobre lo real, sino que es, antes bien, un discurso 
ontológico sobre toda la realidad, incluida (y eso es lo esencial) la realidad 
tanto mental como material. MBM 36 no humaniza la naturaleza, sino que 
la desantropocentra al negar al ser humano y su vida consciente un rango 
ontológico propio y excepcional. Solamente si hemos dado por supuesto que 
ciertas características como la intencionalidad, la agencia, la percepción o, en 
definitiva, cierto entendimiento de la mentalidad, son definitorias y exclusivas 
del ser humano podemos encontrar en el razonamiento de Nietzsche un caso 
de proyección antropomórfica. Sin embargo, ese presupuesto constituye 
un prejuicio, un caso típico de excepcionalismo humano, que Nietzsche se 
esfuerza por combatir36. 

4. Sobre la acusación de panpsiquismo

Aunque gran parte de la crítica encuentra problemática la asunción de 
un panpsiquismo en Nietzsche, hay algunos que han apreciado que la tesis 
panpsiquista tiene cabida dentro del pensamiento de Nietzsche y que guarda 
cierta relación con los pensamientos fundamentales de Nietzsche sobre el 
mundo, en general, y sobre el reino inorgánico en particular37. Sin embargo, 
a diferencia del concepto de antropomorfismo, que Nietzsche si utilizó y 
describió de forma recurrente, el concepto de panpsiquismo no está presente 
en su obra. Esto nos obliga a matizar cuidadosamente los posibles significados 
de panpsiquismo antes de averiguar si es posible entender que la hipótesis 
de la voluntad de poder conduce a una teoría de este tipo. A continuación, 
expondremos los sentidos en los que la crítica ha señalado la existencia de una 
tesis panpsiquista en Nietzsche para después calibrar en qué sentido podría 
estar comprometido con alguna de sus versiones.

Günter Abel es uno de los primeros especialistas que, al declarar que 
Nietzsche no es ni un eliminativista reductivo de los hechos mentales ni un 
mentalista ni tampoco un materialista/físico, ha abierto la senda para considerar 
en su postura un cierto gradualismo o continuismo de las propiedades mentales o 
protomentales que después se habrían desarrollado como formas de conciencia 

36   Para una defensa de este punto de vista: cf. F. Ulfers, y M. D. Cohen, loc. cit., p. 153.
37   Cf. Ibid., p. 155.



22 VICTOR CONEJO ABRIL

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)				       ISSN: 1578-6676, pp. 11-32

y autoconciencia38. En un sentido más específico R. Kevin Hill ha sostenido, 
con respecto a MBM 36, que: «La clave para entender el argumento, por tanto, 
es verlo como un argumento a favor del panpsiquismo»39, entendiendo por ello 
el hecho de que «todos los procesos naturales tienen algo parecido a deseos»40. 
En un sentido similar ha argumentado Galen Strawson para quien Nietzsche se 
inclina hacia la «visión monista fuerte de las cosas» según la cual «la realidad 
está impregnada de –si no consiste en– mentalidad en alguna forma o sentido» 

y señala que respaldar, como hace Nietzsche, que todo es voluntad de poder, 
implica «decir que todo es en algún aspecto mental; implica negar que todo 
sea una cuestión de poder o de fuerza concebida de cualquier forma como 
enteramente no mental»41. Mariano Rodríguez González se ha hecho cargo de 
los fragmentos póstumos de juventud a los que nos referíamos más arriba para 
señalar que Nietzsche, en ellos, quería señalar que «la conciencia intencional 
propiamente dicha, solo sería en principio explicable partiendo de la admisión 
de materia en sí misma consciente o protoconsciente»42. Lo interesante de 
la comprensión ofrecida por Rodríguez sobre el supuesto panpsiquismo de 
Nietzsche, que califica como una «idea ante la que habría, entonces, que mover 
la cabeza diciéndonos, tal vez sí tal vez no»43, es la terminología empleada 
para describirlo. Rodríguez entiende que, en rigor, lo que parece defender 
Nietzsche tanto en estos fragmentos póstumos como en el argumento de 
MBM 36 es un pan(proto)psiquismo, que no atribuye la psique o la conciencia 
como tal o todo lo real sino, únicamente, una protoconciencia44. Por último, 
analizando esos mismos póstumos, Ulfers y Cohen proponen un cambio de 
terminología para referirse a la tesis nietzscheana. Reparando en que, según 
el joven Nietzsche, «entre las cualidades psíquicas que posee la realidad en 
su conjunto, predominan la “Empfindung” o sentimiento y la “Gedächtnis” o 
memoria»45, lo que atribuyen a Nietzsche es un panexperiencialismo más que 
un panpsiquismo, en tanto que aquello que formaría parte indisoluble de todo 
lo existente no es el psiquismo como tal, sino más bien la «sintiencia»46. 

38   Cf. G. Abel, loc. cit., p. 40.
39   R. K. Hill, Nietzsche: A Guide for the Perplexed, op. cit., p. 86 (Traducción propia).
40   Ibid., p. 66 [Traducción propia].
41   G. Strawson, «Nietzsche´s Metaphysics?» en M. Dries y P. J. E. Kail, Nietzsche on mind 

and Nature, op.cit.,  p. 11 (Taducción propia).
42   M. Rodríguez González, Más allá del rebaño: Nietzsche, filósofo de la mente, Madrid: 

Avarigani, 2018, pp. 102 y 103.
43   Ibid., p. 106.
44   Cf. M. Rodríguez González, «Investigar con Nietzsche en español hoy»: Estudios Nietzsche 

Nº 18 (2018), pp. 71-80.
45   F. Ulfers y M. D. Cohen, loc. cit., p. 146 (Traducción propia).
46   Cf. Ibid., p. 148.



23NI MENTAL NI MATERIAL: LA HIPÓTEIS DE LA VOLUNTAD DE PODER ...

ISSN: 1578-6676, pp. 11-32				            ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)

Las aportaciones de Abel, Hill, Strawson, Rodríguez, Ulfers y Cohen 
sobre el tema del panpsiquismo en Nietzsche convergen en la necesidad de 
considerar que la etiqueta de «panpsiquismo» es excesiva aplicada al argumento 
de MBM 36 si por psiquismo se entiende algo parecido a mentalidad humana. 
Nietzsche no adjudica la psique o la conciencia a todo lo que existe. Esta 
inferencia no puede hacerse, como algunos intérpretes pretenden, desde lo 
expuesto en MBM 36, donde Nietzsche propone concebir el mundo «como 
algo dotado de idéntico grado de realidad que el poseído por nuestros afectos, 
–como una forma más tosca del mundo de los afectos»47 ni tampoco, en rigor, 
desde otros pasajes su obra. 

Como consecuencia de las dificultades de concebir el planteamiento de 
Nietzsche como un panpsiquismo en sentido estricto y teniendo en cuenta 
que el propio Nietzsche no hizo uso de este término, preferimos simplemente 
asumir que esta es una etiqueta que no encuentra buen asiento en su 
planteamiento y, por tanto, una de la que sería mejor prescindir. Nos parece 
que es la terminología empleada por Mariano Rodríguez, quien se refiere a 
esta doctrina como un pan(proto)psiquismo, la que es más precisa y respetuosa 
con el argumento de MBM 36 sin por ello dejar de ser comprender también las 
indagaciones del joven Nietzsche en sus propios términos48. 

Nos gustaría considerar en último lugar la interpretación que ha realizado 
sobre MBM 36 Paul S. Loeb en su reciente artículo «Will to Power and 
Panpsychism: A New Exegesis of Beyond Good and Evil 36». Considero 
necesario un análisis minucioso de su argumentación por ser una de las lecturas 
más novedosas y cuidadosas del texto con respecto al cual deseo puntualizar 
algunos acuerdos y desacuerdos. En concreto, la grandeza de su estudio reside 
en una convincente rehabilitación de la hipótesis de la voluntad de poder 
en sentido cosmológico mediante su desvinculación del panpsiquismo y el 
antropomorfismo. De manera acertada, Loeb entiende que la postulación de la 
voluntad de poder tiene consecuencias desantropomorfizantes y que no implica 
un panpsiquismo, como se encarga de señalar a la luz de otros pronunciamientos 
de Nietzsche. Sin embargo, Loeb sí entiende que el argumento de MBM 36 
inyecta una forma de panpsiquismo y su estudio pretende arrojar luz sobre los 
motivos que Nietzsche podría tener para elaborar un argumento aparentemente 
tan problemático. Loeb, propone que Nietzsche pretende allí hacer «un 
experimento de pensamiento heurístico que implica contrafactuales»49. Según 
él, Nietzsche «nos pide que imaginemos, contrafácticamente, que nada más 

47   F. Nietzsche, Más allá del bien y del mal, Madrid: Alianza, 2020, p. 77.
48   Véase también la propuesta de Mattia Riccardi, quien entiende la propuesta de Nietzsche 

como un pandisposicionalismo: M. Riccardi, «Nietzschean Monism? A Pandispositionalist Proposal»: 
The Monist, Vol. 104 (1) (2021), 108–124.

49   P. S. Loeb, loc. cit., p. 79 (Traducción propia).



24 VICTOR CONEJO ABRIL

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)				       ISSN: 1578-6676, pp. 11-32

nos es dado como real excepto la realidad de nuestras pulsiones, para luego 
imaginar, contrafácticamente, cómo sería el mundo si estuviera constituido 
por nada más que esta misma realidad»50. Mediante su interpretación, pretende 
sintetizar las dos grandes lecturas contrapuestas de MBM 36 al entender que 
su argumento central implica una forma de panpsiquismo antropomorfista 
incompatible con la filosofía de Nietzsche sin por ello desacreditar las 
consecuencias últimas de la argumentación que, según el intérprete, Nietzsche 
se habría encargado de demostrar en otros fragmentos51. 

Desde este punto de vista, Nietzsche intentaría «explicar y ayudar a 
comprender el mundo inorgánico, es decir, hacerlo más familiar en términos de 
nuestra experiencia psicológica»52. Así, Nietzsche no pretende aquí desvelar 
el carácter inteligible del mundo material, sino solo «haber mostrado cómo 
podemos alcanzar una perspectiva indirecta, analógica y aún falsificadora 
de este llamado mundo material»53. Aunque estamos fundamentalmente de 
acuerdo con estas apreciaciones de Loeb relativas al carácter ininteligible del 
mundo material, no lo estamos con su consideración de que el argumento de 
MBM 36 deba ser entendido como un experimento mental que consiste en 
visualizar una doctrina panpsiquista y antropomórfica. Frente a otros enfoques 
sobre este parágrafo, Loeb entiende que «la verdadera tarea interpretativa 
[…] es averiguar por qué MBM 36 presenta un argumento psicológico y 
antropomórfico para una conclusión despsicologizada y desantropomórfica»54.

Sin embargo, la crítica de Loeb a la argumentación de MBM 36 incurre 
en los errores de apreciación que hemos señalado más arriba observando, 
sin demasiados matices, que su argumentación constituye un caso típico de 
panpsiquismo y que exige la creencia en la causalidad de nuestra voluntad 
psicológica55. Loeb asume que el argumento de Nietzsche es panpsiquista y 
que esto solo puede significar una doctrina que «proyecta irracionalmente la 
mente humana sobre toda la realidad»56 y según la cual, por tanto, cualquier 
elemento material tiene conciencia, autoconciencia y está regido por las reglas 
que rigen la mente humana. Esta crítica no tiene en cuenta que, en rigor, 
Nietzsche no proyecta ni extiende la psicología humana ni ningún otro rasgo 
humano a la realidad física de forma unidireccional y que una comprensión de 
este tipo entra en contradicción con las premisas nietzscheanas destinadas a 
combatir el antropocentrismo y el excepcionalismo humano. 

50   Id.
51   Cf. Ibid., pp. 63-64.
52   Ibid., p. 82 (Traducción propia).
53   Id. (Traducción propia).
54   Ibid., p. 69 (Traducción propia).
55   Cf. Ibid., p. 82.
56   Ibid., p. 83 (Traducción propia).



25NI MENTAL NI MATERIAL: LA HIPÓTEIS DE LA VOLUNTAD DE PODER ...

ISSN: 1578-6676, pp. 11-32				            ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)

Como resultado de esta operación, Loeb exagera la atribución de 
pansiquismo a MBM 36 para, a continuación, criticarla. Tanto Nietzsche como 
sus intérpretes son cautelosos a la hora de atribuir al mundo físico una «forma 
más tosca del mundo de los afectos» y no la mentalidad humana al completo. 
Cuando Loeb se pregunta, notoriamente preocupado, «¿cómo es posible que 
Nietzsche defienda una concepción panpsiquista de la voluntad de poder que 
proyecta irracionalmente la mente humana sobre toda la realidad?»57 está 
desdibujando sensiblemente el argumento de Nietzsche, que no consiste en 
humanizar el mundo, sino en sopesar la posibilidad de que la causalidad de la 
voluntad (no antropomorfa) sea la única causalidad existente. Reformulando 
el estado de la cuestión, Loeb se pregunta: 

Los eruditos que han estudiado detenidamente este texto [MBM 36], y con razón 
se han sentido desconcertados por él, coinciden en que hay dos cuestiones clave 
que deben resolverse. La primera de ellas es filosófica: ¿cómo es posible que 
Nietzsche defienda una concepción panpsiquista de la voluntad de poder que 
proyecta irracionalmente la mente humana sobre toda la realidad? Y la segunda 
cuestión es, por tanto, interpretativa: ¿está Nietzsche defendiendo de hecho tal 
concepción, especialmente cuando contradice su admirable proyecto naturalista 
de desdeificar, y por tanto desantropocentrar, nuestra visión del mundo?58

Estas son buenas preguntas que nos ayudan a entender y centrar el debate 
sobre MBM 36. Con respecto a la primera pregunta, de naturaleza filosófica, 
he distinguido entre dos posibles sentidos para el término antropomorfismo 
vinculados a la filosofía de Nietzsche y entre varias posiciones que 
usualmente se engloban bajo la etiqueta de panpsiquismo. Estas distinciones 
no están presentes, al menos de forma explícita, en la argumentación de Loeb. 
He mostrado la falta de evidencia textual para afirmar que la concepción 
de la voluntad de poder de Nietzsche en MBM 36 es una que, como dice 
Loeb, «proyecta irracionalmente la mente humana sobre toda la realidad» 
y argumentado que MBM 36 no supone un caso de panpsiquismo ni de 
antropomorfismo, al menos, no en el sentido en el que Loeb entiende estos 
términos. Con respecto a la segunda cuestión de raigambre interpretativa, 
he distinguido entre una metodología argumentativa antropomorfista y otra 
antropocentrista, señalando que, en ocasiones, los argumentos vinculados a un 
aparente antropomorfismo tienen la virtud de deconstruir el antropocentrismo 
de la tradición filosófica. De este modo, pretendo resolver las preguntas que 
con acierto formula Loeb con una interpretación sensiblemente distinta a la 
suya y que abunda en algunos matices y distinciones que este intérprete pasa 
por alto. El argumento del parágrafo, incluso considerado en serio, no hace 

57   Id. (Traducción propia).
58   Id. (Traducción propia]).



26 VICTOR CONEJO ABRIL

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)				       ISSN: 1578-6676, pp. 11-32

un llamamiento al panpsiquismo ni al antropomorfismo. Por tanto, debemos 
descartar que el ejercicio filosófico de MBM 36 consista, como sugiere Loeb, 
en un experimento mental basado en contrafácticos. Quiero proponer que 
MBM 36 debe ser caracterizado de manera más precisa y fundamental como 
un ejercicio deconstructivo de la oposición mente/materia y que Nietzsche 
está dispuesto a avalar tanto el razonamiento como las conclusiones de dicho 
parágrafo. 

5. Más allá del bien y del mal § 36 como ejercicio deconstructivo

El ejercicio argumentativo que encontramos en MBM 36 no describe un 
movimiento unidireccional según el cual se proyecta la concepción cotidiana 
de la psicología humana a todo lo real, sino que describe, en todo caso, un 
movimiento de dos direcciones al final del cual lo real deja de ser solo objeto 
de la experiencia y el ser humano deja de ser solo sujeto de la experiencia. 
Lo contraintuitivo de la propuesta de Nietzsche reside en el hecho de que 
estas dos categorías pierden su validez, no pudiendo volver a ser identificadas 
como tal ni en el mundo físico, ni en el mental, que dejan también de tener 
una existencia independiente. Si, aún con todo y para ilustrar el pensamiento 
de Nietzsche respecto a la tradición filosófica precedente, queremos decir que 
el ejercicio discursivo de MBM 36 consiste en una proyección, entonces, para 
ser rigurosos, tenemos que decir que consiste en una proyección doble: la de 
algunos rasgos de la (proto)mentalidad humana sobre el mundo físico y la 
de los rasgos del mundo físico sobre la mente humana. Como es evidente, 
al tratarse de una proyección escrupulosamente bidireccional entre estos dos 
elementos (la mente y la materia), la proyección no es tal, sino que consiste 
más bien en una síntesis de los dos elementos o, mejor, en una deconstrucción 
de la distinción entre lo mental y lo material. La conclusión filosófica de 
MBM 36 no proyecta más atributos psicológicos o mentales sobre el mundo 
físico que atributos físicos sobre la mente humana. Lo esencial para acceder 
al sentido profundo de este parágrafo es entender que no consiste ni en una 
crítica al idealismo ni en una crítica al materialismo mecanicista, sino, de 
manera mucho más fundamental, en una crítica al sustrato mismo de estas 
doctrinas: la oposición mente/materia. Esta crítica, si es bien entendida, no 
trastoca nuestra concepción de la materia sin alterar notablemente también 
nuestra concepción de lo mental.

Leer el ejercicio filosófico de MBM 36 como una proyección 
antropomórfica que conduce al panpsiquismo implica adjudicarle categorías 
que le son extrañas o, en todo caso, imprecisas. Supone, fundamentalmente, 
no asumir la reflexión ontológica de Nietzsche acerca de la inseparabilidad 
de la mente y la materia. Para estar en condiciones de sostener que MBM 36 
proyecta la psique o la mente sobre la materia o sobre el mundo, primero, 



27NI MENTAL NI MATERIAL: LA HIPÓTEIS DE LA VOLUNTAD DE PODER ...

ISSN: 1578-6676, pp. 11-32				            ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)

habría que asumir que la mentalidad es algo separable de la materia, separable 
del cuerpo. En segundo lugar, habría que concebir la materia como puramente 
material, al modo del materialismo mecanicista. En tercer lugar, habría que 
pretender que Nietzsche, con fines ilustrativos, quiere ofrecer una imagen de 
la materia que posee también rasgos volitivos o tradicionalmente asociados 
a la mentalidad, como si también pudiera no contenerlos o poseerlos. Es 
difícilmente sostenible que Nietzsche estuviera de acuerdo con los dos 
primeros presupuestos y que trate de ofrecer tal imagen. Parece, más bien, que 
Nietzsche trata de pensar la copresencia de la mente y la materia como un modo 
de deconstruir su oposición ontológica. De este modo, se vuelve innecesario 
adjudicarle categorías filosóficas que encajan mal con su planteamiento, 
como la de panpsiquismo, y desaparecen las supuestas contradicciones entre 
este parágrafo y aquellos otros lugares donde Nietzsche critica la proyección 
antropomórfica. 

Es relevante precisar en qué sentido usamos el término deconstrucción 
para aplicarlo a la reflexión ontológica de Nietzsche. Gran parte del trabajo 
filosófico de Nietzsche puede ser entendido como un señalamiento del modo 
en que la metafísica se deconstruye. En este caso, Nietzsche señala la decons-
trucción de la oposición metafísica mente/materia atendiendo al límite que 
divide y separa en el pensamiento esos dos elementos: el cuerpo pulsional. Su 
crítica a la primacía o la independencia del consciente, así como su crítica de 
la voluntad y la causalidad tal y como nos las muestra la fenomenología de 
nuestro mundo interno, no son la meta de su reflexión, sino el punto de partida 
que le permite descender al espacio en el que lo mental y lo material se tocan, 
a la linde misma que separa esos dos elementos cuya relación la filosofía y las 
ciencias solo pueden pensar de forma problemática. De un modo que recuerda 
en gran medida al procedimiento filosófico derridiano59, Nietzsche acude al 
entre, a la divisoria entre dos elementos irreconciliables para mostrar el modo, 
obcecado y prejuicioso, en que la tradición trata de pensarlos. Cuerpo, vida y 
pulsión son nociones a las que Nietzsche recurre para deconstruir la distinción 
mente/materia por encontrar allí un espacio tercero, presupuesto pero impen-
sado, que reúne esos conceptos en la forma del ni-ni: ni solamente material, 
ni solamente mental. Al recurrir al nexo entre estos dos reinos Nietzsche hace 
colapsar la lógica del dualismo metafísico que enmascara sus contradicciones 
pasando rápido por encima de su juntura. La labor deconstructiva que Nietzs-
che pone en juego al –por decirlo con el lenguaje de la erudición nietzschea-
na– extender al mundo su noción de pulsión señala no solo la contradicción 
interna del dualismo metafísico, sino también la artificialidad barroca que 
tanto el idealismo como el materialismo mecanicista necesitan construir para 

59   Cf. J. Derrida, De la gramatología, Buenos aires: Siglo XIX, 1971.



28 VICTOR CONEJO ABRIL

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)				       ISSN: 1578-6676, pp. 11-32

ofrecer una imagen del mundo medianamente defendible sin renunciar a sus 
prejuicios filosóficos.

La hipótesis de la voluntad de poder puede entenderse no solo, como han 
propuesto Ulfers y Cohen, como una «ecuación entre la mente y la materia»60, 
sino también como una ecuación de igualdad entre los términos querer y 
tener que61. Lo interesante es que esta ecuación tiene, principalmente, efectos 
deconstructivos sobre los términos igualados. La tesis rectora de la hipótesis 
de la voluntad de poder en cuanto que deconstructora de los conceptos 
de mente y materia no solo no es incompatible con la noción de voluntad 
desarrollada por Nietzsche, sino que, en rigor, es imposible desvincular estas 
dos concepciones. La deconstrucción de las nociones metafísicas de mente 
y materia lleva asociada la deconstrucción de las ideas, también metafísicas, 
de determinismo y libre albedrío; de «querer» y de «tener que»62. Nietzsche 
no solo es consciente de esta vinculación, sino que la explota en numerosos 
pasajes de su obra. Quizá el lugar donde esta vinculación es más evidente es, 
precisamente, en el inicio de Más allá del bien y del mal donde Nietzsche 
deconstruye dichas nociones antes de pasar a postular, en el parágrafo 36, su 
hipótesis de la voluntad de poder.

En este sentido, cierta erudición ha sostenido que los fragmentos 19 y 
21 de Más allá del bien y del mal contradicen la argumentación de MBM 36. 
Sin embargo, he mostrado anteriormente como en estos fragmentos Nietzsche 
explicita la reformulación de los términos de voluntad, causalidad, libertad y 
necesidad que requiere para elaborar el argumento de MBM 36. Estas críticas 
a la concepción tradicional de la voluntad, el determinismo y el libre albedrío 
estaban encaminadas a producir una resignificación de estas nociones que es-
tuviera en condiciones de considerarlas de forma no absurdamente inverosí-
mil. El marco teórico en el que dicha resignificación tiene sentido es, precisa-
mente, el de la hipótesis de la voluntad de poder postulada en el parágrafo 36 
de la misma obra y en el interior del cual ya no es necesario ni, en realidad, 
convincente, seguir considerando que lo volitivo y lo material son realidades 
ontológicamente distintas, ya que tanto la noción de voluntad libre (espiritual) 
como la noción de voluntad no libre (determinista) se deducen directamente 
del modelo mecanicista de la materia y de la concepción popular sobre la vo-
luntad. Los parágrafos 19 y 21 allanaban el camino para dicha comprensión 
cuando reconocían que la voluntad libre, igual que «la “voluntad no libre” es 

60   F. Ulfers, y M. D. Cohen, op. cit., p. 145 (Traducción propia).
61   En un sentido similar, Richardson ha propuesto que «La ontología del poder, como monismo, 

significa fusionar lo físico y lo intencional como aspectos de un único ser» J. Richardson, «Nietzsche´s 
Power Ontology», cit., p. 170 (Traducción propia).

62   «el viviente quiere dejar salir su fuerza, «quiere» y «tiene que» (¡las dos palabras valen para 
mí igual!)» FP III, p. 585, 26 [277].



29NI MENTAL NI MATERIAL: LA HIPÓTEIS DE LA VOLUNTAD DE PODER ...

ISSN: 1578-6676, pp. 11-32				            ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)

mitología: en la vida real solo se trata de una voluntad fuerte o débil» (MBM 
21).63

En el mismo sentido, he mostrado como ciertos pasajes de otras obras de 
Nietzsche han sido utilizados para desacreditar el razonamiento de MBM 36 
y, por lo tanto, la versión cosmológica de la voluntad de poder, particularmen-
te, los parágrafos 109 y 127 de La gaya ciencia, así como al parágrafo tercero 
del capítulo de «Los cuatro grandes errores» en Crepúsculo de los ídolos. In-
terpretando MBM 36 como un ejercicio deconstructivo de la oposición mente/
materia, estos parágrafos no solamente no parecen contradecir los presupues-
tos de la hipótesis de la voluntad de poder, sino que, en realidad, complemen-
tan el razonamiento de MBM 36 para obtener unas conclusiones similares.

Hay que reconocer que, ciertamente, tanto en CI 4:3, como en GC 127, 
Nietzsche parece negar el condicional exigido para la total asunción de MBM 
36. Allí dice que la causalidad de la voluntad es falsa y que, por tanto, su 
proyección a toda la realidad es falsa también. Sin embargo, no debe pasar-
se por alto que, tras el ejercicio deconstructivo de Nietzsche, no solamente 
la causalidad meramente material aparece como una ilusión, sino que, en el 
mismo gesto, también lo hace la causalidad meramente espiritual. Por eso, el 
argumento de Nietzsche en MBM 36 no debe interpretarse como una mera 
crítica al materialismo mecanicista, sino como una desconstrucción de la no-
ción de materia pasiva que arrastra en su mismo gesto la deconstrucción de 
la noción de voluntad o afectividad inmaterial. MBM 36 no invoca la fe en la 
causalidad espiritual ni en la causalidad de la voluntad del concepto sintético 
de «yo» sino, más bien, la eficiencia causal de los afectos, de las pasiones, de 
los instintos, que designan para Nietzsche el lugar donde lo mental y lo mate-
rial permanecen poderosa y visiblemente fusionados. 

Una vez aclarado el sentido preciso del ejercicio argumentativo de MBM 
36 es posible entender que CI 4:3 –y lo mismo ocurre con GC 127– no socava 
su razón de ser, dado que ésta nunca consistió en defender la sola causalidad 
del espíritu ni tampoco en brindar un conocimiento empírico o representativo 
de lo real, sino que dicho parágrafo apoya una lectura según la cual MBM 36 
trataría, principalmente, de deconstruir la distinción mente/materia, así como 
la distinción libre albedrío/determinismo. La concepción de la causalidad que 
es falsa y que Nietzsche desea criticar en este parágrafo es «la concepción 
de una conciencia (“espíritu”) como causa» y no la causalidad que opera en 
el mundo de los instintos y los afectos64. Si en MBM 36 se critica la causa-
lidad mecanicista, meramente física, CI 4:3 hace lo mismo con la causalidad 

63   F. Nietzsche, Más allá del bien y del mal, OC IV, p. 311.
64   F. Nietzsche, Crepúsculo de los ídolos, OC IV, p. 641. En un sentido similar, puede leerse 

el mencionado parágrafo 127 de La gaya ciencia: F. Nietzsche, La gaya ciencia, OC III, pp. 803-804.



30 VICTOR CONEJO ABRIL

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)				       ISSN: 1578-6676, pp. 11-32

puramente espiritual. Lo que «se sigue» del razonamiento de este parágrafo 
es «¡que no hay causas espirituales de ningún tipo!»65. Nietzsche alumbra 
mediante la crítica de la causalidad meramente física y la causalidad mera-
mente espiritual un nuevo espacio para el discurso ontológico en el que aque-
llo que verdaderamente existe no consiste ni en mera materialidad pasiva ni 
en actividad espiritual pura, sino que es una realidad tercera con respecto a 
esas dos posibilidades. Aquello que verdaderamente existe debe contener ya 
siempre reunido lo que, hasta ahora, hemos estado interpretando como ma-
terial y como espiritual o mental. Si MBM 36 es un ejercicio filosófico cuyo 
objetivo es criticar la preponderancia del tener que sobre la voluntad y por 
ello su conclusión es que todo tener que (causalidad mecánica) debe de poder 
ser interpretado también como un querer (causalidad de la voluntad), CI 4:3 
constituye el ejercicio inverso en el que lo criticado es la preponderancia del 
querer sobre el tener que, es decir, la creencia de «la psicología más antigua y 
más duradera» según la cual «todo suceder era para ella un hacer, todo hacer 
era la consecuencia de un querer»66. La conclusión de CI 4:3 es la comple-
mentaria de la de MBM 36: que todo querer (causalidad de la voluntad) debe 
de poder ser interpretado también como un tener que (causalidad mecánica). 

Con esto en mente, percibimos que estos dos parágrafos constituyen un 
ejercicio complementario de deconstrucción de la oposición metafísica mente/
materia y consisten, como Nietzsche dice a veces, en ver el mundo desde 
dentro o desde fuera67. Por supuesto que, como nos recuerda él mismo, «en 
la naturaleza no existe ninguna forma, pues no hay ni interior ni exterior»68. 
Justamente por eso las reflexiones ontológicas de Nietzsche no pretenden 
describir la realidad objetivamente. Esto es así, en primer lugar, porque 
Nietzsche considera que la expresión conocimiento objetivo constituye un 
oxímoron. Pero también lo es porque la visión del mundo desde dentro a 
la que nos conduce la hipótesis de la voluntad de poder no puede agotar lo 
real. El mundo de los afectos al que tenemos acceso es, simplemente, una 
manifestación del mundo, que es voluntad de poder. Basarse en este hecho 
banal para reducir la reflexión ontológica de Nietzsche a una mera fábula o 
mito exotérico nos impide, creo, apreciar su sutileza filosófica y su potencia 
propositiva.

65   F. Nietzsche, Crepúsculo de los ídolos, OC IV, p. 641.
66   F. Nietzsche, Crepúsculo de los ídolos, OC IV, pp. 641-642.
67   No solo en MBM 36 Nietzsche caracteriza la hipótesis de la voluntad de poder como una 

visión del interior del mundo, también usa esta metáfora en sus cuadernos privados: «El victorioso 
concepto de “fuerza”, con el que nuestros físicos han creado a Dios y el mundo, requiere todavía de 
un complemento: se le tiene que atribuir un mundo interno, que yo denomino “voluntad de poder”» 
FP III, p. 803, 36 [31].

68   FP I, p. 376, 19 [144]).



31NI MENTAL NI MATERIAL: LA HIPÓTEIS DE LA VOLUNTAD DE PODER ...

ISSN: 1578-6676, pp. 11-32				            ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)

Referencias bibliográficas
CLARK, M., «Nietzsche´s Doctrines of the Will to Power», en John Richardson y 

Brian Leiter, Oxford readings in philosophy: Nietzsche, Nueva York: Oxford 
University Press, 2001, pp. 139-149.

DERRIDA, J., De la gramatología, Buenos aires: Siglo XIX, 1971.
HILL, R. K., Nietzsche: A Guide for the Perplexed, Londres: Continum, 2007.
KAIL, P. J. E., «Nietzsche and naturalism», en Manuel Dries y P. J. E. Kail, Nietzsche 

on Mind and Nature, Nueva York: Oxford University Press, 2015, pp. 212-228.
KATSAFANAS, P., «Nietzsche´s Philosophical Psycology» en K. Gemes y J. Rich-

ardson, The Oxford Handbook of Nietzsche, Nueva York: Oxford University 
Press, 2013, pp. 727-755.

LEMM, V., Homo natura: Nietzsche, antropología y biopolítica, trad. de Víctor Co-
nejo Abril, Barcelona: Herder, 2024.

LOEB, P. S., «Will to Power and Panpsychism: A New Exegesis of Beyond Good and 
Evil 36» en Manuel Dries y P. J. E. Kail, Nietzsche on Mind and Nature, Nueva 
York: Oxford University Press, 2015, pp. 57-88.

MÜLLER-LAUTER, W., «Nietzsches Lehre vom Willem zur Macht», en Nietzsche 
Studien Nº 3 (1), 1974, pp. 1-60.

NIETZSCHE, F., Fragmentos póstumos (=FP), 4 vol., Madrid: Tecnos, 2006-2010. 
NIETZSCHE, F., Obras completas, (=OC), 4 vol., Madrid: Tecnos, 2011-2016.
NIETZSCHE, F., Más allá del bien y del mal, trad. de Andrés Sánchez Pascual, 

Madrid: Alianza, 2020.
RICCARDI, M., «Nietzschean Monism? A Pandispositionalist Proposal», en The Mo-

nist, Vol. 104 (1), 2021, pp. 108-124.
RICHARDSON, J., «Nietzsche´s power Ontology», en John Richardson y Brian Leit-

er, Oxford readings in philosophy: Nietzsche, Nueva York: Oxford University 
Press, 2001, pp. 150-185.

RICHARDSON, J., Nietzsche´s system, Nueva York: Oxford University Press, 2002.
RODRÍGUEZ GONZÁLEZ, M., Más allá del rebaño: Nietzsche, filósofo de la mente, 

Madrid: Avarigani, 2018.
RODRÍGUEZ GONZÁLEZ, M., «Investigar con Nietzsche en español hoy», en Es-

tudios Nietzsche Nº 18, 2018, pp. 71-80.
SCHLECHTA, K., Der Fall Nietzsche: Aufsätze und Vorträge, Múnich: Carl Hanser 

Verlag, 1959. 
SLOTERDIJK, P., El pensador en escena, trad. de Germán Cano Cuenca, Valencia: 

Pretextos, 2000.
STACK, G. J., Nietzsche´s Antropic Circle: Man, Science and Myth, Nueva York: 

University of Rochester Press, 2005.
STRAWSON, G., «Nietzsche´s Metaphysics?» en M. Dries y P. J. E. Kail, Nietzsche 

on Mind and Nature, Nueva York: Oxford University Press, 2015, pp. 10-36.
ULFERS, F., Y COHEN, M. D., «Nietzsche´s Panpsychism as the Equation of Mind 

and Matter», en Manuel Dries, Nietzsche on Consciousness and the Embodied 
Mind, Berlín/Boston: De Gruyter, 2018, pp. 145-162.



32 VICTOR CONEJO ABRIL

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)				       ISSN: 1578-6676, pp. 11-32

YOUNG, J., Friedrich Nietzsche: A Philosophical Biography, Nueva York: Cam-
bridge University Press, 2010.


