NI MENTAL NI MATERIAL: LA HIPOTESIS DE
LA VOLUNTAD DE PODER COMO EJERCICIO
DECONSTRUCTIVO

Neither mental nor material: The hypothesis of the will to power as a

deconstructive exercise

Victor Conejo Abril
Universidad Complutense de Madrid

RESUMEN: El paragrafo 36 de Mas alla del bien y del mal ha sido, y sigue siendo, objeto de
controversia. Numerosos/as intérpretes desautorizan su linea argumental entendiendo que es in-
compatible con otros pasajes clave de la obra de Nietzsche y proponen concebirlo o bien como
una tentativa filosofica que Nietzsche no tarda en abandonar, o bien como un mito autoconsci-
ente o una fabula exotérica sin valor propiamente teorico. El presente articulo trata de responder
a estas apreciaciones proponiendo una lectura alternativa de dicho paragrafo, rehabilitandolo, y
entendiendo que constituye un ejercicio deconstructivo de la oposicion entre mente y materia.
Palabras clave: Nietzsche — deconstruccion — panpsiquismo — voluntad de poder

ABSTRACT: Paragraph 36 of Beyond Good and Evil has been, and continues to be, the subject
of controversy. Many interpreters disavow its line of argument as incompatible with other key
passages in Nietzsche’s work and propose to conceive it either as a philosophical attempt that
Nietzsche soon abandons, or as a self-conscious myth or an exoteric fable of no proper theo-
retical value. This article attempts to respond to these assessments by proposing an alternative
reading of this paragraph, rehabilitating it, and understanding it as a deconstructive exercise of
the opposition between mind and matter.

Keywords: Nietzsche — deconstruction — panpsychism — will to power

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025), pp. 11-32. ISSN: 1578-6676.
© Sociedad Espafola de Estudios sobre Friedrich Nietzsche (SEDEN)
Recibido: 30-11-2024  Aceptado: 18-05-2025

Esta obra esta bajo licencia internacional Creative Commons Reconocimiento-NoComercial-Compartirlgual 4.0.




12 VICTOR CONEJO ABRIL

1. MAS ALLA DEL BIEN Y DEL MAL §36: EL ESTADO DE LA CUESTION

La nocion de voluntad de poder aparece por primera vez en la obra de
Nietzsche en boca de Zaratustra! y es presentada como tal, de forma insistente
y contundente, en el inicio de Mds alla del bien y del mal. A partir de ese
momento, la nocidén de voluntad de poder aparece mencionada en todas sus
obras publicadas. El desarrollo de la hipotesis de la voluntad de poder no
abunda en todas estas obras que, sin embargo, si parecen tenerla en cuenta. Es
de suponer que Nietzsche se reserva dicho desarrollo para la gran obra cuya
publicacion prevé y sefiala en sus textos publicados® y que lleva por titulo,
justamente, «La voluntad de poder: una transvaloracion de todos los valores»>.
Hay una poderosa excepcion con respecto a esta ausencia de desarrollo de
la hipotesis de la voluntad de poder en la obra publicada. Al inicio de Mas
alla del bien y del mal y después de algunos paragrafos que lo preparan,
Nietzsche pone en juego el razonamiento segun el cual seria posible postular
una tesis ontoldgica que tuviera a la voluntad de poder como su fundamento.
Concretamente, es en el paragrafo 36 donde, de forma ciertamente elaborada
y polémica, postula condicionalmente la hipdtesis de la voluntad de poder.

Suponiendo que lo tnico que esté «dado» realmente sea nuestro mundo de
apetitos y pasiones, suponiendo que nosotros no podamos descender o ascender
a ninguna otra «realidad» mas que justo a la realidad de nuestros instintos, —pues
pensar es tan sélo un relacionarse esos instintos entre si—: ;no estd permitido
realizar el intento y hacer la pregunta de si eso dado no basta para comprender
también, partiendo de lo idéntico a ello, el denominado mundo mecanico
(o «material»)? Quiero decir, concebir este mundo no como una ilusién, una
«aparienciay, una «representacion» (en el sentido de Berkeley y Schopenhauer),
sino como algo dotado de idéntico grado de realidad que el poseido por nuestros
afectos, —como una forma mas tosca del mundo de los afectos [...]. En ltima
instancia, no es solo que esté permitido hacer ese intento: es que, visto desde la
conciencia del método, estd mandado. No aceptar varias especies de causalidad
mientras no se haya llevado hasta su limite extremo (—hasta el absurdo, dicho sea,
con permiso) el intento de bastarnos con una sola. [...] Suponiendo, finalmente,
que se consiguiese explicar nuestra vida instintiva entera como la ampliacion y
ramificacion de una tnica forma basica de voluntad, —a saber, de la voluntad de
poder, como dice mi tesis [...] entonces habriamos adquirido el derecho a definir
inequivocamente toda fuerza agente como: voluntad de poder. El mundo visto

1 Cf. F. Nietzsche, Asi hablo Zaratustra, OC 1V, p. 139.

2 Cf. F. Nietzsche, FP IV, p. 12 y F. Nietzsche, La genealogia de la moral, OC 111, p. 558.

3 Aunque, en el primer plan que Nietzsche concibe en 1885 el libro tiene otro subtitulo que
sugiere las pretensiones y el alcance que Nietzsche reservaba para su hipotesis de la voluntad de poder:
«La voluntad de poder: Ensayo de una nueva interpretacion de todo acontecer». FP III, p. 837, 39[1].

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025) ISSN: 1578-6676, pp. 11-32



NI MENTAL NI MATERIAL: LA HIPOTEIS DE LA VOLUNTAD DE PODER ... 13

desde dentro, el mundo definido y designado en su «caracter inteligible», —seria
cabalmente «voluntad de poder» y nada mas.*

La posibilidad de encontrar en la filosofia de Nietzsche una reflexion
propiamente ontologica ha sido habitualmente puesta en entredicho. Sin em-
bargo, en los ultimos afios, el debate sobre si es posible encontrar o no en
Nietzsche una reflexién propiamente ontologica se ha profundizado dejando-
nos sugerentes perspectivas a ambos lados. En un ejercicio de simplificacion
y abstraccion, es posible reducir a tres las posturas encontradas en este debate,
que son por lo demas diversas y, en una cantidad significativa de ocasiones,
incompatibles. En primer lugar, hay una serie de interpretaciones que con-
cuerdan en que no es posible encontrar en Nietzsche una ontologia porque una
propuesta de este tipo traicionaria lo fundamental de su filosofia. La segunda
postura tiene a Nietzsche como un ontélogo de pleno derecho. Normalmente,
las interpretaciones de Nietzsche en este sentido conceden un gran valor a sus
escritos postumos, entienden que en ellos Nietzsche se aproxima de forma
mas honesta a reflexiones para las que no encuentra lugar en la imprenta y
utilizan estas reflexiones para iluminar algunos pasajes de la obra publicada
que, de otro modo, son incomprensibles o confusos. Hay, como siempre hay
entre dos opuestos, una tercera via para interpretar las reflexiones ontologicas
de Nietzsche. Es posible encontrar interpretaciones que afirman que Nietzs-
che tiene una reflexion ontoldgica que pretende decir algo de lo real, pero,
conscientes de las implicaciones de un discurso de este tipo en el seno de
la filosofia nietzscheana, acentiian las precauciones metodoldgicas que de-
ben atenderse para no equiparar este discurso con uno acritico e irrestricto y
para compatibilizarlo con otras zonas de su obra que parecen contradecir una
pretension tal. Nuestra lectura se interesa por este tercer enfoque, afirman-
do la existencia de una reflexion ontologica en Nietzsche, pero tomando las
pertinentes precauciones metodoldgicas inspiradas en su propio pensamiento.
La ontologia de Nietzsche, entendida como voluntad de poder, presenta una
explicacion de la realidad que no se percibe como una descripcion de ella en
los términos de una adecuacion o una representacion, sino como una interpre-
tacion con la que podemos explicarnos de un modo lingiiistico y, por tanto,
limitado, en qué consiste —pero, sobre todo, en qué no— la realidad. El valor
que esa explicacion tiene para el propio Nietzsche es lo que esta en disputa.

De manera consecuente, estas tres posiciones se reproducen a la hora
de interpretar MBM 36, que resulta ser uno de los pasajes mas nitidamente
ontoldgicos de su obra publicada. Asi, un buen nimero de intérpretes ha
criticado una interpretacion en clave ontologica de este paragrafo llegando a

4 F. Nietzsche, Mas alla del bien y del mal, trad. de A. Sanchez Pascual, Madrid: Alianza,
2020, p. 77. Cf. FP 111, p. 831, 38[12].

ISSN: 1578-6676, pp. 11-32 ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)



14 VICTOR CONEJO ABRIL

la conclusion de que la doctrina de la voluntad de poder expuesta en MBM
36 es, en el mejor de los casos, la propuesta de un mito autoconsciente o
una doctrina exotérica y, en el peor de los casos, una extralimitacion tedrica
que Nietzsche no tarda en abandonar. Esta conclusion aparece motivada, en
parte, por el caracter hipotético que Nietzsche imprime en todo el pasaje. La
opinion de que este argumento es sostenido por Nietzsche de forma dudosa,
tentativa o experimental se popularizé a mediados del siglo pasado a partir
de la interpretacion de Karl Schlechta en un intento por defender a Nietzsche
de las criticas que se habian hecho a su filosofia en tanto que filosofia
metafisica®. Encontramos, incluso, una sorprendente recuperacion reciente
de la interpretacion de Schlechta en la obra de Julian Young.® Este enfoque
parece motivado, como decimos, en ultimo término, mas por una defensa del
proyecto filosofico de Nietzsche frente a las acusaciones heideggerianas que
por la presentacion en condicional de la hipotesis por parte de Nietzsche en
MBM 36’.

Sin embargo, esa interpretacion ya no encuentra actualmente acogida en
la critica textual nietzscheana que, a la luz tanto de sus cuadernos privados
como de su correspondencia, ha puesto en evidencia el control y precision
de Nietzsche sobre los textos que enviaba a la imprenta. Actualmente, los
defensores de que MBM 36 no refleja en ningtn sentido una opinion aceptada
por el propio Nietzsche, como Maudemarie Clark o George J. Stack, desechan
la hipotesis interpretativa de Schlechta y Young seglin la cual Nietzsche
se habria arrepentido del ejercicio filosofico propuesto en ese paragrafo,
que habria propuesto de un modo dudoso y tentativo. Se centran méas bien
en el hecho de que la doctrina de la voluntad de poder, tal y como aparece
expuesta en MBM 36, parece entrar en contradiccion con un buen niimero de
posturas sostenidas por Nietzsche en otros lugares y resuelven esa aparente
contradiccion argumentando que Nietzsche pretende aqui generar un «mito
autoconsciente»®, «cuyo verdadero valor reside en su papel como arte y
estimulo para la afirmacion de la vida»®, o que la hipétesis de la voluntad de

5 Cf. K. Schlechta, Der Fall Nietzsche: Aufsditze und Vortrdge, Munich: Carl Hanser Verlag,
1959.

6 Cf. J. Young, Friedrich Nietzsche: A Philosophical Biography, Nueva York: Cambridge
University Press, 2010, p. 544.

7 Para una critica pormenorizada del argumento de Karl Schlechta sobre MBM 36, que engloba
también el de Julian Young, puede consultarse W. Miiller-Lauter, «Nietzsches Lehre vom Willem zur
Macht»: Nietzsche Studien N° 3 (1) (1974), pp. 7-12.

8 M. Clark, «Nietzsche’s Doctrines of the Will to Power», en J. Richardson y B. Leiter, Oxford
readings in philosophy: Nietzsche, Nueva York: Oxford University Press, 2001, p. 139 (Traduccion
propia).

9 Ibid., p. 149 (Traduccion propia).

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025) ISSN: 1578-6676, pp. 11-32



NI MENTAL NI MATERIAL: LA HIPOTEIS DE LA VOLUNTAD DE PODER ... 15

poder es de una «naturaleza mitica y exotérica»'?. También es, con algunos
matices, la opinion de Peter Sloterdijk, quien considera la hipotesis de la
voluntad de poder como un mito divulgativo con el que habria dado Nietzsche
en su ultima etapa como un medio para dar a conocer su reflexion ontoldgica,
que se habria expresado mucho mas acertadamente en la etapa temprana de la
redaccion de El nacimiento de la tragedia''.

Un estudio detallado de los fragmentos postumos de la etapa temprana
a la que Sloterdijk se refiere revela, sin embargo, que los rudimentos de la
argumentacion en favor de la hipotesis de la voluntad de poder, tal y como
es expresada en MBM 36, ya estaban siendo seriamente considerados por
Nietzsche en 1872-1873!2, Este argumento incluye algunos elementos, como la
proyeccion antropomorfica o la supuesta postulacion de un panpsiquismo, por
los que el pasaje de Mds alld del bien y del malha sido duramente criticado como
«mito autoconsciente» o «fabula exotérica». En estas anotaciones privadas,
Nietzsche aparece interesado en criticar los presupuestos del materialismo
mecanicista, asumiendo que aquello que debe ser una «propiedad originaria
de las cosas» no es la causalidad mecanica, ni las leyes de la naturaleza, sino la
«sensaciony, la «memoria» y sus «movimientos reflejos»!3, lo cual le conduce
a la idea fundamental de MBM 36: que «a este complejo de sensaciones, mas
o menos grande, se le podria llamar “voluntad”»'# o, como anotara en otro
postumo ya en 1885, siguiendo el mismo razonamiento, que «la tnica fuerza
que hay es de la misma especie que la de la voluntad»!>.

De este modo, la afirmacion de que el argumento que encontramos
en MBM 36 solo tiene sentido en tanto que vulgarizacién mitica de su
verdadera reflexion ontoldgica o metafora «cuyo verdadero valor reside en
su papel como arte y estimulo para la afirmacion de la vida» carece de base
material en la obra de Nietzsche y, ademas, obvia una cantidad significativa
de preocupaciones propiamente tedricas que Nietzsche pretendia resolver
con dicho argumento. No obstante, es cierto que este pasaje parece entrar
en contradiccion con algunos preceptos filoséficos sostenidos por Nietzsche
en otros lugares como sus criticas a la causalidad de la voluntad, a la certeza
introspectiva, a la proyeccion antropomorfica o a la inteligibilidad del mundo.

10 G. J. Stack, Nietzsche's Antropic Circle: Man, Science and Myth, Nueva York: University
of Rochester Press, 2005, Preface, xii (Traduccion propia).

11 Cf. P. Sloterdijk, El pensador en escena, trad. de G. Cano, Valencia: Pretextos, 2000, pp.
98-102.

12 Cf.FPI,p.379, 19 [159]; FP L, pp. 379-380, 19 [161]; FP I, p. 380, 19 [164]; FP I, p. 380,
19 [165] y FP L p. 380, 19 [166].

13 FPI, pp. 379-380, 19 [161].

14 FPI,p.379, 19 [159].

15 FPIII, p. 867, 40 [42].

ISSN: 1578-6676, pp. 11-32 ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)



16 VICTOR CONEJO ABRIL

A continuacion, analizaremos estas supuestas contradicciones y ofreceremos
una lectura de MBM 36 que disuelve los problemas derivados de ellas.

2. CAUSALIDAD DE LA VOLUNTAD

La causalidad de la voluntad ocupa un papel esencial en el argumento
de MBM 36 dado que es el supuesto fundamental que confiere credibilidad
al razonamiento de Nietzsche que esta elaborado como un modus ponens. En
este sentido, el supuesto de partida del argumento de MBM 36 pareceria entrar
en contradiccion con la propia doctrina filosofica de Nietzsche que critica
repetidamente la idea de causalidad, como también cierta comprension del
término voluntad. En consecuencia, algunos intérpretes han visto en MBM 36
un experimento mental que no pretende postular la voluntad de poder en un
sentido ontoldgico o cosmoldgico, dado que Nietzsche, de entrada, no daria
por bueno el presupuesto de partida'®. Sin embargo, la idea de la causalidad de
la voluntad es persistente en los escritos de Nietzsche y no figura solamente en
este paragrafo. Por poner un ejemplo especialmente significativo, en un apunte
postumo de 1885 titulado «Para el plan. Introduccion», que presumiblemente
trataba de sintetizar las lineas maestras del inicio del libro sobre la voluntad
de poder, Nietzsche escribe: «No hay ninguna otra causalidad mas que la de
voluntad a voluntad. Hasta ahora ni siquiera una mecénica...»'”.

Para esclarecer esta aparente contradiccion hay que recordar que el
trabajo filosofico de Nietzsche sobre los conceptos de causalidad y voluntad
se entiende mejor como una reelaboracion o transvaloracion que como una
simple critica. En el caso del concepto de causalidad, como ha sostenido R.
Kevin Hill para defender el argumento expuesto en MBM 36, «las criticas
de Nietzsche se dirigen principalmente al concepto de legalidad causal»!®,
a la subsuncion de varios acontecimientos en una ley que les preexiste y,
en definitiva, a la introduccion del principio de legalidad en la naturaleza
motivado por «los instintos democraticos del alma moderna» (MBM 22)%°,
En ese sentido, Hill ha propuesto que el presupuesto de MBM 36 es la mera
idea de «causalidad eficiente» y que las criticas que Nietzsche dirige a la
idea de causalidad se las dirige, concretamente, a «nuestra concepcion de la
causalidad» y no a la causalidad como tal®°,

Nietzsche también es critico con la distincion entre causa y efecto que
habriamos inferido errobneamente de nuestra fenomenologia de la accion. Asi,

16 Cf. M. Clark, loc. cit., y G. J. Stack, op. cit.

17 FPIIL p. 774, 35[15].

18 R. K. Hill, Nietzsche: A Guide for the Perplexed, Londres: Continum, 2007, p. 79 (Tra-
duccion propia).

19 F. Nietzsche, Mas alla del bien y del mal, OC IV, p. 312.

20 Cf.R.K. Hill, op. cit., p. 78-79.

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025) ISSN: 1578-6676, pp. 11-32



NI MENTAL NI MATERIAL: LA HIPOTEIS DE LA VOLUNTAD DE PODER ... 17

su critica a cierta comprension de la causalidad de la voluntad es solidaria con
otra de las criticas que Nietzsche dirige, en este caso, a la comprension popular
de la psicologia y, mas particularmente, a la certeza de la introspeccion, que es
otro de los motivos que la erudicion ha esgrimido a la hora de problematizar
las conclusiones alcanzadas por MBM 36.2! En ese sentido, la critica de
Nietzsche a la causalidad de la voluntad es una critica a la primacia de nuestra
vida consciente, a la idea de que el «yo» tiene una posicion central o de
fundamento en la vida volitiva de modo que actiia como causa de ella.

Entre los pasajes que suelen contraponerse al argumento de MBM 36, el
paragrafo tercero de la seccion «Los cuatro grandes erroresy, en Crepusculo de
los idolos y el paragrafo 127 de La gaya ciencia ocupan una posicion especial,
porque alli Nietzsche critica las nociones de querer, causar'y voluntad del yo
consciente??. Sin embargo, el querer, el causar y la voluntad del yo consciente
no son la tnica forma de entender el querer, el causar y la voluntad. Nietzsche
ofrece una comprension alternativa de estos fenomenos sin desacreditarlos
definitivamente y lo hace, de forma significativa, entre otros lugares, en los
paragrafos que preceden al argumento expuesto en MBM 36; sobre todo, en
MBM 19 y MBM 21. Estos paragrafos muestran que Nietzsche no se deshace
de la nocion de voluntad, sino que la reelabora: «la “voluntad no libre” es
mitologia: en la vida real solo se trata de una voluntad fuerte o débil» (MBM
21)?3; y la resitia ya no en la esfera de la conciencia y el individuo, sino en
la de los afectos: «la voluntad no es solo un complejo de sentir y pensar,
sino sobre todo un afecto» (MBM 19)?*. Nos veriamos ciertamente obligados
a descartar el antecedente del argumento de MBM 36 si Nietzsche alli se
refiriera a la causalidad del yo consciente, con la cual es definitivamente
critico en favor de la causalidad eficiente mas rica e inabarcable del mundo
pulsional que compone el cuerpo y da lugar a la conciencia. Sin embargo,
contrariamente a lo que pueda parecer, ¢l es cuidadoso al explicitar que se
refiere a la voluntad de «nuestro mundo de apetitos y pasiones» a «una forma
mas tosca del mundo de los afectos»?’, lo cual indica que no pretende hacer

extensiva la vida consciente a todo lo que existe?°.

21 Cf. P. S. Loeb, «Will to Power and Panpsychism: A New Exegesis of Beyond Good and
Evil 36» en M. Dries y P. J. E. Kail, Nietzsche on Mind and Nature, Nueva York: Oxford University
Press, 2015, p. 58.

22 Cf. F. Nietzsche, Crepusculo de los idolos, OC 1V, p. 641 y Nietzsche, F., La gaya ciencia,
OC I1I, pp. 803-804.

23 F. Nietzsche, Mds alla del bien y del mal, OC 1V, p. 311.

24 Ibid., pp. 308-309.

25 F. Nietzsche, Mas alla del bien y del mal, Madrid: Alianza, 2020, p. 77.

26 Parauna defensa de este punto de vista cf. R. K. Hill, op. cit., p. 80 y P. J. E. Kail, «Nietzsche
and naturalism», en M. Dries y P.J.E. Kail, op. cit., p. 218.

ISSN: 1578-6676, pp. 11-32 ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)



18 VICTOR CONEJO ABRIL

3. SOBRE LA ACUSACION DE ANTROPOMORFISMO

La mayoria de las interpretaciones de MBM 36 coinciden en que se trata
de un intento por parte de Nietzsche de dotar de un sentido humano a una
ontologia de fuerzas que, de otro modo, carece de sentido para nosotros?’.
En ese sentido, muchos intérpretes insisten en que el argumento de Nietzsche
consiste en una humanizacion de la teoria dindmica de Boscovich afadiéndole
a su idea de los puntos-fuerza la nocion de voluntad humana y tienden, por
tanto, a descartar el argumento de MBM 36 como un mito que pretende
antropomorfizar la realidad para hacerla inteligible, pero que no tiene
pretensiones indicativas a un nivel ontolégico. Con el fin de desprenderse de
las conclusiones decididamente ontologicas de la hipotesis de la voluntad de
poder, se suele distinguir entre varios grados de proposicion de esta tesis que
van desde la proposicion de la voluntad de poder como una tesis explicativa
de la psicologia humana hasta la proposicion de esa doctrina como una tesis
explicativa de la realidad como tal?®. La proposicion de dicha tesis en clave
cosmoldgica o fisica es usualmente calificada como panpsiquista, asi como un
ejemplo tipico de proyeccion antropomorfica y de intento de inteleccion del
mundo incompatibles con el pensamiento nietzscheano®. Hay, por ello, un
debate abierto sobre si Nietzsche aqui defiende, o no, una tesis panpsiquista
y en qué sentido debe interpretarse este aparente ejercicio de proyeccion de
rasgos humanos a la naturaleza. Quiero sostener que MBM 36 no constituye un
caso tipico de antropomorfismo ni de panpsiquismo, sino que esas atribuciones
deben ser criticadas o, como poco, matizadas, de modo que la conclusion de
este paragrafo se vuelve ciertamente compatible con la filosofia de Nietzsche.

La cuestion que ahora interesa enjuiciar es si, efectivamente, MBM 36
constituye un caso de antropomorfismo como el que Nietzsche denuncia
en algunos fragmentos de especial relevancia como A 23 y GC 109 donde
Nietzsche nos exhorta a guardarnos de atribuir caracteristicas o juicios
nitidamente humanos al mundo para hacerlo mas inteligible. A fin de
intervenir en el debate en curso sobre esta cuestion, nos parece util distinguir
entre dos sentidos de lo que podemos entender por antropomorfismo en el
seno de la obra de Nietzsche: un sentido amplio o trivial y un sentido concreto

27 Cf. por ejemplo, M. Clark, loc. cit., pp. 139-149 y G. J. Stack, op. cit., pp. xii y 55-56.

28 Por ejemplo, Young distingue entre una doctrina psicologica, una biologica y una cosmologica
de la voluntad de poder (Cf. J. Young, op. cit., p. 543). Del mismo modo, Paul S. Loeb, sintetizando
los términos propuestos por John Richardson y Paul Katsafanas, distingue entre una psicologia y una
fisica pulsional, asi como entre una psicologia y una fisica del poder (Cf. P. S. Loeb, loc. cit., pp. 60-61;
J. Richardson, Nietzsche's system, Nueva York: Oxford University Press, 2002, p. 18 y P. Katsafa-
nas, «Nietzsche's Philosophical Psycology» en K. Gemes y J. Richardson, The Oxford Handbook of
Nietzsche, Nueva York: Oxford University Press, 2013, pp. 727-755.)

29 Cf.J. Young, op. cit. p. 545.

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025) ISSN: 1578-6676, pp. 11-32



NI MENTAL NI MATERIAL: LA HIPOTEIS DE LA VOLUNTAD DE PODER ... 19

o significativo’. MBM 36 solo constituye un caso de antropomorfismo en el
sentido amplio, por no decir banal, en que todo conocimiento o proposicion
humana lo es. Para Nietzsche, no hay forma de superar el antropomorfismo
en tanto que no hay forma de superar el perspectivismo ni de transgredir la
estructura lingiiistica de la comunicacion. En este primer sentido, la cuestion
de si MBM 36 es una forma o no de antropomorfismo no resulta interesante. A
mi modo de ver, lo importante no es tratar de discernir si tal comprension de
la realidad es producto de una perspectiva humana, sino mas bien de qué tipo
de humanidad. Si Nietzsche tuviera que plantear la pregunta, preguntaria ;qué
tipo de voluntad se expresa ahi? ; Una voluntad de proteger el antropocentrismo
que adjudica al ser humano excepcionalidad y preeminencia en el mundo? ;O
mas bien una que trata de remover al ser humano de esa posicidon excepcional,
naturalizandolo y entendiéndolo en continuidad con el resto de lo existente?
Mi postura con respecto a esta pregunta, verdaderamente significativa, es que
el argumento de este paragrafo no trata de defender el antropocentrismo, sino
de disolverlo. En este sentido, MBM 36 no entra en contradiccidén con otros
pasajes clave de su obra como A 23, GC 109. Al menos, no lo hace mas que el
resto de la obra completa de Nietzsche.

Hay otro sentido, concreto y significativo, en el que MBM 36 puede
suponer un caso de proyeccion antropomorfica o humanizacion de lanaturaleza.
Seria aquel por el cual MBM 36 pretenderia encontrar rasgos definitorios de lo
humano en entidades no humanas, pecando de ser lo que Nietzsche considera
un pensamiento supersticioso y repugnante (GC 109)3!. Mi posicion es que,
en el sentido concreto y significativo, MBM 36 no constituye un caso de
proyeccion antropomorfica.

El supuesto paso de una psicologia de las pulsiones a una fisica de las
pulsiones no representa en Nietzsche un caso de antropomorfismo porque,
en primer lugar, el naturalismo nietzscheano prohibe una concepcion
antropomorfa de las pulsiones, incluso de las pulsiones humanas. Nietzsche
no atribuye aspectos clave de la mentalidad humana o consciente al mundo
en general porque tampoco se los atribuye a los seres humanos, en quienes
estos atributos pueden ser analizados como ilusiones. Como han sostenido
recientemente Friedrich Ulfers y Mark Daniel Cohen:

Nietzsche, al concebir aspectos de la mentalidad humana como inaplicables al
mundo en general —y como ilusorios incluso en el caso de los seres humanos—,
elude cualquier acusacion de antropomorfismo. La mentalidad se convierte en

30 Vanessa Lemm, siguiendo a Andrea Christian Bertino, ha sostenido un argumento similar.
Cf. V. Lemm, Homo natura: Nietzsche, antropologia y biopolitica, trad. de V. Conejo Abril, Barcelona:
Herder, 2024 p. 105.

31 Cf. F. Nietzsche, La gaya ciencia, OC 111, p. 794.

ISSN: 1578-6676, pp. 11-32 ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)



20 VICTOR CONEJO ABRIL

una cualidad natural que comparten los seres humanos, en lugar de una cualidad
humana que también manifiesta la naturaleza.?

En segundo lugar, porque, de hecho, la aplicacion de la nocion de volun-
tad de poder a individuos humanos resulta secundaria en la obra de Nietzsche
y debe ser entendida como una derivacion de su aplicacion original en el terre-
no de las pulsiones y las fuerzas. El propio John Richardson nos ha prevenido
aclarando que, efectivamente, la voluntad de poder no se aplica principalmen-
te a las personas™3, y que, a la hora de construir su hipétesis de la voluntad de
poder, Nietzsche estd pensando mas en la biologia y en la fisica de su época
que en la psicologia humana y su vida consciente?.

En tercer lugar, si se piensa detenidamente, la idea, ciertamente
extendida, de que Nietzsche disend el argumento de MBM 36 para hacer
mas comprensible su ontologia basada en la teoria de Boscovich no parece
muy plausible. Lo cierto es que Nietzsche piensa que las descripciones de la
fisica de su época ya son suficientemente antropomorficas y que no necesitan
antropomorfizarse, bajo ningin concepto, todavia mas. La hipotesis de la
voluntad de poder no pretende sumar mas rasgos humanos a un modelo fisico
que, segun Nietzsche, ya tenia demasiados, sino mas bien restarselos. La
reelaboracion de la nocion de fuerza a la luz de su reconceptualizacion de la
nocion de causa estd diseiiada para restarle rasgos antropomorfos forjados en
la fenomenologia introspectiva, no para afadirselos. Asi, cuando Nietzsche
declara que «el victorioso concepto de “fuerza”, con el que nuestros fisicos
han creado a Dios y el mundo, requiere todavia de un complemento: se le tiene
que atribuir un mundo interno, que yo denomino “voluntad de poder’»3°, esto
no significa que haya que afiadirle todavia mas rasgos antropomorfos a una
descripcion que ya lo es en gran medida, sino que, mas bien, al unificar en un
solo concepto (voluntad de poder) la dimension activa y pasiva de la accion,
la caracterizacion de objeto y sujeto, asi como la de causa y efecto y, por
ultimo, al unificar las dimensiones material y mental, lo que Nietzsche hace es
sustraerle rasgos antropomorfos a la caracterizacion de la fisica. Esos rasgos
antropomorfos consistian, sobre todo, en diferenciaciones y duplicaciones
conceptuales innecesarias que Nietzsche desea dejar de proyectar sobre el
mundo. Una vez reunidas estas dimensiones que solo la psicologia popular,
por un error antropomorfista, habia separado, la concepcion que nos queda

32 F. Ulfers, y M. D. Cohen, «Nietzsche’s Panpsychism as the Equation of Mind and Matter»,
en M. Dries, Nietzsche on Consciousness and the Embodied Mind, Berlin/Boston: De Gruyter, 2018,
p. 150 (Traduccion propia).

33 Cf.J. Richardson, op. cit., p. 20; y también J. Richardson, «Nietzsche’s power Ontology»,
enJ. Richardson y B. Leiter, op. cit., p. 152.

34 Cf. Ibid, p. 153. Véase también G. J. Stack, op. cit., p. 57.

35 FPIIL p. 803, 36 [31].

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025) ISSN: 1578-6676, pp. 11-32



NI MENTAL NI MATERIAL: LA HIPOTEIS DE LA VOLUNTAD DE PODER ... 21

es sustancialmente menos antropomorfa (y mucho menos antropocéntrica),
si bien sigue siendo una descripcion humana que no pretende, en absoluto,
representar adecuadamente la realidad en sus propios términos. De hecho,
la doctrina de la voluntad de poder no parece mas comprensible, intuitiva
o familiar que la fisica en la que Nietzsche se basa para proponerla, sino,
justamente, menos asequible.

Asi, el planteamiento de la voluntad de poder no debe ser entendido
como una tesis psicologica sobre lo real, sino que es, antes bien, un discurso
ontologico sobre toda la realidad, incluida (y eso es lo esencial) la realidad
tanto mental como material. MBM 36 no humaniza la naturaleza, sino que
la desantropocentra al negar al ser humano y su vida consciente un rango
ontologico propio y excepcional. Solamente si hemos dado por supuesto que
ciertas caracteristicas como la intencionalidad, la agencia, la percepcion o, en
definitiva, cierto entendimiento de la mentalidad, son definitorias y exclusivas
del ser humano podemos encontrar en el razonamiento de Nietzsche un caso
de proyeccion antropomorfica. Sin embargo, ese presupuesto constituye
un prejuicio, un caso tipico de excepcionalismo humano, que Nietzsche se
esfuerza por combatir®,

4. SOBRE LA ACUSACION DE PANPSIQUISMO

Aunque gran parte de la critica encuentra problemadtica la asuncion de
un panpsiquismo en Nietzsche, hay algunos que han apreciado que la tesis
panpsiquista tiene cabida dentro del pensamiento de Nietzsche y que guarda
cierta relaciéon con los pensamientos fundamentales de Nietzsche sobre el
mundo, en general, y sobre el reino inorganico en particular’’. Sin embargo,
a diferencia del concepto de antropomorfismo, que Nietzsche si utilizd y
describié de forma recurrente, el concepto de panpsiquismo no esta presente
en su obra. Esto nos obliga a matizar cuidadosamente los posibles significados
de panpsiquismo antes de averiguar si es posible entender que la hipotesis
de la voluntad de poder conduce a una teoria de este tipo. A continuacion,
expondremos los sentidos en los que la critica ha sefialado la existencia de una
tesis panpsiquista en Nietzsche para después calibrar en qué sentido podria
estar comprometido con alguna de sus versiones.

Giinter Abel es uno de los primeros especialistas que, al declarar que
Nietzsche no es ni un eliminativista reductivo de los hechos mentales ni un
mentalista ni tampoco un materialista/fisico, ha abierto la senda para considerar
ensuposturaun cierto gradualismo o continuismo de las propiedades mentales o
protomentales que después se habrian desarrollado como formas de conciencia

36 Para una defensa de este punto de vista: cf. F. Ulfers, y M. D. Cohen, loc. cit., p. 153.
37 Cf. Ibid., p. 155.

ISSN: 1578-6676, pp. 11-32 ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)



22 VICTOR CONEJO ABRIL

y autoconciencia®®. En un sentido més especifico R. Kevin Hill ha sostenido,
con respecto a MBM 36, que: «La clave para entender el argumento, por tanto,
es verlo como un argumento a favor del panpsiquismo»>?, entendiendo por ello
el hecho de que «todos los procesos naturales tienen algo parecido a deseos»*°.
En un sentido similar ha argumentado Galen Strawson para quien Nietzsche se
inclina hacia la «vision monista fuerte de las cosas» segun la cual «la realidad
esta impregnada de —si no consiste en— mentalidad en alguna forma o sentido»
y sefiala que respaldar, como hace Nietzsche, que todo es voluntad de poder,
implica «decir que todo es en algun aspecto mental; implica negar que todo
sea una cuestion de poder o de fuerza concebida de cualquier forma como
enteramente no mental»*!. Mariano Rodriguez Gonzélez se ha hecho cargo de
los fragmentos postumos de juventud a los que nos referiamos mas arriba para
sefalar que Nietzsche, en ellos, queria sefialar que «la conciencia intencional
propiamente dicha, solo seria en principio explicable partiendo de la admision
de materia en si misma consciente o protoconsciente»*?. Lo interesante de
la comprension ofrecida por Rodriguez sobre el supuesto panpsiquismo de
Nietzsche, que califica como una «idea ante la que habria, entonces, que mover
la cabeza diciéndonos, tal vez si tal vez no»®, es la terminologia empleada
para describirlo. Rodriguez entiende que, en rigor, lo que parece defender
Nietzsche tanto en estos fragmentos postumos como en el argumento de
MBM 36 es un pan(proto)psiquismo, que no atribuye la psique o la conciencia
como tal o todo lo real sino, inicamente, una protoconciencia**. Por ultimo,
analizando esos mismos postumos, Ulfers y Cohen proponen un cambio de
terminologia para referirse a la tesis nietzscheana. Reparando en que, segun
el joven Nietzsche, «entre las cualidades psiquicas que posee la realidad en
su conjunto, predominan la “Empfindung” o sentimiento y la “Geddchtnis” o
memoria»*, lo que atribuyen a Nietzsche es un panexperiencialismo mas que
un panpsiquismo, en tanto que aquello que formaria parte indisoluble de todo

lo existente no es el psiquismo como tal, sino mas bien la «sintiencia»*6.

38 Cf. G. Abel, loc. cit., p. 40.

39 R. K. Hill, Nietzsche: A Guide for the Perplexed, op. cit., p. 86 (Traduccion propia).

40 Ibid., p. 66 [Traduccion propial].

41 G. Strawson, «Nietzsche’s Metaphysics?» en M. Dries y P. J. E. Kail, Nietzsche on mind
and Nature, op.cit., p. 11 (Taduccion propia).

42 M. Rodriguez Gonzalez, Mas alla del rebario: Nietzsche, filosofo de la mente, Madrid:
Avarigani, 2018, pp. 102 y 103.

43 Ibid., p. 106.

44 Cf. M. Rodriguez Gonzalez, «Investigar con Nietzsche en espaiol hoy»: Estudios Nietzsche
N° 18 (2018), pp. 71-80.

45 F. Ulfers y M. D. Cohen, loc. cit., p. 146 (Traduccion propia).

46 Cf. Ibid., p. 148.

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025) ISSN: 1578-6676, pp. 11-32



NI MENTAL NI MATERIAL: LA HIPOTEIS DE LA VOLUNTAD DE PODER ... 23

Las aportaciones de Abel, Hill, Strawson, Rodriguez, Ulfers y Cohen
sobre el tema del panpsiquismo en Nietzsche convergen en la necesidad de
considerar que la etiqueta de «panpsiquismo» es excesiva aplicada al argumento
de MBM 36 si por psiquismo se entiende algo parecido a mentalidad humana.
Nietzsche no adjudica la psique o la conciencia a todo lo que existe. Esta
inferencia no puede hacerse, como algunos intérpretes pretenden, desde lo
expuesto en MBM 36, donde Nietzsche propone concebir el mundo «como
algo dotado de idéntico grado de realidad que el poseido por nuestros afectos,
—como una forma mads tosca del mundo de los afectos»*” ni tampoco, en rigor,
desde otros pasajes su obra.

Como consecuencia de las dificultades de concebir el planteamiento de
Nietzsche como un panpsiquismo en sentido estricto y teniendo en cuenta
que el propio Nietzsche no hizo uso de este término, preferimos simplemente
asumir que esta es una etiqueta que no encuentra buen asiento en su
planteamiento y, por tanto, una de la que seria mejor prescindir. Nos parece
que es la terminologia empleada por Mariano Rodriguez, quien se refiere a
esta doctrina como un pan(proto)psiquismo, la que es mas precisa y respetuosa
con el argumento de MBM 36 sin por ello dejar de ser comprender también las
indagaciones del joven Nietzsche en sus propios términos*s.

Nos gustaria considerar en tltimo lugar la interpretacion que ha realizado
sobre MBM 36 Paul S. Loeb en su reciente articulo «Will to Power and
Panpsychism: A New Exegesis of Beyond Good and Evil 36». Considero
necesario un analisis minucioso de su argumentacion por ser una de las lecturas
mas novedosas y cuidadosas del texto con respecto al cual deseo puntualizar
algunos acuerdos y desacuerdos. En concreto, la grandeza de su estudio reside
en una convincente rehabilitacion de la hipotesis de la voluntad de poder
en sentido cosmologico mediante su desvinculacion del panpsiquismo y el
antropomorfismo. De manera acertada, Loeb entiende que la postulacion de la
voluntad de poder tiene consecuencias desantropomorfizantes y que no implica
un panpsiquismo, como se encarga de sefialar a la luz de otros pronunciamientos
de Nietzsche. Sin embargo, Loeb si entiende que el argumento de MBM 36
inyecta una forma de panpsiquismo y su estudio pretende arrojar luz sobre los
motivos que Nietzsche podria tener para elaborar un argumento aparentemente
tan problematico. Loeb, propone que Nietzsche pretende alli hacer «un
experimento de pensamiento heuristico que implica contrafactuales»*’. Segin
¢l, Nietzsche «nos pide que imaginemos, contrafacticamente, que nada mas

47 F. Nietzsche, Mads alla del bien y del mal, Madrid: Alianza, 2020, p. 77.

48 Veéase también la propuesta de Mattia Riccardi, quien entiende la propuesta de Nietzsche
como un pandisposicionalismo: M. Riccardi, «Nietzschean Monism? A Pandispositionalist Proposal»:
The Monist, Vol. 104 (1) (2021), 108-124.

49 P.S. Loeb, loc. cit., p. 79 (Traduccion propia).

ISSN: 1578-6676, pp. 11-32 ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)



24 VICTOR CONEJO ABRIL

nos es dado como real excepto la realidad de nuestras pulsiones, para luego
imaginar, contrafacticamente, como seria el mundo si estuviera constituido
por nada més que esta misma realidad»>°. Mediante su interpretacion, pretende
sintetizar las dos grandes lecturas contrapuestas de MBM 36 al entender que
su argumento central implica una forma de panpsiquismo antropomorfista
incompatible con la filosofia de Nietzsche sin por ello desacreditar las
consecuencias ultimas de la argumentacion que, segin el intérprete, Nietzsche
se habria encargado de demostrar en otros fragmentos>'.

Desde este punto de vista, Nietzsche intentaria «explicar y ayudar a
comprender el mundo inorganico, es decir, hacerlo mas familiar en términos de
nuestra experiencia psicoldgica»’. Asi, Nietzsche no pretende aqui desvelar
el caracter inteligible del mundo material, sino solo «haber mostrado como
podemos alcanzar una perspectiva indirecta, analdgica y aun falsificadora
de este llamado mundo material»*3. Aunque estamos fundamentalmente de
acuerdo con estas apreciaciones de Loeb relativas al caracter ininteligible del
mundo material, no lo estamos con su consideracion de que el argumento de
MBM 36 deba ser entendido como un experimento mental que consiste en
visualizar una doctrina panpsiquista y antropomorfica. Frente a otros enfoques
sobre este paragrafo, Loeb entiende que «la verdadera tarea interpretativa
[...] es averiguar por qué MBM 36 presenta un argumento psicologico y
antropomorfico para una conclusion despsicologizada y desantropomorfica»?.

Sin embargo, la critica de Loeb a la argumentaciéon de MBM 36 incurre
en los errores de apreciacion que hemos sefialado mas arriba observando,
sin demasiados matices, que su argumentacion constituye un caso tipico de
panpsiquismo y que exige la creencia en la causalidad de nuestra voluntad
psicologica®. Loeb asume que el argumento de Nietzsche es panpsiquista y
que esto solo puede significar una doctrina que «proyecta irracionalmente la
mente humana sobre toda la realidad»>® y segtin la cual, por tanto, cualquier
elemento material tiene conciencia, autoconciencia y esta regido por las reglas
que rigen la mente humana. Esta critica no tiene en cuenta que, en rigor,
Nietzsche no proyecta ni extiende la psicologia humana ni ninglin otro rasgo
humano a la realidad fisica de forma unidireccional y que una comprension de
este tipo entra en contradiccion con las premisas nietzscheanas destinadas a
combatir el antropocentrismo y el excepcionalismo humano.

50 Id.

51 Cf. Ibid., pp. 63-64.

52 Ibid., p. 82 (Traduccion propia).
53 Id. (Traduccion propia).

54 Ibid., p. 69 (Traduccion propia).
55 Cf. Ibid., p. 82.

56 Ibid., p. 83 (Traduccion propia).

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025) ISSN: 1578-6676, pp. 11-32



NI MENTAL NI MATERIAL: LA HIPOTEIS DE LA VOLUNTAD DE PODER ... 25

Como resultado de esta operacion, Loeb exagera la atribucion de
pansiquismo a MBM 36 para, a continuacion, criticarla. Tanto Nietzsche como
sus intérpretes son cautelosos a la hora de atribuir al mundo fisico una «forma
mas tosca del mundo de los afectos» y no la mentalidad humana al completo.
Cuando Loeb se pregunta, notoriamente preocupado, «;como es posible que
Nietzsche defienda una concepcion panpsiquista de la voluntad de poder que
proyecta irracionalmente la mente humana sobre toda la realidad?»’ esta
desdibujando sensiblemente el argumento de Nietzsche, que no consiste en
humanizar el mundo, sino en sopesar la posibilidad de que la causalidad de la
voluntad (no antropomorfa) sea la Unica causalidad existente. Reformulando
el estado de la cuestion, Loeb se pregunta:

Los eruditos que han estudiado detenidamente este texto [MBM 36], y con razén
se han sentido desconcertados por ¢€l, coinciden en que hay dos cuestiones clave
que deben resolverse. La primera de ellas es filosofica: jcomo es posible que
Nietzsche defienda una concepcion panpsiquista de la voluntad de poder que
proyecta irracionalmente la mente humana sobre toda la realidad? Y la segunda
cuestion es, por tanto, interpretativa: jesta Nietzsche defendiendo de hecho tal
concepciodn, especialmente cuando contradice su admirable proyecto naturalista
de desdeificar, y por tanto desantropocentrar, nuestra vision del mundo?3®

Estas son buenas preguntas que nos ayudan a entender y centrar el debate
sobre MBM 36. Con respecto a la primera pregunta, de naturaleza filoséfica,
he distinguido entre dos posibles sentidos para el término antropomorfismo
vinculados a la filosofia de Nietzsche y entre varias posiciones que
usualmente se engloban bajo la etiqueta de panpsiquismo. Estas distinciones
no estan presentes, al menos de forma explicita, en la argumentacion de Loeb.
He mostrado la falta de evidencia textual para afirmar que la concepcion
de la voluntad de poder de Nietzsche en MBM 36 es una que, como dice
Loeb, «proyecta irracionalmente la mente humana sobre toda la realidad»
y argumentado que MBM 36 no supone un caso de panpsiquismo ni de
antropomorfismo, al menos, no en el sentido en el que Loeb entiende estos
términos. Con respecto a la segunda cuestion de raigambre interpretativa,
he distinguido entre una metodologia argumentativa antropomorfista y otra
antropocentrista, sefialando que, en ocasiones, los argumentos vinculados a un
aparente antropomorfismo tienen la virtud de deconstruir el antropocentrismo
de la tradicion filosofica. De este modo, pretendo resolver las preguntas que
con acierto formula Loeb con una interpretacion sensiblemente distinta a la
suya y que abunda en algunos matices y distinciones que este intérprete pasa
por alto. El argumento del paragrafo, incluso considerado en serio, no hace

57 Id. (Traduccion propia).
58 Id. (Traduccion propial).

ISSN: 1578-6676, pp. 11-32 ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)



26 VICTOR CONEJO ABRIL

un llamamiento al panpsiquismo ni al antropomorfismo. Por tanto, debemos
descartar que el ejercicio filosofico de MBM 36 consista, como sugiere Loeb,
en un experimento mental basado en contrafacticos. Quiero proponer que
MBM 36 debe ser caracterizado de manera mas precisa y fundamental como
un ejercicio deconstructivo de la oposicion mente/materia y que Nietzsche
esta dispuesto a avalar tanto el razonamiento como las conclusiones de dicho
paragrafo.

5. MAS ALLA DEL BIEN Y DEL MAL § 36 COMO EJERCICIO DECONSTRUCTIVO

El ejercicio argumentativo que encontramos en MBM 36 no describe un
movimiento unidireccional segun el cual se proyecta la concepcion cotidiana
de la psicologia humana a todo lo real, sino que describe, en todo caso, un
movimiento de dos direcciones al final del cual lo real deja de ser solo objeto
de la experiencia y el ser humano deja de ser solo sujeto de la experiencia.
Lo contraintuitivo de la propuesta de Nietzsche reside en el hecho de que
estas dos categorias pierden su validez, no pudiendo volver a ser identificadas
como tal ni en el mundo fisico, ni en el mental, que dejan también de tener
una existencia independiente. Si, atin con todo y para ilustrar el pensamiento
de Nietzsche respecto a la tradicion filosofica precedente, queremos decir que
el ejercicio discursivo de MBM 36 consiste en una proyeccion, entonces, para
ser rigurosos, tenemos que decir que consiste en una proyeccion doble: la de
algunos rasgos de la (proto)mentalidad humana sobre el mundo fisico y la
de los rasgos del mundo fisico sobre la mente humana. Como es evidente,
al tratarse de una proyeccion escrupulosamente bidireccional entre estos dos
elementos (la mente y la materia), la proyeccion no es tal, sino que consiste
mas bien en una sintesis de los dos elementos 0, mejor, en una deconstruccion
de la distincion entre lo mental y lo material. La conclusion filosofica de
MBM 36 no proyecta mas atributos psicologicos o mentales sobre el mundo
fisico que atributos fisicos sobre la mente humana. Lo esencial para acceder
al sentido profundo de este paragrafo es entender que no consiste ni en una
critica al idealismo ni en una critica al materialismo mecanicista, sino, de
manera mucho mas fundamental, en una critica al sustrato mismo de estas
doctrinas: la oposicion mente/materia. Esta critica, si es bien entendida, no
trastoca nuestra concepcion de la materia sin alterar notablemente también
nuestra concepcion de lo mental.

Leer el ejercicio filosofico de MBM 36 como una proyeccion
antropomorfica que conduce al panpsiquismo implica adjudicarle categorias
que le son extrafas o, en todo caso, imprecisas. Supone, fundamentalmente,
no asumir la reflexién ontologica de Nietzsche acerca de la inseparabilidad
de la mente y la materia. Para estar en condiciones de sostener que MBM 36
proyecta la psique o la mente sobre la materia o sobre el mundo, primero,

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025) ISSN: 1578-6676, pp. 11-32



NI MENTAL NI MATERIAL: LA HIPOTEIS DE LA VOLUNTAD DE PODER ... 27

habria que asumir que la mentalidad es algo separable de la materia, separable
del cuerpo. En segundo lugar, habria que concebir la materia como puramente
material, al modo del materialismo mecanicista. En tercer lugar, habria que
pretender que Nietzsche, con fines ilustrativos, quiere ofrecer una imagen de
la materia que posee también rasgos volitivos o tradicionalmente asociados
a la mentalidad, como si también pudiera no contenerlos o poseerlos. Es
dificilmente sostenible que Nietzsche estuviera de acuerdo con los dos
primeros presupuestos y que trate de ofrecer tal imagen. Parece, mas bien, que
Nietzsche trata de pensar la copresencia de la mente y la materia como un modo
de deconstruir su oposicion ontologica. De este modo, se vuelve innecesario
adjudicarle categorias filosoficas que encajan mal con su planteamiento,
como la de panpsiquismo, y desaparecen las supuestas contradicciones entre
este paragrafo y aquellos otros lugares donde Nietzsche critica la proyeccion
antropomorfica.

Es relevante precisar en qué sentido usamos el término deconstruccion
para aplicarlo a la reflexion ontoldgica de Nietzsche. Gran parte del trabajo
filosofico de Nietzsche puede ser entendido como un sefialamiento del modo
en que la metafisica se deconstruye. En este caso, Nietzsche sefiala la decons-
truccion de la oposicion metafisica mente/materia atendiendo al limite que
divide y separa en el pensamiento esos dos elementos: el cuerpo pulsional. Su
critica a la primacia o la independencia del consciente, asi como su critica de
la voluntad y la causalidad tal y como nos las muestra la fenomenologia de
nuestro mundo interno, no son la meta de su reflexion, sino el punto de partida
que le permite descender al espacio en el que lo mental y lo material se tocan,
a la linde misma que separa esos dos elementos cuya relacion la filosofia y las
ciencias solo pueden pensar de forma problematica. De un modo que recuerda
en gran medida al procedimiento filosofico derridiano®®, Nietzsche acude al
entre, a la divisoria entre dos elementos irreconciliables para mostrar el modo,
obcecado y prejuicioso, en que la tradicion trata de pensarlos. Cuerpo, vida 'y
pulsion son nociones a las que Nietzsche recurre para deconstruir la distincion
mente/materia por encontrar alli un espacio tercero, presupuesto pero impen-
sado, que retine esos conceptos en la forma del ni-ni: ni solamente material,
ni solamente mental. Al recurrir al nexo entre estos dos reinos Nietzsche hace
colapsar la logica del dualismo metafisico que enmascara sus contradicciones
pasando rapido por encima de su juntura. La labor deconstructiva que Nietzs-
che pone en juego al —por decirlo con el lenguaje de la erudicidon nietzschea-
na— extender al mundo su nocion de pulsion sefiala no solo la contradiccion
interna del dualismo metafisico, sino también la artificialidad barroca que
tanto el idealismo como el materialismo mecanicista necesitan construir para

59 Cf.J. Derrida, De la gramatologia, Buenos aires: Siglo XIX, 1971.

ISSN: 1578-6676, pp. 11-32 ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)



28 VICTOR CONEJO ABRIL

ofrecer una imagen del mundo medianamente defendible sin renunciar a sus
prejuicios filosoficos.

La hipétesis de la voluntad de poder puede entenderse no solo, como han
propuesto Ulfers y Cohen, como una «ecuacion entre la mente y la materian®,
sino también como una ecuacidén de igualdad entre los términos querer y
tener que®'. Lo interesante es que esta ecuacion tiene, principalmente, efectos
deconstructivos sobre los términos igualados. La tesis rectora de la hipotesis
de la voluntad de poder en cuanto que deconstructora de los conceptos
de mente y materia no solo no es incompatible con la nociéon de voluntad
desarrollada por Nietzsche, sino que, en rigor, es imposible desvincular estas
dos concepciones. La deconstruccion de las nociones metafisicas de mente
y materia lleva asociada la deconstruccion de las ideas, también metafisicas,
de determinismo y libre albedrio; de «querer» y de «tener que»®?. Nietzsche
no solo es consciente de esta vinculacion, sino que la explota en numerosos
pasajes de su obra. Quiza el lugar donde esta vinculacion es mas evidente es,
precisamente, en el inicio de Mas alla del bien y del mal donde Nietzsche
deconstruye dichas nociones antes de pasar a postular, en el paragrafo 36, su
hipotesis de la voluntad de poder.

En este sentido, cierta erudicion ha sostenido que los fragmentos 19 y
21 de Mas alld del bien y del mal contradicen la argumentacion de MBM 36.
Sin embargo, he mostrado anteriormente como en estos fragmentos Nietzsche
explicita la reformulacion de los términos de voluntad, causalidad, libertad y
necesidad que requiere para elaborar el argumento de MBM 36. Estas criticas
a la concepcion tradicional de la voluntad, el determinismo y el libre albedrio
estaban encaminadas a producir una resignificacion de estas nociones que es-
tuviera en condiciones de considerarlas de forma no absurdamente inverosi-
mil. El marco teérico en el que dicha resignificacion tiene sentido es, precisa-
mente, el de la hipodtesis de la voluntad de poder postulada en el paragrafo 36
de la misma obra y en el interior del cual ya no es necesario ni, en realidad,
convincente, seguir considerando que lo volitivo y lo material son realidades
ontoldgicamente distintas, ya que tanto la nocion de voluntad libre (espiritual)
como la nocién de voluntad no libre (determinista) se deducen directamente
del modelo mecanicista de la materia y de la concepcion popular sobre la vo-
luntad. Los paragrafos 19 y 21 allanaban el camino para dicha comprension
cuando reconocian que la voluntad libre, igual que «la “voluntad no libre” es

60 F. Ulfers, y M. D. Cohen, op. cit., p. 145 (Traduccion propia).

61 Enun sentido similar, Richardson ha propuesto que «La ontologia del poder, como monismo,
significa fusionar lo fisico y lo intencional como aspectos de un tinico ser» J. Richardson, «Nietzsche’s
Power Ontology, cit., p. 170 (Traduccion propia).

62 «el viviente quiere dejar salir su fuerza, «quiere» y «tiene que» (jlas dos palabras valen para
mi igual!)» FP III, p. 585, 26 [277].

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025) ISSN: 1578-6676, pp. 11-32



NI MENTAL NI MATERIAL: LA HIPOTEIS DE LA VOLUNTAD DE PODER ... 29

mitologia: en la vida real solo se trata de una voluntad fuerte o débily (MBM
21).93

En el mismo sentido, he mostrado como ciertos pasajes de otras obras de
Nietzsche han sido utilizados para desacreditar el razonamiento de MBM 36
y, por lo tanto, la version cosmoldgica de la voluntad de poder, particularmen-
te, los paragrafos 109 y 127 de La gaya ciencia, asi como al paragrafo tercero
del capitulo de «Los cuatro grandes errores» en Crepusculo de los idolos. In-
terpretando MBM 36 como un ejercicio deconstructivo de la oposicion mente/
materia, estos paragrafos no solamente no parecen contradecir los presupues-
tos de la hipdtesis de la voluntad de poder, sino que, en realidad, complemen-
tan el razonamiento de MBM 36 para obtener unas conclusiones similares.

Hay que reconocer que, ciertamente, tanto en CI 4:3, como en GC 127,
Nietzsche parece negar el condicional exigido para la total asuncion de MBM
36. Alli dice que la causalidad de la voluntad es falsa y que, por tanto, su
proyeccion a toda la realidad es falsa también. Sin embargo, no debe pasar-
se por alto que, tras el ejercicio deconstructivo de Nietzsche, no solamente
la causalidad meramente material aparece como una ilusion, sino que, en el
mismo gesto, también lo hace la causalidad meramente espiritual. Por eso, el
argumento de Nietzsche en MBM 36 no debe interpretarse como una mera
critica al materialismo mecanicista, sino como una desconstruccion de la no-
cion de materia pasiva que arrastra en su mismo gesto la deconstruccion de
la nocion de voluntad o afectividad inmaterial. MBM 36 no invoca la fe en la
causalidad espiritual ni en la causalidad de la voluntad del concepto sintético
de «yo» sino, mas bien, la eficiencia causal de los afectos, de las pasiones, de
los instintos, que designan para Nietzsche el lugar donde lo mental y lo mate-
rial permanecen poderosa y visiblemente fusionados.

Una vez aclarado el sentido preciso del ejercicio argumentativo de MBM
36 es posible entender que CI 4:3 —y lo mismo ocurre con GC 127—no socava
su razon de ser, dado que ésta nunca consistio en defender la sola causalidad
del espiritu ni tampoco en brindar un conocimiento empirico o representativo
de lo real, sino que dicho paragrafo apoya una lectura segtin la cual MBM 36
trataria, principalmente, de deconstruir la distincion mente/materia, asi como
la distincion libre albedrio/determinismo. La concepcion de la causalidad que
es falsa y que Nietzsche desea criticar en este paragrafo es «la concepcion
de una conciencia (“espiritu”) como causa» y no la causalidad que opera en
el mundo de los instintos y los afectos®. Si en MBM 36 se critica la causa-
lidad mecanicista, meramente fisica, CI 4:3 hace lo mismo con la causalidad

63 F. Nietzsche, Mas alla del bien y del mal, OC 1V, p. 311.
64 F. Nietzsche, Crepusculo de los idolos, OC 1V, p. 641. En un sentido similar, puede leerse
el mencionado paragrafo 127 de La gaya ciencia: F. Nietzsche, La gaya ciencia, OC 111, pp. 803-804.

ISSN: 1578-6676, pp. 11-32 ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)



30 VICTOR CONEJO ABRIL

puramente espiritual. Lo que «se sigue» del razonamiento de este paragrafo
es «jque no hay causas espirituales de ningun tipo!»%°. Nietzsche alumbra
mediante la critica de la causalidad meramente fisica y la causalidad mera-
mente espiritual un nuevo espacio para el discurso ontoldgico en el que aque-
llo que verdaderamente existe no consiste ni en mera materialidad pasiva ni
en actividad espiritual pura, sino que es una realidad tercera con respecto a
esas dos posibilidades. Aquello que verdaderamente existe debe contener ya
siempre reunido lo que, hasta ahora, hemos estado interpretando como ma-
terial y como espiritual o mental. Si MBM 36 es un ejercicio filoséfico cuyo
objetivo es criticar la preponderancia del tener que sobre la voluntad y por
ello su conclusion es que todo fener que (causalidad mecénica) debe de poder
ser interpretado también como un querer (causalidad de la voluntad), CI 4:3
constituye el ejercicio inverso en el que lo criticado es la preponderancia del
querer sobre el tener que, es decir, la creencia de «la psicologia mas antigua y
mas duradera» segun la cual «todo suceder era para ella un hacer, todo hacer
era la consecuencia de un querer»®®. La conclusién de CI 4:3 es la comple-
mentaria de la de MBM 36: que todo guerer (causalidad de la voluntad) debe
de poder ser interpretado también como un tener que (causalidad mecanica).

Con esto en mente, percibimos que estos dos paragrafos constituyen un
ejercicio complementario de deconstruccion de la oposicion metafisica mente/
materia y consisten, como Nietzsche dice a veces, en ver el mundo desde
dentro o desde fuera®. Por supuesto que, como nos recuerda él mismo, «en
la naturaleza no existe ninguna forma, pues no hay ni interior ni exterior%.
Justamente por eso las reflexiones ontologicas de Nietzsche no pretenden
describir la realidad objetivamente. Esto es asi, en primer lugar, porque
Nietzsche considera que la expresion conocimiento objetivo constituye un
oximoron. Pero también lo es porque la visién del mundo desde dentro a
la que nos conduce la hipotesis de la voluntad de poder no puede agotar lo
real. El mundo de los afectos al que tenemos acceso es, simplemente, una
manifestacion del mundo, que es voluntad de poder. Basarse en este hecho
banal para reducir la reflexion ontologica de Nietzsche a una mera fabula o
mito exotérico nos impide, creo, apreciar su sutileza filosofica y su potencia
propositiva.

65 F. Nietzsche, Crepiisculo de los idolos, OC IV, p. 641.

66 F. Nietzsche, Crepiisculo de los idolos, OC 1V, pp. 641-642.

67 No solo en MBM 36 Nietzsche caracteriza la hipotesis de la voluntad de poder como una
vision del interior del mundo, también usa esta metafora en sus cuadernos privados: «El victorioso
concepto de “fuerza”, con el que nuestros fisicos han creado a Dios y el mundo, requiere todavia de
un complemento: se le tiene que atribuir un mundo interno, que yo denomino “voluntad de poder”»
FPIIL, p. 803, 36 [31].

68 FPI,p. 376, 19 [144]).

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025) ISSN: 1578-6676, pp. 11-32



NI MENTAL NI MATERIAL: LA HIPOTEIS DE LA VOLUNTAD DE PODER ... 31

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

CLARK, M., «Nietzsche’s Doctrines of the Will to Power», en John Richardson y
Brian Leiter, Oxford readings in philosophy: Nietzsche, Nueva York: Oxford
University Press, 2001, pp. 139-149.

DERRIDA, I., De la gramatologia, Buenos aires: Siglo XIX, 1971.

HILL, R. K., Nietzsche: A Guide for the Perplexed, Londres: Continum, 2007.

KAIL, P. J. E., «Nietzsche and naturalism», en Manuel Dries y P. J. E. Kail, Nietzsche
on Mind and Nature, Nueva York: Oxford University Press, 2015, pp. 212-228.

KATSAFANAS, P., «Nietzsche's Philosophical Psycology» en K. Gemes y J. Rich-
ardson, The Oxford Handbook of Nietzsche, Nueva York: Oxford University
Press, 2013, pp. 727-755.

LEMM, V., Homo natura: Nietzsche, antropologia y biopolitica, trad. de Victor Co-
nejo Abril, Barcelona: Herder, 2024.

LOEB, P. S., «Will to Power and Panpsychism: A New Exegesis of Beyond Good and
Evil 36» en Manuel Dries y P. J. E. Kail, Nietzsche on Mind and Nature, Nueva
York: Oxford University Press, 2015, pp. 57-88.

MULLER-LAUTER, W., «Nietzsches Lehre vom Willem zur Machty», en Nietzsche
Studien N° 3 (1), 1974, pp. 1-60.

NIETZSCHE, F., Fragmentos postumos (=FP), 4 vol., Madrid: Tecnos, 2006-2010.

NIETZSCHE, F., Obras completas, (=OC), 4 vol., Madrid: Tecnos, 2011-2016.

NIETZSCHE, F., Mas alld del bien y del mal, trad. de Andrés Sanchez Pascual,
Madrid: Alianza, 2020.

RICCARDI, M., «Nietzschean Monism? A Pandispositionalist Proposal», en The Mo-
nist, Vol. 104 (1), 2021, pp. 108-124.

RICHARDSON, J., «Nietzsche's power Ontology», en John Richardson y Brian Leit-
er, Oxford readings in philosophy: Nietzsche, Nueva York: Oxford University
Press, 2001, pp. 150-185.

RICHARDSON, J., Nietzsche's system, Nueva York: Oxford University Press, 2002.

RODRIGUEZ GONZALEZ, M., Mds alld del rebaiio: Nietzsche, filosofo de la mente,
Madrid: Avarigani, 2018.

RODRIGUEZ GONZALEZ, M., «Investigar con Nietzsche en espafiol hoy», en Es-
tudios Nietzsche N° 18, 2018, pp. 71-80.

SCHLECHTA, K., Der Fall Nietzsche: Aufsdtze und Vortrdge, Munich: Carl Hanser
Verlag, 1959.

SLOTERDIUIK, P., El pensador en escena, trad. de German Cano Cuenca, Valencia:
Pretextos, 2000.

STACK, G. I., Nietzsche's Antropic Circle: Man, Science and Myth, Nueva York:
University of Rochester Press, 2005.

STRAWSON, G., «Nietzsche’s Metaphysics?» en M. Dries y P. J. E. Kail, Nietzsche
on Mind and Nature, Nueva York: Oxford University Press, 2015, pp. 10-36.

ULFERS, F., Y COHEN, M. D., «Nietzsche’s Panpsychism as the Equation of Mind
and Matter», en Manuel Dries, Nietzsche on Consciousness and the Embodied
Mind, Berlin/Boston: De Gruyter, 2018, pp. 145-162.

ISSN: 1578-6676, pp. 11-32 ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)



32 VICTOR CONEJO ABRIL

YOUNG, J., Friedrich Nietzsche: A Philosophical Biography, Nueva York: Cam-
bridge University Press, 2010.

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025) ISSN: 1578-6676, pp. 11-32



