DEFORMANDO A NIETZSCHE: LO FEO COMO PODER
CONTRACULTURAL DE TRANSVALORACION

Deforming Nietzsche: ugliness as a countercultural power of

transvaluation

Sara Uma Rodriguez Velasco
Universidad de Valladolid

RESUMEN: La presente investigacion pretende conjugar una experimental hermenéutica de lo
feo en y desde la filosofia de Friedrich Nietzsche como poder contracultural capaz de revertir,
desde los valores estéticos, los éticos. La apertura a 1o monstruoso supone una cierta liberacion
de los rigidos grilletes clasicos que apresaban a la sensibilidad y al gusto, expiacion fisiologica
que también termina siéndolo del alma, por jugar lo feo con lo oscuro y prohibido de la misma
forma que lo hace lo dionisiaco. Recorreremos entonces brevemente la historia de lo feo y
coémo se ha asumido en la filosofia; nos detendremos, en concreto, a analizar cuanto —y si— lo
aprecio Nietzsche; compararemos ese resultado con lo que se ha entendido por contracultura y
defenderemos el poder transvalorador que alberga tal interpretacion.
Palabras clave: Nietzsche — Feo — Poder — Contracultura — Transvaloracion — Dionisio

ABSTRACT: This research aims to conjugate an experimental hermeneutic of ugliness in and
from the philosophy of Friedrich Nietzsche as a countercultural power capable of reversing,
from aesthetic values, the ethical ones. The opening to the monstrous supposes a certain
liberation from the rigid classical shackles that have imprisoned sensibility and taste, a
physiological atonement that also ends up being that of the soul, for playing the ugly with the
dark and forbidden in the same way as the Dionysian does. We will briefly review the history
of the ugliness and how it has been assumed in philosophy; we will stop, in particular, to
analyse how much -and if- Nietzsche appreciated it; we will compare this result with what has
been understood by counterculture and we will defend the transvaluing power that such an
interpretation harbours.

Keywords: Nietzsche — Ugliness — Power — Counterculture — Transvaluation - Dionisio

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025), pp. 113-127. ISSN: 1578-6676.
© Sociedad Espafola de Estudios sobre Friedrich Nietzsche (SEDEN)
Recibido: 21-10-2024  Aceptado: 10-01-2025

Esta obra esta bajo licencia internacional Creative Commons Reconocimiento-NoComercial-Compartirlgual 4.0.




114 SARA UMA RODRIGUEZ VELASCO

1. INTRODUCCION: LABORATORIO FILOSOFICO

Se abalanzaron sobre el angel, cayeron sobre él, lo derribaron. Todos querian
tocarlo, todos querian tener algo de ¢l, una plumita, un ala, una chispa de su fuego
maravilloso. Le rasgaron las ropas, le arrancaron cabellos, la piel del cuerpo, lo
desplumaron, clavaron sus garras y dientes en su carne, cayeron sobre él como
hienas. [...] En un tiempo muy breve, el angel quedd partido en treinta pedazos
y cada miembro de la chusma se apoder6 de un trozo, se aparto, ¢ impulsado por
una avidez voluptuosa, lo devoro. Media hora mas tarde, hasta la ultima fibra
de Jean-Baptiste Grenouille habia desaparecido de la faz de la tierra (Stiskind,
1985: 222).

AL CONTRARIO DE LA IMPRESION que se pueda tener en los circulos de
investigacion académica nietzscheana, no es del todo cierto que su aportacion
a la categoria estética de lo feo fuese mas bien escasa. De hecho, un vistazo
rapido a su imaginario revela numerosas figuras de caracteristicas simbolicas
no precisamente bellas cobrando protagonismo, como lo animal y vagabundo
de Zaratustra o la crueldad de Dionisio. Sin embargo, este mecanismo
enfrentado entre belleza y fealdad también es fruto de contradicciones de una
a otra obra del fil6logo aleman. Si bien Nietzsche le dedicé mas lineas a la
belleza, argumentando su ya estudiado vinculo con el arte como falsedad o
apariencia, en algunos de sus escritos podemos también encontrar ecos de una
misteriosa y jeroglifica defensa de lo feo como poder de transvaloracion —asi,
por ejemplo, el aforismo 152 de Humano demasiado humano, titulado El arte
del alma fea. Aprovechandonos de esta ambigiiedad, el objetivo de este trabajo
sera doble: por un lado, se pretende recapitular qué pens6 Nietzsche acerca
de la fealdad; por otro, se busca fundamentar por medio de una articulacion
determinada de su filosofia' la defensa de lo feo como potencia contracultural
y, por ende, como formulacion estética de un humilde resguardo de libertad
frente a la norma.

Se trazara entonces un tortuoso pero confiado camino, siguiendo un orden
analitico coherente a pesar de lo anarquico y cadtico de la teoria aparente.
Primero, haremos un breve repaso por la historia de lo feo como categoria
estética, aprendiendo de lo marginada y denostada que esta se ha encontrado
en comparacion al resto de categorias estéticas pertenecientes al canon clasico.
Por supuesto, también nos detendremos en el testigo filosofico de esta tradicion.
A continuacion, trasladaremos el concepto y lo buscaremos minuciosamente
por la contradictoria obra nietzscheana, como si de una diseccion se tratase,

1 A pesar del guifio lingiiistico que exhibe el titulo, no se pretende ni remotamente manipular
el pensamiento de Nietzsche hasta lo absurdo. La propuesta hermenéutica que aqui descansa pretende
ser absolutamente coherente con su estilo filoséfico, tanto a nivel formal como teorico. Por ello, pre-
cisamente, la investigacion filologica precede a la hermenéutica.

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025) ISSN: 1578-6676, pp. 113-127



DEFORMANDO A NIETZSCHE: LO FEO COMO PODER CONTRACULTURAL DE TRANSVALORACION 115

relativamente selectiva debido a la extension requerida de nuestro escrito.
Finalmente, dispondremos en nuestro matraz de una formulacion de lo feo
expresada como potencial arma de combate frente al tedio y la pesantez que
sufre el denominado ultimo hombre en la cultura occidental contemporanea,
a causa, en parte, de la rigidez estética a la que nos encontramos sometidos.

Por lo tanto, deviene esta investigacion mas experimento que relato en
tanto que ya su misma coccion es la propia de un laboratorio: hemos sumergido
la lupa en la vasta obra nietzscheana en busca de fragmentos o composiciones
en los que se intuyese esta forma de entender lo monstruoso. Resulta comico
haber encontrado varias, al mismo tiempo que otras muchas en las que parece
defenderse justo lo contrario. Asi, no solo se estudia la cara extrana del ser,
sino que a su vez se da a luz a un extrafio ser textual. Este atrevimiento
metaforicamente cientifico no resulta tan incomodo cuando damos el paso de
concebir la filosofia, ya no solo como creacion de conceptos, como arguyo
Deleuze, sino también como el arte de jugar con estos. Esta nueva lectura de
Nietzsche pretende, humildemente, encarnar tal conviccion.

2. BREVE HISTORIA PATOLOGICA DE LO FEO: UN DOLR PUNZANTE EN LA SIEN

Comencemos, entonces, a rastrear nuestro objetivo. El feismo, tras su
aparicion en el romanticismo gracias al horror de lo sublime, tuvo su mas
notable carga en el siglo XX, reconocimiento que se ha mantenido vivo hasta
el dia de hoy (lo camp o lo kitsch son puras ramificaciones de tal nticleo). En
eterno combate con lo bello como dualismo esencial clasico, lo feo ha luchado
siempre por un lugar digno en la reflexion sensible. Para poder enmarcar lo
que Nietzsche escribe a este respecto, sera necesario primero contextualizar
esta —su— historia.

Si bien es cierto que la estética como disciplina tedricamente no aparece
hasta el siglo XVIII de la mano de Baumgarten, las ideas estéticas llevaban
ya unos cuantos siglos causandoles quebraderos de cabeza a los fil6sofos. Lo
bello, valor estético por excelencia, captod el interés de muchos pensadores que
tanteaban a ciegas su significado o definicion. A pesar de la dificultad de esta
tarea, ya en el periodo clasico se conquistaron algunas convicciones asumidas,
desde entonces, en general, como que «[la belleza sea] algo que existe
objetivamente, como algo que tiene su valor social-humano y que se forma
sobre la base de los conceptos de simetria armonia y medida» (Monastyrova,
2017: 363, trad. propia).

Lo feo también deberia de haber sido una de las categorias que mas
migrafas les hubiesen causado a estos pensadores y pensadoras, por ser la
antitesis de este protagonista candnico, por entranar el misterio tan grave de

ISSN: 1578-6676, pp. 113-127 ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)



116 SARA UMA RODRIGUEZ VELASCO

ser lo opuesto a lo bello? . Sin embargo, fue por este mismo motivo por el que,
paraddjicamente, no caus6 nada. Consciente y concienzudamente ignorado, lo
feo sufrié eclipsado por su gemelo bueno, el hermano que siempre acaparaba
la atencion y el cuidado de los padres. Al mismo, como gemelo malo, le
quedaron en herencia los restos, una descripcion negativa: lo feo es aquello
que lo bello no es.

En el mundo griego, se desarrollaron teorias alabando la belleza como
fruto de la perfeccion simétrica o armonica, matemadtica, pitagorica; o
adjudicandola el honor de ser el medio para la intuicion del Bien eidético. De
esta forma, lo feo era relegado a lo defectuoso y meramente terrenal o material,
«la imperfeccion del universo fisico con respecto al mundo ideal» (Eco, 2007:
24). Ahora bien: es paradojico que Socrates, una de las figuras mas relevantes
y respetadas del pensamiento griego, fuese un hombre terriblemente feo, cosa
que se encargd de sefialar reiteradamente, por cierto, el propio Nietzsche.
Y aun con esa nariz chata, cara redondeada, calva prominente y ese metro
cincuenta, fue Socrates, en contraposicion a lo que su sociedad tenia por
hombre ideal (kalokagathia: combinacion de bello fisico y bella alma), una
ilustre excepcion’. Los griegos eran conscientes de la complejidad de lo feo
y de la densa reflexion que requeria, pero no cedieron a su presion: Platon
sigui6 graduando la belleza y Aristoteles considerd que unicamente podian ser
bellas las cosas feas por imitacion. Aun asi, habria que concederles, quiza mas
a los griegos pertenecientes a la era anterior al triunfo del logos ya moderno,
discursivo y dogmatico, el que le otorgasen a lo feo y su horror lugares tan
sagrados en su mitologia, iconografia e imaginario.

Tras la aparicion del cristianismo, una vision mucho mas amable abraza
a lo feo en el aspecto teodrico. Se considera que, ya que todo es obra divina,
posee una «belleza total [que] incluso redime en cierto modo tanto la fealdad
como el mal» (Eco, 2007: 43). Cristo, de hecho, es siempre representado
en su mayor sufrimiento, y sus creyentes rezan conmovidos a los pies de
representaciones grotescas y sangrientas de este Dios. A pesar de ello, en las
representaciones artisticas, es decir, en el aspecto practico, los monstruos

2 Esta oposicion es asumida en On the politics of ugliness por Nina Athanassoglou-Kallmyer,
quien afirma que «los dos constituyen polaridades dialécticas que forman la espina dorsal del pens-
amiento estético y moral occidental» (S. Rodrigues y E. Przybylo, 2018: 31, trad. propia). Nos es
relevante, en relacion también a este vinculo que comparten la estética y la ética, el clasico ejemplo
que escuchamos en aulas de ensefianza filosofica: quien mata a una cucaracha es un héroe; quien mata
a una mariposa, un monstruo.

3 La relacion simbolica entre fealdad y sabiduria también se puede apreciar en los silenos,
sobre todo en aquel viejo que le profetizaba a Midas, terriblemente ebrio, la insignificancia de la
humanidad. Remedios Avila describe a este Sileno como «muy feo: tenia la nariz chata y la mirada
de todo. Dotado de un vientre prominente, se le solia representar cabalgando un asno, sobre el cual
no se sostenia sino a duras penas por estar borracho» (Avila, 2000: 92). Fue también, este oracular
Sileno, maestro de Dionisio.

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025) ISSN: 1578-6676, pp. 113-127



DEFORMANDO A NIETZSCHE: LO FEO COMO PODER CONTRACULTURAL DE TRANSVALORACION 117

fueron sujetos a un proceso de moralizacién sirviendo su figura siempre
como mensaje de lo malo, en contraposicion a las figuras angelicales y santas
que encarnaban el Bien supremo. La Edad Media es una coleccion de estas
representaciones, que relacionan lo feo con lo pecaminoso y que lo castigan,
en algunas ocasiones, desprestigiandolo en tanto que sinénimo de ridiculo o
comico, como en aquella famosa discusion entre Guillermo de Baskerville y
Jorge de Burgos en El nombre de la rosa.

Todo toma un giro esperanzador en el Renacimiento, siendo uno de los
casos mas evidentes de ello el Gargantua y Pantagruel de Rabelais, una serie
de novelas satiricas y extravagantes sobre dos gigantes. Lo comico se vuelve
carnavalesco y se bienvenida hasta en las cortes. También es el momento,
aunque estd discutido si pertenece mas a la modernidad, donde aparecen
las caricaturas. Es cierto que en su mayoria eran herramientas con las que
denunciar, a través de la fealdad fisica, defectos morales del retratado; pero
en muchas otras ocasiones el objetivo era destacar esa fealdad por el mero
hecho de destacarla a nivel artistico. Alcanzando ya el siglo XVIII, emerge la
primera reflexion dedicada a lo feo: el Laocoonte de Lessing, donde el autor
reflexiona acerca de las diferencias entre el arte escultorico y el poético. A raiz
de ello, Lessing se vio volcado a analizar la dificultad propia de representar
artisticamente lo feo. Al mismo tiempo que las reflexiones sobre lo feo, reflota
el pensamiento acerca de lo sublime en el Romanticismo, cuyo verdadero
origen se remonta a Pseudo Longino, un pensador de la época helenistica.

Para finalizar, es preciso puntualizar que el feismo conquista contundencia
con el triunfo de las vanguardias, reconocimiento que se ha mantenido vivo
hasta el dia de hoy en la estética posmoderna, hija de la deconstruccion
cultural provocada, en parte, por los filosofos de la sospecha. La influencia
de una mecanica epistemoldgico-ética de desestructuracion de los valores
supremos clasicos (entre los que se encuentra la belleza) repercutio en el
surgimiento de esta estética, que se caracteriza por «la ironia y la autoparodia,
el juego de evasidn cuya esencia reside en adivinar y encontrar una pluralidad
de significados, la fusion de estilos, la intertextualidad y la infinidad de
interpretaciones» (Monastyrova, 2017: 363, trad. propia). El feismo, como
corriente artistica perteneciente a esta era, ha adquirido, ademas, una
dignificacion que alcanza tintes politicos (ejemplo de ello podria ser la estética
queer).

3. UN NIETZSCHE CONTRADICTORIO

Habiendo asi contextualizado lo feo en nuestra Historia, podemos
preguntarnos: ;qué escribid Nietzsche a este respecto? ;Qué relevancia tiene
investigarlo, reformularlo? Adentrémonos, para comenzar a dilucidar nuestra

ISSN: 1578-6676, pp. 113-127 ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)



118 SARA UMA RODRIGUEZ VELASCO

cuestion, en el ya mencionado aforismo nimero 152 de Humano demasiado
humano, titulado El arte del alma fea, que recita:

Se le ponen barreras demasiado angostas al arte, cuando se pretende que en ¢él
solo deba expresarse el alma ordenada, la que se mueve en un equilibrio moral.
Como en las artes plasticas, asi también en la musica y en la poesia existe, junto
al arte del alma bella, un arte del alma fea; y los efectos mas vigorosos del arte, el
romper las almas, mover las piedras y volver humanos a los animales, quiza sean
conseguidos en mayor medida precisamente mediante esas artes (MA II1: 144).

Consideremos este fragmento la piedra angular de nuestra argumentacion,
aunque vaya a ser rebatido por el propio Nietzsche en otras muchas citas
que también se tendran en consideracion. A pesar de ello, es un parrafo muy
interesante ya que contiene el germen, la semilla de lo que, reconfigurado,
puede alcanzar a significar lo feo. Pero, para explicitar de que se trata, hemos
de profundizar en una afirmacion pasada: que lo feo siempre haya estado en
duelo con lo bello, como caras opuestas de una misma moneda de sensibilidad
estética.

Lo feo ha luchado siempre en este combate por un lugar digno en la
reflexion sensible. Su profundidad y carga filoséficas han hecho que, pese
a carecer de protagonismo, su presencia haya continuado ejerciendo presion
como un punzante dolor en la sien, haya permanecido latente en las sombras,
esperando a ser escrutado. ;Cudl es ese poder, esa profundidad filoséfica que le
ha otorgado tanta importancia subyacente hasta nuestros dias? Quizas, que lo
feo sea de naturaleza harta y cruda, carente de artifice o mas bien hijo prodigio
del artifice supremo (la totalidad, el tiempo). Lo feo se reapropia del estatus
elevado e idealizado de lo bello, pero lo hace al mismo tiempo desde una
distancia irénica, insalvable y sutil, de tal forma que provoca «terror sagrado
o hilaridad» (Eco, 2007: 10). Es feo muchas veces el destino por tragico, y aun
mas terrible su conjugacion con las veces en las que es bello; terrible el tener
que armonizar que la vida se luzca tanto en instantes dulces como en otros
tantos crueles, y asumir que esa pareja es incuestionable, irremediable.

Por esos limites impuestos absurdamente lo feo no tiene o no ha tenido
hasta hace poco cabida en las artes, esos que tanto critica Nietzsche en el
mencionado aforismo, dentro de los que unicamente cabe lo armoénico, la
triada platénica de lo bueno, lo verdadero y lo bello. Unos limites de donde se
excluyen la tragedia, el sufrimiento, el lado injusto de la vida*, todo aquello
que, por otro lado, ¢l mismo considerd seria y concienzudamente en su

4 En realidad, un lado que no existe, pues la vida no es justa o injusta como el cristianismo
nos ha hecho creer, ni tenemos culpa de que lo sea o no lo sea: la vida es inocente, y ha de ser amada
por ese caracter en lugar de juzgada por las tragedias que en ella acaezcan. Cf. la obra Nietzsche y la
filosofia, de Guilles Deleuze, mas concretamente la seccion 9 del capitulo 1, Lo tragico.

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025) ISSN: 1578-6676, pp. 113-127



DEFORMANDO A NIETZSCHE: LO FEO COMO PODER CONTRACULTURAL DE TRANSVALORACION 119

filosofia vitalista. Comenzamos asi a vislumbrar las semejanzas auguradas.

Se invierte, entonces, con el mencionado aforismo, el agente del arte,
pues es el arte de las almas feas el que consigue transmutar al hombre, o por
lo menos lo logra de manera mas adecuada, radical, que el propio de las almas
bellas. Y esta transmutacion se da por la caida, por el desgarro, el destrozar las
almas, escribiendo algo semejante en la cita que presentamos a continuacion,
perteneciente a un fragmento de escritos del final de 1876. Nietzsche versa
aqui acerca de como la moralidad se encarga de —o tiene el efecto de—
garantizar la ausencia de dolor. En contraposicion, «la belleza y el arte tienen
su origen en la produccion directa de la mayor cantidad y variedad posibles
de placer» (FP 23 [81], OC II). A raiz de esta reflexion, Nietzsche afirma que
esta clase de placer, propio del arte y de la belleza, es uno que carece de meta
racional, es un mero juego de lo absurdo, una fantasia, equiparable al bailar.
Es, en resumen, una huida del aburrimiento, eso es lo que son el arte y la
belleza, pero no unicamente la belleza, pues termina este parrafo afirmando
que también puede suceder con lo brusco -o sublime-, de tal forma que «se
pretende la emocion en si, el llanto, el horror, la tension: todo lo que perturba
es agradable; por tanto, el desplacer, en oposicion al aburrimiento es sentido
como placer» (ibid).

Recorriendo los escritos de exactamente la misma época, nos encontramos
con un Nietzsche que reflexiona que lo sublime, cuando no se relaciona con
lo bello —es decir, cuando se entiende de esa forma perturbadora recién
mencionada—, es, palabras textuales, «idéntico a lo feo» (FP 23 [112], OC
II). Y concluye, que «del mismo modo que hay un arte del alma bella, también
lo hay del alma fea» (ibid), lo que nos llevaria en un circulo completo a
comprender a qué se referia con ese primer aforismo mencionado de Humano
demasiado humano: el arte de las almas feas, el de efectos equiparables a
la experiencia estética de lo sublime, aquel que se opone al aburrimiento, el
horroroso y perturbador, es el verdaderamente capaz de transformar al hombre.

En una ténica similar se desarrolla el pensamiento sobre lo feo, lo cruel y
lo tragico en este otro fragmento:

[...] La predileccion por las cosas problematicas y terribles es un sintoma de
fuerza, mientras que el gusto por lo mono y lo gracioso pertenece a los débiles
y delicados. El placer por la tragedia distingue a las épocas y caracteres fuertes.
[...] Son los espiritus heroicos que se dicen si a si mismos en la tragica crueldad:
son lo bastante fuertes para sentir el sufrimiento como placer... (FP 10 [168],
OC IV).

Sentir el sufrimiento como placer es el eslogan en torno al que hemos
estado orbitando con esta categorizacion, ademas de la afirmacion de que eso

ISSN: 1578-6676, pp. 113-127 ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)



120 SARA UMA RODRIGUEZ VELASCO

lo consiguen también las impresiones sublimes y/o feas de arte. Entonces,
(,como encajar esta siguiente cita, de solo un afio mas tarde?

Todo lo feo debilita y aflige al hombre: le recuerda el derrumbamiento, el peligro,
la impotencia. Se puede medir la impresion de la fealdad con el dinamémetro.
Donde est4 afligido, alli obra de alguna manera algo feo. El sentimiento de poder,
la voluntad de poder crece con lo bello, disminuye con lo feo (FP 16 [40], OC
V).

Quizé no sea una contradiccion en si, pero lo que esta claro es que se
desmarca de la interpretacion que veniamos hilando. De pronto, lo feo aflige
y debilita, en lugar de ser un arte verdaderamente transformador y el propio
de los espiritus fuertes y heroicos. De hecho, contradigdmonos atin mas con
esta otra cita:

Lo feo, es decir, lo opuesto al arte, lo que esta excluido del arte, su no——cada vez
que el ocaso, el empobrecimiento de la vida, la impotencia, la descomposicion, la
putrefaccion es sugerida soélo de lejos, reacciona el hombre estético con su no. Lo
feo produce un estado depresivo, es la expresion de una depresion. Quita fuerza,
empobrece, oprime. ..

Lo feo sugiere algo feo [...]. Cambia la eleccion de las cosas, intereses,
cuestiones: hay un estado muy afin a lo feo también en la logica — pesadez,
apatia... Mecanicamente falta el centro de gravedad: lo feo renquea, lo feo

tropieza: lo contrario de la ligereza divina de un bailarin (FP 14 [119], OC V).

Ya no solo hemos dejado de equiparar el arte del horror sublimado a la
exaltacion de la vida, ya no es solo que no se equipare ese displacer a un tipo
de placer: es que ya ni siquiera se considera arte. En un escrito consideramos
«el arte de las almas feasy», e incluso lo alabamos; mientras que en otro en el
que comenzamos con «lo feo, es decir, lo opuesto al arte», nos encargamos de
machacarlo y desprestigiarlo.

Lo cierto es que, de seguir investigando, Nietzsche parece, una vez mas,
retractarse. Asi, escribe un parrafo mucho mas acorde, coherente y justo con
su filosofia antidialéctica, antidualista y anticlasicista:

Yo mismo he intentado una justificacion estética: ;jcomo es posible la fealdad
en el mundo? Consideré la voluntad de belleza, de permanencia en formas
iguales, como un medio provisional de conservaciéon y salvacion; pero me
pareci6 fundamental lo siguiente: lo que eternamente crea en tanto que lo que
eternamente debe destruir, ligado al dolor. La fealdad es la manera de considerar
las cosas con la voluntad de dar un sentido, un nuevo sentido en lo que habia
perdido el sentido: ¢la fuerza acumulada que obliga al creador a sentir lo anterior
como insostenible, malogrado, digno de ser negado, como feo?

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025) ISSN: 1578-6676, pp. 113-127



DEFORMANDO A NIETZSCHE: LO FEO COMO PODER CONTRACULTURAL DE TRANSVALORACION 121

La ilusion de Apolo: la eternidad de la forma bella; la legislacion aristocratica:
jasi ha de ser siempre!

Dionisio: sensualidad y crueldad. El caracter transitorio podria ser interpretado
como placer de la fuerza que crea y que destruye, como creacion constante (FP

2[106], OC IV).

Realmente, la dicotomia que subyace a estas contradicciones podria
equipararse a la justificacion metafisica de la belleza que un joven Nietzsche
presentaba en El nacimiento de la tragedia, obra de la que, es bien sabido,
mas tarde se arrepentiria. Tal dicotomia es la encarnada por las figuras de
Apolo y Dionisio, cuya exégesis nos permite reconducir nuestra formulacion
a su destino ideal. Como introduccion a este paralelismo, hagamos uso de la
siguiente observacion:

Si la desintegracion de la belleza es la fealdad, entonces la belleza requiere la
fealdad, la negacion de la belleza, para su realizacion. Adorno toma la dialéctica
de integracion y desintegracion del arte moderno como la transmision de la
mas antigua e insistente dialéctica de belleza y fealdad, el entrelazamiento de
lo apolineo y lo dionisiaco tal y como Nietzsche registra su surgimiento en la
antigua Grecia. La genealogia de Adorno generaliza la de Nietzsche: la belleza
[el momento apolineo] se origina en lo feo [el momento dionisiaco]. Lo feo
representa y recuerda la naturaleza aterradora, avasalladora e inasimilable. En
este sentido, la fealdad debe ser lo primero (Bernstein, 2022: 342-343, trad.

propia).

Es patente la simetria que albergan belleza-Apolo y fealdad-Dionisio, y
profunda su simbologia tragica tanto en lo estético como en lo ético-vital.
La somnolencia apolinea fantasea con un mundo falso e ideal en el que el
sufrimiento pueda controlarse, reducirse a una pesadilla; mientras que la
embriaguez dionisiaca alcanza la ligereza, no por medio de una bella ilusion,
sino gracias a la eterna afirmacion de lo horrible del destino y su olor a tierra.
El arte, en linea con lo dionisiaco, no nos salva por elevarnos a lo divino de la
forma, sino que nos sana desde la enfermedad, paradoja que dilata el sentido
de nuestra existencia en lo tragico. De nuevo, podemos comenzar a apreciar
el roce de un viento libre en nuestras mejillas después de la asuncién de este
peso, de esta carga tan pesada, que pasa a sentirse como la mas ligera:

Se explica asi por qué lo disarménico y lo feo, aquel «anhelo de lo espantoso y
de lo absurdo» forma parte esencial de la tragedia y del mito trdgico: a condicion
de que se tenga la fuerza suficiente de amar la verdad que anida en el fondo de
la vida. Ya no es tanto el duelo entre el horror (la verdad) y la belleza, como la
aceptacion activa del sufrimiento que lleva consigo la verdad, por exceso de
salud y de coraje: por amor a la vida (Avila, 2000: 107).

ISSN: 1578-6676, pp. 113-127 ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)



122 SARA UMA RODRIGUEZ VELASCO

Desde la conciencia de nuestra condicion existencial tragica es desde
donde podemos partir para crear: un nihilismo creativo, activo, en lugar de
uno pasivo o negativo, en vocabulario deleuziano. El juego de la diferencia
genera destruyendo: sumergirnos en lo feo permite comenzar a apreciar cierta
belleza.

4. {QUE ES LO CONTRACULTURAL?

En suma, podriamos entender lo feo en Nietzsche como dos categorias
superpuestas cronologicamente y aparentemente contradictorias: lo feo como
despotencia, como definicion negativa de aquello que lo bello no es y que
deviene, por tanto, su desintegracion: la disolucion de lo apolineo; y lo feo, al
mismo tiempo, como potencia, como voluntad de poder dionisiaca que genera
nuevos valores en su devenir y ama eternamente la vida en su mas profunda
inocencia. Y es en esta generacion de nuevos valores donde podemos conectar
lo feo en Nietzsche con una significacion contracultural.

El término contracultura es acufiado por vez primera por el historiador
estadounidense Theodore Roszak en su libro de 1969 El nacimiento de una
contracultura. En las décadas de los 70 y los 80, numerosos movimientos
politicos de izquierdas e incluso la escena hippie se apropiarian o identificarian
con el término. No muy desencaminados: eran ese tipo de grupos disidentes a
los que Roszak hacia referencia y los que precisamente hacian posible que el
término tomase cuerpo y fuese comprendido por la sociedad. Asi se confirma
en este fragmento, que por tal motivo, sirve de adecuada introduccion al
concepto:

Desde mi propio punto de vista, la contracultura mas que «merecer» atencion, la
«exige» desesperadamente, puesto que yo al menos ignoro por completo donde
pueda encontrarse, ademas de entre esa juventud disidente y entre sus herederos
de las proximas generaciones, un profundo sentimiento de renovacion y un
descontento radical susceptibles de transformar esta desorientada civilizacion
nuestra [...]. Esos jovenes son la matriz en donde se esta formando una alternativa
futura que todavia es excesivamente fragil. Concedo que esta alternativa viene
vestida de modo extravagante y abigarrado, con prendas y colores de muchas y
exoticas fuentes: la psicologia profunda [...], religiones orientales, el Weltschmerz
romantico, la teoria social anarquista, el dadaismo [...]. Creo, ademas, que es
cosa de todos impedir la consolidacion final de un totalitarismo tecnocratico
en el que terminariamos ingeniosamente adaptados a una existencia totalmente
enajenada de todo aquello que siempre ha hecho de la vida del hombre una
aventura interesante (Roszak, 1970: 11).

Como vemos, la contracultura nace como respuesta a la amenaza de
conquista e imposicion de una sociedad tecnocratica, entendiendo ésta como

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025) ISSN: 1578-6676, pp. 113-127



DEFORMANDO A NIETZSCHE: LO FEO COMO PODER CONTRACULTURAL DE TRANSVALORACION 123

el culmen de la industrializacion, del ideal moderno de progreso, de razon,
eficacia, conquista de la naturaleza, entre otros. Todo ello se engloba en un
contexto de centralizacion del poder en los técnicos (de donde recibe su
nombre), que en ultima instancia no es otra cosa que la centralizacion del
poder en las formas cientificas de pensamiento. Para el autor, se trata de una
forma de totalitarismo disfrazado debido a su sutil o subliminal despliegue
como imperativo cultural.

Contra este imperativo se alza la mencionada alternativa. Entendemos,
entonces, por contracultura, «una cultura tan radicalmente desafilada o
desafecta a los principios y valores fundamentales de nuestra sociedad, que
a muchos no les parece siquiera una cultura, sino que va adquiriendo al
alarmante apariencia de una invasion barbara» (Roszak, 1970: 57). Se trata
de una respuesta revolucionaria, una actitud de protesta que se alza tanto en lo
estético como en lo ético frente a un dogma de numerosas caras y disfraces, pero
en suma, caracterizado por estar enraizado en la inmovilidad de lo establecido,
lo canonico. Precisamente, por tratar de sacudir el sistema, muchas veces se
asocia al término contracultura el de movimiento. Incluso, por continuar con
el analisis lingiiistico, Rafael Dezcallar se refiere en su articulo Contracultura
v tradicion cultural a este como un movimiento de «desintegracion creativay
(1984: 210), apellido que nos trae ecos de la desintegracion que hacia lo feo
de lo bello en tanto que oposicion radical negativa.

Tuviese o no un desenlace exitoso esta revolucidn a nivel historico-social,
nos interesa hacer uso de su significacion filosofica por el paralelismo que
alberga su caracter combatiente y disidente con el mismo caracter de lo feo, lo
monstruoso, lo grotesco. Es desde esta base desde la que podemos conformar
finalmente la conjuncion deseada, entre lo feo como elemento contracultural y
su enrevesada presencia en la filosofia nietzscheana. Sobre todo nos interesa,
a partir de aqui, trasladar la cuestion a la esfera de lo ético, y comprender con
ello qué implicaciones vitales puede tener abrazar nuestras sombras humanas,

no demasiado humanas.

5. HERMENEUTICA DE LO FEO COMO CONTRACULTURA EN CLAVE
NIETZSCHEANA

Tras aquel recorrido en busca y captura de lo feo en Nietzsche, que
podria extenderse mucho mas tiempo, rebotando de una contradiccion a otra,
podemos concluir una cosa: lo feo tiene alglin tipo de presencia ineludible.
Como mencionadbamos antes, es un dolor constante y punzante en la sien de
la filosofia y su historia, que por ignorarlo lo han fortalecido. ;A qué se debe
esta obsesion? (Es su cardcter transgresor, subversor, destructivo, critico lo

ISSN: 1578-6676, pp. 113-127 ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)



124 SARA UMA RODRIGUEZ VELASCO

que nos atrae de ello? ;No sucede exactamente lo mismo con la filosofia
nietzscheana, no se podria decir que tienen el mismo caracter?

Guilles Deleuze, en el capitulo 34 de Islas desiertas, titulado Pensamiento
nomada, se pregunta acerca de por qué sufrimos los jovenes una obsesion por
el estudio de la filosofia nietzscheana. Segtn el filésofo francés, los jovenes, al
igual que ¢l cuando lo fue, apuestan por nuevos acercamientos al pensamiento
de Nietzsche, siempre desde una oOptica transgresora y critica, como buenos
hijos de la triada de la sospecha: Marx, Freud y el mismo Nietzsche. Ahora
bien, los dos primeros se interiorizan de forma distinta a como se hace con el
tercero. Asi, Deleuze explica que:

Puede que Marx y Freud sean el amanecer de nuestra cultura, pero Nietzsche
es algo completamente distinto, es el amanecer de una contracultura [...]. Esto
se traduce en que, si bien Marx y Freud tratan de recodificar los codigos de
nuestra sociedad, fallan en detectar que la actual se trata de una sociedad que
ya no se sirve de codigos. Por eso la labor de Nietzsche es distinta: la suya trata
de descodificar, de perturbar todos los codigos, transmitir algo que no sea
codificable (Deleuze, 2005: 323).

Que Nietzsche se contradiga con respecto a su vision de lo feo, o incluso
que lo desprestigie y maltrate como ha hecho toda la historia, no quiere
decir que no pueda ser fructifero dirigir la atencidon a este grave concepto.
Considero, de hecho, necesario, obligarle a ser justo con lo feo en relacion
al resto de su filosofia, que siempre ha cuidado del lado oscuro del logos, de
las sombras de la razon que diria Eugenio Trias. Es coherente estudiar lo feo
desde una optica nietzscheana transgresora, y es precisamente esta creencia
de la que parte esta ultima seccion de la investigacion. Alejandonos incluso
del corpus teorico nietzscheano de lo feo como tal, y ampliando la mira a su
método filosofico por excelencia, la critica, causamos el germen de una nueva
lectura de su valor estético. Es decir, quiza no hayamos ya de centrarnos en lo
que Nietzsche escribiese como tal, sino en que su modo de filosofar y su genio
contra la razén occidental como método pueden reflejarse en lo estético en la
transgresion que representa también lo feo.

Se podria realizar asimismo un paralelismo entre la critica a la razén como
dominadora del pensamiento occidental frente a la pasion y la critica a lo bello
como dominador de la sensibilidad occidental frente a lo feo. Precisamente
Trias, en su Tratado de la pasion, realizaba una defensa de la pasion
argumentando que no es lo contrario a la razon, sino mas bien precisamente
su fundamento. Consideramos que con lo feo sucede algo parecido: lo feo es
un instinto primitivo, tan animal que es desde ¢l de donde emerge lo bello para
distanciarse, para diferenciarse, y no al revés. Lo feo es tan humano que lo
bello lo rehuiye, ha de elevarse sobre ¢l para poder configurarse como aquello

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025) ISSN: 1578-6676, pp. 113-127



DEFORMANDO A NIETZSCHE: LO FEO COMO PODER CONTRACULTURAL DE TRANSVALORACION 125

que pertenece a un mundo ideal, suprasensible y trascendente; mientras que
lo feo, como se escribia en Asi hablo Zaratustra, es ese toro blanco cuya
«felicidad huele a tierra y no a desprecio de la tierra» (Za IV: 142), ese toro
que resopla y muge ante el arado; y cuyo mugido canta las alabanzas de todo
lo que es terrestre...

Asi, respondiendo a Deleuze, diria que precisamente considero que lo
que nos atrae a los jovenes de Nietzsche e incluso —paralelamente—, lo que
le atrae a nuestra generacion de lo feo, de lo camp, de lo posmoderno, es su
caracter semejantemente contracultural.

Pero no ha sido Deleuze el tnico que ha relacionado lo contracultural con
Nietzsche. Paramas autores y pensadores, el filologo aleman ha sido un simbolo
contracultural precisamente en la misma época en la que surgia el término: en
la época tardio-franquista y postfranquista de nuestro pais. Su impronta en
Espaia es reconocible a nivel intelectual, por ejemplo, en los poetas de la
Generacion del 98 o en figuras como Ortega y Gasset. La juventud heredera de
las nuevas interpretaciones neo-nietzscheanas (sobre todo las de pensadores
franceses como Deleuze o Bataille), alejadas ya del nacionalsocialismo aleman
que nunca le hizo verdadera justicia, comenzaron a introducirla en circulos de
izquierda ortodoxa y progresista. Algunos de estos jovenes serian los, ahora
nacionalmente conocidos, Fernando Savater y Eugenio Trias, este Gltimo ya
mencionado. Esta influencia se aprecia al reconocer que la principal propuesta
filosofica del primero fue, justamente, «la de un nihilismo que sirva como
revulsivo para la accion tras la destruccion de los valores heredados» (Santana
Pérez, 2014: 4). Por lo tanto, también en nuestro pais, Nietzsche ha dejado una
huella significativa, ha despertado un caracter en varias generaciones que ha
posibilitado la reconduccion de nuestros valores estéticos y éticos a unos otros
totalmente nuevos y distintos (esto es: ha posibilitado una transvaloracién).
Apreciar lo feo en el arte tiene como consecuencia directa apreciar lo feo en lo
humano, abrazar el envejecimiento, la gordura, la calvicie, la rugosidad. Asi
es como los mendigos acaban devorando a Grenouille, pues ya ha dejado de
ser el hombrecillo ridiculo y aracnido cuya presencia nunca se percibe; ahora,
filtrado por el amor, su poder atrac a una hueste de canibales que orgullosos
se relamen.

En conclusion, y a pesar de las dificultades que puede llegar a suponer
demostrarlo desde lo textual, existe una equivalencia formal, conceptual
y vital entre lo feo como valor estético-ético contracultural y la filosofia
nietzscheana. En el siguiente fragmento, Ewa Kuryluk reflexiona en torno a

ISSN: 1578-6676, pp. 113-127 ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)



126 SARA UMA RODRIGUEZ VELASCO

lo feo grotesco. Sin embargo, careciendo de tal contexto, cualquier lector de
Nietzsche podria imaginarse que versa acerca de su pensar:

Es la antitesis del canon que contradice: el orden que destruye, los valores que
trastorna, la autoridad y la moral que caricaturiza, la religion que ridiculiza, la
armonia que rompe, el cielo que baja a la tierra, la posicion de clases, razas y
sexos que revierte; la belleza y el bien que cuestiona (Kuryluk, 1987: 11).

La potencia de la triada Nietzsche, feismo y contracultura, asumiendo
ya su estrechisimo vinculo y relacion, nos da esperanzas para un presente
construido por y para mas generaciones de jovenes que busquen una alteracion
ya urgente de lo establecido como norma, si tal norma no permite amar —la
vida, a los demas—. Los investigadores herederos de filosofias destructoras y
reconstructoras como la de Friedrich Nietzsche, tenemos en nuestras manos
la capacidad de experimentar con nuevas lecturas para dar forma y construirle
espacios a necesidades rompedoras, identidades inconformistas y una libertad
ilimitada.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

AVILA, R. (2000), «...Aquella excéntrica fisionomia de sileno. Agonismo y piedad
en la reflexion de Nietzsche en torno a Grecian, Logos. Anales del Seminario de
Metafisica, 2, pp. 91-117. https://doi.org/10.6018/daimon/164801

BERNSTEIN, J. (2022), The Meaning of Ugliness, The Authority of Beauty, en J.
Gilmore y L. Goehr (eds.), 4 Companion to Arthur C. Danto, Hoboken: John
Wiley & Sons, Inc., pp. 336-344.

DELEUZE, G. (1998), La isla desierta y otros textos. Textos y entrevistas (1953—
1974), Valencia: Pre-textos.

DEZCALLAR, R. (1984), «Contracultura y tradicion cultural», Revista de Estudios
Politicos (Nueva Epoca), 37, pp. 209-237.

ECO, U. (2007), Historia de la fealdad, Barcelona: Debolsillo.

KURYLUK, E. (1987), Salome and Judas in the Cave of Sex, Evanston: Northwestern
University Press.

MONASTYROVA, D. V. (2017), Problem of Beauty in Postmodern Conditions of
Ugliness Anesthetization, tesis doctoral, Kyiv: HarionaneHuil aBiamidHuit
YHIBEpPCUTET.

NIETZSCHE, F. (1878/2014), Humano, demasiado humano, en D. Sanchez Meca
(ed.), Obras completas, vol. 111, Madrid: Tecnos.

— (1883/2016), Asi hablo Zaratustra, en D. Sanchez Meca (ed.), Obras completas,
vol. IV, Madrid: Tecnos.

— (2011), Fragmentos postumos (1876—1877), en D. Sanchez Meca (dir.), Obras
completas, vol. 11, Madrid: Tecnos.

— (2011), Fragmentos postumos (1882—1885), en D. Sanchez Meca (dir.), Obras
completas, vol. 111, Madrid: Tecnos.

— (2011), Fragmentos postumos (1885—-1889), en D. Sanchez Meca (dir.), Obras

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025) ISSN: 1578-6676, pp. 113-127



DEFORMANDO A NIETZSCHE: LO FEO COMO PODER CONTRACULTURAL DE TRANSVALORACION 127

completas, vol. IV, Madrid: Tecnos.

RODRIGUES, S. y PRZYBYLO, E. (eds.) (2018), On the Politics of Ugliness, Cham:
Palgrave Macmillan.

ROSZAK, T. (1970), El nacimiento de una contracultura. Reflexiones sobre la
sociedad tecnocratica y su oposicion juvenil, Barcelona: Kairos.

SANTANA PEREZ, S. (2014), «Neo-nietzscheanismo y carnaval. Sobre la recepcion
del pensamiento de Friedrich Nietzsche en el ambito cultural espafiol de los afios
70», Daimon. Revista Internacional de Filosofia, 62, pp. 59-70. https://doi.
org/10.6018/daimon/164801

SUSKIND, P. (1985), El perfume. Historia de un asesino, Barcelona: Seix Barral.

ISSN: 1578-6676, pp. 113-127 ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)



