
ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025), pp. 185-206. ISSN: 1578-6676.
© Sociedad Española de Estudios sobre Friedrich Nietzsche (SEDEN) 

Recibido: 21-10-2024     Aceptado: 10-01-2025
Esta obra está bajo licencia internacional Creative Commons Reconocimiento-NoComercial-CompartirIgual 4.0.

HISTORIA, FILOSOFÍA, VIDA.
HISTORICIDAD Y TEMPOREIDAD EN NIETZSCHE Y 

HEIDEGGER

History, philosophy, life. Historicity and temporality in Nietzsche and 
Heidegger

Oscar Javier Jiménez Piraján
Universidad de San Buenaventura

Resumen: Este trabajo explora posibles fuentes de la noción de temporeidad (planteada por 
Heidegger en Ser y tiempo) en la obra temprana de Nietzsche, particularmente, en sus ideas 
sobre la historicidad. Este enunciado se articula con la problemática propuesta, también 
por Heidegger, en sus lecciones de 1923 (publicadas como Ontología. Hermenéutica de la 
facticidad), donde entiende conciencia histórica y conciencia filosófica como determinantes 
de lo ya interpretado: modos esquematizantes y paralizantes del comprender ―y del existir. 
Se propone que la filosofía hermenéutica respondería a la necesidad de «estar despierto para la 
facticidad», de un modo análogo al llamado de Nietzsche a vivir filosóficamente. En el carácter 
de ambas posturas subyace la crítica del tratamiento moderno-contemporáneo del tiempo.

Palabras clave: Nietzsche – Heidegger – Historicidad – Temporeidad – Vida – Existencia  

Abstract: This paper explores possible sources of the notion of temporality (proposed 
by Heidegger in Being and Time) in Nietzsche’s early work, particularly in his ideas on 
historicity. This statement is linked to the problem proposed, also by Heidegger, in his 1923 
lectures (published as Ontology. Hermeneutics of Facticity), where he understands historical 
consciousness and philosophical consciousness as determinants of what has already been 
interpreted: schematizing and paralyzing modes of understanding —and of existing. It is 
proposed that hermeneutic philosophy would respond to the need to «be awake to facticity,» in 
a manner analogous to Nietzsche’s call to live philosophically. 

Keywords: Nietzsche – Heidegger – Historicity – Temporality – Life – Existence 
 



186 OSCAR JAVIER JIMÉNEZ PIRAJÁN

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)			                ISSN: 1578-6676, pp. 185-206

Mi sufrimiento y mi compasión ―¡qué 
importan! 

¿Aspiro yo acaso a la felicidad? ¡Yo 
aspiro a mi obra!

(Nietzsche, Así habló Zaratustra)

Introducción

En el capítulo quinto de la Segunda sección de Ser y tiempo, «Temporeidad 
e historicidad»1, Heidegger hace una importante distinción entre las nociones 
de historicidad [Geschichtlichkeit], saber histórico [Historie] y temporeidad 
[Zeitlichkeit], ésta última, estructura ontológica constitutiva del Dasein2. El 
planteamiento que presento establece relaciones y contrastes entre historicidad 
y temporeidad, a partir de una lectura de la Segunda consideración intempestiva 
de Nietzsche3, y de su concepción de la historia como ámbito fundamental 
para el presente. Se parte de una indicación de Heidegger en el §76, titulado 
«El origen existencial del saber histórico en la historicidad del Dasein»4. Cito 
in extenso el pasaje, necesario para entender la tesis propuesta: que la noción 
de historicidad se encuentra en la raíz misma del concepto de temporeidad; 
y para exponer, también, la relación problemática que, de acuerdo con este 
análisis, plantea la concepción moderna del tiempo:

La posibilidad de que el saber histórico en general tenga «ventajas» o 
«inconvenientes» «para la vida» se funda en que ésta es histórica en la raíz 
misma de su ser y que, por consiguiente, en cuanto fácticamente existente, ya 
siempre se ha decidido por una historicidad propia o impropia. Nietzsche ha 
comprendido y dicho de un modo penetrante e inequívoco ―en la segunda de 
sus Consideraciones intempestivas (1874)― lo esencial acerca de las «Ventajas 
e inconvenientes del saber histórico para la vida». Distingue allí tres clases 
de saber histórico: el monumental, el anticuarial y el crítico, sin mostrar, sin 
embargo, explícitamente la necesidad de esta tríada, ni el fundamento de su 
unidad. La triplicidad del saber histórico está bosquejada en la historicidad del 
Dasein. La historicidad del Dasein hace comprender también hasta qué punto el 
modo propio del saber histórico debe ser la unidad concreta y fáctica de esas tres 
posibilidades. La clasificación de Nietzsche no está hecha al azar. El comienzo 

1   Heidegger, M. (2012b). Ser y tiempo (Traducción, prólogo y notas de Jorge Eduardo Rivera 
C.). Editorial Trotta., pp. 387-416.

2   El término Dasein se emplea, en este trabajo, de acuerdo con lo indicado por Heidegger en su 
tratado El concepto de tiempo: «En las siguientes páginas la palabra Dasein se usará exclusivamente 
como término técnico para designar la ‘existencia humana’» (Heidegger, 2008, p. 16).

3   Nietzsche, F., Segunda consideración intempestiva. De la utilidad y los inconvenientes de la 
historia para la vida. CIT II, OC I, pp. 695-748.

4   Heidegger, M., 2012b, pp. 405-410.



187HISTORIA, FILOSOFÍA, VIDA. HISTORICIDAD Y TEMPOREIDAD EN NIETZSCHE Y HEIDEGGER

ISSN: 1578-6676, pp. 185-206			           ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)

de su Segunda intempestiva permite conjeturar que él comprendía más de lo que 
daba a conocer.5

Lo que en las respectivas nociones se establece es el carácter vital y 
existentivo de la historia y del tiempo. Nietzsche determina el ámbito de la 
historicidad como constituyente de la vida, abordando la crítica de la historia, 
en general, y del historicismo, en particular, como actitud propia de la época 
moderna y del modo como el hombre asume su condición presente. Heidegger, 
por su parte, acuña el concepto de temporeidad como horizonte comprensor 
del ser, en tanto determina las posibilidades existentivas del hombre (Dasein). 
Las concordancias entre las dos nociones permiten, a su vez, conjeturar que 
entre ellas se establece una relación fundante. Permiten, también, abordar 
la problemática del tiempo en un horizonte filosófico que dé cuenta de la 
condición actual del hombre, inmerso en la existencia pública, administrada 
y técnica. Para desarrollar el planteamiento, proponemos entonces la siguiente 
estructura:

a)	 En primer término, exponer el concepto de historicidad en la Segunda 
intempestiva, a partir de las tríadas que lo articulan: la de los elementos 
o puntos de vista ―histórico, ahistórico y suprahistórico―, en que 
se desenvuelve la actividad del hombre;  y la de las actitudes o modos 
de entenderse con la historia ―monumental, anticuario y crítico―, 
que determinan, a su vez, el influjo del pasado sobre lo presente. 

b)	 Proponer relaciones entre las concepciones de historicidad y 
temporeidad, en cuanto plantean el problema de la concepción 
ordinaria del tiempo ―en ambos casos, una concepción moderna―. 
En el primero, referida al historicismo y a su visión objetivista y 
cientificista; en el segundo, a la concepción técnica del tiempo, como 
ente a la mano. 

c)	 A partir de lo anterior, revisar las respectivas concepciones acerca de 
la historia y la filosofía: en Nietzsche, como sendas actitudes vitales; 
en Heidegger, como conciencia histórica y conciencia filosófica, 
constitutivas del haber previo interpretativo. La crítica que hace 
Heidegger de los modos de conciencia, públicos y normalizados, se 
basa en ciertos malentendidos que dirigen las miradas hegemónicas 
de la filosofía, y establecen el horizonte propiciatorio de una 
hermenéutica de la facticidad.6

5   Ibid., p. 405.
6   Asumimos hermenéutica en el sentido que le da Heidegger en las lecciones sobre ontología, a 

partir de la definición de «la verdadera cuestión de la hermenéutica: ¿Qué carácter de ser del existir se 
muestra en estos modos de tenerse a sí mismo?». Cfr. Heidegger, M. (1999). Ontología. Hermenéutica 
de la facticidad (Traducción de Jaime Aspiunza). Alianza Editorial (1999, p. 69).



188 OSCAR JAVIER JIMÉNEZ PIRAJÁN

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)			                ISSN: 1578-6676, pp. 185-206

Tanto una visión histórica como una existentiva, resultan, a nuestro 
entender, genuinamente pertinentes para discutir la condición del hombre en el 
momento histórico-existentivo del presente. Una vez discutidas las nociones 
de historicidad y temporeidad; las concepciones historicista y técnica del 
tiempo; y, a su vez, la conciencia histórica y la conciencia filosófica, será 
posible determinar la necesidad de una hermenéutica de la facticidad como 
vía filosófica del «estar despierto», «de que el existir se encuentre consigo 
mismo, aparezca ante sí mismo»7.

1. Nietzsche, la estructura de la historicidad y la historia como saber

En primer lugar, se hace necesario distinguir entre los elementos histórico 
[Historische], ahistórico [Unhistorische] y suprahistórico [Überhistorischen], 
expuestos por Nietzsche en su Segunda consideración intempestiva: De las 
ventajas y perjuicios de la historia para la vida (1874)8. Estos se articulan 
dentro de la estructura, más originaria, de la historicidad [Geschichtlichkeit]. 
No hay que perder de vista cómo Nietzsche establece estos tres elementos 
en tanto están presentes en todo organismo ―«[…] ya se trate de un ser 
humano, de un pueblo o de una cultura»9― en mayor o menor medida. De la 
proporción en que éstos se hacen presentes, depende el carácter y la forma en 
que se está constituido y la cualidad de la vida misma10. 

Es importante indicar que, cuando alude a las ventajas y peligros de la 
historia, Nietzsche se refiere a «historia» en cuanto «saber histórico» [Historie]: 
narración histórica, ciencia, historiografía, relato que se conserva del hecho 
mismo11. En contraste, «historia» [Geschichte] designa: acontecimiento, 
realidad histórica o hecho pasado. Esta distinción es importante pues, aún 
en alemán, los dos términos pueden confundirse y, de hecho, han terminado 
por usarse de forma indistinta. Sin embargo, filosóficamente la distinción es 
esencial: entre el objeto y la ciencia que lo estudia; entre el discurso y la cosa 
misma a la que el discurso se refiere. Ontológicamente, es la distancia que 
media los hechos o acontecimientos como real y efectivamente ocurren, y el 
relato que de ellos se conserva12. 

El hombre es un ser histórico [Historische Seinn], cuya total experiencia 
vital transcurre en y se refiere al tiempo; que construye su existencia en torno 
a las acciones y eventualidades pasadas, presentes y futuras. Son «seres 
humanos históricos» aquellos cuya «[…] mirada fija en el pasado los empuja 

7   Heidegger, M. Ibid., p. 37.
8   Nietzsche, F., CIT II, OC I, pp. 695-748.
9   Ibid., p. 699.
10   Cf. Nietzsche, F., CIT II, OC I, p. 699. 
11   Heidegger se referirá al término así: «ístorein = “explorar”: el des=cubrir, que explícitamente 

vive en cada caso en un ser-histórico, de lo pasado para un presente». (2012a, p. 66). 
12   Cf. Jaran, F., 2017.



189HISTORIA, FILOSOFÍA, VIDA. HISTORICIDAD Y TEMPOREIDAD EN NIETZSCHE Y HEIDEGGER

ISSN: 1578-6676, pp. 185-206			           ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)

hacia el futuro, los alienta a continuar luchando con la vida y enciende en ellos 
la esperanza de que lo bueno todavía vendrá…»13. En la tensión entre lo que 
recuerda y lo que olvida, cada organismo (ser humano, pueblo, cultura) fija 
su horizonte: en la medida en que sepa asimilar su pasado, y «sepa olvidar 
y recordar oportunamente»14, esto acontecido le determinará, y le será útil 
para dar forma a su presente. La noción de «horizonte» resulta igualmente 
importante, pues de ella se puede decir que un hombre no es nunca un ser 
aislado de un mundo, o carente de él, sino que la suma de los acontecimientos 
que lo determinan, lo ubica justamente en ese horizonte y, en él, establece el 
campo de sus posibilidades.

En cuanto al elemento ahistórico, lo describe como «una atmósfera 
envolvente que es la premisa de la vida, extinguiéndose ésta si queda destruida 
aquella»15. Si bien, «el ser humano sólo llega a ser humano» en la medida 
en que es capaz de superar su elemento ahistórico ―y por lo tanto, piensa, 
medita, recuerda―, para hacer nueva historia y crear, lo acontecido necesita 
ser superado: no de otra forma consigue nueva fuerza, nuevo saber. Es en el 
ámbito ahistórico donde se encuentra el impulso necesario para lograr aquello 
que la historia consideraba irrealizable: «¿Dónde están las acciones que el ser 
humano sería capaz de llevar a cabo sin antes haber penetrado en ese vaho de 
lo ahistórico?»16; Nietzsche pone un ejemplo para hacer entender mejor este 
estado, sin el que no hay creación: «Imagínese a un hombre al que arrebata 
y arrastra una violenta pasión por una mujer o por una gran idea: ¡cómo 
cambia su mundo!»17. No de otra forma es posible que sientan los artistas, 
los creadores, los obstinados con su tarea: «Es este el estado más injusto del 
mundo, estrecho, desagradecido con lo pasado, ciego a los peligros, sordo a 
las advertencias, un pequeño torbellino viviente en un mar muerto de noche 
y olvido»18. La historia es el terreno de lo seguro: la patria, la tradición, la 
costumbre. Es el testimonio de aquello que conviene y no conviene hacer; 
de lo posible, y por lo tanto, también la muralla de lo imposible: «[…] y 
ningún artista logrará la imagen de su creación, ningún jefe militar su victoria, 
ningún pueblo su libertad, sin haberla antes deseado y anhelado en tal estado 
ahistórico»19. 

Por su parte, el elemento suprahistórico ―el anhelo de trascendencia, 
presente en todo fenómeno religioso, idealismo y metafísica―, es fundamental 
para la constitución de cultura: para el arte, para el anhelo de permanencia y 

13   Nietzsche, F., CIT II, OC I, p. 701.
14   Ibid., p. 699.
15   Ibid., Nietzsche, F., CIT II, OC I, p. 700.
16   Idem. 
17   Idem. 
18   Idem. 
19   Ibid., p. 700.



190 OSCAR JAVIER JIMÉNEZ PIRAJÁN

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)			                ISSN: 1578-6676, pp. 185-206

para cada esfuerzo que hace el hombre por superar su condición finita, precaria 
y limitada. Ejemplo de ello sería la argumentación ontológica de la infinitud, 
la perfección y la inmortalidad (onto-teo-logía), que, en contraste con la 
condición finita, establecería el ideal teológico-metafísico. Y, sin embargo, en 
la certeza de un más allá de la historia, los hombres suprahistóricos también 
encuentran ciertamente su cansancio y su condena, a la vez que su fuerza 
y su fe. Una dicotomía, ambivalencia o polivalencia, de las tantas posibles 
en el pensamiento de Nietzsche, es posible también aquí. Mientras que lo 
suprahistórico alienta en el hombre la visión y la ambición de trascender y, 
con ello, fija su meta más allá de la vida presente, de esta tierra y del ámbito de 
esta vida, también propicia en él, el cansancio y la resignación: «si el sentido 
de la enseñanza es la felicidad o la resignación, o la virtud, o bien la expiación, 
eso es una cuestión sobre la cual los hombres suprahistóricos nunca han estado 
de acuerdo». La conciencia metafísica obra de maneras misteriosas, pues pone 
el valor de la vida, aquí o allá, y más allá… si bien, más de una vez, le esperan 
el tedio o la culpa: «¡cómo, en medio de la infinita sobreabundancia de lo 
que acontece, no va a desembocar en la saciedad, la sobresaturación, y aun la 
náusea!»20. 

La estructura de la historicidad implica, a su vez, la posibilidad de encarar 
el pasado y, con ello, condiciona el vivir de acuerdo con la actitud según la 
cual el pasado es asumido ―de forma monumental, anticuaria o crítica―. 
Son estos modos en que la historia opera, determinantes de la cualidad propia 
del presente: Heidegger también ha llamado la atención al hecho de que lo 
acontecido no es propiamente una estructura «pasada» o «superada», «dejada 
tras de sí». En el alma de la temporeidad es esencial el entendimiento de que 
el pasado está siempre presente, y de que, en realidad, «se anticipa» al hombre 
en todo momento: el modo en que asume ese pasado y vive con respecto a él, 
le condiciona y le otorga su cariz al presente y al futuro21. 

En su versión monumental, la historia funge como reverencia e 
idealización del pasado histórico; allí se encuentran el aliento, la inspiración, 
el testimonio y la constancia de todo aquello que el hombre ha sido capaz de 
lograr, y que por ende, sería capaz de lograr nuevamente. En este sentido: 
«Pertenece la historia ante todo al individuo activo y poderoso, a aquel que 
sostiene una magna lucha»22 y que no encara sólo, con sus propias fuerzas 
insuficientes, la «tarea de la historia; que, por el contrario, necesita modelos, 
maestros, confortadores, y no puede encontrarlos entre sus compañeros del 
presente»23. La historia, en su versión monumental, encara el futuro; se acude 

20   Nietzsche, F., CIT II, OC I, p. 701.
21   Heidegger, M. (2012b), p. 41.
22   Nietzsche, F., CIT II, OC I, p. 703.
23   Idem. 



191HISTORIA, FILOSOFÍA, VIDA. HISTORICIDAD Y TEMPOREIDAD EN NIETZSCHE Y HEIDEGGER

ISSN: 1578-6676, pp. 185-206			           ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)

a ella para asumir el porvenir, teniendo las gestas y la grandeza pasadas como 
ejemplo.

En su versión anticuaria, la historia opera como aceptación resignada 
y racionalización de las condiciones de lo concreto; en este caso «[…] 
la historia pertenece al que preserva y venera»24. Aquí no hay exaltación 
heroica del pasado, sino gratitud, virtud, reverencia, no por aquellas acciones 
extraordinarias que dieron forma a la historia gloriosa, sino por la tradición, la 
piedad y la rutina. Lo que aquí se alienta es la conservación de la vida y lo que 
con ella adviene, con sus estructuras y prerrogativas: «La historia anticuaria 
degenera ya en el instante mismo en que deja de animarla e infundirle 
entusiasmo la vida palpitante del presente»25, y con ello, el pasado se hace 
pauta del presente y del futuro, más como resignación, que como inspiración. 

La historia ejerce su influjo, en último término, como crítica: como 
necesidad de indagar la historia para desenmascarar lo que de ella le resulta 
sospechoso (actitud precursora de la genealogía). Siendo resultado de las 
generaciones precedentes, lo somos de sus aciertos y desaciertos; de sus 
gestas, pero también de sus yerros, crímenes e injusticias. Toda indagación 
de la historia nos encara con motivos de orgullo, pero también de vergüenza: 
buena parte de lo que olvidamos es resultado de la necesidad y el deseo de 
olvidar, también, para establecer una versión más loable de nuestra historia. 
El examen de la misma nos lleva a la certeza, no siempre alentadora, de que 
ella requiere ser juzgada para entender y transformar el presente, el devenir. 
La crítica es entonces también un ejercicio al servicio de la vida, pues «No por 
condenar esos extravíos y considerarnos emancipados de ellos deja de ser un 
hecho que provenimos de ellos»26. 

La exposición de las tríadas de elementos y actitudes estructurantes del 
hecho histórico da forma al concepto de historicidad. Con ello, Nietzsche 
confronta la relación del hombre con el tiempo; como suelo, a la vez que 
horizonte, de la experiencia humana. Ahora, la crítica del historicismo se 
dirige justamente a la pretensión (moderna) de fijar el pasado como un hecho 
objetivo, y a la historia como disciplina académica, como conocimiento 
certero y veraz de este hecho: es decir, del establecimiento de la verdad 
histórica. La crítica consiste, en forma concreta, en advertir cómo la historia 
no se sustrae del carácter interpretativo desde el cual Nietzsche concibe toda 
pretendida «verdad». La historia es, en últimas, un relato, más o menos veraz, 
más o menos conveniente; pero, en cualquier caso, no una verdad absoluta. 
Así la moral, la ciencia objetiva y, en general, todo discurso hegemónico, 

24   Ibid., p. 709.
25   Idem. 
26   Nietzsche, F., CIT II; OC I, p. 710.



192 OSCAR JAVIER JIMÉNEZ PIRAJÁN

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)			                ISSN: 1578-6676, pp. 185-206

históricamente constituido, queda develado como interpretación, relato, 
metáfora.27

Por su parte, Heidegger, en su tratado de 1924, El concepto de tiempo, 
expone también el hecho de que los hombres somos resultado de las 
generaciones que nos precedieron: «El respectivo Dasein es al mismo tiempo 
siempre una generación. Con la generación misma, por tanto, el Dasein 
está precedido por un determinado estado interpretativo»28. Idea importante 
para el presente análisis, si trasponemos el estado interpretativo, legado por 
las generaciones precedentes, de ellas heredado y determinante de nuestro 
estado interpretativo actual, con la actitud o modo, en términos nietzscheanos 
(monumental, anticuario, crítico) como encaramos el pasado. La forma de 
nuestra historia arroja una cierta luz sobre la actualidad de nuestro ser, y 
ello no depende enteramente de nosotros: hace parte de nuestro legado, de 
la vida misma y de cómo vivimos. Esta analogía nos permite dar paso a una 
caracterización de la temporeidad y de sus relaciones y contrastes con la 
noción de historicidad.

2. La historicidad de Nietzsche y el concepto de temporeidad de 
Heidegger

La tematización del fenómeno del tiempo fue abordada por Heidegger 
de forma decidida, en términos de temporeidad, en Ser y tiempo, como 
carácter constitutivo y estructural del existir. La idea central del concepto de 
temporeidad tiene como raíz el hecho de la muerte. En la conciencia de la 
muerte se fundamenta la experiencia del hombre, en tanto ella no determina, 
simplemente, el final de la vida como acontecimiento, como cesar del tiempo 
histórico. En el hecho de estar vuelto hacia la muerte se basa la esencialidad 
del vivir, que consiste en el permanente carácter de incompletitud de la 
vida. De acuerdo con esta conciencia de la muerte, el hombre (Dasein) es 
siempre un ente inacabado e incompleto: «En la esencia de la constitución 
fundamental del Dasein se da, por consiguiente, una permanente inconclusión. 
El inacabamiento significa un resto pendiente del poder ser»29. Lo que esto 
implica es que, más allá del final temporal de la vida, la muerte significa el fin 
de toda posibilidad, o mejor, la posibilidad definitiva, la de dejar de ser.

27   Si el tiempo representa un problema subyacente al pensamiento de Heidegger a lo largo de 
sus distintas etapas, lo propio ocurre con la historia para Nietzsche. En ambos casos se trata, más que 
de preocupaciones puramente «teóricas», de conceptos fundamentales. La historia, que en el Nietzsche 
de la Segunda intempestiva constituye una cierta carga (historicismo) que subyuga a la vida, en la obra 
posterior (Aurora, La Gaya ciencia, Genealogía de la moral) cobra un peso ineludible sin el cual el 
espíritu no puede entender la vida como interpretación y la verdad como relato. 

28   Heidegger, M. (2012a). El concepto de tiempo (Tratado de 1924). (Traducción de Jesús 
Adrián Escudero). Herder Editorial., P. 64.

29   Heidegger, M., 2012b, p. 253.



193HISTORIA, FILOSOFÍA, VIDA. HISTORICIDAD Y TEMPOREIDAD EN NIETZSCHE Y HEIDEGGER

ISSN: 1578-6676, pp. 185-206			           ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)

El ser como existir contiene en su estructura la proyectividad, la posible 
consumación de los proyectos que el existente (Dasein) establezca como 
horizonte de la propia vida. En este sentido, el hecho de permanecer en la 
existencia, el permanente aplazamiento del fin del tiempo histórico plantea, 
a su vez, la incompletitud del proyecto. La idea puede contrastarse con el 
término imperfectum, usado por Nietzsche, para afirmar que «[…] la lucha, el 
sufrimiento y el hastío acometen al ser humano para recordarle lo que es, en 
el fondo, su existencia ―un imperfectum que jamás llegará a la perfección»30. 
Con ello plantea el carácter de la muerte, también, más que como el cesar del 
tiempo vital, como el horizonte al que todo se refiere: 

Cuando la muerte aporta al fin el anhelado olvido, con él escamotea a la vez el 
presente y la existencia y, así, imprime su sello sobre aquel conocimiento, que la 
existencia no es sino un ininterrumpido haber sido, una cosa que vive de negarse 
y de destruirse a sí misma, de contradecirse a sí misma31. 

Ahora, no debe entenderse esta condición de imperfectum como contraria 
a una supuesta perfección, a la que el hombre aspiraría, siendo que ésta última 
sugeriría una pretensión metafísica. Se trataría, mejor, de una condición 
de perfectibilidad, de acabamiento o de completitud del proyecto en que 
consiste el hecho de vivir, pero que en términos existenciales, no termina de 
concretarse: una siempre abierta posibilidad que no se consuma. De lo que 
se trata aquí es de un constante y permanente carácter de expectativa o de 
proyectar futuro, interrumpido por la muerte y que deja, para trasponer la 
cuestión en los términos propios de Heidegger, siempre un resto pendiente en 
el hecho de vivir: «Al Dasein le pertenece, mientras está siendo, un no-todavía 
que él habrá de ser ―un resto pendiente»32. Planteado en este sentido, sólo el 
hombre (Dasein) posee desde siempre la posibilidad de concretar un proyecto 
propio; sólo él se mueve hacia un horizonte, en el que tiene la posibilidad de 
decidir sobre su existencia, o de un existir propio o impropio.

Este carácter es definitivo en la idea de la temporeidad. La comprensión 
vulgar del tiempo lo comprende como ente a la mano del que se dispone. 
Decimos: tengo tiempo, aún hay tiempo; perdemos el tiempo, hacemos 
tiempo, matamos el tiempo; se dice: el tiempo se agota, aprovechamos el 
tiempo, disponemos de tiempo o nos queda poco tiempo. En esta comprensión 
cotidiana y ordinaria, se pierde de vista el carácter de ser del tiempo, que 
supera el de ser en el tiempo33. La temporeidad implica que el propio ser 
no transcurre, ocurre o se consuma en un tiempo entitativo diferente del ser: 

30   Nietzsche, F., CI II; OC I, p. 698.
31   Idem. 
32   Heidegger, M., 2012b, p. 259.
33   Ibid., pp. 419-440.



194 OSCAR JAVIER JIMÉNEZ PIRAJÁN

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)			                ISSN: 1578-6676, pp. 185-206

esta última concepción, efectivamente, hace parte de la comprensión ordinaria 
del tiempo, en tanto se presencia cómo transcurre para el hombre (Dasein) o 
para la generalidad del ente: es esta comprensión entitativa (óntica) la que 
determina también su uso en la estructura técnica de la comprensión del ser. 
A cambio, desde una postura ontológica, Heidegger concluye: «El respectivo 
Dasein mismo es (el) tiempo»34.

Lo que denominamos comprensión técnica del tiempo es consecuencia 
de una hegemonía de la técnica en el ámbito de la comprensión, derivada 
a su vez de la preminencia de la técnica sobre toda experiencia. Aquí nos 
interesa concretamente la visión que del tiempo se establece dentro de dicha 
estructura interpretativa de la realidad; esto es, como ente a la mano del cual 
se dispone, al cual se le mide y sobre el cual se calcula. En términos de la 
vida cotidiana, Heidegger ha señalado cómo el «aplazamiento» de la muerte 
es asumido en tanto «olvido», «distracción» del hecho fundamental de la 
existencia: aquello que denomina «caída», «huida» en lo óntico, representa 
justamente la asunción del tiempo vital en términos de ente del que se hace 
uso35. El carácter de propiedad o impropiedad de la existencia se encuentra, 
de ese modo, subsumido en la posibilidad de «tomar entre manos» la propia 
existencia, o en el de «gastar» el tiempo en la distracción y en el olvido del 
hecho fundamental, de la inminencia del dejar de existir. Ahora bien, en la 
sociedad administrada y técnica, este uso entitativo del tiempo es la esencia 
misma de la organización técnica, tecnológica y tecnocrática de la vida, pues 
mide, usa y dispone del tiempo en su máximo nivel de abstracción. 

En Nietzsche hay, también, una crítica al tratamiento del pasado como 
verdad objetiva, con lo cual se inserta en la comprensión de la historia el 
carácter objetivista, utilitario, propio de la época industrial y de la hegemonía 
positivista, que interpreta la vida en términos de utilidad y rentabilidad. Dicha 
visión del pasado histórico ilumina con la misma luz la vida del presente: el 
ideal de la cientificidad aplicado a las ciencias del espíritu es la consecuencia 
de una orientación general del alma moderna. La hegemonía del historicismo 
es evolución y consecuencia de esa inserción del abstraccionismo y de la 
concepción lógica de la realidad, que ya se anuncia en el Nacimiento de la 
tragedia ―como crítica del socratismo―36. El historicismo y la concepción 
técnica del tiempo hacen parte del mismo desarrollo. Así, podemos concluir 
de estas determinaciones:

a)	 Que hay una relación fundante entre las nociones de historicidad y 
temporeidad; estas se establecen a partir de la necesidad de tematizar 

34   Heidegger, M., 2012a, p. 47.
35   Heidegger, M., 2012b, pp. 193-198.
36   Cf. Nietzsche, F., NT: §§ 12, 13, 14, 15, 16, 17, 18. OC I, pp. 321-460.



195HISTORIA, FILOSOFÍA, VIDA. HISTORICIDAD Y TEMPOREIDAD EN NIETZSCHE Y HEIDEGGER

ISSN: 1578-6676, pp. 185-206			           ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)

el pasado, su carácter definitorio para la vida presente y el tratamiento 
que de ellas se hace a partir del mismo.

b)	 Que ambas formas de abordar el fenómeno del tiempo plantean un 
carácter de inacabamiento, de incompletitud (imperfectum, resto 
pendiente) en la vida y en el ser mismo del hombre; que este no es 
carencia, sino que dota a la vida, en su misma ausencia de certeza y 
«perfección», de un horizonte abierto.

c)	 Que la visión moderna del tiempo, en las concepciones del 
historicismo y la ciencia natural (Nietzsche) como de la técnica y la 
vida administrada (Heidegger) establece una relación de ruptura y de 
extrañamiento del hombre hacia su propio tiempo vital.

Lo que procede es analizar las posturas de Nietzsche y Heidegger frente 
al saber histórico y al pensamiento filosófico; frente a la conciencia histórica 
y la conciencia filosófica37, como horizontes interpretativos del haber previo, 
con miras a una revisión final del problema del tiempo en el momento 
contemporáneo-actual y a la necesidad de una filosofía hermenéutica dirigida 
a dicho problema. Se intenta mostrar que tal filosofía debe responder al olvido 
del carácter abierto, al horizonte posible de la vida, establecido por la idea 
ordinaria del tiempo desde el saber, como ambos autores lo perciben y critican.

3. El saber filosófico, la ciencia histórica

Nietzsche se ocupa, en la Segunda intempestiva―y en otros textos de la 
época, por ejemplo, en la Tercera intempestiva. Schopenhauer como educador38 
o en diversos fragmentos póstumos― de la figura del filósofo y de su valor 
para la cultura. Esta crítica tiene que ver con la idea de intempestividad: en la 
medida en que, como forma de interpretar y de conocer el presente, se requiere 
tomar distancia de este y contemplarlo a la luz, no de la actualidad, con sus 
intereses y su corta visión; sino del pasado, en lo que tiene para enseñar al 
presente, y del futuro como ámbito de lo que el hombre espera de sí mismo, 
de su aspiración y posibilidad. 

Las ciencias y, en general, los modos de conocer continúan el legado del 
pasado y el trabajo espiritual previo, lo que, en términos modernos, puede 
concebirse como progreso. Pero esta idea de progreso no debería ser la lente 
a través de la cual el hombre contempla todo pasado como superado y tiene 
la ilusión de ser, en todo, superior a él. En cada momento histórico el hombre 
tiene la tendencia a considerarse a sí mismo como más justo y evolucionado, 
como epígono; esta idea es particularmente moderna y tiene una expresión 

37   Cf. Heidegger, M., 1999, p. 53.
38   Nietzsche, F., CIT III; OC I, p. 749.



196 OSCAR JAVIER JIMÉNEZ PIRAJÁN

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)			                ISSN: 1578-6676, pp. 185-206

superlativa en la visión hegeliana de la historia39. Pero a Nietzsche esta idea 
le resulta problemática: la ilusión de un permanente progreso de la humanidad 
es engañosa; desarrollo científico y material, superación de la necesidad y 
progreso de la técnica no significan, necesariamente, una mejora constante y 
continuada de la especie en todas sus dimensiones.

Esta no debería leerse, sin embargo, como una crítica del progreso 
científico, o como una pretensión de regresar a un pasado precientífico, es 
decir, de una destrucción o ausencia de ciencia: «No se trata de destruir la 
ciencia, sino de dominarla. En todos sus fines y en todos sus métodos depende 
completamente de ideas filosóficas, pero ella se olvida de esto fácilmente 
[…]»40; es una admonición ante el hecho de que el progreso científico y 
material no representan, de por sí, un crecimiento de la cultura hacia algo 
superior. La ciencia, por sí misma, no fija ―o no debería fijar― el valor de 
la cultura; este es el papel de la filosofía: «[…] La filosofía dominante, sin 
embargo, debe reflexionar también sobre el problema de hasta qué punto 
puede crecer la ciencia: ¡la filosofía tiene que fijar el VALOR!»41. Con lo 
cual, el lugar de la filosofía se establece, más allá de valoración crítica de la 
ciencia ―también de la historia en cuanto ciencia― en pensamiento que fija 
el orden y el valor, el destino de la ciencia y de lo que significa para la cultura. 

En el trasfondo de este problema se encuentra el modo en que la modernidad 
concibe la ciencia, como forma hegemónica de comprender la realidad. Se ha 
señalado cómo la crítica nietzscheana del conocimiento objetivo tiene como 
fuente la crítica del pensar racionalista, abstraccionista, de origen socrático. En 
textos como Sobre verdad y mentira en sentido extramoral42 o El nacimiento 
de la tragedia43, expone un pensamiento que sustrae a la realidad su carácter 
concreto, multiforme y abigarradamente variado, para reemplazarlo por el 
unificante y abstracto concepto, y establece un destino para toda la metafísica 
occidental. Y aunque la unicidad y la abstracción conceptuales son esenciales 
en la creación de ciencia y cultura, y en el desarrollo de la técnica, su peligro 
consiste en convertirse en parámetro de toda realidad humana, de toda vida. 
Aquí se concreta un caso histórico de esa orientación que la filosofía brinda a 
la cultura: el pensar abstraccionista de origen socrático se inserta en el pensar 
y en el obrar, determina la ciencia y el pensamiento y, con ello, la vida en todas 
sus dimensiones. 

Frente a ello, filosofar implica pensar a fondo y radicalmente el rumbo 
a seguir por la conciencia pensante, establecedora de valores, y, con ello, la 

39   Cf. Jiménez. O., 2024.
40   Nietzsche, F., FP I, p. 349, 19 [24].
41   Ibid., pp. 349-350, 19 [24]
42   Cf. Nietzsche, F., VME, OC I, pp. 609-620.
43   Cf. Nietzsche, F., NT, OC I, pp. 329-476.



197HISTORIA, FILOSOFÍA, VIDA. HISTORICIDAD Y TEMPOREIDAD EN NIETZSCHE Y HEIDEGGER

ISSN: 1578-6676, pp. 185-206			           ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)

praxis misma, el obrar. El carácter de intempestividad de la filosofía consistiría, 
entonces, también en su utilidad para que la cultura busque, encuentre y 
eleve al rango de norma vital su valor supremo, la medida de su fuerza. Ello 
implica, también, determinar el destino que su ciencia le impone; lo que resulta 
especialmente decisivo respecto del concepto que el hombre tiene de sí, de los 
valores culturales con los que encara la vida y, con ello, de sus valores estéticos, 
políticos, morales. Ya en la crítica de la cultura alemana de su tiempo ―o de 
su ausencia de cultura, de su pobreza cultural― Nietzsche concibe los ideales 
de la burguesía como exacerbación de la pequeñez y la mediocridad, de la 
medianía que ve, en la realización de pretensiones materiales, nacionalistas y 
chauvinistas, el máximo logro de la civilización.44 

Esta crítica de la cultura, de los ideales democráticos y las ideas socialistas 
o colectivistas de cualquier signo; de la exacerbación de la visión positivista y 
utilitarista de la ciencia; y de la concepción historicista del pasado, redundan 
en la concepción que de la filosofía se establece, y de la figura particular del 
filósofo. No es éste el erudito de escuela, el «filósofo de universidad» ni el 
teólogo soterrado. No es suficiente que el ejercicio filosófico se reduzca al 
grado de una ciencia académica entre otras ―al modo de la historia, de la 
filología o de cualquiera de las ciencias naturales―. Siempre desde la óptica 
de la cultura, el lugar del filósofo no se limita a la discusión estéril, a la 
exégesis de fuentes o a la «producción cultural»:

Nadie debe atreverse a cumplir en su propia persona la ley de la filosofía, nadie 
vive filosóficamente, con esa sencilla lealtad viril que obligaba al hombre antiguo, 
donde quiera que estuviera y cualquiera que fuese su actividad, a comportarse 
como estoico si había jurado lealtad a la Stoa. Todo filosofar moderno está 
limitado por el régimen político y policial, por los gobiernos, las iglesias, las 
academias, las costumbres y cobardías de los seres humanos, a la apariencia 
docta: todo se reduce al suspiro: «Ojalá» o al conocimiento: «Érase una vez». 
[…] Se piensa, se escribe, se publica, se habla y se enseña filosóficamente, sí 
―dentro de ese límite más o menos todo está permitido, sólo en el terreno de 
la acción, en la así llamada vida, las cosas son diferentes; allí está permitida 
siempre una sola cosa y todo lo demás es sencillamente imposible: así lo quiere 
la formación histórica. ¿Serán todavía seres humanos, se pregunta uno entonces, 
o quizá meras máquinas de pensar, escribir y hablar?45.

44   Crítica común a las primeras obras de Nietzsche, particularmente a las Consideraciones 
intempestivas. Cf., especialmente la primera: David Strauss, el confesor y el escritor. DS, OC I. pp. 
641-694. Tema que, en todo caso, se repite en muchas obras incluso de períodos posteriores (El Anti-
cristo, Nietzsche contra Wagner) lo que denota la especial preocupación de Nietzsche por la decadencia 
de la cultura alemana y occidental en general.

45   Nietzsche, F., CIT II; OC I, p. 717.



198 OSCAR JAVIER JIMÉNEZ PIRAJÁN

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)			                ISSN: 1578-6676, pp. 185-206

Nietzsche advierte que es la filosofía el saber esencial responsable de 
forjar el carácter que la cultura entera debe asumir para lograr su propósito: 
la posibilidad de engendrar espíritus libres y, con ello, una cultura superior. 
Si la vida tiene valor como fenómeno estético, esto implica que el esfuerzo 
total de la cultura ha de tener claras sus metas y fortalecer el suelo mismo de 
la formación y propiciar, con ello, el florecimiento de la fuerza, de la belleza 
y de la voluntad: «¿Qué debe hacer el filósofo? Acentuar en medio de este 
hormigueo el problema de la existencia, y en general los problemas eternos. El 
filósofo debe conocer lo que se necesita y el artista debe crearlo»46. Es en este 
sentido que se entiende el mentado carácter intempestivo de la filosofía, pues 
ella no se ocupa de lo actual en cuanto acontecer de la época; busca valores 
atemporales, que se sustraen al vaivén de las modas o de las necesidades 
contingentes. Su preocupación abarca la historia, en su monumentalidad que 
otea el futuro; en su carácter anticuario que mira el pasado y lo conserva; 
y en su ejercicio crítico del presente: «Nosotros afrontamos los problemas 
inmortales del pueblo ―tenemos que liberarnos de los que son momentáneos, 
temporales»47.

4. Conciencia histórica, conciencia filosófica.

El haber previo como acto interpretativo definitorio del existir, fue 
analizado de forma amplia en las lecciones dictadas por Heidegger en 
1923 en la Universidad de Friburgo, publicadas en el volumen 63 de la 
Gesamtausgabe bajo el título Ontología. Hermenéutica de la facticidad. 
Según la concepción planteada en estas lecciones, conciencia histórica 
(cultural) y conciencia filosófica son modos públicos de interpretación de la 
actualidad, o lo que es lo mismo, modos del existir actual. Ambas formas de 
tematizar el presente representan el ámbito de su deconstrucción: la historia 
como conocimiento objetivo del pasado, como verdad; la filosofía, a su vez, 
como su interpretación48. 

Tanto historia como filosofía presentan problemáticas que para el 
existente (Dasein) inmerso en el presente no siempre son evidentes. Que 
establecen un estatuto de realidad públicamente aceptado y, por lo tanto, 
inmerso en las estructuras de la curiosidad [Die Neugier], la habladuría [Das 
Gerede] y la ambigüedad [Die Zweitdeutigkeit] (que en las lecciones sobre 
Ontología quedan enunciadas y que en Ser y tiempo alcanzan su concreción)49. 
Con habladuría se refiere Heidegger al fenómeno que constituye el modo 
de comprender (y ser) del Dasein cotidiano: «La cosa es así, porque se la 

46   Nietzsche, F., FP I; p. 349, 19 [23].
47   Ibid., p. 346, 19 [7].
48   Heidegger, M., 1999, p. 53.
49   Ibid., 1999, p. 52.



199HISTORIA, FILOSOFÍA, VIDA. HISTORICIDAD Y TEMPOREIDAD EN NIETZSCHE Y HEIDEGGER

ISSN: 1578-6676, pp. 185-206			           ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)

dice»50. Es la versión pública de la verdad: «La habladuría es la posibilidad 
de comprenderlo todo sin apropiarse previamente de la cosa»51. En cuanto 
a la curiosidad, designa la tendencia a la mera percepción no apropiadora, 
no esencial ni originaria: «En esa incapacidad de quedarse en las cosas, la 
curiosidad busca la constante posibilidad de la distracción»52. Como resultado 
de esa dinámica entre una curiosidad inane y una habladuría sin fundamento, 
la ambigüedad es la constitución común de lo «real»: «Ambiguo, el Dasein lo 
es siempre ‘Ahí’, es decir, en la aperturidad pública del convivir donde la más 
bulliciosa habladuría y la curiosidad más ingeniosa mantienen el ‘quehacer’ 
en marcha, allí donde cotidianamente todo sucede y en el fondo, no sucede 
nada»53. 

Más que fenómenos del lenguaje, susceptibles de ser problematizados 
como tales, dichas estructuras son constitutivas del acto interpretativo-
comprensor. De modo que se entienden de forma sucinta, consciente o 
inconsciente, constituidas en estatuto de verdad ―como normalidad y saber 
públicamente aceptado: «En estos fenómenos se hace visible una forma 
fundamental del ser Ahí, que nosotros interpretamos como caída, un ‘caer’ 
que ostenta una peculiar forma existencial de movilidad»54. ¿Caída en qué? 
En la tentación de la tranquilización, en el vivir cotidiano exento de preguntas 
radicales acerca del propio vivir, en la opinión de otros y en las directrices 
acerca de cómo vivir y pensar, en la alienación y en el perderse ―enredarse― 
a sí mismo: «El cadente estar-en-el-mundo, en cuanto tentador-tranquilizante, 
es al mismo tiempo alienante»55.

Conciencia histórica y conciencia filosófica quedan conceptuadas, así, 
como modos públicos del entender, como haber previo determinante de la 
comprensión actual del existir. Esta caracterización histórica, efectiva y 
actuante, se fundamenta en la confusión o malentendido, según el cual, la 
filosofía se reduce a un saber entre otros saberes, que tendría una pretendida 
base histórico-científica. Para entender lo anterior, resulta conveniente 
analizar la crítica que de dicho malentendido hace Heidegger. Esta consiste, 
fundamentalmente, en distinguir entre el estatuto de las ontologías regionales, 
y el de la ontología como definición e indagación del ser propiamente.

Dentro de lo anterior cabe el entendimiento de la filosofía como un 
modo más del saber: ambigüedad que le quita su carácter esencialmente 
comprensor, pues cuando se piensa todo, no se piensa, en el fondo, nada. La 
ciencia del conocimiento, en cuanto al método, falsabilidad y verificabilidad 

50   Heidegger, M., 2012b, p. 187.
51   Idem. 
52   Ibid., p. 191.
53   Ibid., p. 192.
54   Ibid., p. 153.
55   Heidegger, M., 2012b, p. 196.



200 OSCAR JAVIER JIMÉNEZ PIRAJÁN

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)			                ISSN: 1578-6676, pp. 185-206

de las teorías, es epistemología; en cuanto a los «mecanismos» mediante los 
cuales el pensamiento se relaciona y obtiene juicios ciertos, es lógica; en 
cuanto a los fenómenos mentales y perceptivos, es psicología; en cuanto a los 
hechos acontecidos, su estatuto de verdad y las evidencias que lo sostienen, 
es historiografía; en cuanto al comportamiento del hombre, su cultura y 
relaciones, usos y costumbres, es antropología. Y así, de forma sucesiva, toda 
«ontología regional» tematiza una dimensión particular de la realidad ―si 
bien, toda «ciencia» y toda «ontología» comprenden ya, desde una actualidad 
particular, la situación del ente singular que es el Dasein y que tiene la 
propiedad óntica y ontológica de establecer las distintas regiones.56

Sin embargo, el discurso acerca del existir mismo, de la condición originaria 
y fundante que desde el hombre (Dasein) establece toda otra región, que 
tematiza el existir en cuanto a su carácter estructural del comprender, supera a 
las ciencias y ontologías regionales, en la medida en que lo fundante supera lo 
fundado. Ningún modo de comprender ―en tanto modo― puede explicitar al 
comprender mismo, más que de forma seccionada y regional, como lo hacen 
las diferentes «ontologías». La tarea de la comprensión fundada del existir 
es propia de la filosofía, a la que se le confunde históricamente con un modo 
particular de comprender: se la relativiza y se la limita, cuando, por ejemplo, 
se la intenta fundar en uno de los modos ―la historia, por ejemplo―57. De 
allí la crítica al malentendimiento de la filosofía, dialéctica o fenomenología, 
al que no podemos referirnos, con detenimiento, en este trabajo58. Pero baste 
decir ahora que la crítica de Heidegger se dirige a una concepción superficial, 
banal, «bárbara» de la filosofía y concretamente, de la fenomenología: «De 
la fenomenología sólo puede apropiarse uno de manera fenomenológica, es 
decir, no repitiendo frases, adoptando principios o creyendo en dogmas de 
escuela, sino demostrándola»59.

Sólo un conocer fundado en el existir mismo puede explicitar el ser, en 
tanto ninguna ontología regional reconoce la originariedad y singularidad del 
ente comprensor mismo (Dasein) desde la condición de su horizontalidad 

56   Cf., al respecto, el §10 de Ser y tiempo. Ibid., pp. 66-71.
57   La noción de que diferentes concepciones del tiempo subyacen a diferentes ciencias, y de que 

estas nociones tienen un carácter esencialmente distinto, está presente en la obra de Heidegger desde 
sus primeras reflexiones conocidas: en «El concepto de tiempo en la ciencia histórica» [Der Zeitbegriff 
in der Geschichtswissenschaft] de 1915, y que corresponde a la prueba de capacitación docente que 
el joven autor presentara en la Universidad de Friburgo, se encuentra explícita esta preocupación por 
el carácter del tiempo en las ciencias concretas; en este caso, en la física y en las ciencias históricas. 
El breve escrito resulta revelador, primero, de la importancia que la distinción del carácter del tiempo 
tiene para la filosofía de Heidegger y, segundo, del estatus que la miradas particulares de la ciencia 
otorgan al tiempo, haciendo de cada una dimensión completamente distinta de otras. Cf. Heidegger, 
M. (2009). Tiempo e historia (Traducción de Jesús Adrián Escudero). Editorial Trotta.

58   Cf. Heidegger, 1999, p. 141.
59   Ibid., p. 67.



201HISTORIA, FILOSOFÍA, VIDA. HISTORICIDAD Y TEMPOREIDAD EN NIETZSCHE Y HEIDEGGER

ISSN: 1578-6676, pp. 185-206			           ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)

temporal, desde su cotidianidad. La crítica de Heidegger, en la que se basa 
además la necesidad del paso de la dialéctica a la fenomenología ―y de ella a 
la hermenéutica de la facticidad― tiene su origen en estos malentendidos: en 
la confusión entre historia y filosofía como haber previo público y normalizado, 
y el olvido consiguiente de la constante e inagotable aperturidad del existir, 
de su incompletitud esencial y de que, en un discurso acabado y aceptado 
comúnmente por «verdad», la posibilidad queda «cerrada». Esto es, el olvido 
de que «…por encima de la realidad, está la posibilidad»60.

Pero la crítica resulta más radical cuando se alude, precisamente, al carácter 
público y normalizado de la verdad, derivada no ya de su cientificidad, sino de la 
pretensión de dicha cientificidad. El lenguaje «técnico» y la «confiabilidad» de 
las fuentes devienen ciertamente en fetiches del discurso circulante: la esencial 
curiosidad y la habladuría que quiere saciarla, la ambigüedad resultante y la 
«dictadura de la opinión»61 no sólo sustituyen a la verdad como realidad, sino 
como ideal. Esto es, que a cambio de una pretensión de objetividad acerca 
de la realidad, de por sí ya problemática, a la habladuría y la ambigüedad se 
añade la presunción de verdad objetiva acerca de un discurso no contrastado ni 
discutido. En términos de historia, y de filosofía, particularmente, Heidegger 
llama la atención acerca de la circulante habladuría [Gerede] que pretende 
dar cuenta de la realidad, que implica la ausencia de radical determinación 
para afrontar las cuestiones esenciales: «Estamos en la actualidad tan faltos 
de enjundia que ya ni somos capaces de soportar una cuestión; cuando uno 
de los curanderos filósofos no tiene respuesta, se acude al siguiente». Y es 
que, según esta crítica, el pensar filosófico se atiene a la discusión pero se 
niega a asumir la transformación de la vida: «Esa demanda hace que la oferta 
crezca, en lenguaje popular a eso se le llama ‘un interés creciente por la 
filosofía’»62. Interés que oscila entre la investigación académica parcelada en 
nichos de especialización, la demanda del público por soluciones y manuales 
«para la vida», y el simple desinterés. Pero que, en el fondo, ocultan la falta 
de carácter para enfrentar los problemas que acucian a la existencia en su 
radical compromiso por la libertad, la apropiación de la vida y la resolución 
de las estructuras de la alienación y la esclavitud: «los gritos enmascarados del 
miedo a la filosofía»63.

Entonces, la conciencia histórica y la conciencia filosófica se constituyen 
como estructuras desde las cuales se interpreta, de modo público y normal, 
la realidad: la interpretación de ese modo entendida es estructural al ser; 

60   Heidegger, M., 2012b, p. 58.
61   Acerca de la «interpretación técnica del lenguaje», así como de la «dictadura de la opinión», 

Cf. Carta sobre el humanismo, en: Heidegger, M., 2000, pp. 259-297.
62   Heidegger, M., 1999, p. 39.
63   Heidegger, M., 1999; p.39.



202 OSCAR JAVIER JIMÉNEZ PIRAJÁN

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)			                ISSN: 1578-6676, pp. 185-206

constituyen un fenómeno fundamental, el del estar-ya-interpretado. En 
este sentido, el necesario ejercicio hermenéutico consiste en un análisis de 
lo actual, del existir en cada caso situado, determinado previamente. Dicho 
análisis implica el conocimiento del haber previo y de cómo se ha llegado a 
este, mediante la superación de prejuicios y malentendidos esenciales que, 
históricamente, habrían viciado el hecho del comprender en sus ámbitos 
públicamente aceptados (historia y filosofía): el de la preminencia de una 
verdad objetiva, de una racionalidad fundamental, o el de la estructura sujeto-
objeto y de la pretendida ausencia de punto de vista. Aquí se entienden las 
críticas de Heidegger a la dialéctica y a la fenomenología ―cuando se asumen 
de manera superficial―64, y con ello el paso a la necesidad histórica de una 
filosofía de la facticidad (hermenéutica), que dé cuenta del estatuto del existir 
desde una noción originaria, auténtica, si se quiere, del tiempo65. 

Lo que posiblemente está en juego aquí es la dilucidación entre dos 
concepciones de la filosofía: la dialéctica, que «vive realmente siempre de lo 
ajeno»66; y, por otro lado, la fenomenología, que es conocer de lo inmediato: 
como mera especulación o como una engañosa recurrencia a lo inmediato sin 
fondo, en ambos casos palabras vacías que no encaran los problemas ―en 
todo caso, el problema: la existencia.  En esta crítica se puede evidenciar 
como antecedente la crítica que, a su vez, hace Nietzsche de la historia 
entendida como conocimiento «objetivo»: una historia vista como objeto 
fijado ya para siempre, exterior al observador; y como posible conocimiento 
despojado de prejuicios, de punto de vista. Puede decirse: una hegemonía del 
sujeto establecida sobre la base de una historia «objetiva» y de una filosofía 
«exterior», «ajena» al propio existir. Concepción del sujeto (y del objeto) 
como un en-sí quimérico y extra temporal. 

En concordancia con lo expuesto, el saber histórico alcanza, más allá de 
la concatenación entre pasado, presente y futuro, y desde una visión filosófica 
―intempestiva― el carácter vivo, en el que lo futuro, el por-venir, adquiere 
fuerza en aquello que adviene, en el pasado anticuarial; y examina el presente, 
el devenir, desde la crítica. Entendemos así la alusión de Heidegger a la 
Segunda intempestiva en el §76, ya citada, y que continúa así:

El Dasein en cuanto histórico sólo es posible en virtud de la temporeidad. 
Esta se temporiza en la unidad extático-temporal de sus éxtasis. El Dasein 
en cuanto venidero existe de un modo propio en la apertura resuelta de una 
posibilidad que él ha elegido. Retornando resueltamente a sí, está repitentemente 
abierto para las posibilidades «monumentales» de la existencia humana. El 
saber histórico que brota de esa historicidad es «monumental» […]. En la 

64   Cf. Ibid., p. 67.
65   Cf. Ibid., pp. 105-107.
66   Ibid., p. 66.



203HISTORIA, FILOSOFÍA, VIDA. HISTORICIDAD Y TEMPOREIDAD EN NIETZSCHE Y HEIDEGGER

ISSN: 1578-6676, pp. 185-206			           ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)

apropiación repitente de lo posible está bosquejada, a la vez, la posibilidad 
de la conservación venerante de la existencia que ya existió, existencia en 
la que se hizo manifiesta la posibilidad ahora asumida. Por consiguiente, en 
cuanto monumental, el saber histórico propio es «anticuarial». En la unidad 
del futuro y el haber- sido, el Dasein se temporiza como presente […]. El 
saber histórico monumental anticuarial es, en cuanto propio, necesariamente 
una crítica del «presente». El modo propio de la historicidad es el fundamento 
que hace posible la unidad de las tres modalidades de la ciencia histórica. 
Pero el fundamento del fundamento del modo propio del saber histórico es la 
temporeidad, en cuanto sentido existencial del ser del cuidado.67

En este sentido, las ciencias históricas poseen en su fundamento un 
carácter existencial, en cuanto no es posible desligar pasado, presente y futuro 
como momentos aislados o independientes; y en consecuencia, tematizarlos 
de forma objetiva, en tanto se pretendiera abordarlos desde una estructura 
sujeto-objeto, desde una ausencia de punto de vista. Lo que corresponde es, 
a cambio, la visión de un advenir de lo pasado, de un devenir presente y de 
un porvenir, aunados en la historia pero, de modo más fundamental, en el 
carácter existentivo de la temporeidad.

1.	 Conclusión. Historia, filosofía, vida.
Esta articulación entre los modos de entender la historia y los modos de 

vivirla, en tanto posibilidad dada desde la historicidad y en la temporeidad, 
permite comprender mejor la crítica de Heidegger a la historia como 
interpretación estática de lo dado. Nietzsche criticaba, justamente, la concepción 
objetivista y pretendidamente imparcial de la historia (historicismo) asimilable 
a los malentendidos aludidos desde la concepción heideggeriana: la suposición 
de un fundamento racional absoluto de la realidad; el prejuicio del sujeto-
objeto y el de la ausencia de punto de vista. La historia, así entendida a ultranza 
―como conocimiento objetivo, científico―, propicia una interpretación de la 
vida que resulta paralizante, en la medida en que los malentendidos referidos 
terminan por otorgar a la existencia el carácter objetivado propio de todo ente 
en la era de la racionalización, tecnificación y maquinación de la vida. Ello 
plantea la necesidad de una filosofía hermenéutica, dirigida a la comprensión 
de la facticidad: del existir actual, compenetrado en una estructura histórica, 
temporal y existencial.

¿Esta filosofía (hermenéutica de la facticidad), de este modo entendida, 
corresponde a la analítica existencial del Dasein? ¿Es precisamente la 
configuración de la conciencia filosófica que precisa la interpretación, a 
partir de la experiencia histórica y de la experiencia filosófica actual? Si así 
fuera, esta analítica sería por una parte la superación de una esquemática 

67   Heidegger, M., 2012b, pp. 409-410.



204 OSCAR JAVIER JIMÉNEZ PIRAJÁN

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)			                ISSN: 1578-6676, pp. 185-206

metafísica y alejada de la vida, por un lado, y de un relativismo sin fondo y 
trivial, por el otro. Estos dos últimos, aparentemente, identificados como dos 
modos «actuales» del filosofar, «públicos» y extendidos entre las academias 
y el hablar común: pretendida filosofía68. A cambio de ello, se requiere para 
la comprensión radical del presente, para la praxis de su transformación, 
un ejercicio en torno a la comprensión de la existencia, desde la facticidad, 
y desde ésta como fuente posible de toda ontología, de todo lo que pueda 
entenderse como ser. No, por el contrario, el equívoco en el que ha caído la 
fenomenología, el de la observación supuestamente «pura», sin prejuicios ni 
supuestos, «sin punto de vista», de «objetos», llevada a cabo por un «sujeto».69

Si bien, según Heidegger mismo ya nos lo ha indicado, en Husserl70 ha 
quedado suficientemente demostrado el carácter de malentendido de esta 
posición «objetiva», la propia fenomenología ha caído, en tanto «disciplina», 
en ese particularismo y relativismo inane que, de forma analogizante, plana, 
pretende llevar a cabo la «observación» y la «descripción» de objetos a la 
vez que, según el mismo «método», pretende observar y describir fenómenos 
de la existencia como las experiencias religiosas. Pecado análogo y si se 
quiere, simétrico, al de una «dialéctica» que, desde el pedestal de la filosofía 
históricamente transmitida como escuela o como cuerpo de conocimientos, 
pretendiera dar por explicado el mundo, lo dado, el haber previo. Este impulso 
aplanador del pensamiento comparte con el tratamiento objetivista de la 
historia el destino de reducirse a «dedicación académica trivial», a la vez que 
reduce, con ello, la misma condición de movilidad, de existencia y devenir 
del ser, del hombre. Historicismo a cambio de historicidad, sujeto-objeto a 
cambio de mundo, cientificismo a cambio de una radical comprensión y de un 
radical compromiso por el existir. Ya Nietzsche advirtió de ese carácter de la 
cultura que alienta a pensar, escribir o hablar filosóficamente, pero no a vivir 
filosóficamente.

En consecuencia de lo anterior, y una vez superadas las visiones acerca 
de la historia y de la filosofía, según las cuales, éstas serían conocimientos 
derivativos y esquematizados ―es decir, esquemas de interpretación de la 

68   Cf. Heidegger, M., 1999, p. 141.
69   Desde esta concepción divergente de la comprensión, entre la fenomenología y la her-

menéutica, se comprende en principio no sólo la nueva postura filosófica propia de Heidegger, sino la 
necesidad de plantear la «situación hermenéutica» propia de toda su analítica existencial. Al respecto, 
dice Jesús Adrián Escudero: «La fenomenología de Husserl, a juicio de Heidegger, no se mantiene 
realmente fiel a las cosas mismas, pues desmenuza la esfera primaria de las vivencias ante la mirada 
cosificadora del sujeto. Heidegger, en cambio, rechaza la idea de que la reflexión pueda satisfacer la 
exigencia fenomenológica de mantenerse fiel al ámbito de donación inmediata de la conciencia. La 
adopción espontánea y acrítica de la actitud teorética es la verdadera responsable de la deformación de 
la vida.» Prólogo a Heidegger, M., (2002). Interpretaciones fenomenológicas sobre Aristóteles, p. 17.

70   Ibid., pp. 100-101.



205HISTORIA, FILOSOFÍA, VIDA. HISTORICIDAD Y TEMPOREIDAD EN NIETZSCHE Y HEIDEGGER

ISSN: 1578-6676, pp. 185-206			           ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)

existencia, alejados de la existencia misma―, abordamos una concepción de 
las mismas en cuanto interpretaciones del existir. Dice Heidegger que se trata 
de vías en las que el existir se encuentra a sí mismo. Y supera a su vez una 
visión mediana y limitada de la «cultura», de la que ya se habló al referirnos a 
Nietzsche y a su concepto de la historia y de la filosofía: de la primera como 
vivificación, de la segunda como síntesis de las potencias de la vida. En ningún 
caso como conocimientos puramente «teóricos», «académicos», alejados de la 
vida. Y sin embargo, con rigor suficiente para proporcionar conocimiento del 
existir mismo: para que este pueda tomar posesión de sí.

Referencias bibliográficas
HEIDEGGER, M. (2012a). El concepto de tiempo (Tratado de 1924). (Traducción de 

Jesús Adrián Escudero). Herder Editorial.
HEIDEGGER, M. (2004). Der Begriff der Zeit (1924). Vittorio Klostermann, GmbH.
HEIDEGGER, M. (2001). Interpretaciones fenomenológicas sobre Aristóteles. 

Indicación de la situación hermenéutica [Informe Natorp] (Edición y traducción 
de Jesús Adrián Escudero). Editorial Trotta.

HEIDEGGER, M. (2000). Hitos (Versión de Helena Cortés y Arturo Leyte). Alianza 
Editorial.

HEIDEGGER, M. (1999). Ontología. Hermenéutica de la facticidad (Aspiunza, J., 
trad.). Alianza Editorial.

HEIDEGGER, M. (1988). Ontologie (Hermeneutik der Faktizität). Vittorio 
Klostermann, GmbH. 

HEIDEGGER, M. (2012b). Ser y tiempo (J. Rivera, trad.). Editorial Trotta.
HEIDEGGER, M. (1977). Sein und Zeit. Vittorio Klostermann, GmbH.
HEIDEGGER, M. (2009). Tiempo e historia (Edición y traducción de Jesús Adrián 

Escudero). Editorial Trotta.
HUSSERL, E. (1999). Investigaciones lógicas. 2 tomos (versión de Manuel G. 

Morente y José Gaos). Alianza Editorial.
JARAN, F. (2017). «De la diferencia entre la historia como acontecimiento 

(Geschichte) y la historia como ciencia (Historie) en Heidegger.» Revista de 
filosofía Odos, 8(106-131).

JIMÉNEZ PIRAJÁN, O.J. (2024). «Acerca del conocimiento, uso y vivencia de 
la historia.» Estudios de Filosofía, 69, 95-114. https://doi.org/10.17533/udea.
ef.352524

JIMÉNEZ PIRAJÁN, O. J. (2021). «Memoria, olvido y trascendencia: 
dimensiones de la historicidad en la Segunda consideración intempestiva.» 
Cuestiones de Filosofía, 7 (28), 133-152. https://doi.org/10.19053/01235095.
v7.n28.2021.11949

MONTES JIMÉNEZ, S. (2020). «Tiempo e historia: esbozos de la interpretación de 
Heidegger sobre la Segunda consideración intempestiva de Nietzsche.» Theoría. 
Revista del Colegio de Filosofía. Número 39 (27-43).  https://doi.org/10.22201/
ffyl.16656415p.2020.39.1280



206 OSCAR JAVIER JIMÉNEZ PIRAJÁN

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)			                ISSN: 1578-6676, pp. 185-206

NIETZSCHE, F. (2011). Consideraciones intempestivas II: De la utilidad y 
los inconvenientes de la historia para la vida. Obras completas. Volumen I 
(Introducciones, traducción y notas de Joan B. Llinares, Diego Sánchez Meca y 
Luis E. de Santiago Guervós). Editorial Tecnos.

NIETZSCHE, F. (2011). Consideraciones intempestivas III: Schopenhauer como 
educador. Obras completas. Volumen I (Introducciones, traducción y notas de 
Joan B. Llinares, Diego Sánchez Meca y Luis E. de Santiago Guervós). Editorial 
Tecnos.

NIETZSCHE, F. (2011). El nacimiento de la tragedia. Obras completas. Volumen I 
(Introducciones, traducción y notas de Joan B. Llinares, Diego Sánchez Meca y 
Luis E. de Santiago Guervós). Editorial Tecnos.

NIETZSCHE, F. (2011). Sobre verdad y mentira en sentido extramoral. Obras 
completas. Volumen I (Introducciones, traducción y notas de Joan B. Llinares, 
Diego Sánchez Meca y Luis E. de Santiago Guervós). Editorial Tecnos.


