ARTE Y VERDAD, UNA ESCISION ESPANTOSA

Art and truth, a frightening split

Sergio Gonzalez Bisbal
Universitat de les Illes Balears (UIB)

RESUMEN: A partir de algunas afirmaciones de sus periodos inicial y tardio de Nietzsche
en las que se manifiesta la naturaleza escindida de arte y verdad y la conciencia temprana que
tuvo de ella, profundizamos en dicha problematica relacion y desarrollamos el acercamiento y
analisis que Heidegger hizo a ella en sus lecciones de los afios 30 para intentar comprenderla
mejor.

Palabras clave: Arte — Voluntad de poder — escision — espanto — ser — Heidegger

ABSTRACT: Starting from some statements from Nietzsche’s early and late periods in which
the split nature of art and truth and his early awareness of it are manifested, we delve into this
problematic relationship and develop the approach and analysis that Heidegger made of it in his
lessons from the 1930s in order to try to understand it better.

Keywords: Art — Will to power — split — terror — being — Heidegger

1. UN SAGRADO ESPANTO

La cuestion del arte es de vital importancia en el pensamiento de Nietzsche.
Si queremos atisbar el fondo de sus ideas hemos de acudir de forma
inevitable a sus reflexiones en torno al arte, las cuales aparecen a lo largo
de toda su produccion filosofica. Ya desde El nacimiento de la tragedia se
muestra el caracter central del arte dentro de los esquemas nietzscheanos.
Alli, en el prologo a Wagner, se define el arte como «la tarea suprema y la

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025), pp. 33-48. ISSN: 1578-6676.
© Sociedad Espafola de Estudios sobre Friedrich Nietzsche (SEDEN)
Recibido: 07-11-2024  Aceptado: 18-03-2025

Esta obra esta bajo licencia internacional Creative Commons Reconocimiento-NoComercial-Compartirlgual 4.0.




34 SERGIO GONZALEZ BISBAL

actividad propiamente metafisica de esta vida»!. No obstante, los apuntes
mas interesantes sobre el arte los hemos de encontrar en la etapa final de su
pensamiento, en la época de la voluntad de poder, donde aparecen aforismos
tan sugerentes como el que nos lleva a escribir el presente articulo, el cual dice
que «he llegado extremadamente pronto a tomar en serio la relacion entre el
arte y la verdad: y todavia ahora me encuentro ante esa escision con sagrado
espanto»” a partir del cual, y con la ayuda de Heidegger, reflexionaremos en
torno a la cuestion de la relacion entre arte y verdad.

Tomamos como punto de partida estos dos asertos puesto que se encuentran
en los extremos de la produccion intelectual nietzscheana. El primero de ellos
corresponde a su primera obra publicada en 1871, mientras que el segundo
es un fragmento postumo de la primavera-verano de 1888, unos meses antes
del colapso mental. Entre ellos se establece una conexion directa, ya que se
evidencia que en lo que respecta al arte, alcanzo bien temprano una concepcion
que no varid en lo sustancial. Mas en concreto, lo que no cambid fue su actitud
ante la relacion entre arte y verdad, la cual siempre tomo en serio y ante la
que manifiesta un sorprendente sagrado espanto. Ademas, dicha relacion entre
arte y verdad es discrepante, hay una escision entre ambas instancias. ;Como
hemos de entender esta discrepancia que provoca un espanto que ademas es

sagrado?
2. ARTE Y METAFISICA

Para intentar desentrafiarlo, acudamos a la primera de las afirmaciones
que Nietzsche nos brinda en E/ nacimiento de la tragedia. Con ello queda
colocado en una posicion esencial para el ser humano y su relacion con el
mundo. Ello es asi porque en el arte se muestra su pavorosa realidad y gracias
a ¢l se puede soportar. Se trata de poner de manifiesto y sacar a la luz el fondo
dionisiaco de la existencia, el magma del cual todo emana y a partir del cual
las formas apolineas se destacan y acaban ocultandolo y poniéndonos en el
peligro de caer en su desgarradora orbita.

De forma habitual nos movemos entre las formas apolineas, que nos
brindan seguridad y confort. Toda nuestra cultura trabaja en la direccion de
establecer un suelo firme en el que asentar nuestras vidas. Pero el dionisiaco
fondo abismatico desde el cual emanan las formas esta siempre ahi, asi como
el juego de creacion y destruccion que en €l se produce. No conviene desdenar
esta realidad, que a menudo queda oculta y olvidada por el mundo apolineo.
Hay un arte apolineo que juega con las formas y que busca la belleza que en

1 GT «prologo a Wagner» (OC I, p. 337).
2 FPIV 16[40] 7 (primavera-verano de 1888).

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025) ISSN: 1578-6676, pp. 33-48



ARTE Y VERDAD. UNA ESCISION ESPANTOSA 35

ellas se manifiesta, que tiene la individuacién como finalidad y trasfondo’.
A este arte, ademas de apolineo, podriamos llamarlo estético, y es en buena
medida el que en general se tiene en mente cuando de arte se habla: en ¢él
predomina la armonia y su objetivo es la representacion de las formas bellas.
Nietzsche se refiere a las artes plasticas clasicas y a la poesia épica griega
cuando habla de dicho arte apolineo*. Pero hay otra forma de arte, més pura,
mas radical, que tiene que ver con la mostracion de la verdad profunda que
se esconde tras el mundo cotidiano, la cual no es otra que la no existencia de
nada definido y la mas pura indiferenciacion: el abismo, la radical ausencia
de suelo. Esta realidad resulta incomoda y terrible, insoportable, y nos habria
de abocar al deseo de arrojarnos en la sopa primordial de lo dionisiaco y
desaparecer en ¢él. Pero el arte acude al rescate, y a la vez que nos pone ante
esta realidad, nos la presenta de tal modo que la podamos soportar y continuar
con la existencia. Esta idea la expresa con claridad pristina en el fragmento
de la época tardia al que nos venimos refiriendo y del cual emanan estas
reflexiones: «tenemos el arte para no perecer a causa de la verdad»’. El arte
se revela de este modo no como un medio para deleitar nuestros sentidos y
embellecer nuestra vida, algo que lo convertiria en mera decoracién, sino que
se trata de algo mucho mas profundo y necesario: una forma de soportar el
trasfondo de la realidad, de poder mirar al abismo y atn asi seguir queriendo
vivir, algo que no seria posible de otro modo (de hecho, a la luz de lo dicho, las
formas artisticas apolineas, junto a las diversas manifestaciones civilizatorias
que asi podriamos calificar, son una forma de velar y apartar la mirada de
dicho trasfondo). De este modo se puede entender el comentario hecho por
Nietzsche en el prologo a Wagner en El nacimiento de la tragedia: «el arte es
la tarea suprema y la actividad propiamente metafisica de esta vida»®.

En la época tardia de su pensamiento, si bien bajo otros parametros, esta
preeminencia del arte y su relacion con el trasfondo de la realidad se mantiene
inalterable, lo cual le lleva a la afirmacion comentada mas arriba acerca del
temprano vislumbre de la relacion entre arte y verdad y su peculiar relacion.
En esta etapa final la realidad metafisica es la voluntad de poder, y es a partir
de ella y de su despliegue que se conforma el mundo y la realidad humana.
Nietzsche se ha desprendido de la tradicion que le lleva a expresarse hablando
de divinidades y términos con demasiada carga histdrica como la metafisica,
los cuales pueden llevar a confusion. Con la voluntad de poder pretende

3 «[...] lajustificacion, alcanzada en aquella intuicion, del mundo de la individuatio [individu-
acion], justificacion que constituye la cumbre y la sintesis del arte apolineo.» GT 22 (OC 1, p. 427)

4 «[...]Jprovocan con sus obras de arte el escultor y ¢l poeta épico, o sea, los artistas auténtica-
mente apolineos [...]» Ibid.

5 FPIV 16[40] 6 (primavera-verano de 1888).

6 cf. nota 1.

ISSN: 1578-6676, pp. 33-48 ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)



36 SERGIO GONZALEZ BISBAL

subrayar la inmanencia de los procesos conformadores de la realidad. Ya no es
nada oculto y misterioso que queda velado por los productos de su actividad,
sino que es el mismo proceder de la realidad misma, que va adoptando formas
segun los distintos equilibrios de fuerzas que se establecen.

Todo es voluntad de poder, esta es la hipotesis que Nietzsche nos propone.
Pero al mismo tiempo denuncia que en los ultimos siglos de la vida humana
se ha producido una alteracion en el orden natural de las cosas, conduciendo
a una situacion delicada y perniciosa para su propia supervivencia: merced
al platonismo y su heredero el cristianismo se ha producido una inversion
de las fuerzas, con lo que los impulsos mas débiles de la sociedad se han
impuesto a los fuertes provocando toda una serie de fendémenos que en ltima
instancia atentan contra la naturaleza espontanea de la realidad. La situacion
se ha forzado y ha desembocado en un camino autodestructivo que amenaza
con acabar con la misma humanidad. Gracias a la hipotesis moral cristiana
se ha logrado mantener un cierto equilibrio y durante algunos siglos se ha
dado la espalda a la cruda realidad de la voluntad de poder, pero ésta de un
modo u otro acaba manifestandose, lo cual ha conducido a una voragine de
debilitamiento y autodesprecio bajo la forma del nihilismo’. Y en este punto
es en el que llega Nietzsche y su profeta Zaratustra con la buena nueva de
la voluntad de poder, una hipotesis no moral y mundana para combatir la
hipdtesis moral trasmundana del platonismo/cristianismo. ;Y qué tiene que
ver el arte con esto? Exactamente es reivindicado con el mismo papel que en
la época de El nacimiento de la tragedia: es el heraldo de la verdad, el lugar en
el que se muestra el auténtico proceder de la realidad, donde quedan sobre la
palestra las ficciones enmascaradoras y nihilistas. Porque ficcion también es la
voluntad de poder (ya hemos dicho que se trata de una hipotesis), pero es una
ficcidon que se sabe tal y que no pretende pasar por verdad absoluta, por Verdad
en mayusculas. Por eso, al igual que hablamos de arte apolineo y dionisiaco,
podemos ahora hablar de arte nihilista y arte auténtico, siendo el nihilista el
que contribuye al debilitamiento y huye de la realidad estableciendo velos y
escondiéndose en otros mundos con los que condenar a este, y el auténtico el
que nace del juego de fuerzas, las muestra y contribuye al acrecentamiento de
ellas. Solo que ahora este arte ya no es metafisico (ya no cabe nada metafisico
en esta época del pensamiento nietzscheano), pero con él se produce el
mismo efecto que cuando el arte era la actividad propiamente metafisica de la
humanidad.

7 Ver a este respecto el fragmento postumo titulado E/ nihilismo europeo (FP 1V 5[71]) donde
realiza un recorrido de como el cristianismo genero el impulso de veracidad, que a la postre ha acabado
conduciendo al nihilismo..

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025) ISSN: 1578-6676, pp. 33-48



ARTE Y VERDAD. UNA ESCISION ESPANTOSA 37

3. ARTE Y VERDAD

Vemos que el arte tiene relacion con la verdad, pero Nietzsche se refiere
a esta relacion con el término escision, y ademas se trata de una escision que
le provoca un sagrado espanto. Resulta necesario profundizar en cada uno de
estos términos -escision, sagrado y espanto- para aclarar lo que nos quiere
decir. En primer lugar existe una escision entre arte y verdad. La palabra
escision nos habla de desvinculacion y cisma, con lo que hemos de entender
que verdad y arte no son lo mismo. Sin embargo, hemos visto que en el arte
la verdad profunda del mundo se muestra como tal -como magma telarico
del cual emergen las formas en el caso de lo dionisiaco, y como juego de la
voluntad de poder en la época tardia-, algo que puede resultar contradictorio.
Esta aparente contradiccion se comprende mejor si acudimos a la distincion
entre Verdad y verdad que el mismo Nietzsche expresa en algunos lugares.
La Verdad, en mayuscula, con un peso metafisico y filoséfico profundo, seria
aquella instancia que sirve de modelo a imitar y que por tanto se encuentra
distanciada de las cosas para las que sirve de modelo. Es el esquema del
platonismo nuevamente, al cual luego se afiadio el matiz teoldgico y moral del
cristianismo, para quien la Verdad es lo que hay que buscar y desenmascarar
(en el sentido literal de la alethéia griega), puesto que se halla oculta mas alla
del velo de las cosas. Asi, s6lo aquellas mentes privilegiadas y especialmente
entrenadas para ello, lograran alcanzarla y verla (la version cristiana le
anadiria la gracia divina). Es la verdad tal y como se entiende comunmente
y la que mayor carga historica y conceptual posee. Pero cuando Nietzsche
habla de verdad se refiere mas bien al juego desde el que se generan todas las
cosas, que no son mas que un fruto suyo. La verdad nietzscheana no es fija,
es algo dinamico, es el dinamismo como tal, que puede quedar enmascarado
por la aparente fijeza de sus productos y su afan por persistir, generandose
asi un juego de velamiento y desvelamiento muy similar al de la Verdad
tradicional. Pero nada mas lejos de la realidad, y por eso hay discrepancia,
porque esta verdad escindida del arte es la primera verdad, la habitual, y el
arte, el verdadero arte (al que se refiere Nietzsche cuando usa el término arte a
secas, y asi lo haremos también nosotros) lo que hace es mostrar la auténtica
maquinaria del mundo, sepultada y olvidada tras siglos de verdades fijas,
inamovibles y lejanas, las cuales deben ser eliminadas para que la verdad en
minusculas se manifieste a través del arte®.

8 En el capitulo de E/ crepusculo de los idolos titulado Como el "mundo verdadero” acabo
convirtiéndose en fabula (OC 1V, pp. 634-635) Nietzsche nos resume la historia de la concepcion de
la verdad y el llamado mundo verdadero en seis etapas, siendo las dos tltimas el momento en que
hay que eliminar el mundo verdadero porque es «una idea que se ha hecho inutil, superflua, por con-
siguiente una idea refutaday» (OC 1V, p.635), y lo que queda tras esta eliminacion no es el mundo de
las apariencias, sino que este también ha quedado eliminado junto al verdadero. Lo que queda es el

ISSN: 1578-6676, pp. 33-48 ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)



38 SERGIO GONZALEZ BISBAL

Y es por el peso de todos estos siglos sedimentados sobre la verdad, de
toda la Verdad, que esta discrepancia es espantosa. Reconocer que la realidad
funciona de este modo es algo incomodo y pavoroso. Tras la hipotesis moral
cristiana Nietzsche se asoma a un abismo mas alla del bien y el mal, el cual
no puede hacer otra cosa que estremecer. Es la experiencia tragica de la vida,
la visién dionisiaca del mundo, que ya alcanzaron los griegos antiguos, pero
que ahora reaparece después de una larga travesia del desierto en la que nada
se ha atisbado de ella, lo cual redobla el efecto espantoso y desasosegante que
provoca. Y ademads, esta experiencia toca de pleno lo religioso, es quizas el
lugar desde el que emanan todas las religiones, el material al que intentan dar

forma, de ahi que dicho espanto sea sagrado.

4. EL ANALISIS HEIDEGGERIANO DEL ARTE EN NIETZSCHE

Hechas estas consideraciones en torno a algunos aspectos de las
concepciones nietzscheanas sobre el arte y en concreto sobre la sugerente
afirmacion de los postumos sobre la discrepante relacion entre arte y verdad,
a las cuales nos hemos intentado acercar desde una oOptica interna (es decir,
desde el propio pensamiento de Nietzsche y sus principales ideas), vamos a
intentar iluminarlas desde otro dngulo para ver si podemos entresacar algo
mas de ellas. Para ello acudimos al analisis que Heidegger hizo de algunas
de las principales obras e ideas de Nietzsche principalmente en algunos de
los cursos de los afios 30 del siglo XX, los cuales versaron sobre el arte y
su relacion con las ideas fuertes del pensamiento nietzscheano. En concreto
nos acercaremos al curso de 1936-37, que bajo el titulo La voluntad de poder
como arte desarroll6 una interpretacion que nos ha de resultar de interés para
el asunto que nos ocupa.

En dicho curso Heidegger nos habla de la importancia que el arte tiene
dentro del pensamiento nietzscheano, hasta el punto de afirmar que «la
meditacion sobre el arte tiene dentro de ella una preeminencia decisiva»’. Esta
afirmacion hemos de entenderla desde dentro del pensamiento heideggeriano
y los analisis que realiza, en este caso, de la obra de Nietzsche y sus ideas en
torno a la voluntad de poder y el arte. En concreto debemos encuadrarla en lo
que dice sobre la voluntad de poder en tanto que la «esencia mas intima del
ser»!?, En términos heideggerianos al hablar de ser se esta refiriendo al ser
del ente, aquello que hace que los entes sean, y por lo tanto para Nietzsche el
ser seria voluntad de poder, con lo que todo ente emana de ella y tiene en ella

mundo sin mas, y ese es justo el momento en el que el arte puede brillar y manifestarse, el momento
de la llegada de Zaratustra.

9 HEIDEGGER, Martin. Nietzsche. p. 73.

10 FP 1V 14[80] (primavera de 1888).

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025) ISSN: 1578-6676, pp. 33-48



ARTE Y VERDAD. UNA ESCISION ESPANTOSA 39

su esencia!l. Pero, ;porqué es el arte tan importante dentro de este esquema?
Hemos visto que el arte es la instancia en la que esta esencia, la voluntad de
poder, se manifiesta de forma mas clara, y asi se comprende su importancia. Sin
embargo, Heidegger realiza varias precisiones que nos ayudan a comprender
mejor este caracter fundamental del arte.

En primer lugar, esté el topos del arte. A lo largo de siglos de reflexion
en torno al fenémeno del arte, se ha hecho hincapié en distintos lugares en
los que reside la verdadera experiencia artistica. Fundamentalmente se
puede encontrar en tres sitios: el artista, el espectador y la obra de arte. Para
Heidegger, Nietzsche entiende que el arte reside en el artista, que es quien
produce la obra de arte, y precisamente es ese caracter productor el que resulta
de vital importancia, ya que «el concepto y obra de arte se extiende a todo
poder producir y a todo lo esencialmente producido»'?, y el ente es producido
y la voluntad de poder es productora de entes, en tanto que esencia mas intima
suya. De este modo, en el artista, que es quien produce y trae al mundo unos
entes especiales (las obras de arte), se pone de manifiesto el mecanismo
productor de la realidad, en ¢l se manifiesta de forma pristina el flujo del
mundo, la produccién de sentido y la verdad del ente, que consistiria en su ser
producido merced a la voluntad de poder y su potencia creadora:

El arte, pensado en sentido amplio como lo creativo, es el caracter
fundamental del ente. De acuerdo con ello, el arte en sentido estrecho es
aquella actividad en la que el crear llega a si y se vuelve mas transparente,
no es solo una forma de la voluntad de poder entre otras sino su forma
mas elevada. A partir del arte y como arte la voluntad de poder se vuelve
propiamente visible.'?

En el arte, y mas en concreto en la figura del artista, se muestra la voluntad
de poder en todo su esplendor, es la instancia en la que mejor se muestra y
merced a la cual podemos contemplarla en accién, es la auténtica forma en
que se despliega, en el acto creador, y no tanto en sus productos. Pero si la
obra de arte tiene algun interés, es en primer lugar como resultado de la accion
creadora y de sobreabundancia donadora del artista, pero también porque
puede situar al espectador en un estado andlogo al del artista cuando la creo.
Este estado es para Nietzsche la ebriedad!#. Pero no se refiere a una ebriedad

11 Para Heidegger, Nietzsche sigue dentro del esquema tradicional de la filosofia occidental,
marcada por la presencia y por el ente, con lo que al final todo gira en torno al ente, dejando de lado
la cuestion del ser. Nietzsche, a pesar de su caracter intempestivo y disruptor, no se aleja ni un apice
de esta corriente principal, es mas, la lleva a su acabamiento, representando el punto culminante de la
ontoteologia, y por tanto participando en grado sumo del nihilismo (en sentido auténtico, tal y como
Heidegger lo entiende).

12 HEIDEGGER, Martin. Op. Cit., p. 74.

13 Ibid., pp. 75-76.

14 «Para la psicologia del artista. —Para que haya arte, para que haya cualquier tipo de accion

ISSN: 1578-6676, pp. 33-48 ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)



40 SERGIO GONZALEZ BISBAL

cadtica, desenfrenada y disoluta, sino que en ella ve Nietzsche un «sentimiento
de fuerza y de plenitud» !> y un «efecto idealizante»'6, es decir, un ir mas alla
de si y un estar abierto a todo, tal y como los interpreta Heidegger'”. Y este
estado de ebriedad desde el cual el artista crea y el espectador capta y en
cierto modo reproduce, es el propio de la voluntad de poder, es la voluntad de
poder misma. Es, utilizando el lenguaje tradicional, la verdad del mundo, que
transparece en el fenomeno del arte.

Este es el analisis por parte de Heidegger de las concepciones nietzscheanas
sobre el arte en el contexto de su relacion con la voluntad de poder, reflexiones
que se dan en la época en que realiza la afirmacioén que nos ocupa. Pero, ;qué
nos dice Heidegger sobre dicha afirmacion?

5. LA ESCISION SEGUN HEIDEGGER

Para empezar su andlisis, Heidegger nos sefiala un hecho evidente y
sobre el que ya hemos hablado mas arriba: la verdad, y todos los términos
fundamentales de la filosofia tienen varios significados. Pero esto no es un
accidente o un capricho, es algo historico, bien porque cada significado funda
historia, bien porque en cada uno de ellos se puede rastrear el latido de cada
época'®. Hay que precisar que en Heidegger lo historico hace referencia al
devenir interno del ser y su despliegue, y no tanto a la mera historiografia.
Dicho esto, Heidegger se apresura a afirmar que en Nietzsche no hay un
verdadero preguntar por la esencia de la verdad, lo cual lo inserta de pleno

y de contemplacion estéticas, para ello es indispensable una condicion fisiologica previa: la ebriedad.»
GD «Incursiones de un intempestivo» §8.

15 FPIV 17[9] (mayo-junio de 1888).

16 Ibid.

17 «De acuerdo con lo que se acaba de decir, el acrecentamiento de fuerza hay que entenderlo
como la facultad de ir mas alla de si, como una relacion con el ente en la que el ente se experimenta
de modo mas ente, mas rico, mas transparente, mas esencial. El acrecentamiento no quiere decir que
“objetivamente” aparezca un plus, un incremento de fuerza, sino que debe entenderse en la dimension
del temple de animo: estar en subida, ser llevado por la subida. Del mismo modo, el sentimiento de
plenitud no se refiere a una creciente acumulacion de sucesos internos sino, sobre todo, a ese estar
templado que se deja determinar de modo tal que para ¢l nada es extraiio ni nada es demasiado,
que esta abierto a todo y pronto para todo: el mayor frenesi y el riesgo supremo, uno junto al otro.»
HEIDEGGER, Martin. Op cit., pp. 101-102.

18 «Las palabras fundamentales son historicas. Esto no quiere decir solo: tienen diferentes
significados en las diferentes épocas de su pasado que podemos recorrer historiograficamente, sino:
son, ahora y en el futuro, fundadoras de historia, dependiendo de la interpretacion que en ellas se
vuelva dominante. La historicidad asi entendida de las palabras fundamentales es lo primero que es
necesario tener en cuenta al reflexionar sobre ellas. [...] Lo otro se refiere al modo en que tales palabras
fundamentales tienen significados diferentes. Se dan aqui vias principales, dentro de las cuales oscilan
a su vez los significados. Este oscilar no es una mera negligencia del uso lingiiistico sino el aliento de
la historia.» HEIDEGGER, Martin. Op cit., p. 140.

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025) ISSN: 1578-6676, pp. 33-48



ARTE Y VERDAD. UNA ESCISION ESPANTOSA 41

en la tradicion filosofica occidental'®, si bien se trata de una culminacioén y
de un cierto punto de inflexion precisamente por llevarla hasta sus ultimas
consecuencias, estableciendo un non plus ultra que obliga a una nueva
reflexion, que es lo que Heidegger aportaria.

Por lo tanto, se pregunta Heidegger en primer lugar qué entiende Nietzsche
por verdad, y afirma que es lo verdadero, que es «lo verdaderamente ente, lo en
verdad real»?’. La verdad nietzscheana es aquello que pertenece al 4mbito del
conocimiento, lo que puede ser verdadero o falso?! y eso no tiene que ver con
otra cosa que no sea el ente en cumplimiento del afan nietzscheano de invertir
el platonismo (donde lo verdadero era la idea, es decir, lo suprasensible??).
Con Nietzsche la region de lo verdadero esta en lo sensible, al igual que la
del arte, y en virtud de la voluntad de poder, ambas tienen que ver con la
formacién de lo sensible?®>. Como vemos, Heidegger utiliza el criterio de la
inversion del platonismo en su aproximacion al pensamiento nietzscheano,
en la medida en que ambos suponen los dos extremos de la historia de la
metafisica de occidente y dada la voluntad explicita del filésofo decimononico
de darle la vuelta a las ideas del clasico.

Si Nietzsche invierte al platonismo y para €l la relacion entre verdad
y arte es discrepante, Heidegger piensa que en Platon esta relacion deberia
ser armoniosa, por eso acude a ¢l para comprobarlo y busca en ¢l alguna
afirmacion en la que se confirme dicha concordia. Sin embargo, lo que
encuentra Heidegger es una concepcion en la que se reniega del arte en pos de
la verdad. Dicha afirmacion estd en la Republica: «el arte mimético esta sin
duda lejos de la verdad»?* y la hemos de entender en el contexto de la teoria
de las ideas platonica. En ella, la verdad reposa en el €idog, en el que «esta o

19  «[...] en esta cuestion que provoca pavor, Nietzsche no llega, sin embargo, a la auténtica
pregunta por la verdad en el sentido de un examen de la esencia de lo verdadero. Esta esencia es pre-
supuesta como algo comprensible de suyo. La verdad no es para Nietzsche la esencia de lo verdadero
sino lo verdadero mismo, lo que satisface la esencia de lo verdadero. Saber que Nietzsche no se plantea
la auténtica pregunta por la verdad, la pregunta por la esencia de lo verdadero y por la verdad de la
esencia, y por ello tampoco la pregunta por la necesaria posibilidad de mutacion de su esencia, y que
por lo tanto nunca desarrolla el ambito de esa cuestion, saber esto es de una importancia decisiva [...]
El hecho de que en el pensamiento de Nietzsche falte la pregunta por la esencia de la verdad es una
omision de un tipo peculiar, omision que, en caso de que pueda achacarse a alguien, no seria sélo ni en
primer lugar a él. Esta “omision” atraviesa, desde Platon y Aristoteles, toda la historia de la filosofia
occidental.» Ibid., p. 144-145.

20 Ibid.p. 141.

21 «Laverdad es verdad del conocimiento. El conocer es tan propiamente el suelo natal de la
verdad que un conocimiento no verdadero no puede valer como conocimiento» /bid., p. 145.

22 «Invertir el platonismo quiere decir ante todo: quebrantar la preeminencia de lo suprasensible
como ideal.» Ibid., p. 154.

23  «Arte y verdad, crear y conocer se encuentran en una misma perspectiva conductora que
se dirige a salvar y dar forma a lo sensible.» /bid., p. 155.

24 PLATON. Republica. 598b.

ISSN: 1578-6676, pp. 33-48 ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)



42 SERGIO GONZALEZ BISBAL

aquella cosa no esta presente en su particularidad sino en lo que ella es»?, es
decir, en las esencias inmutables y suprasensibles (16gicamente, en lo sensible,
que es multiple y mutable, no puede residir ninguna esencia que le sirva de
modelo, ésta ha de estar en otra region). Todas las cosas estan en una relacion
de imitacion en mayor o menor grado respecto a su €idoc, y como el artista
produce la obra de arte, Platon lo compara con otros tipos de produccion (de
llevar a mostrarse, en términos heideggerianos) para establecer la distancia
entre arte y verdad. Asi nos lo explica Heidegger:

Todo ente singular, lo que nosotros hoy, en cuanto eso singular, tomamos
por lo «propiamente real», se muestra en tres modos del aspecto. De acuerdo
con ello, puede ser llevado a mostrarse, es decir pro-ducirse, en tres modos.
También hay, entonces, tres tipos de productores: 1) El dios; es el que hace
surgir la esencia, puoty @vet. Por ello se le lama gutovpydg, el que procura el
surgir del aspecto puro y lo mantiene preparado para el que el hombre pueda
observarlo. 2) El artesano; es el dnpovpyog kiivng, produce una cama de
acuerdo con su esencia, pero la hace aparecer en la madera, es decir en aquello
en lo que la cama esté a disposicion para el uso general como esta cama en cada
caso singular. 3) El pintor es el que lleva la cama a mostrarse en la imagen.?®

Tanto el dios como el artesano producen la cama en tanto que cama, uno
en su esencia y el otro como objeto en su materialidad, dispuesto para el uso
que dicha esencia marca. El artista, en cambio, produce tan s6lo una imagen
de la cama, una imitacion de la imitacion (si tomamos a la cama del artesano
como imitacion del £i80¢), es decir, una «tercera pro-duccion»?’, un paso mas
atras respecto a la verdad que reside en el €idog. Ademads, la produccion del
artista es incompleta, puesto se s6lo ofrece una vision de las multiples que el
objeto puede brindar?®, y por eso estd por debajo del artesano. Por eso Platon
afirma que el arte estd muy alejado de la verdad, y por lo tanto no hay armonia
ni convivencia alguna. La relacion entre arte y verdad en la Republica es,
pues, de alejamiento més que de discrepancia® .

En vista de que no ha llegado a un resultado satisfactorio, Heidegger se
sigue preguntando por la relacion entre arte y verdad, y cambia el enfoque:

25 HEIDEGGER, Martin. Op. Cit., p. 164.

26 Ibid., pp. 174-175.

27 Ibid., p. 175.

28 «El pintor, en cambio, so6lo puede observar la mesa desde una situacion determinada. Por
lo tanto, lo que pro-duce es siempre s6lo una vision de la mesa, un modo en el que ella aparece:
si la pinta de frente, no puede pintar la parte posterior. No puede producir la mesa mas que en un
oavtacpa(598 b), en una vision. Lo que determina el caracter del pintor como pupntig es no sélo
que no puede producir una mesa singular que sirva para el uso, sino que ademas no puede ni siquiera
mostrar completamente esa singularidad.» /bid., p. 176.

29 «Pero se ha mostrado que en el platonismo no hay discrepancia, sino solo distancia.» /bid.,
p. 177.

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025) ISSN: 1578-6676, pp. 33-48



ARTE Y VERDAD. UNA ESCISION ESPANTOSA 43

ya no busca una avenencia entre ambas, sino una discrepancia invertida
respecto a la nietzscheana que cumpla con su programa de inversion del
platonismo3?. Ademas, la inversién puede venir por el lado del calificativo
que acompana a la discrepancia, es decir, podria ser que en Platon hubiera
discrepancia pero que no fuera pavorosa sino armoniosa’!. Inicia Heidegger la
busqueda de esta discrepancia armoniosa en Platon matizando las reflexiones
que hemos detallado a partir de la Republica, puesto que para poder hablar
de discrepancia, los términos discrepantes han de estar en un mismo plano, y
ya hemos visto como ademads de distancia, hay una subordinacion (el arte, en
tanto que mimesis y ademas por estar tan alejado, esta por debajo y en funcion
de la verdad), por lo que se lanza a buscar lugares en los que Platon considere
arte y verdad en un mismo rango. Esto lo halla en el Fedro, cuyo subtitulo
tradicionalmente ha sido “sobre lo bello”, y aunque lo bello no es exactamente
el arte, es a partir de aqui que Heidegger rastreara la armoniosa discrepancia
entre arte y verdad.

En el Fedro se habla de lo bello a partir de la relacion del hombre con los
entes y con el ser, y es uno de los topicos de la filosofia platonica popular. El
ser humano ya ha estado en contacto con el ser de las cosas (con el €idoc), su
alma ha contemplado el ser, conoce la verdad. Pero el ser humano también es
corporal, y el cuerpo estd inmerso en el mundo de los entes, en una cotidianeidad
que le lleva a olvidar ese conocimiento del ser de las cosas, tomando las cosas
como verdaderas en si, y no como casos particulares de un ser mas general. El
mundo verdadero esta velado para los humanos en general, y es precisa una
labor activa de desvelamiento para acceder al ser de las cosas, a la verdad.
(,Como se sale de esta inmersion y velamiento hacia la verdad? Gracias a lo
bello. Lo bello es aquello sensible que de forma mas inmediata nos llega, lo
que mas brilla y reluce, y que nos arrebata hacia la mirada al ser’?. Entonces,

30 «Pero si a diferencia de Platon se invierte la jerarquia de la relacion entre verdad y arte,
y si para Nietzsche esta relacion es una discrepancia, de ello solo se sigue que para Platon también
tiene que ser una discrepancia, pero invertida. Aunque la filosofia de Nietzsche se comprenda como
una inversion del platonismo, esto no quiere decir que con la inversion tenga que desaparecer la dis-
crepancia entre arte y verdad. S6lo podemos decir: si en la doctrina platonica hay una discrepancia
entre arte y verdad, y la filosofia de Nietzsche representa una inversion del platonismo, en la filosofia
de Nietzsche tiene que aparecer esa discrepancia en forma invertida.» Ibid., p. 177-178.

31 «Enefecto, si en el platonismo invertido de Nietzsche reina una discrepancia, y si ésta solo
es posible en la medida en que ya hay una discrepancia en el platonismo, y si la discrepancia es para
Nietzsche pavorosa, entonces para Platon tiene que tratarse de la discrepancia inversa, es decir de una
desunion que es, sin embargo, una armonia.» /bid., p. 179.

32 «Lo bello es lo que viene hacia nosotros de modo mas inmediato y nos cautiva. Al afectar-
nos como ente, al mismo tiempo nos arrebata hacia la mirada al ser. Lo bello es ese movimiento en si
mismo antagoénico que se compromete en la apariencia sensible mas cercana y, al hacerlo, se eleva al
mismo tiempo hacia el ser: es lo que cautiva y arrebata. Es lo bello, por lo tanto, lo que nos arranca
del olvido del ser y nos proporciona la mirada a él.» /bid., p. 184-185.

ISSN: 1578-6676, pp. 33-48 ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)



44 SERGIO GONZALEZ BISBAL

segin Heidegger, «verdad y belleza estan en su esencia referidas a lo mismo,
al ser; se copertenecen en lo unico y decisivo: revelar y mantener revelado
al ser»™3. Estan, pues, en un mismo plano. Y la divergencia viene dada por el
lugar que ocupan ambos: la verdad esta en el lado no sensible, y la belleza en
lo sensible, pero ambos siempre al servicio del ser en cuanto suprasensible.
La relacion entre belleza y arte la establece Heidegger cifiéndose al ambito
de la teoria clasica del arte, seglin la cual este consiste en la produccion de lo
bello®3, siendo el arte una de las instancias en la que puede destellar la esencia
de las cosas y devolvernos a la contemplacion y conocimiento del ser que la
existencia corporal nos vela. Es por eso que esta discrepancia es armoniosa,
porque en Ultima instancia, si bien el arte es sensible y parcial, cumple la
mision de reconducir nuestras almas hacia la verdad, resultando bienhechora.

Una vez establecida la relacion entre arte y verdad en Platon y sefialada su
naturaleza armoniosa y benefactora, pasa Heidegger a rastrear la concepcion
nietzscheana para buscar como se produce la inversion del platonismo en este
caso para convertir dicha relacion en una discrepancia pavorosa. Para ello,
analiza primero la naturaleza de la inversion misma del platonismo, la cual
no es un mero poner cabeza abajo las tesis platonicas (aunque en algunos
momentos Nietzsche es lo que hace), sino «una superacion del platonismo desde
su base»’®, haciendo que desaparezca toda division de mundos y cualquier
establecimiento de un plano superior y verdadero y otro inferior y engafoso.
De este modo se cumple el programa establecido en el fragmento Como él
mundo verdadero acabé convirtiéndose en fabula®’: «Hemos eliminado el
mundo verdadero: ;qué mundo ha quedado?, ;quizé el aparente?... {No, de
ningun modo!, jal eliminar el mundo verdadero hemos eliminado también el
aparente!»3%

Girar los términos del platonismo (poner arriba lo que estaba abajo y
viceversa) mantendria un esquema de arriba-abajo, y ciertamente seria
una inversion, pero en cierto modo seguiria prisionera del esquema basico

33 Ibid. p. 186.

34 «[...] resultara evidente que verdad y belleza, coperteneciéndose, tienen sin embargo que
ser dos, tienen que escindirse. Pero esta desunion, esta discrepancia en sentido amplio, para Platon
no provoca pavor, sino que es bienhechora. Lo bello eleva mas alla de lo sensible y retrotrae hacia
lo verdadero. En la desunion predomina la armonia, porque lo bello, en cuanto es lo que aparece, lo
sensible, tiene de antemano su esencia puesta al abrigo en la verdad del ser, en cuanto suprasensible.»
Ibid., pp. 186-187.

35 Se trata de una idea muy vaga y amplia de lo que es el arte, que ni siquiera tiene que ver
con el estado de las teorias acerca del arte en la época en que Heidegger escribio sus textos, y mucho
menos con las teorias platonicas o nietzscheanas.

36 [bid., p. 188.

37 cf. nota 8.

38 GD «Fabely, 6 (OC 1V, p. 635).

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025) ISSN: 1578-6676, pp. 33-48



ARTE Y VERDAD. UNA ESCISION ESPANTOSA 45

platonico. Pero Nietzsche sefiala una inversion mas profunda, yendo de la
division a la unificacion.

Segun Heidegger, en este fragmento Nietzsche recorre la historia del
platonismo en 6 fases, de las cuales €l es el protagonista de las ultimas, con
la destruccion del dualismo platonico y la devolucion de toda su dignidad
y plenitud a lo sensible. En realidad, no se ha hecho desaparecer el mundo
verdadero en beneficio del sensible, lo que ha ocurrido es una unificacion: «Lo
sensible ya no es lo “aparente”, ya no es lo encubierto, es lo tinico real, por lo
tanto lo “verdadero”»3’. La apariencia es una parte mas de lo real, algo que se
explica a partir del perspectivismo: todo es perspectiva, y cuando se fija una
perspectiva por encima de las demas y se la convierte en “lo verdadero”, todas
las otras perspectivas quedan reducidas a apariencia, y en ultima instancia lo
verdadero también «es mera apariencia, error»*’. Pero es inevitable que este
proceso de fijacion tenga lugar, ya que es nuestra manera de habitar el mundo
(nuestra y de todo ser viviente)*!, y al final la verdad es una apariencia que
queda fijada como condicion necesaria para la existencia. Por eso Nietzsche
afirma que «Verdad es la clase de error sin la cual una determinada especie de
seres vivos no podria vivir. El valor para la vida decide en ultima instancia.»*?.
Por otro lado, afirma Nietzsche segiin Heidegger, existe el arte, el cual
cumple con la funcion contraria, es decir, la de servir al impulso creativo
por el que se generan nuevas perspectivas, que es la vida misma en su pleno
despliegue, la voluntad de poder. El arte es la actividad metafisica de la vida*}
y maxima expresion de la apariencia y la esencia mas pura de la realidad. Es
la contrafigura de la verdad en la medida en que en el auténtico arte, en
lo que Nietzsche llama el gran estilo, se pone de manifiesto el movimiento y
la mutabilidad de la realidad, el perspectivismo frente a la fijacion pétrea que

39 HEIDEGGER, Martin. Op. Cit., p. 198.

40 Ibid., p. 199.

41 «En el mundo orgéanico, en el mundo de la vida corporal al que pertenece también el hom-
bre, comienza el “error”. Esto no quiere decir que los seres vivientes, a diferencia de lo anorganico,
pueden equivocarse, sino: aquello que aparece en cada caso en el horizonte perspectivista determi-
nante de un ser viviente como su mundo fijo, como ente, es en su ser solo parecer, mera apariencia.
La logica humana sirve para igualar y hacer consistente y abarcable lo que sale al encuentro. El ser,
lo verdadero que ella comprueba [fest-stellt] (fija [befestigt]) es solo apariencia; pero una apariencia,
una ilusoriedad que forma parte del ser viviente en cuanto tal con necesidad esencial, es decir para
imponerse y afirmarse en el constante cambio.» /bid., p. 199.

42 FP III 34[253] (Abril-junio 1885).

43 cf. nota 1.

ISSN: 1578-6676, pp. 33-48 ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)



46 SERGIO GONZALEZ BISBAL

la verdad provoca**. Se entiende entonces que Nietzsche afirme que tenemos
el arte para no perecer a causa de la verdad®.

Arte y verdad son necesarios, una para asegurar la existencia, para dotarnos
de un horizonte y unas coordenadas en las que movernos, y el otro para que
estas no nos estrangulen, nos anquilosen y nos hagan perecer asfixiados*®.
Ahi esta la discrepancia, son necesarios pero operan en direcciones distintas
desde el plano del aparecer. Pero el arte esta por encima de la verdad, tiene
mas valor, porque se corresponde mas fielmente con la esencia de la realidad
y ayuda al acrecentamiento de la vida, hecho fundamental de la voluntad de
poder, mientras que la verdad fija y anquilosa, lo cual entra en conflicto con la
naturaleza expansiva de la realidad de la voluntad de poder*’.

Lo pavoroso de esta discrepancia aparece segun Heidegger a la luz de la
experiencia de la muerte de Dios (del Dios moral), cuando caidos todos los
valores y verdades, solo queda la creacion y la expresion de la realidad en toda
su extension, algo que ocurre de manera suprema en el arte. El par arte/verdad,
divergente pero necesario, en su juego, ha conducido a una situacion en la que
parece que uno de ellos ya no es valido, dejando al otro solo en la tarea de
sostener la realidad y al ser humano. Y es que dado que ambos son necesarios
pero divergentes, parecen destinados a anularse el uno al otro (la verdad vela
la realidad de la voluntad de poder, y ésta niega la posibilidad de cualquier
fijacién), y por eso la discrepancia es pavorosa: no hay reconciliacion posible.

6. CONCLUSIONES FINALES

Hemos reflexionado en primer lugar en torno a algunas afirmaciones
nietzscheanas relativas al arte y su relacion con la verdad, interpretandolas e

44 «El arte es la mas propia y mas profunda voluntad de apariencia, o sea de que comparezca
lo que transfigura, en lo cual se vuelve visible la suprema legalidad de la existencia. La verdad es,
por el contrario, el parecer que se ha fijado en cada caso y que hace que la vida quede amarrada a una
determinada perspectiva y se conserve. En cuanto tal fijar, la “verdad” constituye una detencioén y por
lo tanto una inhibicion y destruccion de la vida.» HEIDEGGER, Martin. Op. Cit., p. 201.

45 cf. nota 5.

46 De hecho, eso es lo que denuncia Nietzsche al hablar de nihilismo, que tantos siglos de
verdades inamovibles han conducido a una situacion en la que, una vez han caido los valores vigen-
tes hasta ahora (es decir, con la muerte de dios), no somos capaces de salir adelante y preferimos la
nada antes que crear nuevos valores (y divinidades, cabria decir) acordes a la auténtica tramoya de la
realidad, como si hicieron otras épocas y civilizaciones.

47 «Ahora vemos también en qué medida la relacion entre arte y verdad tiene que ser una dis-
crepancia para Nietzsche y para su filosofia en cuanto es un platonismo invertido. [...] Para que lo real
(lo viviente) pueda ser real tiene, por una parte, que fijarse en un determinado horizonte y permanecer,
por lo tanto, en el parecer de la verdad. Pero para que eso real pueda permanecer siendo real, tiene por
otra parte que transfigurarse al mismo tiempo mas alla de si mismo, superarse en el comparecer de lo
creado en el arte, es decir, ir en contra de la verdad. En la medida en que forman parte de la esencia
de la realidad con igual originariedad, verdad y arte divergen y se contraponen.» /bid., p. 202.

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025) ISSN: 1578-6676, pp. 33-48



ARTE Y VERDAD. UNA ESCISION ESPANTOSA 47

intentandolo entender desde el interior de su propio pensamiento y desde ellas
mismas. Posteriormente, hemos visto como Heidegger puso en relacion dichas
afirmaciones e intentd explicarlas y desarrollarlas a partir de sus propias ideas.
Mas alla de la pertinencia de las conclusiones a las que llegd y de su coherencia
con el corpus nietzscheano, la exposicion heideggeriana tiene valor en tanto
que confrontacion desde unas posiciones, como mirada desde una perspectiva
desde la cual integrar dichas ideas, algo que si conecta plenamente con el
programa nietzscheano. Igualmente es coherente con los planteamientos
nietzscheanos la naturaleza contradictoria y conflictiva de las relaciones entre
los términos, y mas si nos centramos en términos tan potentes como verdad o
arte. Nietzsche se siente comodo en el terreno farmacoldgico®® y se regocija
en las paradojas, y el caso que hemos venido estudiando no es menos. Verdad
y arte sirven a la vida desde lugares opuestos pero se encuentran en el mismo
plano. En sentido estricto, ambos son la verdad*’, pero se anulan mutuamente,
de ahi el pavor que le produce esta discrepancia. Es el mismo pavor que
sentian los antiguos al descubrir la realidad dionisiaca en la tragedia, el temor
del que se asoma al abismo para contemplar el verdadero rostro del mundo.
Dicho espanto lo mantuvo Nietzsche a lo largo de toda su vida intelectual,
buscandole acomodo en distintos conceptos que en tltima instancia buscaban
apaciguarlo. Fue una labor creativa a la altura de la del artista, puesto que en
ella trasluce la verdadera maquinaria del mundo, pero su mérito reside en que
no lo hizo desde el plano de lo sensible, sino desde las ideas y en direccion

a lo sensible, dignificandolo, consumando asi otra inversion del platonismo.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

NIETZSCHE, Friedrich. Crepusculo de los idolos, traduccion de Joan B. Llinares,
en Obras completas (4 vols., edicion dirigida por edicion dirigida por Diego
Sanchez Meca), Tecnos, Madrid, vol. IV, 2016.

NIETZSCHE, Friedrich. El nacimiento de la tragedia, traduccion de Joan B. Llinares,
en Obras completas (4 vols., edicion dirigida por edicion dirigida por Diego
Sanchez Meca), Tecnos, Madrid, vol. I, 2011.

NIETZSCHE, Friedrich. Fragmentos postumos (4 vols., edicion dirigida por edicion
dirigida por Diego Sanchez Meca), Tecnos, Madrid, vol. IV, 2006.

48 Tomamos en concepto de pharmakon clésico, por el cual la misma sustancia que puede
curarnos también nos puede matar, subrayando la ambivalencia y peligrosidad intrinseca de algunas
sustancias. Derrida lo adopté en su La farmacia de Platén llevandolo al terreno lingiiistico, destacando
la naturaleza polisémica y en ocasiones directamente contradictoria de la realidad, que resulta muy
evidente en el caso de Nietzsche y sus analisis, donde a veces el mismo concepto es considerado de
forma positiva y en otras de forma negativa.

49 Lo cual se corresponde con la distincion entre Verdad (la monolitica y eterna, platonica) y
verdad (la auténtica tramoya de la realidad, la voluntad de poder en el caso del Nietzsche final) que
hemos hecho al inicio.

ISSN: 1578-6676, pp. 33-48 ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)



48 SERGIO GONZALEZ BISBAL

HEIDEGGER, Martin. Nietzsche, traduccion de Juan Luis Vermal. Ediciones
Destino, Madrid, 2005.
PLATON. Republica, trad. de Conrado Eggers Lan. Gredos, Madrid, 1988.

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025) ISSN: 1578-6676, pp. 33-48



