
ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025), pp. 73-90. ISSN: 1578-6676.
© Sociedad Española de Estudios sobre Friedrich Nietzsche (SEDEN) 

Recibido: 27-08-2024     Aceptado: 10-11-2025
Esta obra está bajo licencia internacional Creative Commons Reconocimiento-NoComercial-CompartirIgual 4.0.

NIHILISMO Y VOLUNTAD DE PODER EN DOSTOIEVSKI.
UNA LECTURA DE EL JUGADOR A PARTIR DEL 

PENSAMIENTO DE NIETZSCHE

Nihilism and Will to Power in Dostoievsky. 
A Reading of the Player from Nietzsche’s Thought

 Miguel González Vallejos
            Pontificia Universidad Católica de Chile

Resumen: En el presente trabajo se analiza la novela breve El jugador de Dostoievski a partir de 
los conceptos desarrollados por Nietzsche de nihilismo y de voluntad de poder. La tesis central 
del trabajo sostiene que El jugador, lejos de ser una obra menor de carácter humorísitico, es el 
retrato de una forma no violenta de nihilismo que encuentra en el juego el sentido existencial 
que se ha perdido después del fenómeno cultural denominado la muerte de Dios.

Palabras clave: El jugador – Dostoievski – Nietzsche – nihilismo – voluntad de poder

Abstract: This paper analyzes Dostoevsky’s novella The Gambler through the lens of 
Nietzsche’s concepts of nihilism and the will to power. The central thesis argues that The 
Gambler, far from being a minor, humorous work, is a portrait of a non-violent form of nihilism 
that finds in gambling the existential meaning lost after the cultural phenomenon known as the 
death of God.

Keywords: The Gambler – Dostoevsky – Nietzsche – nihilism – will to power

1. Introducción

En comparación con obras definitivas como Crimen y castigo, El idiota, 
Los demonios o Los hermanos Karamazov, es comprensible que una novela 
corta y aparentemente humorística como El jugador pase inadvertida o sea 
considerada una obra menor. Una lectura atenta, sin embargo, muestra con 
claridad que en ella tiene lugar una profunda reflexión acerca del nihilismo 



74 MIGUEL GONZÁLEZ VALLEJO

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)				       ISSN: 1578-6676, pp. 73-90

contemporáneo, el cual está íntimamente asociado al acontecimiento cultural 
que Nietzsche denominó «la muerte de Dios».

Ya en el año 1863, Dostoievski tenía en mente al protagonista de la 
novela, un hombre culto y vacilante «que ha perdido la fe, pero que no se 
atreve a creer, que se rebela contra el orden establecido y sin embargo le teme» 
(Carta a N. Strájov citada por Frank 2017, p. 228). En la versión definitiva 
(1866) nos encontramos con un relato en primera persona de un joven ruso de 
28 años llamado Alexei Ivánovich, profesor allegado a una familia noble rusa 
encabezada por el arruinado General Zagoriaski, y que vive junto a ella en un 
hotel de la ciudad alemana de ficción llamada Roulettenberg. 

Alekséi Ivánovich es el preceptor de los hijos menores del General y está 
enamorado de su hijastra Praskovia Alexándrovna, llamada familiarmente 
Polina. En torno al General vive una suerte de séquito o corte: su amante 
madeimoselle Blanche de Cominges; el inglés Mr. Astley, amigo del 
protagonista, accionista de una empresa de azúcar y el único hombre honesto 
del grupo; el supuesto marqués francés De Grillet, acreedor del General, que 
posee hipotecas y pagarés que garantizan su deuda y que es además pretendiente 
de Polina. Todos estos personajes son aristócratas reales o fingidos que vive 
en la más absoluta ociosidad y esperan la muerte de la abuela madame la 
générale princesse Antonida Vasílievna Tarasévicheva, una mujer mayor que 
vive en Moscú, postrada en una silla de ruedas y de carácter temible, en cuya 
herencia ponen todas sus esperanzas de salvación. 

Alekséi Ivánovich relata la acelerada decadencia de esta familia rusa 
ampliada. En su aguda y cínica narración se habla acerca de las equívocas e 
interesadas relaciones entre los personajes, especialmente entre Polina, Grillet 
y el mismo narrador; la sorpresiva llegada de la «moribunda» abuela y su 
tragicómica incursión en el casino, que la deja completamente arruinada; el 
golpe de suerte de Alekséi Ivánovich y su caída en la ludopatía, así como el 
fin de su relación con Polina, su viaje a París con madeimoselle Blanche, el 
grotesco derroche de todo lo que había ganado en la ruleta y su ruina final. 

 	 En Dostoievski. Los años milagrosos, 1865-1871, Frank afirma que es 
un error considerar esta obra en términos puramente autobiográficos, a pesar 
de que es indudable que Dostoievski fue ludópata durante varios años de su 
vida, con desastrosas consecuencias. Para el biógrafo las claves de lectura 
adecuadas para interpretar El jugador se encontrarían más bien en el retrato que 
la novela ofrece del carácter nacional ruso en contraste con las idiosincrasias 
francesa, polaca, alemana e inglesa y en la necesidad de autoafirmación 
egoísta del protagonista, la cual lo conduce al juego, el principal mecanismo 
de validación social de Roulettenberg (cf. Frank 2017, pp. 230ss.). 

Alekséi Ivánovich sostendrá a lo largo de la novela que la ruleta es un 
juego ruso, aludiendo con esto al contraste que existiría entre los alemanes, 



75NIHILISMO Y VOLUNTAD DE PODER EN DOSTOIEVSKI...

ISSN: 1578-6676, pp. 73-90				            ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)

dedicados a ganar dinero a través del trabajo honrado durante generaciones, 
y la búsqueda rusa del enriquecimiento fácil. Alekséi Ivánovich argumenta 
en favor de la superioridad moral del método ruso. En esta misma línea, 
la figura de la abuela representaría las virtudes prácticas y la bondad de 
la nobleza campesina rusa, la cual, si bien se deja seducir por las gustos y 
modas extranjeras y cae así temporalmente en el nihilismo, vuelve finalmente 
a su tierra y sus costumbres, donde encuentra su felicidad y salvación. Es 
importante, en este contexto, el propósito con el que vuelve a Rusia: financiar 
la construcción de una iglesia (cf. Frank 2017, pp. 234ss.). Consagrar la propia 
vida al vértigo de la apuesta, en cambio, representa una visión hedonista de la 
vida que lleva a olvidar todas las relaciones humanas y que, el contexto de la 
trama, provocará el quiebre definitivo entre Alekséi y Polina. 

	 Jackson, desde un punto de vista filosófico, considera como punto 
focal de la interpretación de la obra la pérdida de la fe en Dios. En ese sentido, 
este autor afirma que la tragedia del jugador radica, desde la perspectiva de 
Dostoievski, en que el hombre que se ha desarraigado de su nación y de su 
gente y que ha perdido la fe en Dios. «La causa del mal… es la falta de fe», 
insiste Dostoievski en una carta a A. F. Blaganravov del 19 de diciembre de 
1880, y «el que niega al pueblo niega la fe». El jugador encuentra un padre o 
madre sustitutos en el destino, la oportunidad o la suerte. El abandono de sí al 
destino es un desastre moral y espiritual para el hombre (cf. Jackson 2024, pp. 
114-115).

A este análisis Jackson agrega que Dostoievski sitúa la inmoralidad del 
juego en tres niveles: (a) el juego es equivalente al mercado capitalista, (b) 
despierta los instintos depredadores, la codicia y el deseo de poder y (c) el 
mero acto de jugar «es una afirmación consciente o inconsciente de la falta 
de sentido del universo, del vacío de toda decisión humana […] El jugador es 
fatalista» (Jackson 2024, p. 115). El correlato moral del juego es la afirmación 
de que «todo está permitido»; de esta manera, la creencia en el destino 
remplaza la fe en la muerte y resurrección de Cristo (Ibid., p. 121).

En una línea complementaria a la propuesta por Jackson, Cherkasova 
interpreta El jugador desde una perspectiva existencial, simbolizada por el 
número zero como objeto de apuesta, el cual, por su carácter ambiguo — ni 
par ni impar, ni rojo ni blanco — no pertenece a ninguna categoría. Cuando la 
bolita cae en el zero, gana la casa y aquellos que han apostado por ese número. 
De esta manera, «la ruleta se transforma en un juego de suma-cero: ganar o 
morir, que intensifica la falsa creencia del ganador en su habilidad superior 
para hackear el juego y triunfar sobre todos» (Cherkasova 2024, p. 167). 



76 MIGUEL GONZÁLEZ VALLEJO

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)				       ISSN: 1578-6676, pp. 73-90

La autora destaca la relación que existe entre la creencia en la propia 
omnipotencia que experimenta el jugador con la subyacente ansiedad ante la 
muerte. El personaje de la abuela, quien se obsesiona con apostar por el zero, 

vuelve a la ruleta una y otra vez en un inútil intento de recapturar el sentimiento 
de control, grandiosidad y plenitud de vida […]  Predeciblemente, la abuela 
“pierde todo”, y termina enfrentando no solo la ruina financiera, sino también un 
colapso existencial mayor […] Su mágico zero resulta ser un número traicionero 
(Ibid., p. 173). 

Hasta aquí el resumen de la discusión bibliográfica acerca de El jugador. 
Especialmente importante para efectos de este trabajo son los aportes de 
Jackson y Cherkasova, quienes se acercan a la dimensión moral y existencial 
de la obra, las cuales pueden ser fácilmente preteridas a causa del cinismo 
y aparente superficialidad del relato. Apoyándome principalmente en estas 
dos interpretaciones, analizaré la obra desde la perspectiva del nihilismo 
contemporáneo, la cual remite necesariamente a Nietzsche, y sostendré que El 
jugador trata en realidad de la voluntad de poder y de la muerte de Dios y sus 
fatales consecuencias para la existencia humana de carne y hueso. 

2. Una lectura de El jugador desde el nihilismo contemporáneo

En un fragmento escrito en el otoño de 1887, Nietzsche dice: «Nihilismo: 
falta el fin; falta la respuesta al “¿para qué?”; ¿qué significa nihilismo? Que los 
valores supremos se desvalorizaron» (Nietzsche 2016a, FP IV 9 [35]). 

	 Existe consenso en que el origen del nihilismo se remonta a 
Dostoievski y a Nietzsche, aunque el primero en utilizarlo fue Turgeniev 
en la novela Padres e hijos. Después de la muerte de Dios, es decir, de la 
pérdida de vigencia práctica del cristianismo, «el hombre contemporáneo se 
encuentra en una situación de incertidumbre y precariedad» (Volpi 2005, p. 
15). En Así habló Zaratustra, Nietzsche solo ve dos alternativas posibles para 
la humanidad que vive después de este acontecimiento: el último hombre, 
es decir el hombre masa que vive de acuerdo con las tendencias y modas 
vigentes, renunciado a pensar por sí mismo, y el superhombre, es decir, aquel 
hombre que se ha transformado en señor de sí mismo, que busca la grandeza 
y que define su propia moral. Dostoievski, por su parte, habiendo adherido a 
las corrientes revolucionarias en su juventud y habiendo sido condenado a la 
cárcel de Siberia por ello, rechaza fuertemente tanto el nihilismo teórico de la 
época de Turgeniev— la década de 1840— como el nihilismo revolucionario 
de la generación posterior. Esta visión quedó reflejada magistralmente en 
Crimen y castigo y luego, de manera mucho más elaborada, en Los demonios. 

	 Aparentemente El jugador sería una obra ajena a los problemas 
existenciales y se trataría más bien de un relato autobiográfico escrito por 



77NIHILISMO Y VOLUNTAD DE PODER EN DOSTOIEVSKI...

ISSN: 1578-6676, pp. 73-90				            ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)

un adicto al juego. Esta visión, sin embargo, es completamente errada. Por 
medio del concepto de nihilismo propuesto por Volpi, mostraré a lo largo de 
este trabajo que Dostoievski lleva a cabo en esta obra una reflexión acerca 
de la condición humana en la época contemporánea tan relevante como la 
que realiza en sus cinco obras centrales y que en ella aborda el tópico de 
la voluntad de poder, el cual sería desarrollado dos décadas más tarde por 
Nietzsche en textos como Así habló Zaratustra, Más allá del bien y el mal y 
la Genealogía de la moral. Dado que Nietzsche desarrolla a fondo la idea de 
voluntad de poder y que además fue un atento lector de Dostoievski, su obra 
debe ser tenida en cuenta a la hora de interpretar la obra El jugador. 

	 El relato en primera persona de Alekséi Ivánovich —un narrador 
«poco confiable» que contaría la historia deformada por sus propias 
frustraciones y quejas (cf. Frank 2017, p. 230)— comienza con su llegada a la 
ciudad alemana de Roulettenberg tres días después del arribo a la familia a la 
que sirve. Ya en la primera página del escrito se queja del trato displicente que 
le da el General y de la indiferencia de Polina. El narrador tiene conciencia 
de que su empleador vive de apariencias: todos lo creen millonario, pero la 
verdad es que está arruinado; así también, sabe que los apellidos con los que 
se presenta madeimoselle Blanche de Cominges no son reales, así como el 
título de Marqués que ostenta el arrogante francés De Grillet. Todo el grupo 
está a la expectativa de la llegada de la noticia de la muerte de la abuela, cuya 
herencia sería suficiente para saldar las deudas y mantener indefinidamente 
un estilo de vida ocioso y derrochador. Polina podría casarse con De Grillet 
y madeimoselle Blanche de Cominges aceptaría finalmente casarse con el 
General Zagoriaski, para así llegar a ser generala. 

	 En el segundo capítulo de la obra nos encontramos con las primeras 
reflexiones del narrador acerca del juego. Todavía no experimenta ninguna 
ansiedad por ir a la ruleta; su caída en la ludopatía solo tendrá lugar al final 
del relato. Alekséi Ivánovich acude a jugar solo por encargo de Polina. Contra 
los que piensan que esperar algo del juego es estúpido y absurdo, él escribe en 
sus apuntes: «¿Por qué el juego es peor que cualquier otro modo de adquirir 
dinero, que el comercio, por ejemplo? Es verdad, de cien gana uno; pero ¿qué 
me importa a mí?» (Dostoievski 1973, p. 20). 

Luego agrega que el juego «es la ocupación más vacía e imprevisora» 
(Ibid., p. 21) y distingue entre «el juego de caballeros y otro plebeyo, interesado, 
el juego de la chusma» (Ibid.). El caballero juega por diversión y curiosidad y 
no le importa ganar o perder, ya que «el dinero es algo tan inferior al espíritu 
caballeresco, que casi no merece la pena ocuparse de él» (Ibid., p. 22). El 
juego de la chusma, en cambio, es muy sucio y está lleno de robos que deben 
ser controlados por los croupiers. A pesar de estos comentarios despectivos, 
Alekséi Ivánovich declara sentirse parte de esa chusma y prefiere no escribir 



78 MIGUEL GONZÁLEZ VALLEJO

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)				       ISSN: 1578-6676, pp. 73-90

sobre sus propias convicciones morales, ya que le cuesta terriblemente ajustar 
sus actos e ideas a una medida moral, sea cual fuere (Ibid., p. 23). 

	 Al entregarle a Polina las ganancias obtenidas, entabla con ella un 
diálogo significativo. Le dice que ya no jugará para ella, sino por su cuenta. Al 
preguntar Polina la razón de esta decisión, Alekséi Ivánovich responde:

-Porque quiero jugar por mi cuenta —contesté, mirándola con asombro— y eso 
es un obstáculo. 
- ¿Sigue, pues, convencido de que la ruleta es su única salida, su salvación? — 
preguntó ella, en todo de burla.
Le repetí muy en serio que sí. En lo que se refería a mi seguridad de que ganaría 
infaliblemente, podía parecerle ridícula, estaba de acuerdo, pero le pedí que me 
dejase en paz (Ibid., p. 24). 

En estos primeros capítulos nos encontramos con la descripción de un 
mundo completamente materialista. A diferencia de las cinco grandes obras 
de Dostoievski, no hay en El jugador ningún personaje luminoso, como Sonia 
Marmeladow de Crimen y castigo, el príncipe Myshkin, protagonista de El 
idiota o Makar Ivánovich, el santo peregrino que aparece en El adolescente. 
Tampoco hay en esta obra revolucionarios, rebeldes metafísicos como Rodion 
Raskólnikov o Iván Karamázov o grandes villanos. En Roulettenberg la gran 
mayoría de los personajes son arribistas: nobles falsos o arruinados, que ven en 
el dinero fácil su única salvación. El horizonte de sentido de los personajes de 
esta historia, por lo tanto, es nihilista. Entendemos este término en el sentido 
que lo hace Volpi, quien dice que el nihilismo es

la situación de desorientación que aparece una vez que fallan las referencias 
tradicionales, o sea, los ideales y los valores que representaban la respuesta al 
¿“para qué” ?, y que como tales iluminaban el actuar del hombre. (Volpi 2005, 
p. 16).

De acuerdo con esta tesis, lo propio de la época contemporánea es la 
desorientación existencial. Esa es precisamente la situación en que se 
encuentra Alekséi Ivánovich, Polina y los demás personajes de El jugador. En 
Crimen y castigo, obra escrita en paralelo a la novela breve que analizamos, 
la pérdida del horizonte de trascendencia por parte del protagonista de la obra, 
Rodion Raskólnikov, lo conduce a la adopción de una ideología que distingue 
entre hombres ordinarios y hombres extraordinarios, y que le otorga a estos 
últimos el privilegio de prescindir de la moral para buscar el bien superior de 
la humanidad; esta idea lleva a Raskólnikov cerca de la locura y lo induce a 
cometer un doble homicidio. Algo similar ocurre en Los demonios, novela en 
la que Kirillov decide suicidarse para probar la omnipotencia de su voluntad 
y Stavroguin quiere sembrar el caos para tomar el poder nombrado un nuevo 
zarevich.



79NIHILISMO Y VOLUNTAD DE PODER EN DOSTOIEVSKI...

ISSN: 1578-6676, pp. 73-90				            ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)

El punto central que quisiera desarrollar ahora radica en que el narrador 
de El jugador experimenta en carne propia el sin sentido de su propia vida y 
que frente a la mediocridad de su existencia adopta una actitud cínica y, al 
mismo tiempo, lúcida, excepto cuando se trata del juego. Apostar en la ruleta 
se transformará para él en una experiencia dadora de sentido frente a la cual 
todo lo demás, incluso el amor y la amistad, tendrá que ceder. La actitud de 
apostarlo todo a una sola ficha a la manera rusa, es decir, completamente 
al azar y en grandes cantidades, se replicará también en sus decisiones 
relativas a su vida personal y sentimental, y lo llevará a actuar de una manera 
completamente egoísta e irracional. A pesar de que Alekséi Ivánovich solo 
se transforma en jugador al final del relato, su naturaleza de apostador se 
manifiesta ya desde el principio de la obra. Para él, la condición de apostador 
es un rasgo típicamente ruso. La ruleta, afirma, «solo se ha hecho para los 
rusos» (Dostoievski 1973, p. 33). Interrogado por las razones que justifican 
esta idea, el narrador dice que se funda

en el hecho de que en el catecismo de las virtudes y méritos del hombre civilizado 
de Occidente ha entrado históricamente, y casi como su punto principal, la 
capacidad de adquirir bienes. El ruso, en cambio, no solo es incapaz de adquirirlos, 
sino que los derrocha sin cálculo alguno y de una manera estúpida. No obstante, 
nosotros, los rusos, también necesitamos dinero — añadí—, y por consiguiente 
mostramos gran afición a recursos como la ruleta, por ejemplo, que permite 
enriquecerse de pronto, en dos horas, sin necesidad de trabajar en absoluto. 
Esto nos seduce mucho, pero como jugamos a lo que salga, sin tomarnos ningún 
trabajo, perdemos (Dostoievski 1973, p. 33). 

Y todavía agrega: «Todavía no se sabe qué es peor: la perversión rusa o el 
modo alemán de acumular dinero mediante el trabajo honrado» (Ibid.)

Dostoievski formula así una crítica al ruso que vaga por Europa y que ha 
perdido su identidad, volviéndose hedonista. Es el caso de los personajes de 
esta novela, todos últimos hombres en el sentido nietzscheano, como veremos, 
encabezados por Alexei Ivánovich y Polina. La idea del juego ruso que va 
acompañada de una larga perorata acerca del Vater [padre] alemán, tiene 
una connotación nihilista, ya que cuestiona uno de los pilares de la sociedad 
occidental y particularmente del protestantismo, a saber, la acumulación de 
riqueza por medio del trabajo honrado. La anulación o relativización del valor 
del trabajo honrado tiene como correlato la legitimación del enriquecimiento 
rápido y fácil por medio de la ruleta. Así también ocurre con el respeto a las 
jerarquías sociales y a las normas de trato asociadas a ellas. Desafiado por 
Polina, Alekséi Ivánovich se burla de un pomposo barón alemán y su mujer. 
Esto le cuesta su puesto como preceptor en la casa del General Zagoriaski, 
algo que a él lo tiene sin cuidado (Ibid., cap. VI). 



80 MIGUEL GONZÁLEZ VALLEJO

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)				       ISSN: 1578-6676, pp. 73-90

La suerte de Alekséi Ivánovich comienza a cambiar con la sorpresiva 
llegada de la madre del General Zagoriaski, la abuela madame la générale 
princesse Antonida Vasílievna Tarasévicheva, suceso que espanta a todos 
los miembros de la familia, ya que todos esperaban la noticia de su muerte 
para así recibir la cuantiosa herencia. La autoritaria, voluntariosa y, a pesar 
de todo, bondadosa abuela exige la presencia inmediata del desafectado 
Alekséi Ivánovich, quien acude inmediatamente y la guía en su primera visita 
al casino, ocasión en la que ella gana una importante cantidad apostando al 
zero. El problema es que la abuela cae rápidamente en la ludopatía, a tal punto 
que el narrador de la historia se niega a seguir acompañándola, mostrando así 
algún grado de integridad moral (Ibid., cap. IX-XII). 

Después de la partida de la abuela de vuelta a Rusia se produce una violenta 
catástrofe en la vida de Alekséi Ivánovich. El anota retrospectivamente en su 
cuaderno, durante un otoño pasado en una triste ciudad alemana, sintiéndose 
«más solo que un hongo»: «¿No perdí entonces la razón y no estuve todo este 
tiempo en un manicomio?» (Ibid., p. 115). 

Junto con la abuela partió también De Grillet, humillando así a Polina 
(Ibid., cap. XIV). Ella llega entonces a la pieza de hotel de Alekséi Ivánovich 
y sorpresivamente le declara su amor, mostrando por primera vez sus 
sentimientos de manera abierta y quedando en una posición absolutamente 
vulnerable frente a él. Polina actúa así de manera irracional y autodestructiva, 
tal como lo haría el jugador empedernido ante la ruleta. Incomprensiblemente 
Alekséi, en lugar de quedarse junto a ella, a quien había dicho que estaba 
dispuesto a todo para demostrarle su amor, la deja en su cuarto y parte al 
casino. En sus apuntes podemos leer un intento de explicación: 

Sí, a veces la idea más disparatada, la idea más posible se mete con tal fuerza en 
la cabeza que uno acaba por tomarla como algo realizable… Más aún: cuando 
a la idea se une un deseo intenso, apasionado, en ocasiones lo acepta uno como 
fatal, necesario, impuesto por el destino, como algo que no puede por menos de 
suceder (Dostoievski 1973, pp. 130-131). 

Ya en el casino, Alekséi Ivánovich tiene una increíble racha de buena 
suerte. Sin cálculo alguno, en estado febril, «como en un sueño» y «apostando 
su vida entera» (Ibid., pp. 131-132), el protagonista de El jugador logra ganar 
en unas pocas horas la increíble cantidad de cien mil florines. 

Los acontecimientos se suceden rápidamente. Alekséi Ivánovich se 
obsesiona con el dinero ganado; Polina, en cambio, le pregunta si acaso 
la quiere; él la abraza, la besa y pasa la noche con ella, comprometiéndola 
así ante todo su círculo social. Al otro día, sin embargo, cuando Alekséi le 
ofrece cincuenta mil francos, ella se los tira en la cara y sale corriendo de la 
habitación. Esta actitud, a todas luces provocada por la falta de compromiso 



81NIHILISMO Y VOLUNTAD DE PODER EN DOSTOIEVSKI...

ISSN: 1578-6676, pp. 73-90				            ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)

de Alekséi, lo deja confundido. Entre las posibles explicaciones, como el 
orgullo ofendido o la desesperación, elige creer que «la vanidad la inducía 
a no creerme y a ofenderme, aunque es muy posible que todo fuera para ella 
misma algo oscuro» (Ibid., p. 140). 

En un giro inesperado de la trama, la amante del General, madeimoselle 
Blanche, enterada de que Alekséi Ivánovich ha ganado una fortuna, lo seduce 
y ambos parten inmediatamente a París, donde derrochan con gran estilo, en 
un par de meses, todo el dinero ganado en la ruleta. Fiel a su personalidad 
y a su visión fatalista del mundo, Alekséi Ivánovich la deja hacer lo que 
quiera, incluso recibir de vuelta al General Zagoriaski y casarse con él. 
Previsiblemente, Blanche termina abandonando a Alekséi, quien se queda sin 
un rublo.

El relato termina con un capítulo final escrito un año y ocho meses después 
de los sucesos ocurridos en Roulettenberg. Encontramos al protagonista 
convertido en «algo mucho peor que un mendigo» y consciente de haber sido 
la causa de su propia perdición (Ibid., p. 157). Durante ese lapso de tiempo, 
había trabajado como ayuda de cámara y caído en prisión por deudas; también 
había vuelto a ganar y perder en la ruleta. «El juego no me abandona ni en los 
sueños —dice—, pero me parece como si me hubiera insensibilizado, como 
si permaneciese en la ciénaga». Solo cuando volvió a ganar sintió que «¡de 
nuevo era un hombre!» (Ibid., p. 159). 

Deambulando por la ciudad alemana en la que vive, se encuentra 
aparentemente por casualidad con su antiguo amigo inglés Mr. Astley, quien 
le cuenta que la abuela finalmente ha muerto y que Polina ha recibido una 
herencia de siete mil libras. El inglés le reprocha a Alekséi Ivánovich su 
conducta en duros términos:

Se ha anquilosado [usted] — observó—: no solo ha renunciado a la vida, a sus 
intereses sociales, a los deberes de ciudadano y de hombre, a sus amigos (los 
tenía, a pesar de todo), no solo ha renunciado a cuanto no sea ganar en el juego: 
ha renunciado incluso a sus propios recuerdos. Le recuerdo a usted en unos 
instantes cálidos y fuertes de su vida, pero estoy convencido de que ha olvidado 
sus mejores impresiones de entonces; sus sueños, sus más imperiosos deseos de 
ahora, no van más allá del pair et impair, rouge, noir, los doce centrales, etc. 
¡Estoy seguro! (Ibid., p. 161). 

Mr. Astley termina revelándole que ha sido enviado por Polina a verlo 
y que ella siempre lo amó; ahora puede decírselo, le dice, porque es un 
hombre perdido. Le ofrece un poco de dinero; no le ofrece más porque sabe 
que lo perderá en el casino. Las últimas reflexiones del narrador reflejan 
patéticamente los rasgos propios del jugador: aun piensa que basta con seguir 
el método correcto para volver a ganar en la ruleta.



82 MIGUEL GONZÁLEZ VALLEJO

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)				       ISSN: 1578-6676, pp. 73-90

3. Nihilismo y voluntad de poder

	 Hemos sostenido hasta ahora que el nihilismo es una clave 
interpretativa fundamental a la hora de interpretar la novela El jugador. Dicho 
con más precisión, sostenemos que el protagonista Alekséi Ivánovich es un 
personaje nihilista, no a la manera violenta descrita en Los demonios, sino 
más bien de una manera cínica y fatalista. 

Para comprender la noción de nihilismo se debe tomar en cuenta 
a Nietzsche, quien dice que «los valores supremos se desvalorizaron» 
(Nietzsche 2016a, FP IV p. 9 [35]), y a Volpi, quien se refiere a la situación 
de incertidumbre y precariedad en que se encuentra el hombre contemporáneo 
(Volpi 2005, p.15). Nietzsche, además, hace una importante distinción: critica 
al nihilismo pasivo, porque lo asocia a una reducción del valor de la vida y 
se asocia a Dios, la moral y la resignación y defiende el nihilismo activo, en 
cambio, es síntoma de aumento del poder del espíritu (Nietzsche 2016a, FP 
1886-1887, pp. 5 [71], 13, 167). 

Pero ¿qué pasa en el caso de Alekséi Ivánovich?  En el protagonista de El 
jugador confluyen, en realidad, elementos de ambas clases de nihilismo. Por 
una parte, su fatalismo y su tendencia a la amoralidad lo acercan al nihilismo 
pasivo; en el mundo en que se desarrolla la novela, virtudes como la fidelidad 
en la amistad, la honestidad y el amor al prójimo ceden ante el afán de obtener 
dinero fácil, el cual lleva, a su vez, a la avaricia, al egoísmo y a la traición. 
Otros elementos, sin embargo, acercan esta obra al nihilismo activo entendido 
como exaltación de la vida y de la voluntad de poder.

Quien mejor ha conceptualizado la voluntad de poder es Nietzsche, quien 
sostiene que la voluntad de poder o dominio se identifica con la vida misma 
y se encarna en el superhombre, que consiste en el moverse en el movimiento 
de la autosuperación, lo cual equivale a la fuerza que utiliza el individuo para 
ir más allá de sí mismo (cf. Pieper 2012, p. 73) 

En este sentido, Nietzsche afirma en Así habló Zaratustra: 
En todos los lugares donde encontré seres vivos encontré voluntad de poder; e 
incluso en la voluntad del que sirve encontré voluntad de ser señor. A servir al 
más fuerte, a eso persuádele al más débil su voluntad, la cual quiere ser dueña de 
lo que es más débil todavía: a ese placer no le gusta renunciar (Nietzsche 2016, 
OC. IV, p. 199; cf. González 2023a)1. 

1   La voluntad de poder se manifiesta de manera paradigmática en la moral de los señores que 
Nietzsche desarrolla en la Genealogía de la moral y que está caracterizada por un temple anímico 
valiente y decidido. Nietzsche no propone una moral normativa, sino elaborara un test existencial que 
permite distinguir entre la vida del Señor y la vida del esclavo: ¿estarías dispuesto a repetir tu vida, 
tal como ha sido hasta ahora, por toda la eternidad? Este test apunta a determinar si una vida humana 
vale la pena. La actitud propia del superhombre es la afirmación de la propia vida, a pesar de todo el 



83NIHILISMO Y VOLUNTAD DE PODER EN DOSTOIEVSKI...

ISSN: 1578-6676, pp. 73-90				            ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)

En el primer capítulo de Más allá del bien y el mal, titulado «De los 
prejuicios de los filósofos», Nietzsche desarrolla una auténtica fenomenología 
de la voluntad de poder que, como veremos, se asemejan a algunos de los 
pasajes más relevantes de El jugador y que nos permitirán enriquecer nuestra 
labor interpretativa.

En primer lugar, Nietzsche, refiriéndose a Schopenhauer, afirma que 
los filósofos, por medio de una unidad verbal artificial, han simplificado 
y transformado en evidente el complejo fenómeno de voluntad. En toda 
volición hay una pluralidad de sentimientos: el sentimiento del estado del 
que nos alejamos, el del estado al que tendemos y el sentimiento muscular 
concomitante; a esto se agrega el pensar, ya que en todo acto de voluntad hay 
un pensamiento que manda, al cual Nietzsche denomina afecto de mando. En 
la voluntad confluyen entonces tres elementos: el sentimiento, el pensamiento 
y el afecto. 

Lo que se llama “libertad de la voluntad” es esencialmente el afecto de 
superioridad con respecto a quien tiene que obedecer: “yo soy libre, ‘él’ tiene 
que obedecer” —en toda voluntad se esconde esa conciencia y asimismo aquella 
tensión de la atención, aquella mirada derecha que se fija exclusivamente en una 
sola cosa, aquella valoración incondicional “ahora se necesita esto y no otra 
cosa”, aquella interna certidumbre de que se nos obedecerá, y todo lo demás que 
forma parte del estado propio del que manda. Un hombre que realiza una volición 
— es alguien que da una orden a algo que hay en él, lo cual obedece, o él cree que 
obedece (Nietzsche 2016b, MBM, p. 50). 

A Nietzsche le llama profundamente la atención que para referirse a 
un fenómeno tan complejo como la volición se ocupe una sola palabra. La 
idea del yo encubre así una dualidad, ya que somos nosotros mismos los 
que mandamos y los que obedecemos. Lo central para nuestro análisis, sin 
embargo, tiene que ver, como veremos con la noción de «afecto de mando». 

En el segundo capítulo del texto, Nietzsche dice que, suponiendo que 
lo único dado en el mundo sean nuestros apetitos y pasiones, sería posible 
concebir este mundo «como algo dotado de idéntica grado de realidad que el 
poseído por nuestros afectos» (Nietzsche 2016b, MBM. p. 78). Si creemos en 
la causalidad de la voluntad, añade, «entonces tenemos que hacer el intento 

sufrimiento. Lo que distingue a las vidas valiosas es la afirmación de la propia voluntad de poder o 
de dominio, es decir, la autoafirmación de la propia existencia, la cual solo obedece a su propia moral 
(cf. Nietzsche 2016, OC. III, p. 857; González 2023b, cap. VIII).



84 MIGUEL GONZÁLEZ VALLEJO

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)				       ISSN: 1578-6676, pp. 73-90

de considerar hipotéticamente que la causalidad de la voluntad es la única» 
(Ibid.). 

Suponiendo, finalmente que se consiguiese explicar nuestra vida instintiva eterna 
como la ampliación y ramificación de una única forma básica de la voluntad, 
—a saber, de la voluntad de poder, como dice mi tesis— ; suponiendo que fuera 
posible reducir todas las funciones orgánicas a esa voluntad de poder, y que 
se encontrase en ella también la solución del problema de la procreación y la 
nutrición —es un único problema—, entonces habríamos adquirido el derecho a 
definir inequívocamente toda fuerza agente como: voluntad de poder. El mundo 
visto desde dentro, el mundo definido y designado en su “carácter inteligible”, 
— sería cabalmente «voluntad de poder» y nada más (Nietzsche 2016b, MBM, 
p. 79).

De acuerdo con lo expresado en este pasaje, Nietzsche, fiel a su 
posición epistémica perspectivista, propone interpretar el mundo como si 
fuese voluntad de poder, asumiendo implícitamente que esta visión del 
mundo —como tampoco ninguna otra— es demostrable racionalmente, 
dado que el perspectivismo supone la negación de la verdad entendida como 
correspondencia entre el enunciado y el fenómeno, para acercarse a una visión 
pragmática de lo verdadero2. 

	 Sin perjuicio de lo anterior, en la séptima parte de Más allá del bien 
y el mal, titulada «Nuestras virtudes», Nietzsche retoma su acercamiento de 

2   De acuerdo con Nietzsche, no conocemos el mundo, pero podemos interpretarlo, sabiendo 
que lo que él llama verdad es, en estricto sentido, una interpretación del mundo desde la perspectiva 
de nuestras creencias. Esta posición corresponde a lo que Nietzsche llama perspectivismo, el cual 
ha sido adecuadamente conceptualizado por Cox como «el particular horizonte interpretativo de una 
forma de vida, definido como un centro evaluativo situado en lugares que van desde el micro nivel 
afectivo al macro nivel de la organización social, cultural y política»; para Nietzsche, agrega este 
autor, “no hay un mundo dado previos anterior a la interpretación; el mundo es construido por medio 
de la interpretación” (cf. Cox 1999, p. 155). La tesis perspectivista, por lo tanto, es epistémica, ya 
que responde directamente a la pregunta por aquello que podemos conocer. Se trata entonces de una 
tesis epistémica de primer orden que tiene, sin duda alguna, consecuencias metodológicas. La gran 
diferencia en materia epistémica de Nietzsche con un autor como Kant radica, en definitiva, en que 
Nietzsche no da cuenta de la realidad fenoménica intersubjetiva; de esto se sigue que no hay algo así 
como una perspectiva humana del mundo, sino, llevando la tesis al extremo, tantas perspectivas como 
personas hay en el mundo. Y estas diversas perspectivas, en la medida en que no podemos escapar 
de ellas, son, en gran medida, inconmensurables. Si esto fuese correcto, no sería posible elaborar una 
tesis verdadera acerca del mundo, si es que entendemos que la verdad es la correspondencia entre el 
enunciado y el mundo fenoménico.  



85NIHILISMO Y VOLUNTAD DE PODER EN DOSTOIEVSKI...

ISSN: 1578-6676, pp. 73-90				            ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)

corte fenomenológico a la voluntad de poder. Lo que el pueblo llama espíritu, 
dice el filósofo, 

quiere ser señor y sentirse señor dentro de sí mismo y su alrededor: tiene voluntad 
de ir de la pluralidad a la simplicidad, una voluntad opresora, domeñadora, ávida 
de dominio y realmente dominadora (Nietzsche 2016b, MBM, p. 220).

Lo más propio de la voluntad de poder de Nietzsche es la idea de que 
toda voluntad, aun aquella voluntad cristiana que explícitamente renuncia a 
dominar a otros, es y seguirá siendo voluntad de poder (Nietzsche 2016, OC. 
IV; GM I, 61-66). Esta idea es reafirmada en la novena parte de Más allá del 
bien y el mal, titulada «¿Qué es aristocrático?». En este capítulo Nietszche 
retoma el tópico de la autosuperación del hombre que había abordado al 
comienzo de Zaratustra y propone una reconstrucción hipotética del origen 
de Estado: un grupo de hombres «con fuerzas de voluntad y apetitos de poder 
intactos» se lanzaron y dominaron «a razas más débiles, más civilizadas, más 
pacíficas» (Nietzsche 2016b, MBM, p. 268). 

La casta aristocrática ha sido siempre al comienzo la casta de los bárbaros: 
su preponderancia no residía en ante todo en la fuerza física, sino en la fuerza 
psíquica — eran hombres más enteros (lo cual significa también, en todos los 
niveles, “bestias más enteras”) (Nietzsche 2016b, MBM, p. 269).

Al igual que en Zaratustra y en la Genealogía de la moral, Nietzsche 
afirma en Más allá del bien y el mal su convicción de que el verdadero contraste 
no se da entre el bien y el mal moral, sino entre la voluntad fuerte y la voluntad 
débil. En la época primitiva de la humanidad, los fuertes impusieron a sangre 
y fuego su visión del mundo por sobre los débiles. La llegada del cristianismo, 
en cambio, representó la rebelión de los esclavos de la moral: por medio de la 
cruz de Cristo, los esclavos divinizaron su propia debilidad e hicieron que los 
fuertes se sintieran culpables de su fortaleza; de esta manera, impusieron su 
interpretación del mundo, la cual ha predominado durante los últimos veinte 
siglos (cf. Nietzsche 2016, OC. IV, GM I, 50-58; Nietzsche 2016b, MBM, pp. 
142-172). En conclusión, de acuerdo con Nietzsche, 

toda la vida orgánica se halla permanentemente en estado dinámico y caótico 
de creación y descomposición: de dominar y ser dominada [...]. La voluntad 
de poder es una emoción, la emoción del dominio. Lo que se denomina libre 
voluntad es, en esencia, superioridad con respecto a algo que debe obedecernos 
[...] Pero ese algo no tiene porqué encontrarse fuera de nosotros. Nietzsche 
también está hablando de autodominio (Prideaux 2019, pp. 325-326).

Hasta aquí el análisis de la noción la voluntad de poder en Nietzsche.  
En el caso de Dostoievski, si bien él no desarrolla una filosofía de la 

voluntad de poder propiamente tal, es posible encontrar muchas alusiones 



86 MIGUEL GONZÁLEZ VALLEJO

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)				       ISSN: 1578-6676, pp. 73-90

a este concepto a lo largo de su obra. El escritor ruso entiende la voluntad 
de poder como una actitud de autoafirmación de la propia existencia que se 
asocia un fuerte sentimiento de placer y de dominio. 

Para desarrollar esta tesis, resulta muy relevante en este contexto analizar 
detenidamente una de las frases finales que el protagonista de El jugador, ya 
caído en desgracia, anota en su libreta de apuntes:

Regenerarse, resucitar. Hay que demostrarles… Que sepa Polina que todavía 
puedo ser un hombre. Lo único que hace falta… Aunque ahora, por lo demás, 
es tarde, pero mañana… ¡Tengo un presentimiento, y no puede ser otro modo! 
¡Disponga ahora de quince luises y empecé con quince florines! Si empiezo con 
prudencia… ¿Es posible, es posible que sea una criatura? ¿Es que no comprendo 
yo mismo que soy un hombre perdido? Pero ¿por qué no puedo resucitar? ¡Sí! Lo 
único que hace falta es, siquiera una vez en la vida, ser calculador y paciente, ¡eso 
es todo! Basta mantenerse firme una vez siquiera, y en una hora puedo cambiar 
todo mi destino. Lo principal es el carácter (Dostoievski 1973, pp. 166-167).

Profundizando en las líneas interpretativas de Jackson y Cherkasova, 
sostengo que El jugador debe ser leído desde los conceptos de nihilismo y 
voluntad de poder y que Alekséi Ivánovich es un personaje nihilista. 

Como veíamos en las primeras páginas de este trabajo, Jackson sostiene 
que para Dostoievski la tragedia del jugador radica en el desarraigo y en 
la pérdida de la fe en Dios y que Cherkasova dice que la abuela «vuelve a 
la ruleta una y otra vez en un inútil intento de recapturar el sentimiento de 
control, grandiosidad y plenitud de vida» (Cherkasova 2024, p. 173). 

El punto central radica en que, de acuerdo con la visión existencial de 
Dostoievski, después de la muerte de Dios la vida humana pierde su sentido y 
la humanidad queda completamente desorientada.

Pero ¿Qué podría remplazar la fe en Dios? De acuerdo con Crimen y 
castigo y Los demonios, la ideología, aunque se base en premisas extravagantes, 
puede llegar a ser una instancia dadora de sentido. El nihilismo, sin embargo, 
adopta variadas formas. Dentro de ellas encontramos una variante hedonista 
a la que pertenecen la gran mayoría de los personajes de El jugador. Como se 
sigue de la lectura de la novela, prácticamente todos ellos viven vidas vacías 
y fingen poseer un estatus social y económico del que carecen. Como todas 
las personas, aspiran al reconocimiento, pero basan su autoestima en factores 
externos y accidentales. Alekséi Ivánovich, por ejemplo, se queja del trato 
recibido en el hotel. A pesar de tener estudios universitarios y provenir de una 
familia noble, es tratado poco menos que como un sirviente de la familia del 
General Zagoriaski; este, a su vez, aspira a ser amado por madeimoselle Blanche 
de Cominges, la cual no duda en abandonarlo después de la catastrófica visita 



87NIHILISMO Y VOLUNTAD DE PODER EN DOSTOIEVSKI...

ISSN: 1578-6676, pp. 73-90				            ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)

de la abuela al casino de Roulettenberg. Bajo estas condiciones, las relaciones 
humanas se vuelven frías e instrumentalizadoras.

En este contexto, el triunfo en el casino, es decir, la posibilidad de ganar 
en dos horas una fortuna que permita vivir holgadamente el resto de la vida, se 
transforma en una obsesión, en la cura soñada no solo contra la pobreza, sino 
también contra el aburrimiento y la falta de reconocimiento. En este sentido, 
confirmando que existe un vínculo entre juego y nihilismo, Jackson dice que 
el mero acto de jugar «es una afirmación consciente o inconsciente de la falta 
de sentido del universo, del vacío de toda decisión humana […] El jugador 
es fatalista» (Jackson 2024, p.115). La adicción al juego, como se ha visto a 
lo largo de este trabajo, está asociada a ideas irracionales. Esto recuerda un 
significativo diálogo de Alekséi Ivánovich con Polina:

- ¿Sigue, pues, convencido de que la ruleta es su única salida, su salvación? – 
preguntó ella, en todo de burla.
Le repetí muy en serio que sí. En lo que se refería a mi seguridad de que ganaría 
infaliblemente, podía parecerle ridícula, estaba de acuerdo, pero le pedí que me 
dejase en paz (Dostoievski 1973, p. 24). 

Después de haberla experimentado intensamente la adrenalina del juego, 
la sensación de triunfo y el llegar a ser el centro de la envidia y de la atención 
de todos, Alekséi Ivánovich anhelará sentir de nuevo la voluntad de poder, 
es decir, este «sentimiento de control, grandiosidad y plenitud de vida» 
(Cherkasova 2024, p. 173). En un pasaje notablemente similar, Nietzsche 
afirma en Más allá del bien y el mal que la volición, este fenómeno complejo 
que supone pensamiento, sentimiento y afecto de mando, está asociado a los 
sentimientos de «coaccionar, urgir, oprimir, resistir y mover» y que el volente 
tiene erradamente a creer que existe un vínculo necesario entre voluntad y 
acción, de forma tal que se atribuye el buen resultado a la voluntad misma. 
Esto produce en el volente un «sentimiento placentero de ser el que manda al 
que denomina libertad de la voluntad» (Nietzsche 2016b, MBM, p. 51). 

La descripción de Nietzsche de la volición coincide plenamente con la 
interpretación de Cherkasova, de acuerdo con la cual Alekséi Ivánovich quiere 
sentir de nuevo la voluntad de poder y con la definición de este concepto 
propuesto por Prideaux, a saber, una emoción, la emoción del dominio. Lo que 
se denomina libre voluntad es, en esencia, superioridad con respecto a algo 
que debe obedecernos (Prideaux 2019, p. 326). Esta tesis puede ser confirmada 
por medio del análisis de una serie de pasajes especialmente relevantes de El 
jugador. 



88 MIGUEL GONZÁLEZ VALLEJO

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)				       ISSN: 1578-6676, pp. 73-90

Después del episodio tragicómico con el marqués ruso, Alekséi Ivánovich 
le dice a Polina que

La satisfacción siempre es algo útil, y el poder salvaje e ilimitado – aunque 
sea sobre una mosca – también constituye una especie de satisfacción. El 
hombre es un déspota por naturaleza y le agrada hacer sufrir. A usted eso le gusta 
terriblemente (Dostoievski 1973, p. 43, las cursivas son mías). 

Al describir lo que sentía al experimentar la fiebre del juego, durante las 
escasas horas en que logró ganar cien mil florines, el protagonista dice: 

No recuerdo si en este tiempo pensé una vez siquiera en Polina. Experimentaba 
un placer irresistible en recoger y acumular los billetes de banco, cuyo montón 
iba creciendo ante mí. En efecto, era como si se me empujase el destino (Ibid., 
pp. 134- 135, las cursivas son mías).

Y al caminar de vuelta a su hotel, 
Solo experimentaba un placer terrible, el placer del éxito, de la victoria, del 
poderío, no sé cómo decirlo […] Subí a la carrera a mi piso y abrí rápidamente la 
puerta. Polina seguía allí, sentada en mi diván, ante la vela encendida y cruzada 
de brazos. Me miró con asombro; claro que en esos instantes yo debía de ofrecer 
un aspecto bastante extraño. Me detuve ante ella y empecé a echar sobre la mesa 
todo el dinero (Ibid., p. 135, las cursivas son mías). 

Todos estos pasajes coinciden en resaltar el placer irresistible asociado 
al sentimiento de poder ilimitado que experimenta el ludópata al ganar en 
el juego. Esta comprobación, que remite a la experiencia de Dostoievski 
en el casino, está evidentemente extrapolada y exagerada al máximo en las 
notas de Alekséi Ivánovich, especialmente cuando afirma que «el hombre 
es un déspota por naturaleza y le agrada hacer sufrir». En la misma obra 
de Dostoievski es posible encontrar personajes luminosos, como el Stárets 
Zósima (Los hermanos Karamázov), el príncipe Myshkin (El idiota), Makar 
Ivánovich (El adolescente)  y Sonia Marmeladow (Crimen y castigo) que se 
caracterizan precisamente por su firme decisión de renunciar al despotismo y 
a la exaltación de la voluntad de poder, adoptado actitudes que solo pueden 
ser entendidas a partir de una espiritualidad basada en la aceptación paciente 
del sufrimiento y del martirio, siguiendo el ejemplo del Cristo crucificado. 
Por esta razón, la experiencia de un ludópata no puede ser generalizada y 
transformada en el paradigma de la acción humana. Dostoievski cree más bien 
en la libertad humana para optar entre la luz o la oscuridad: este es el caso 
de personajes atormentados como Rodion Raskólnikov (Crimen y castigo) e 
Iván Karamázov (Los hermanos Karamázov). Si bien Alekséi Ivánovich se 
aleja bastante de estos modelos, también él eligió el camino de la ludopatía en 
aquel instante fatal en que decidió abandonar a Polina para ir a jugar al casino, 



89NIHILISMO Y VOLUNTAD DE PODER EN DOSTOIEVSKI...

ISSN: 1578-6676, pp. 73-90				            ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)

pensando erradamente que se trataba de una fatalidad del destino (Ibid., pp. 
130-131).

Sin perjuicio de lo anterior, el punto central que queremos destacar en este 
trabajo es lo que Dostoievski no dice, pero da a entender de manera implícita 
en El jugador, a saber, que el nihilismo no elimina la necesidad humana de 
un horizonte de sentido y de trascendencia, y que es necesario, por lo tanto, 
encontrar un reemplazo. En Crimen y castigo y en Los demonios el nihilismo 
conduce a sus protagonistas a adoptar delirantes ideologías revolucionarias; 
en el caso de El jugador, en cambio, el protagonista encuentra el remplazo de 
Dios en las mesas de juego. Como afirma Jackson, «el jugador encuentra un 
padre o madre sustitutos en el destino, la oportunidad o la suerte» (Jackson 
2024, p. 115).

Alekséi Ivánovich opta por la efímera, pero intensa sensación de poder 
que le otorga la ruleta; en lugar de ello, sin embargo, podría haberse casado 
con Polina en vez de abandonarla en medio de la noche para ir al casino. 
Muy tarde se entera de que ella también lo amaba. Su obsesión por obtener 
el reconocimiento instantáneo que otorgaba en Roulettenberg el triunfo en el 
casino lo cegaron con relación a los sentimientos que ella experimentaba. Mr. 
Astley tiene toda la razón al reprocharle su ingratitud, su carácter vicioso, el 
desperdicio de todos sus talentos. 

Tal como en sus demás obras, Dostoievski hace que las ideas se encarnen 
en los personajes y los hace vivir las consecuencias de sus elecciones hasta 
la redención, la muerte, la cárcel o la locura. Alekséi Ivánovich no es la 
excepción a esta regla. Su historia termina con el recuerdo de su última vez 
en Roulettenberg. Había salido del casino y se había dado cuenta que apenas 
le quedaba un florín, que al menos le alcanzaba para comer. Pero cambió de 
opinión y dio la vuelta,

Puse el florín al manque (aquella vez fue el manque), y, en verdad, se experimenta 
una sensación muy particular cuando uno está sólo en tierra extraña, lejos de 
parientes y amigos y sin saber que va a comer y apuesta el último florín, ¡lo que se 
dice el último! Gané, y veinte minutos después salía del casino con ciento setenta 
florines en el bolsillo. ¡Es un hecho! ¡He aquí lo que a veces puede significar el 
último florín! ¿Y si ahora perdiese los ánimos, si no me atreviese a decidirme?
¡Mañana, mañana terminará todo! (Dostoievski 1973, p. 167)

Referencias bibliográficas
BERDIAEV, N. (1951), El credo de Dostoyevski. Barcelona: Apolo. 
CHERKASOVA, E. (2024), «Betting on Zero. Existential Themes in Dostoevsky´s 

The Gambler», en S. Evbdokimova (ed.), Dostoevsky´s The Gambler. London/
New York: Lexington Books, cap. 5.  



90 MIGUEL GONZÁLEZ VALLEJO

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)				       ISSN: 1578-6676, pp. 73-90

COX, C. (1999), Nietzsche. Naturalism and Interpretation. Berkeley: University of 
California Press. 

DOSTOIEVSKI F. (2021) El adolescente. Barcelona: Alba Editorial; (2017) Los 
demonios. Madrid: Alianza; (2017) Los hermanos Karamazov. Madrid: Alianza; 
Crimen y castigo. Madrid: Alianza; El idiota (2016). Madrid: Alianza, 2016; 
(1973) El jugador. Las noches blancas. Santiago: Editorial Andrés Bello. 

FRANK. J. (2010), Dostoievski. Los años milagrosos, 1865-1871. Ciudad de México: 
FCE.

GONZALEZ, M. (2023a), «La condición humana en Nietzsche. Una reflexión a partir 
de Zaratustra», Tópicos, 65, pp. 205-340; Filosofía de la cruz (2023b). Santiago: 
Ediciones UC.

GUARDINI, R. (1954), El universo religioso de Dostoyevski. Buenos Aires: Emecé.  
NIETZSCHE, F. (2011ss.), D. Sánchez (ed.) Obras Completas I-IV. Fragmentos 

póstumos. Madrid: Tecnos; (2016b) Más allá del bien y el mal, trad. A. Sánchez 
Pascual. Madrid: Alianza; (2009) Genealogía de la moral, trad. A. Sánchez 
Pascual. Madrid: Alianza.

JACKSON. R. (2024), «Polina and Lady Luck in Dostoevsky´s The Gambler», en 
S. Evbdokimova, Dostoevsky´s The Gambler. London/New York: Lexington 
Books, cap. 3. 

PIEPER, A. (2012), «Zarathustra als Verkünder des Übermenschen und als Fürsprecher 
des Kreises», en V. Gerhardt (ed.), Friedrich Nietzsche. Also sprach Zaratustra. 
Berlin: Akademie Verlag, pp. 69-91. 

PRIDAUX, S. (2019)¡Soy dinamita! Una vida de Nietzsche. Barcelona: Ariel.
STEPENBERG, M. (2019), Against Nihilism. Nietzsche Meets Dostoevsky. Chicago/

London: Blake Rose Books.
VOLPI. F. (2004), El nihilismo, trad. A. Vigo/C. del Rosso. Biblos: Buenos Aires. 


