“Para terminar con el juicio de la
sexualidad”: Hacia una ética y una
politica anarquicas de los placeres

con-sentidos

“To have done with the judgement of sexuality ”:
Toward an anarchic ethics and politics of
con-sensual pleasures

ESTER JORDANA LLUCH
Universidad de Zaragoza (Espaia)

Recibido: 05/04/2025 Aceptado: 06/10/2025

RESUMEN

Los debates contemporaneos en torno a la nocion del consentimiento suelen abordar la relacion
sexual a partir de una contraposicion entre la voluntad y el deseo. A partir de las investigaciones
efectuadas por Michel Foucault, nuestro trabajo elabora una anarqueologia del dispositivo de
sexualidad moderno para dar cuenta de como se constituye historicamente. Desde la perspectiva
de un feminismo posfundacional, se explora la necesidad de desfundamentar ese dispositivo de
sexualidad para explorar una nueva cultura del sexo que se despliegue a partir del placer y no
del deseo.

PALABRAS CLAVE
DESEOQ; PLACER; PODER; FEMINISMO CONTEMPORANEO: CONSENTIMIENTO

ABSTRACT
Contemporary debates surrounding the notion of consent often approach sexual relations
through an opposition between will and desire. Drawing on the research conducted by Michel
Foucault, our work elaborates an anarchaeology of the modern sexuality dispositif to account
for its historical constitution. From the perspective of a post-foundational feminism, we explore
the necessity of ungrounding this sexuality dispositif in order to explore a new culture of sex
that unfolds from pleasure and not from desire.

KEYWORDS
DESIRE; PLEASURE; POWER; CONTEMPORARY FEMINISM; CONSENT.

© Contrastes. Revista Internacional de Filosofia, vol. XXX N°3 (2025), pp. 126-144. ISSN: 1136-4076
Departamento de Filosofia, Universidad de Malaga, Facultad de Filosofia y Letras
Campus de Teatinos, E-29071 Malaga (Espaiia)

Contrastes vol. XXX-N°3 (2025)



“Para terminar con el juicio de la sexualidad”: Hacia una ética y una politica... 127

EL 28 DE NOVIEMBRE DE 1947, Antonin Artaud grababa su poema “Para termi-
nar con el juicio de dios” con el objetivo de emitirlo por radio. Sin embargo,
Wladimir Porche, director general de la Radiodiffusion fran¢aise, prohibid su
emision. Por suerte, se conserva una grabacion de la desgarrada voz de Artaud
leyendo el poema, que fue publicado posteriormente. En él, el autor conjura el
modo de acabar con el “juicio de dios” y afirma que ha encontrado “la forma
de terminar de una vez por todas con ese impostor” (Artaud, 2002, pp. 42).
Evocando el motto nietzscheano, afirma que la muerte de dios como tal ya ha
acontecido, sin embargo, nada se ha transformado porque la creencia en dios
se ha desplazado al ser humano. Asi, afiade: “si nadie cree ya en dios, todo el
mundo cree cada vez mas en el hombre. Ahora es preciso castrar al hombre”
(Artaud, 2002, pp. 42). ;Como? “Llevandolo por ultima vez/ a la mesa de au-
topsias para/ rehacerle su anatomia” (Artaud, 2002, pp. 42), y mas adelante, “se
trata de clavarlo en el corazon, donde/ los hombres mas lo aman, bajo la forma
de la/ sexualidad enfermiza/ en esa siniestra apariencia de crueldad moér-/bida
que reviste cuando, como ahora, se/ complace en convulsionar y enloquecer a/
la humanidad” (Artaud, 2002, pp. 42). Para liberar al ser humano, es necesario
hacerle un cuerpo sin 6rganos: “Cuando ustedes le hayan hecho un cuerpo sin/
organos lo habran liberado de todos sus auto-/matismos y lo habran devuelto
a/su verdadera libertad (Artaud, 2002, pp. 43).

Como es sabido, Deleuze y Guattari, harian célebre el texto de Artaud al
convertir el “cuerpo sin 6rganos” en un punto esencial de la lectura del deseo
efectuada en el Anti-Edipo. Sin embargo, desde una perspectiva posfundacio-
nal podriamos decir que hay, al menos, tres lecturas posibles de ese “cuerpo
sin 6rganos™: la de Deleuze y Guattari; la de Lacan; y la de Foucault. Todas
ellas operan sobre los mismos supuestos criticos: el postulado de que no hay
una “naturaleza humana” que pueda servir como fundamento ultimo de la
experiencia; y una impugnacion de los modos de “normalizacion” derivados
de ese fundamento.

Para Deleuze y Guattari, el “cuerpo sin drganos” es una consigna subversiva
destinada a desterritorializar al deseo buscando abrir lineas de fuga deseantes.
Los autores efectiian una conceptualizacion explicitamente politica del deseo,
en tanto que lo situan como fuerza dindmica y creadora de la realidad social.
Para Lacan, el sujeto es ya siempre un “cuerpo sin 6rganos”: no se configura a
partir de un orden natural (los instintos, las pulsiones), sino a partir de la entrada
del sujeto en el orden simbolico condicionado por el marco historico y social.
En el caso de Lacan, el psicoanalisis mismo constituye una ética del deseo.
Por ultimo, leido en clave foucaultiana, el texto de Artaud apunta hacia dos de
los ejes que atraviesan el pensamiento del autor: subraya como la “muerte de
dios” esta atada a la “muerte del hombre”, al tiempo que nos insta a liberarnos
del dispositivo de sexualidad moderno tal como ha sido historicamente confi-

Contrastes vol. XXX-N°3 (2025)



128 ESTER JORDANA LLUCH

gurado. En el analisis de ese dispositivo arraiga la diferencia fundamental con
Lacan y Deleuze-Guattari: la critica foucaultiana a la nocion de deseo. Como
veremos, para Foucault, el deseo es una “invencion” historica que opera en el
centro del mismo. El autor nos insta, por tanto, a abandonar ese dispositivo a
partir de la invencion de una nueva ética y politica del placer.

En el debate contemporaneo en torno al consentimiento sexual, la relacion
entre la voluntad y el deseo se ha convertido en una cuestion central. Para dirimir
si ha habido o no consentimiento en una determinada experiencia sexual, es ne-
cesario someter a los sujetos a una suerte de interrogacion o examen que permita
determinar cudl ha sido su voluntad o su deseo. Siguiendo a Foucault a través
del motto de Artaud, si el objetivo es “terminar con el juicio de la sexualidad”,
es necesario explorar una nueva experiencia de los cuerpos y sus placeres que
no remita a una pugna entre voluntades o deseos individuales contrapuestos.

Nuestro recorrido examinara esa doble vinculacion del sexo con la ley
y el deseo en nuestra cultura occidental. En primer lugar, vamos a sintetizar
el modo en que nuestro sexo se ha visto introducido, a lo largo de la historia
occidental, en un conjunto de regulaciones y codificaciones cambiantes. En
segundo lugar, vamos a examinar las transformaciones de la “sustancia ética”
(como la llamaba Foucault) en el seno de las cuales se genera la nocion de
deseo. En tercer lugar, trataremos de explorar la invitacidon foucaultiana a salir
del dispositivo de sexualidad a través de la invencion de una nueva cultura del
placer, desplegando algunas direcciones posibles. Por tltimo, situaremos esos
postulados en el marco del debate contemporaneo sobre el consentimiento.

Nuestro analisis constituye una aproximacion desde el feminismo pos-
fundacional que se despliega tedrica y metodologicamente en clave de una
anarqueologia. Foucault enunciaba ese neologismo en un curso impartido en
1979 desde el postulado de que es necesario cuestionar la necesidad de todo
poder, en tanto que se apoya en la contingencia histérica (Foucault, 2024, p.99).
Tomando como punto de partida que todo fundamento (arkhé) se sostiene sobre
una doble dimension: la de principio y la de mando o gobierno!, la aproximacion
anarqueoldgica busca sefalar la compleja red de contingencias histéricas que
habrian dado lugar a la institucion de un fundamento determinado; los multiples

1 Este trabajo forma parte de los proyectos de investigacion «Pensamiento Contemporaneo
Posfundacional-II: Analisis tedrico-critico de la ontologia de la institucion y sus fundamentos
contingentes» (PID2023-146898NB-100) y «Por una historia conceptual de la contemporaneidad.
La contemporaneidad clasica y su dislocacion: de Weber a Foucaulty (PID2020-113413RB-
C31), financiados por el Ministerio de Ciencia e Innovacion. La exploracion simultdnea del
arkhé como principio y como mando se inscribe en las hipdtesis que impulsaron la primera
fase del proyecto «Pensamiento Contemporaneo Posfundacional: Analisis tedrico-critico de
las ontologias contemporaneas de la negatividad y la cuestion de la violencia del fundamento
(PID2020-117069GB-100)»

Contrastes vol. XXX-N°3 (2025)



“Para terminar con el juicio de la sexualidad”: Hacia una ética y una politica... 129

y discontinuos modos de ser que se despliegan de la emergencia de los distin-
tos fundamentos; y el conjunto de practicas, discursos y tecnologias que los
sostienen. En segundo lugar, frente a una politica posfundacional que acoge la
contingencia del fundamento como espacio de una disputa politica en términos
de antagonismo (Marchart, 2009), nuestra apuesta es concebir los fundamentos
como el efecto de una institucion practica performativa y agencial. Desde ahi,
la relacion entre fundamentacion/defundamentacion (grounding/ungrounding)
adquiere una dimension historica, inmanente y dinamica, no necesariamente
mediada por el agonismo o el antagonismo.

Frente al lugar comtin de la metafisica segun el cual el fundamento precede
a la institucion, nuestra premisa es que la institucion precede al fundamento.
Invertir esa perspectiva nos permite dar cuenta de como es la institucion de
practicas, discursos o tecnologias la que sostiene los distintos fundamentos.
Desde esa premisa, en todo proceso de fundamentacion (grounding) opera un
ejercicio de legitimacion y neutralizacion. Por un lado, borra las condiciones
historicas y contingentes de su institucion, permitiendo que los fundamentos
aparezcan como necesarios, esenciales y transhistoricos; y, por otro, hace apare-
cer determinadas instituciones como el efecto de un acto o momento fundacional
originario y constitutivo (ej. el Estado como el efecto del contrato social; el
museo como efecto de la experiencia estética?). Por tanto, el proceso politico
de defundamentacion (ungrounding) remite a: revertir esa neutralizacion dando
cuenta de la contingencia y violencia de su institucion historica; examinar las
formas de saber, poder y experiencias de si que ponen en juego; y emprender la
tarea de desinstitucion® de las practicas, discursos o tecnologias que instituyen
esos “modos de ser”. Como sefiala Juan Evaristo Valls-Boix “todo fundamento
se instituye con su propio desmontaje” (Valls Boix, 2025, 188).

Un feminismo posfundacional declinado en clave anarqueologica se ca-
racteriza, por tanto, por examinar como nuestra cultura ha instituido (a través
de practicas, discursos y tecnologias), distintos fundamentos que han operado
histéricamente como principios y modos de jerarquizar, dominar, gobernar o
producir cuerpos y placeres. Poner el foco en esos fundamentos historicos que
operan agencial y performativamente a través de la institucion de practicas,
discursos y tecnologias, impide concebir el patriarcado a partir de una pers-
pectiva transhistorica general (Foucault, 2024). En primer lugar, porque cada

2 Jordana Lluch, Ester. “Anarqueologia de la obra de arte: La dimension anarquica de la
estética” posfundacional. En: Llevadot, Lauray Valls Boix, Juan Evaristo (eds.) (2025). Estética Pos-
fundacional: Arte politico y politicas del arte en el pensamiento contemporaneo. Madrid: Dykinson.

3 Utilizamos la nocion de desinstitucion y no destitucion en un sentido agambeniano.
A nuestro juicio, desde una perspectiva foucaultiana, las practicas, discursos o tecnologias
instituyen modos de ser, por tanto, no se conciben como vinculos o relaciones que cabria inte-
rrumpir convirtiéndolos en inoperantes desde una potencia destituyente (Agamben, 2014, 285).

Contrastes vol. XXX-N°3 (2025)



130 ESTER JORDANA LLUCH

“sustancia ética” ha modulado diferentes modos de gobernar los cuerpos y los
placeres. En segundo lugar, porque, en el seno de las tecnologias, practicas
y saberes destinados a producir un ethos, los sujetos establecen su particular
modo de inscribirse en ellas: acogiéndolas, subvirtiéndolas, transformandolas,
intensificandolas, evitandolas, reinventandolas, etc. Se abre asi una exploracion
anarqueolégica de nuestras formas de gobernar historicamente los cuerpos y sus
placeres que pone en el centro la relacion entre su fundamentacion (grounding)
y defundamentacion (ungrounding) contingente a través de practicas, saberes
y tecnologias cambiantes. Esa aproximacion nos permite mostrar como la
diferencia sexual se ha conjugado de distintos modos a lo largo de la historia.

1. LA CODIFICACION DE LA SEXUALIDAD

Uno de los ejes que Foucault examina a lo largo de los cursos y libros de-
dicados a investigar la sexualidad en la cultura occidental es el de los codigos
que han marcado la historia de sus prohibiciones y regulaciones. Esa historia
muestra como la moral sexual occidental se apoya de manera estable sobre tres
principios: la limitacion de la sexualidad a la procreacion; la proscripcion del
sexo fuera del matrimonio; y la heterosexualidad normativa.

El analisis efectuado por el segundo y tercer volumen de Historia de la
sexualidad (2006b, 2006¢) impugna el lugar comun de que la antigiiedad gre-
colatina habria gozado de una libertad sexual que el cristianismo vino a limitar.
Foucault muestra como, de hecho, esos tres principios habian sido ya elaborados
durante la época romana y fueron asimilados por el paganismo cristiano. Si
bien, como decimos, los principios se mantienen asombrosamente estables, la
codificacion de la sexualidad se efectua de formas muy distintas.

En la antigiiedad, la problematizacion en torno a la sexualidad no responde
a un unico principio o unidad. Por un lado, si bien el matrimonio (codificado
juridicamente) opera como vinculo fundamental del oikos, mantener relaciones
con esclavos/as estaba tolerado. Del mismo modo, si bien las relaciones homo-
sexuales existen en el marco del “amor a los muchachos”, éste aparece como
un espacio de problematizacion del placer desde una perspectiva pedagogica 'y
politica. En tanto que un ciudadano libre no puede ser dominado y convertirse
en objeto de placer de otro, es necesario aplicar un principio de autodominio
cuando el muchacho deviene adulto. Por tltimo, en el campo del cuidado del
propio cuerpo, proliferan todo un conjunto de recomendaciones y consejos sobre
como y cuando era mas favorable tener relaciones sexuales. Foucault analiza
esas tres dimensiones como econdmica, erdtica y dietética.

En el periodo romano se produciran dos desplazamientos importantes en
relacion con la codificacion de las relaciones sexuales: por un lado, se intensi-
ficara el valor del matrimonio y la relacion conyugal, fortaleciendo el vinculo
mondgamo; al tiempo que se desvalorizara el “amor a los muchachos”, fortale-

Contrastes vol. XXX-N°3 (2025)



“Para terminar con el juicio de la sexualidad”: Hacia una ética y una politica... 131

ciendo el vinculo heterosexual. Asimismo, aparecera una nueva preocupacion
por los riesgos y las enfermedades asociadas al sexo, orientando cada vez mas
la sexualidad hacia la procreacion. En el seno de la moral romana, se forjaran
asi los tres principios que caracterizan la sexualidad occidental: el sexo se
circunscribe a la relacion matrimonial; se concibe con finalidad procreadora;
y se limita a una relacidon heterosexual.

La época cristiana hereda los principios instaurados por el estoicismo ro-
mano, pero transformara esos principios éticos de regulacion en prohibiciones
explicitas. Tanto la pastoral cristiana como el derecho canénico convertiran esos
principios en codificaciones rigidas, subordinando el sexo a la procreacion; y
castigando cualquier vulneracion de la fidelidad o de la heterosexualidad. Se
prescribira qué actos estan permitidos y cuales no, algo que no existia en la
antigiiedad. Foucault (2024) subraya que, si bien esa codificacion es rigida, lo
que se regula son aquellos tipos de relaciones sexuales que atentan sobre esos
principios de codificacion, esto es, relaciones fuera del matrimonio, no desti-
nadas a la procreacion, o no heterosexuales: desde ahi cabe leer la persecucion
de la fornicacion, el adulterio, el estupro, el rapto, el incesto, la bestialidad y la
molicie (Foucault, 2024). Esa codificacion en términos de pecado convergera
con una codificacion juridica en el siglo XVI.

La codificacion de la sexualidad moderna estara marcada por una profunda
reformulacion tanto juridica como moral. En lo que se refiere al matrimonio,
el Codigo Napoleonico, (que tendra réplica en numerosos paises) conseguira
“mantener a las mujeres en un estado de inferioridad” (Foucault, 2017) pese al
impulso de las movilizaciones feministas. El matrimonio se concibe como una
relacion “natural” previa a todo orden legal, situando la finalidad procreadora
del mismo y su forma monogamica como parte de esa naturaleza, de ahi que,
aunque la ley revolucionaria permitia el divorcio, éste debia ser estrictamente
regulado.

A lo largo de la segunda mitad del siglo XX, asistimos a un intenso pro-
ceso de recodificacion juridica de la sexualidad impulsado por el movimiento
feminista y LGTBIQ+. Se ha impugnado la subordinacion juridica y social de
la esposa respecto a su marido (que se extendio hasta bien entrado el siglo XX);
se ha impugnado la regulacion sobre la monogamia despenalizando el adulterio;
se han habilitado formas juridicas alternativas al matrimonio; se ha despena-
lizado la sexualidad y legalizado el matrimonio homosexual; se ha legalizado
el divorcio y el aborto; se han ampliado los modelos de familia quebrando la
heterosexualidad normativa; se han ampliado los derechos reproductivos; se
han establecido los derechos de las personas transexuales e intersexuales; y se
han impulsado leyes contra la violencia sexual, pasando de ser considerada un
delito “contra la honestidad” a ser un delito contra la libertad y autodetermi-
nacion sexual, con el consentimiento como eje central.

Contrastes vol. XXX-N°3 (2025)



132 ESTER JORDANA LLUCH

II. DE LA 4PHRODISIA AL DESEO

Una de las transformaciones fundamentales que incorpora Foucault en su
investigacion sobre la sexualidad es dar cuenta de como, mas alla de los codi-
gos, es necesario analizar los marcos de experiencia en los que se inscribe esa
sexualidad a lo largo de la historia. Foucault analiza tres formas de experiencia
historica: la aphrodisia grecorromana, la carne cristianay la sexualidad moderna.

La aphrodisia caracteriza tanto los actos o gestos que procuran placer,
como la fuerza y el impulso que conduce a ellos. Se trata de una energeia que
es vivida como una fuerza siempre excesiva y desbordante que es necesario
aprender a limitar y dominar:

[...] para los griegos, dentro del orden de la conducta sexual, el objeto de la
reflexion moral, y no exactamente el propio acto (contemplado en sus distintas
modalidades) o el deseo (considerado segun su origen o su direccidon) o incluso el
placer (medido segun los distintos objetos o practicas que pueden provocarlo); se
trata mas bien de la dindmica que los une a los tres de manera circular (el deseo
que lleva al acto el acto que esta ligado al placer y el placer que suscita al deseo)
(Foucault, 2006b, pp. 44).

Esa aprhodisia se concibe en el marco de una problematizacion en torno a
la dominacion, la actividad y la pasividad en el sexo (Foucault, 2013, pp.128).
La sexualidad antigua se mide seguin un principio de actividad caracterizado por
el papel activo o pasivo que se ejerce en el acto sexual. Por tanto, la sexualidad
griega esta completamente concebida desde el lado masculino y como, a través
de la eyaculacion, el hombre arriesga a perder fuerza y a perder el dominio sobre
si mismo. La relacion activa y pasiva orbita en torno a la penetracion; situando
del lado de la pasividad a mujeres, esclavos y “muchachos” (Foucault, 2013,
pp-199). Esa disposicion asimétrica del placer se replica en el marco del “amor
alos muchachos”, donde el placer del “muchacho” no tiene ninguna importan-
cia, lo que esta en juego es el placer del “hombre” (Foucault, 2013, pp.129).

Foucault examina cémo la unidad de placer y deseo que caracterizaba la
aphrodisia griega fue transformandose progresivamente y recentrandose en
torno a lanocion de deseo. En el segundo volumen de Historia de la sexualidad,
analiza como, a través de la pregunta platonica por el verdadero amor, se produce
una primera elision entre placer y deseo que posteriormente sera profundizada
y fijada por el estoicismo. Si en la experiencia griega el dominio sobre si se
producia sobre el impulso de la aphrodisia, en el marco del estoicismo aparece
una reflexion sobre la necesidad de dominar el deseo, la epithumia.

En el marco del cristianismo, la problematica en torno al deseo se inscribira
dentro de una sustancia ética distinta: la carne, que se caracteriza por la busqueda
de la pureza. En el marco de esa nueva experiencia, se invierte el principio de

Contrastes vol. XXX-N°3 (2025)



“Para terminar con el juicio de la sexualidad”: Hacia una ética y una politica... 133

actividad que giraba en torno a la ereccion y la eyaculacion masculina: el cris-
tianismo concebira esa misma ereccion como un acto de pasividad, un castigo
derivado del pecado original (Foucault, 2003, pp.57).

Por tanto, a lo largo del cristianismo, la problematica en torno al dominio de si
que caracterizaba la aprhodisia se convierte en una interrogacion en torno al propio
deseo en vistas a erradicarlo. Se implementaran todo un conjunto de tecnologias
destinadas al examen de conciencia y el autodesciframiento del propio deseo. El
objetivo es buscar cual es el origen del mismo para establecer su estatuto e im-
pedir que se introduzca en el alma (Foucault, 2006b, pp. 39). En el cristianismo,
por tanto, se produce simultdneamente una “subjetivacion” de la aphrodisia y una
“objetivacion” del deseo que marca una invencion historica y cultural que llegara
hasta el dispositivo de la sexualidad moderna (Foucault, 2020, pp. 183).

Por tanto, la sexualidad moderna retoma y transforma la sustancia ética del
cristianismo. Por un lado, mantendra la separacion entre el deseo y el placer y
la primacia del primero sobre el segundo. Por otro, desplazara todas las tecno-
logias desplegadas en torno a la “hermenéutica de si”” al campo de las ciencias
humanas a través del psicoanalisis y la psicologia. En la serie de seminarios
impartidos en la Universidad de Sdo Paulo en octubre de 1975 —publicados
recientemente en el volumen Généalogies de la séxualité (2024)— Foucault
enfatiza como la transformacion de la sexualidad antigua a la moderna se
caracteriza por dejar de centrarse en el tipo de relaciones o actos permitidos o
prohibidos para considerarse como un instinto, fuerza o pulsion del individuo.
A través de las tecnologias de la direccion de conciencia, el deseo se conforma
como el ambito sobre el que debera interrogarse el sujeto para desentrafiar la
verdad sobre su sexualidad. El acto sexual y la conducta sexual remiten, en
ultimo término, al deseo. Asi, Foucault afirma que, desde el siglo XVII, el
dominio de la sexualidad se ha logrado gracias a la eliminacion del placer y la
reduccion de la sexualidad al deseo (sic.). Si, en culturas que despliegan un ars
erotica, de lo que se trata es de llevar la sexualidad hacia sus limites situando
en el centro el placer, la sciencia sexualis propia de nuestra modernidad, desvia
la atencion hacia el deseo y la necesidad de examinarlo y analizarlo (Foucault,
2024, pp. 231).

En el primer volumen de Historia de la sexualidad, Foucault hara célebre
suimpugnacion de la tesis de que lo que caracteriza a la sexualidad moderna es
estar sometida a mecanismos represivos y coercitivos de los cuales deberiamos
liberarnos. El dispositivo moderno ha situado la sexualidad en el seno de una
nueva codificacion atravesada por la dimension de lo normal y lo anormal, lo
saludable y lo patoldgico. La sexualidad se concibe como un continuo de la
vida humana presente ya en la infancia; y es objeto de atencion y vigilancia, en
tanto que de ella se pueden derivar patologias diversas; se regula intensamente
en términos reproductivos. Asimismo, se convertird en objeto de discurso y,

Contrastes vol. XXX-N°3 (2025)



134 ESTER JORDANA LLUCH

a través del mismo, en objeto de conocimiento (por parte de la psiquiatria, la
psicologia o el psicoanalisis). El deseo es el concepto central de ese dispositi-
vo, de ahi que Foucault insista en sefialar que no es apelando al mismo como
abriremos un espacio de transformacion de nuestra experiencia sexual:

No hay que creer que diciendo que si al sexo se diga que no al poder; se sigue,
por el contrario, el hilo del dispositivo general de sexualidad. Si mediante una
inversion tactica de los diversos mecanismos de la sexualidad se quiere hacer
valer, contra el poder, los cuerpos, los placeres, los saberes en su multiplicidad
y posibilidad de resistencia, conviene liberarse primero de la instancia del sexo.
Contra el dispositivo de sexualidad, el punto de apoyo del contrataque no debe ser
el sexo-deseo, sino los cuerpos y los placeres (Foucault, 2006a, pp. 191).

De nuevo, podemos ver como la institucion de una nueva forma de ex-
periencia se efectua a través de todo un conjunto de practicas, discursos y
tecnologias que fundamentaran una jerarquizacion de los cuerpos y placeres.
A lo largo del siglo XX, las movilizaciones del feminismo y del activismo
LGTBIQ+ han constituido ese dispositivo de sexualidad moderna como su
campo de batalla, subvirtiendo su produccién y clasificacion de los sexos
y sus placeres en base a normales y anormales. Sin embargo, como expone
crudamente Paul B. Preciado, “abandonar el régimen de la diferencia sexual
significa[ba] dejar la esfera de lo humano y entrar en un espacio de subalter-
nidad, violencia y control” (Preciado, 2020, pp. 31).

Podemos comprender el empefio de Foucault, en abandonar la nocion de
deseo: si queremos efectuar una respuesta politica al “dispositivo de sexuali-
dad” no puede apoyarse en la triada sujeto-deseo-verdad que lo ha erigido. De
ahi la reivindicacion foucaultiana de la categoria de placer: hacer “del placer
el punto de cristalizacion de una nueva cultura: hay en ello, creo, un enfoque
interesante” (Foucault, 2013, pp. 119).

III. LEY Y DESEO

Como hemos visto, la codificacion de nuestra sexualidad —sea bajo una
formulacion moral, juridica, religioso o médica— ha redundado en tres principios:
el matrimonio monogamo; la heterosexualidad normativa; y la prescripcion de
la procreacion como finalidad del sexo. Por tanto, podemos ver como la defuda-
mentacion politica de esos principios ha ido en la direccion de formular alterna-
tivas al matrimonio mondégamo (amor libre, poliamor, anarquismo relacional,
abolicion de la familia; etc.); ha impugnado la heterosexualidad normativa desde
la cual se han proscrito los afectos y los placeres homosexuales, 1ésbicos, bi-
sexuales o transexuales; y se ha luchado contra la sumision del sexo a una fina-
lidad procreativa a través de la autogestion de la natalidad y la reivindicacion del

Contrastes vol. XXX-N°3 (2025)



“Para terminar con el juicio de la sexualidad”: Hacia una ética y una politica... 135

derecho al aborto. Ese proceso general de descodificacion de la sexualidad ha
tenido que lidiar, por tanto, con las formas de codificacion de esos principios: sea
bajo principios morales (la virtud, la castidad); religiosos (los distintos pecados);
juridicos (los delitos sexuales) o médicos (las patologias sexuales).

Por otro lado, hemos visto como la historia de nuestro sexo no puede tra-
zarse en linea recta: orbita en torno a distintas formas de experiencia caracteri-
zadas por Foucault como la aphrodisia, la carne y la sexualidad. El sexo en la
antigiiedad situaba en el centro la asimetria entre la actividad y la pasividad (en
relacion con la eyaculacion masculina). El sexo cristiano situaba en el centro
la pureza, erigiendo la sexualidad “pura” frente al sexo impuro. La sexualidad
moderna situaba en el centro la sexualidad ‘“normal”, que proscribia como
anormales y enfermos los cuerpos y placeres no normativos.

Entre la codificacion de la sexualidad y las distintas “sustancias éticas”,
se abre el espacio en que los individuos se inscriben en esa doble dimension:
encarnando y haciendo suyos esos valores y principios o subvirtiéndolos, acatan-
do las reglas y leyes o desobedeciéndolas. En el marco de esas movilizaciones
emergen los “cuerpos sin 6rganos” que desde Deleuze y Guattari, desde Lacan
o desde Foucault buscaban subvertir esos dispositivos de normalizacion de la
sexualidad.

Ahora bien, como anticipabamos, la diferencia entre esas propuestas estriba
en que, para Foucault, para subvertir ese dispositivo de sexualidad es necesario
abandonar la nocion de deseo. Mas alla de una mera alternativa de términos y
conceptos, jen qué sentido la categoria de deseo puede limitar esas practicas
politicas transformadoras? Si bien Foucault evitd toda confrontacion directa
0 polémica tanto como con Lacan como con Deleuze y Guattari, su empefio
en elaborar una genealogia del sujeto de deseo a lo largo de los afios ochenta
quizas pueda leerse como una larga respuesta de Foucault a ambas propuestas.

Dos pequetios guifios del autor indican en qué direccion puede elaborarse
esa respuesta. Se trata de dos alusiones a Deleuze y Guattari y a Lacan, respec-
tivamente. En la primera clase de £/ gobierno de los vivos, Foucault describe
la sala de justicia de Septimo Severo contraponiéndola a la tragedia de Edipo.
En el marco de esa comparacion, afirma “se daran cuenta entonces de que el
Anti-Edipo existe, sin duda. Dion Casio ya lo conocia” (Foucault, 2014, pp. 21).
Esa alusion aparentemente chistosa apunta, sin embargo, a la lectura de Edipo
como una problemadtica que no orbita en torno al deseo, sino en torno a las
relaciones entre el poder y la verdad.

La discusion velada con Deleuze fue explicitada parcialmente por el autor en
sutexto “Deseo y placer”. Deleuze defiende la primacia del deseo sobre el poder,
sefialando que, para ¢l y Guattari, la nocion de “agenciamientos del deseo” precede
a los dispositivos de poder analizados por Foucault. Por tanto, dice Deleuze, el
poder sigue manteniendo un “efecto represivo” en tanto que aplasta “los puntos

Contrastes vol. XXX-N°3 (2025)



136 ESTER JORDANA LLUCH

de formacion del deseo”. Esa inversion le lleva a plantear que el problema para
¢l es mas bien la cuestion de como el poder puede ser deseado, calificando el
poder como una “enfermedad del deseo” (Deleuze, 2004, pp. 21).

En efecto, en el Anti-Edipo, Deleuze y Guattari, abordan explicitamente
esa cuestion cuando sefialan que el objetivo del esquizoanalisis es:

analizar la naturaleza especifica de las catexis libidinales de lo econdémico y lo
politico; y con ello mostrar que el deseo puede verse determinado a desear su
propia represion en el sujeto que desea (de ahi el papel de la pulsion de muerte
en el ramal del deseo y de lo social) (Deleuze y Guattari, 1984:110).

Asi, para distinguir la catexis revolucionaria de la catexis fascista o reac-
cionaria Deleuze y Guattari se ven obligados a apoyarse en una doble distincion
entre el caracter consciente de la primera e inconsciente de la segunda; y la
dicotomia entre dominantes y dominados, de modo que la primera se define por
un deseo que “recorta el interés de las clases dominadas” mientras la segunda
actia en “interés de las clases dominantes” (Deleuze y Guattari, 1984:111).

Por tanto, desde una perspectiva foucaultiana, si el poder es una “enfer-
medad del deseo”, si el problema es que deseamos el poder, volvemos a caer
en la trampa de tener que examinar el origen y direccion de nuestro deseo: jes
inconsciente y fascista o es consciente y revolucionario?

En relacion con Lacan, en el curso de Hermenéutica del sujeto, Foucault
alude directamente al autor® para afirmar que habria hecho resurgir en el interior
del psicoanalisis la tradicion de la epimeleia heautou. Ahora bien, tras esa co-
rrespondencia se pregunta: “;se puede, en los términos mismos del psicoanalisis,
es decir, de los efectos del conocimiento, plantear la cuestion de las relaciones
del sujeto con la verdad, que [...] no puede, por definicion, plantearse en los
términos mismos del conocimiento?” (Foucault, 2005, pp. 42). El modo en que
esta formulada la pregunta es indicativo de la posible respuesta de Foucault.

Si, como senala Lacan, la ética del psicoanalisis es una ética del deseo,
si el psicoanalisis permite que cada cual, con su trabajo analitico, encuentre
el modo de hacer con su deseo a través de su practica y de la ardua tarea de
desentrafiar su experiencia singular, no es una practica que prometa transfor-
maciones politicas; no es una practica dirigida a transformar aquello que, de
forma contingente e historica, instituye el orden simbolico.

La objecion de Foucault a la nocion de deseo, que puede situarse como matriz
de la critica de ambas propuestas es que no basta con “desantropologizar” el deseo,
situandolo como una categoria que no opera dentro de los mecanismos de norma-

4 Lainvestigacion foucaultiana en torno a la aphrodisia antigua da réplica asimismo a la
lectura efectuada por Lacan en el Seminario 6 “El deseo y su interpretacion”, donde concebia
esa ética del dominio de si como una “ética del amo”, de la cual el deseo quedaba excluida.

Contrastes vol. XXX-N°3 (2025)



“Para terminar con el juicio de la sexualidad”: Hacia una ética y una politica... 137

lizacion. La categoria de deseo, lejos de ser una categoria neutral, es el efecto de
una particular correlacion historica entre determinadas formas de saber y poder:

Si comparamos esa experiencia con la nuestra, en la que todo el mundo —tanto el
filosofo como el psicoanalista— explica que lo importante es el deseo y el placer no
es nada, podemos preguntarnos entonces si esta separacion no fue un acontecimiento
historico que no era en absoluto necesario y no estaba ligado ni a la naturaleza humana
ni a una necesidad antropologica cualquiera (Foucault, 2013, pp.131).

La critica de Foucault al concepto de deseo es triple: por un lado, el deseo
es una “invencion” que surge de una particular articulacion entre una tecnologia
del yo, determinadas tecnologias de poder y un régimen de verdad; por otro,
la concepcidn del deseo como dinamismo que escapa a la voluntad del propio
sujeto es lo que justifica su entrada en todo un conjunto de tecnologias de poder
destinadas a conducirlo; por tltimo, el examen del deseo se inscribe en el marco
de una produccion de verdad sobre si mismo que mantiene la problematica del
origen y la direccion.

IV. HAcCIA UNA ETICA Y UNA POLITICA DE LOS PLACERES CON-SENTIDOS

El recorrido que hemos realizado por nuestra historia de la sexualidad de
la mano de Foucault, nos ha permitido mostrar como cada arkhé opera como
principio, al tiempo que despliega formas de dominio, jerarquizacion, asime-
tria, prohibicion o prescripcion de los cuerpos y sus placeres. Tanto desde el
principio activo de aphrodisia que sustenta la virilidad grecorromana; como
desde la carne que vehicula la ascesis cristiana; o desde la sexualidad que se
inscribe en una naturaleza humana moderna; se han proscrito y prescrito pla-
ceres de unos cuerpos en provecho de otros sobre la base de su virilidad, su
pureza o su naturaleza.

Ahora bien, desde esa perspectiva, podemos dar cuenta de cémo las
estrategias de defundamentacion desplegadas a lo largo de esa historia, han
tenido que lidiar tanto con el cuestionamiento de esos fundamentos como con
la desinstitucionalizacion de las practicas, discursos y tecnologias que los
sostenian. Por tanto, la experiencia cristiana de la carne solo pudo erigirse a
partir de la defundamentacion de la aphrodisia grecorromana, del mismo modo
que la experiencia moderna de la sexualidad solo pudo erigirse a partir de la
defundamentacion de la carne cristiana. En cada una de esas transformaciones,
como hemos visto, acontecen todo un conjunto de procesos de institucion/des-
institucion de las practicas, discursos y tecnologias que sustentan en términos
agenciales y performativos esos fundamentos.

La propuesta de Foucault de subvertir el “dispositivo de sexualidad” situando
en el centro a los cuerpos y los placeres, si bien de entrada parece sencilla, apunta a

Contrastes vol. XXX-N°3 (2025)



138 ESTER JORDANA LLUCH

una forma de experiencia que jamas se ha dado en nuestra cultura. Si bien Foucault
no despliega demasiado de qué herramientas podemos servirnos para desarrollar
esa cultura del placer, nos deja algunas pistas que pueden servir como punto de
partida: la caracterizacion del placer como un acontecimiento y como una relacion.

En una entrevista realizada en 1978 “Le gai savoir”, al hilo de contraponer
la nocion de deseo a la nocion de placer, Foucault caracteriza el placer como
un “acontecimiento ‘exterior al sujeto’, o en el limite del sujeto, en ese algo
que no es del cuerpo ni del alma, que no esta dentro ni fuera, una nociéon no
asignada y no asignable” (Foucault, citado en Davidson, 2004, pp. 306). Por
otro lado, en el coloquio de una reunion con Arcadie en 1979, afirma: “El placer
es algo que pasa de un individuo a otro; no es una secrecion de la identidad. El
placer no tiene pasaporte, no tiene documento de identidad” (Foucault, citado
en Davidson, 2004, pp. 3006).

Lejos de una elucubracion meramente conceptual, Foucault basa sus reflexio-
nes en las experiencias de los colectivos S/M y el didlogo con activistas como
Gayle Rubin. El reto es explorar una nueva politica sexual que desfundamente
el dispositivo moderno de sexualidad y de las practicas, discursos y tecnologias
que lo sostienen. Para ello, los placeres disidentes pueden servir de inspiracion
para deshacernos de todas las categorias forjadas por el dispositivo de sexualidad
y de todas las formas de identidad derivadas del mismo, para situar en el centro
los cuerpos y sus placeres. Gayle Rubin lo formulaba de una manera muy bella:

El suefio que me parece mas atractivo es el de una sociedad androgina y sin género
(aunque no sin sexo), en que la anatomia sexual no tenga ninguna importancia
para lo que uno es, lo que hace y con quién hace el amor (Rubin, 1986, pp. 135).

A partir de esa doble caracterizacion del placer como acontecimiento y
como relacion podemos vislumbrar como se dibuja, desde esos postulados, una
practica del placer que emerge de esas experiencias disidentes. Pensar el placer
como acontecimiento comporta concebirlo como algo que puede suceder o no
suceder, que puede producirse o no. Por tanto, es un placer que no se deriva
ni remite a ningin principio naturalista, no esta localizado en determinados
puntos del cuerpo en detrimento de otros. Una nueva ética de los placeres
no se construira situando el clitoris alli donde antes solo existia el falo, sino
deconstruyendo toda politica del placer que se apoye en el dimorfismo y la
diferencia sexual, desde el cual nunca tuvo cabida el placer de las mujeres,
pero tampoco el placer homosexual, el placer bisexual, el placer intersexual o
el placer transexual. Por tanto, habra que hacer a un lado la identificacion del
placer con una sexologia del placer organico que se remita a circunscribir el
placer a determinados 6rganos sexuales o zonas sexuales (el pene; el clitoris;
la boca; el ano; el cuello; la mano; el pie; etc.). Asimismo, sera necesario dejar

Contrastes vol. XXX-N°3 (2025)



“Para terminar con el juicio de la sexualidad”: Hacia una ética y una politica... 139

de identificar el placer con el placer sexual y éste como el origen de todos los
placeres posibles (Foucault, 1999, pp. 420).

Ahora bien, del mismo modo que no puede localizarse, no puede asegurarse:
no hay técnica, ni juego, ni practica que garantice su emergencia. Por tanto,
no existe pizarra en la que situar ese cuerpo, no responde a técnicas de placer
basadas en la optimizacion. No es algo dado, no es algo que pueda simplemente
ser desencadenado a partir de determinadas técnicas o mecanismos. Es algo que
debe ser creado, inventado, producido en tanto que acontecimiento.

Concebir el placer como acontecimiento comporta impugnar toda finalidad
(télos) que no sea el placer mismo. Como hemos visto, bajo distintas formas
historicas, nuestra cultura ha subordinado la sexualidad a la procreacion, a la
monogamia y a la heterosexualidad, ha instrumentalizado el sexo vaciandolo
de placer. Asimismo, cabe impugnar el modo en que la sexualidad fundacional
ha erigido unos cuerpos de placer en detrimento de otros, basandose en una
jerarquizacion que se apoya sobre la virilidad, la pureza o la normalidad.

En segundo lugar, pensar el placer como estrictamente relacional es concebirlo
como algo que se produce en la relacion entre cuerpos. Las asimetrias, alternancias,
jerarquias o inversiones en esa relacion, se conciben como formas de producir ese
placer. Por tanto, es un placer que no instrumentaliza o se sirve del cuerpo de otro(s)
para el propio placer. No opera a partir de un ejercicio de dominacion sobre otro
cuerpo. Por extension, impugna el sexo como instrumento y forma de dominio po-
litico o social derivado de los distintos fundamentos historicos: sexo como forma de
dominio en la polis, en el feudo, en la guerra, en las colonias, en las fabricas, en las
familias, en las instituciones. Por tanto, desfundamentar el dispositivo de sexualidad
moderno, comporta sustraer de la categoria general de “relacion sexual” todo uso
del sexo derivado de formas de instrumentalizacion del mismo para someterlo a
determinados fines sociales o politicos.

Esa es la dimension a la que apuntan Rita Segato, cuando defiende que “la
expresion ‘violencia sexual’ confunde, pues aunque la agresion se ejecute por
medios sexuales, la finalidad de la misma no es del orden de lo sexual, sino del
orden del poder” (Segato, 2016, pp. 18); y Laura Llevadot, cuando sustrae la
relacion sexual del trabajo sexual y, en general, de toda relacion donde el sexo
se inscriba en una relacion instrumental: “que alguien trate a otro como objeto
de deseo, no es ni relacion ni es sexual” (Llevadot, 2022, pp. 106). Tendriamos,
pues, aqui una forma de pensar el consentimiento, derivada de esos placeres
disidentes: con-sentir concebido como un sentir-placer-con. Esa acepcion del
consentimiento como un sentir-con de los cuerpos, abre una nueva ética y una
nueva politica del placer.

Nuestra hipdtesis es que situarnos en el marco de explorar una nueva cultura
del placer puede servirnos para salir del atolladero practico y conceptual en que
nos hallamos cuando, en el debate contempordneo en torno al consentimiento

Contrastes vol. XXX-N°3 (2025)



140 ESTER JORDANA LLUCH

positivo, nos movemos entre la ley y el deseo. El juicio sobre la sexualidad no
deja de oscilar entre el sujeto de voluntad y el sujeto de deseo, remitiendo el
uno al otro, contraponiendo el uno al otro: “;Qué hiciste?” “;Qué querias?”
“¢Si lo hiciste, por qué dices que no querias?”.

Ciertamente, la doctrina del consentimiento afirmativo tiene sus limites.
Sobre todo, porque la nocion de consentimiento puede declinarse, al menos,
de tres maneras: desde el sujeto de voluntad, desde el sujeto de deseo y desde
el sujeto de placer; tres formas de consentimiento que dibujan también tres
formas de concebir la sexualidad.

Hay un sexo concebido desde el paradigma de la ley. Es el sexo concebido
como una relacion entre dos voluntades, donde lo que esta en juego es como
acttia una voluntad en relacion con la otra. Desde esa concepcion del sexo,
opera la primera acepcion de consentimiento, esto es, consentimiento como
sinénimo de una voluntad que se ha expresado de manera clara y explicita. Esa
logica del consentimiento se concibe desde la identificacion entre el sujeto de
voluntad y el sujeto de deseo.

Ese sexo concebido como una relacion entre voluntades adopta la 16gica
del contrato donde se reivindica que el sujeto manifieste que sus actos son
libres y no coaccionados (sea por la violencia o por otro tipo de coaccion).
En ese paradigma, la violencia sexual se concibe como el sometimiento de
una voluntad a otra. La doctrina del llamado “consentimiento afirmativo” en
el ambito juridico (pasar del “no es no” al “solo si es si”’) estaba destinada a
cubrir judicialmente aquellos casos en que, no habiéndose manifestado un “no”,
tampoco se ha manifestado un “si”. En tanto que uno de los efectos de las situa-
ciones de violencia es el bloque o la paralisis, ese cambio resulta judicialmente
fundamental. El objetivo era mostrar que agresion sexual y consentimiento son,
por tanto, mutuamente excluyentes

En segundo lugar, hay un sexo concebido desde el paradigma del deseo.
Desde aqui, opera la segunda acepcion de consentimiento segun la cual consentir
se concibe como ceder o conceder. En esa segunda nocion de consentimiento,
el sujeto de deseo y el sujeto de voluntad no se corresponden: o bien porque se
sabe que en el fondo no se desea lo que se hace; o bien porque no se sabe qué se
desea. Desde una perspectiva fundacional el deseo, donde éste se concibe como
el efecto de un impulso o pulsion, el sujeto esta en condiciones de afirmar su
deseo respecto a su voluntad, puede decir “yo deseo o yo no deseo”. Desde una
perspectiva posfundacional, sin embargo, las cosas se complican. Desde la pers-
pectiva de Deleuze y Guattari, el deseo es concebido, como veiamos, como una
dimension social pre-subjetiva productora de realidad a través del agenciamiento
(Deleuze y Guattari). Desde esa perspectiva el deseo es productor y creador de
agenciamientos que, sin embargo, disputan otros agenciamientos del deseo. Por
tanto, del mismo modo que habia un deseo fascista o uno revolucionario, hay

Contrastes vol. XXX-N°3 (2025)



“Para terminar con el juicio de la sexualidad”: Hacia una ética y una politica... 141

una configuracion del deseo molar y patriarcal que, en todo caso, el feminismo
disputa, desterritorializandolo, para generar nuevos agenciamientos. Desde la
perspectiva lacaniana, el sujeto se concibe como constituivamente escindido,
atravesado simbolicamente por una falta constitutiva desde la que opera la re-
peticion y el goce. Por tanto, el deseo es, desde aqui, aquello de lo que el sujeto
debe reapropiarse para, de algtin modo, restituir el hiato constitutivo que lo separa
del sujeto de voluntad.

De esa falta de correspondencia entre voluntad y deseo se derivan las
dos criticas fundamentales a la doctrina del consentimiento afirmativo: la del
feminismo radical y la del “feminismo del deseo”. Para el feminismo radical,
enunciado de forma emblematica por Catharine Mckinnon (2023), el consenti-
miento en una sociedad desigual es siempre consentir en esa segunda acepcion,
esto es, ceder o conceder. La asimetria estructural del propio patriarcado, que se
articula con la desigualdad politica de clase y raza, hace que la correspondencia
entre el sujeto de deseo y de voluntad esté vetada estructuralmente. En respuesta
a ese enfoque cabe subrayar que, si bien es necesario sefialar como operan esos
marcos estructurales, es necesario también reivindicar el ambito de agencia
situada, de lo contrario, se dibuja, desde esa perspectiva, una correspondencia
a priori entre potenciales agresores y victimas que corre el riesgo de reforzar la
cultura securitaria contemporanea que busca gobernar la sexualidad a través del
peligro. En lugar de un analisis en términos estructurales, se trata, de dilucidar
bajo qué condiciones coactivas concretas opera esa concesion y, en su caso,
cuales son constitutivas de delito (abuso de poder, extorsion, chantaje, etc.).
Cabe subrayar también que, aun en esas condiciones estructurales de desigual-
dad, esa lectura minimiza la agencia performativa de los sujetos. Si algo ha
mostrado el feminismo y las luchas LGTBIQ+ es la capacidad de resistencia,
disidencia e impugnacion a los mandatos de sexo y género impuestos por el
dispositivo de la sexualidad moderna.

Para el “feminismo del deseo”, enunciado por analisis como los de Katherine
Angel (2021), Clotilde Leguil (2023) o Clara Serra (2024), la cuestion es que
el deseo siempre es de algiin modo oscuro, inaccesible para el propio sujeto, de
modo que el mandato de claridad que exige la primera acepcion de consentimien-
to, seria imposible de satisfacer. En respuesta a ese analisis cabe subrayar que el
postulado de que el deseo es oscuro y que no podemos acceder a €l caracteriza,
como hemos visto, la tecnologia de si propia del dispositivo de sexualidad. Fou-
cault daba cuenta de como a través del cristianismo, deseo y voluntad dejan de
concebirse como dos facultades en pugna para pensarse como parte de un mismo
dinamismo: el deseo es una voluntad que “quiere” por si misma, una voluntad
convertida en otra que ella misma (Foucault, 2024). Las reticencias de Foucault
hacia la categoria de deseo remitian a que esa concepcion del deseo como algo
oscuro ¢ inaccesible se generd en el seno de las tecnologias de direccion de

Contrastes vol. XXX-N°3 (2025)



142 ESTER JORDANA LLUCH

conciencia destinadas al gobierno de la vida de los individuos, que fueron pos-
teriormente reconvertidas, en el marco de las ciencias humanas y sociales, en
tecnologias psicoldgicas y psicoanaliticas. Desde esa perspectiva, parafraseando
la locucion de Foucault que Katherine Angel toma como leitmotiv de su libro, si
el “buen sexo” depende de un deseo que hace imposible la “relacion sexual”, el
buen sexo seguira siendo “para mafiana”.

Si el objetivo es deshacernos del dispositivo de sexualidad y avanzar hacia
una nueva cultura sexual, es necesario pensar y experienciar el sexo de otro
modo. La innovacion del dispositivo de sexualidad moderno consistioé en dejar
de concebir el sexo en términos de relacion, para hacerlo desde la perspectiva
del individuo: no solo en términos de una voluntad frente a otra voluntad; y un
deseo, frente a otro deseo; también en términos de un deseo oscuro para la propia
voluntad, un deseo concebido como una voluntad que quiere por si misma, que
escapa al sujeto. Ante esto el sujeto podra, en todo caso, aspirar a reapropiarse de
ese deseo. Por tanto, todo abordaje del sexo que pase por interrogar la voluntad
o examinar el deseo de los sujetos, aunque sea para sefialar su imposibilidad de
responder a la pregunta o subrayar la imposibilidad constitutiva de toda relacion en
el marco de las sociedades modernas individualistas, opera desde ese dispositivo.

El problema es que, en una cultura sexual basada en la satisfaccion de la
voluntad y el deseo individual, el consentimiento puede verse quebrado en cual-
quier momento. En uno y otro caso, puede suceder que, sea por el sometimiento
de la voluntad o por el sometimiento del deseo (en un amplio rango de estrategias
de poder que pueden ir desde la violencia y la coaccion, a la manipulacion o la
seduccion) un cuerpo se sirva de otro para satisfacer sus necesidades o deseos
(reales o imaginados). En un extremo de ese rango tenemos las violencias, las
agresiones sexuales, los abusos de poder y autoridad en los que media el sexo;
en el otro extremo tenemos una cultura sexual que concibe la sexualidad a partir
de cuerpos individuales que buscan satisfacerse a través de otro(s) cuerpo(s).

Si de lo que se trata es de generar una nueva cultura sexual que desborde el
dispositivo de sexualidad moderno, es necesario reinventar —mas alla del sujeto de
voluntad y del sujeto de deseo—una dimension relacional de los placeres. Solo desde
ahi cabe situar el consentimiento como un sentir-con de los cuerpos. Por tanto, se
trata de dejar de concebir el sexo desde la perspectiva de la voluntad y el deseo indi-
viduales (y sus conflictos), para situarlo como uno de los acontecimientos posibles
de un placer andrquico, co-creado, co-inventado y, por tanto, con-sentido. Desde
esa perspectiva, podremos “terminar con el juicio de la sexualidad” y transformar la
doble interrogacion surgida de la ley y el deseo (““;,Cual es tu voluntad?”, ““; Cual es
tu deseo?”’) en una pregunta totalmente distinta: ;cuéles son las condiciones éticas
y politicas para que acontezca relacionalmente un placer sin arkhé?

Se trata de explorar un placer que opere desde el principio de anarquia
(Schiirmann, 2017); es decir, un placer que emerja a partir de la desinstitucion de

Contrastes vol. XXX-N°3 (2025)



“Para terminar con el juicio de la sexualidad”: Hacia una ética y una politica... 143

las practicas, saberes y tecnologias que han sostenido los fundamentos mediante
los cuales se han jerarquizado los placeres de unos cuerpos en detrimento de
los de otros. Un placer sin arkhé es, por tanto, un placer “sin porqué”, que no
se deriva de ninglin fundamento previo que opere como principio de gobierno
de los cuerpos. El placer anarquico no es, por tanto, un felos —una finalidad,
aquello que se busca y se persigue—, sino un acontecimiento; no remite a un
goce subjetivo, sino a una experiencia con-sentida; no opera desde la voluntad,
sino desde el abandonarse y el dejarse llevar. No surge desde la apropiacion de
otros cuerpos, sino desde un dejar-ser de los mismos. No busca la duracion ni
la intensidad, sino el juego mismo. Un placer sin arkhé es un placer liberado
de la gramatica de la dominaciéon. Como hemos visto, nuestra cultura sexual
nunca ha orbitado en torno a una experiencia semejante.

V. REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

AGAMBEN, G. (2017). El uso de los cuerpos. Buenos Aires: Adriana Hidalgo.

ANGEL, K. (2021), Tomorrow Sex Will Be Good Again. London/ New York: Verso
Books, Penguin Random House LLC.

ARTAUD, A. (2001), Para terminar con el juicio de dios y otros poemas. Valencia: MCA.

DELEUZE, G. y GUATTARL F. (1985), El anti-edipo. Capitalismo y esquizofrenia.
Barcelona: Paidos.

DELEUZE, G. (2004), Deseo y placer. Cordoba: Alcion.

DAVIDSON, A. (2004), La aparicion de la sexualidad. Barcelona: Alpha Decay.

FOUCAULT, M. (1999), Estética, ética y hermenéutica. Obras esenciales I1I.
Barcelona: Paidos.

. (2003), El yo minimalista y otras conversaciones. Buenos Aires:

la marca.

. (2005), Hermenéutica del sujeto. Curso del College de France
(1981-1982). Madrid: Akal, 2005.

.(2006a), Historia de la Sexualidad. Vol. 1: La Voluntad de saber.
Traduccion de Ulises Guinazu. Madrid: Siglo Veintiuno.

.(2006b), Historia de la sexualidad. Vol. 2: El uso de los placeres.
Traduccion de Marti Soler. Madrid: Siglo Veintiuno.

.(2006c¢), Historia de la sexualidad. Vol. 3: La inquietud de si.
Traduccion de Tomas Segovia. Madrid: Siglo Veintiuno.

. (2013), La inquietud por la verdad. Escritos sobre la sexualidad
v el sujeto. Buenos Aires: Siglo XXI.

. (2014), El gobierno de los vivos. Curso en el College de France
(1979-1980). Buenos Aires: FCE.

. (2017), La sexualidad, seguido de El discurso de la sexualidad.
Buenos Aires: Siglo Veintiuno Editores [libro electronico].

. (2020), Subjetividad y verdad. Curso en el College de France
(1980-1981). Buenos Aires: Fondo de Cultura Econdmica.

. (2024) Généalogies de la sexualité. Paris: Vrin.

Contrastes vol. XXX-N°3 (2025)



144 ESTER JORDANA LLUCH

LACAN, J. (2015), Seminario 6: el deseo y su interpretacion. Ciudad Autébnoma de
Buenos Aires: Paidos.

LEGUIL, C. (2023), Ceder no es consentir. Barcelona: Ned ediciones.

LLEVADOT, L. (2022), Mi herida existia antes que yo.Feminismo y critica

de la diferencia sexual. Barcelona: Tusquets.

7777777777777 .y Valls Boix, Juan Evaristo (eds.) (2025). Estética Posfundacional: Arte
politico y politicas del arte en el pensamiento contempordaneo. Madrid: Dykinson.

MACKINNON, C. (2023), Le viol rédefini. Paris: Flammarion.

MARCHART, O. (2009), Pensamiento Politico Posfundacional. Buenos Aires: FCE.

PRECIADO, P.B. (2020), Yo soy el monstruo que os habla. Informe

para una academia de psicoanalistas. Barcelona: Anagrama.

RUBIN, G. (1986), “El trafico de mujeres. Notas sobre la ‘economia politica’ del sexo”.
Nueva Antropologia. Vol.VIII, nim.30, pp.95 -145.

SEGATO, R. (2016), La guerra contra las mujeres. Madrid: TdS

SERRA, C. (2024), El sentido de consentir. Madrid: Anagrama.

SCHURMANN, R. (2017). El principio de anarquia: Heidegger y el problema del
actuar. Madrid: Arena Libros.

VALLS BOIX, J. E. (2025). Seamos ingobernables, organicemos la anarquia: destitucion,
institucion y auge de los afectos negativos en el pensamiento posfundacional reciente
(2011-2025). Enrahonar. An International Journal of Theoretical and Practical
Reason, 74, 165—-194. https://doi.org/10.5565/rev/enrahonar.1635

EsTER JorDANA LrucH es Profesora Permanente Laboral en la Facultad de Filosofia y Letras de
la Universidad de Zaragoza.

Lineas de investigacion:
Pensamiento posfundacional, pensamiento critico contemporaneo.

Publicaciones recientes:

(2025). Anarqueologia de la obra de arte: La dimension anarquica de la estética” posfundacional.
En: Llevadot, Laura y Valls Boix, Juan Evaristo (eds.) Estética Posfundacional: Arte
politico y politicas del arte en el pensamiento contempordneo. Madrid: Dykinson.

(2025). Gobernar una emergencia: una revision critica del analisis agambeniano de la pandemia.
Fractal, Rev. Psicol., 37, Dossié V Coloquio Michel Foucault: a judicializagcdo da vida.
https://doi.org/10.22409/1984-0292/2025/v37/65992

(2025). «Nunca fuimos posmodernos». Constelaciones del pensamiento posfundacional: una
lectura de Oliver Marchart. Enrahonar. An International Journal of Theoretical and
Practical Reason, 74, 13-35. https://doi.org/10.5565/rev/enrahonar.1616

Email: ejordana@unizar.es

Contrastes vol. XXX-N°3 (2025)



