
Contrastes. Revista Internacional de Filosofía Publicación en avance

Simone Weil, la mesura mística

Simone Weil, mystical moderation 

Manuel Sánchez Matito
Universidad de Sevilla (España)

Publicación en avance: 10.24310/contrastes.31.1.2026.19644

RESUMEN
El artículo estudia la importancia del principio de mesura en la obra de Simone Weil.  La
mesura aparece como un valor fundamental  en sus textos sociales o políticos; en ellos se
muestra la importancia de coordinar los planes racionales de las diferentes personas evitando
el dominio de un determinado grupo. Además, en sus textos más religiosos, la mesura aparece
como un principio de la realidad defendido por diferentes tradiciones religiosas o filosóficas.
Este ideal de equilibrio también se refleja en su biografía, en su capacidad para armonizar en
la práctica actitudes, ideas o creencias aparentemente contradictorias.  

PALABRAS CLAVE
MESURA; ÉTICA; RELIGIÓN; FILOSOFÍA; POLÍTICA.

ABSTRACT
The article studies the importance of the principle of moderation in the work of Simone Weil.
Moderation appears as a fundamental value in their social or political texts; they show the
importance  of  coordinating  the  rational  plans  of  different  people  while  avoiding  the
domination of a certain group. Moreover, in his most religious texts, moderation appears as a
principle of reality defended by different religious or philosophical traditions. This ideal of
balance is also reflected in his biography, in his ability to harmonize seemingly contradictory
attitudes, ideas or beliefs in practice.

KEYWORDS 
MODERATION; ETHICS; RELIGION; PHILOSOPHY; POLITICS.

I. Hacia un equilibrio vital y reflexivo

Inclasificable, incomparable, original y única, así fue Simone Weil. 
Unos la quieren santificar como a una mística del siglo XX, otros la contemplan como

una defensora del ateísmo, algunos la sitúan dentro del anarquismo revolucionario, otros la
ven como una pensadora  conservadora  y  tradicional1.  Siempre  creyó que  el  pensamiento
verdadero era individual y que no podía ser catalogado con una palabra, siempre huyó de los

1 Así lo expresa, por ejemplo, Rodríguez Morales: «La imposibilidad de ubicarla en cualquier “ismo” conocido
al punto que ningún partido, movimiento ni iglesia puede reclamarla para sí, irrita el ejercicio clasificatorio con
el  que  reducimos  lo  desconocido  a  lo  manejable  (...).  Su  intención  de  “pensar  desde  nadie”  abruma  al
pensamiento acomodaticio…» (Rodríguez Morales, 1994: 49). 

1



Contrastes. Revista Internacional de Filosofía Publicación en avance

que  hablaban  en  nombre  de  «los  comunistas»,  «los  socialistas»,  «los  liberales»  o  «los
católicos». Huir de las etiquetas, de las instituciones codificadas, de las iglesias gobernadas
por dogmas estrictos o de los partidos políticos fue la marca de su destino. 

Weil  nunca  renunció  a  las  diferentes  facetas  que  ofrecía  su personalidad.  Su vida
consistió  en  un  esfuerzo  continuo  por  combinar  sus  múltiples  caras,  por  encontrar  un
equilibrio entre su educación burguesa y su preocupación por los más desfavorecidos, entre su
formación laica  y su pasión religiosa,  entre  su judaísmo familiar  y su conversión a  otras
religiones, entre sus privilegios como profesora y la necesidad de trabajar como los obreros…

La búsqueda de un equilibrio que no provocara la anulación de las diferencias es la
clave que Weil encontró en el  concepto griego de logos. El logos debía entenderse en su
sentido  original  griego  como  equilibrio,  medida,  mesura…  Se  trataba  de  un  equilibrio
presente en la reflexión matemática, pero también en la mitología griega, una mitología que
trataba de castigar cualquier exceso, cualquier superación del límite, cualquier intento de los
humanos por parecerse a los dioses. Esta idea de la mesura se deslizaría del mismo modo en
la filosofía griega convirtiéndose en una divisa del pensamiento helénico. 

La  naturaleza  de  la  realidad  refleja  este  equilibrio  de  fuerzas,  según Weil.  Ya se
entienda el universo como una creación o como un reflejo del bien platónico, los restos del
bien  o  las  muestras  de  la  creación  divina  han  desaparecido.  Se  ha  producido  así  una
decreación: Dios y el bien se han retirado de su propia obra dejando un mundo repleto de
luchas, explotación y sufrimiento; una realidad en la que aflora el mal por todos los rincones.
Ante  esa  situación,  podemos  embriagarnos  por  la  celebración  del  dolor  y  favorecer  el
sufrimiento de los otros, pero también cabe una respuesta diferente:  constatar y aceptar el
dolor  humano  para  transformar  la  realidad  por  la  vía  de  la  compasión,  el  amor  y  la
inteligencia. Este último camino significa un acercamiento al mal, es decir, al dolor infligido,
al sufrimiento provocado, con la intención de mostrar los destellos de luz que se reflejan en
los momentos de compasión; este es el camino que persiguió Simone Weil y el que trató de
reflejar en sus obras y en su vida.  

II. Reflexiones políticas y sociales

Las reflexiones de Simone Weil sobre la política y la sociedad nacen del dolor2. Se
originan al constatar el tremendo sufrimiento que experimentan las personas ante la opresión
social,  las guerras o la  pobreza.  A lo largo de su vida pudo contemplar  este  malestar  en
situaciones muy diferentes: las calles de París, los lugares en los que vivió junto a su padre
durante la Primera Guerra Mundial, las fábricas en las que trabajó, el frente republicano del
que formó parte en la guerra civil española o la persecución de los judíos que ella misma
sufrió  tras  el  ascenso  del  nacismo.  Mostró  siempre  una  sensibilidad  extrema  ante  el
sufrimiento de los demás y comprobó que la mayoría de las desgracias no procedían ya de las
fuerzas de la naturaleza, sino de los propios humanos. Eran algunas personas quienes habían
creado un conjunto de estructuras y organizaciones que anulaban la mesura y fomentaban la
opresión, la desigualdad y la violencia.  

Aunque en la obra de Simone Weil las ideas sobre la naturaleza humana, la política o
la religión se entremezclan continuamente, nos acercaremos a tres textos en los que analizó de
un modo más explícito las cuestiones sociales y políticas: Reflexiones sobre las causas de la

2 Dennys María Castro sostiene que «Para  Weil  el  dolor  profundo es  el  gran enigma de la vida en el  que
encontramos la iluminación más intensa de la verdad» (Castro, 2014: 175). 

2



Contrastes. Revista Internacional de Filosofía Publicación en avance

libertad y de la opresión social, Notas sobre la supresión general de los partidos políticos y
Echar raíces. 

Las ideas  más importantes  de  Reflexiones  sobre las  causas  de la  libertad y  de la
opresión  social  fueron  publicadas  por  Simone  Weil  en  un  artículo  denominado
«Perspectives» que apareció en la revista  La révolution prolétarienne  en 1933. Un año más
tarde, poco antes de empezar a trabajar en la fábrica de Renault, escribió sus Reflexiones…,
uno de los textos más sugerentes de la autora3, un texto que impresionó a Albert Camus y que
no solo  constituye  una  crítica  de  la  sociedad  de su  tiempo  sino una mirada  crítica  a  las
posteriores sociedades de consumo.   

Nos situamos entre el verano y el otoño de 1934, en una atmósfera de pesimismo que
invade a la propia autora y que refleja al inicio del texto: los acontecimientos del momento no
invitaban a pensar en el futuro, el arte había perdido su inspiración, el progreso técnico no
había provocado un avance en la moralidad y los obreros habían perdido la espontaneidad que
manifestaban en otros tiempos: «Vivimos en una época privada de futuro» (Weil, 2015: 24).  

La filósofa francesa no cree que el marxismo represente una solución: Marx, piensa,
no ha acertado en su diagnóstico de la situación y, por tanto, sus predicciones también se
equivocan. No hay pruebas que puedan confirmar un aumento ilimitado de la producción,
pero, además, este incremento no tiene por qué conllevar la eliminación de la explotación, el
fin de la opresión social y la aparición de una sociedad feliz con mayor tiempo de ocio. Por el
contrario, Weil anticipa la sociedad de consumo que se extenderá a finales del siglo y cree que
un aumento de la producción irá acompañado de una demanda mayor, un incremento de las
necesidades  y un aumento brutal  del consumo.  De este  modo, manifiesta  su rechazo a la
desmesura y reivindica, al mismo tiempo, las condiciones que permitan la convivencia social
dentro de unos límites4. 

Dentro  de  esta  convivencia  más  armoniosa,  Simone  Weil  comprende  que  toda
sociedad requiere un cierto grado de coacción, una separación entre los que mandan y los que
obedecen;  pero defiende que esta coacción no debería  extralimitarse y convertirse  en una
fuerte opresión social. Para evitar esta situación habría que comprender su origen, una causa
que no se encuentra únicamente, como pensaba Marx, en el terreno de la economía. 

El principal origen de la opresión, piensa la autora, se encuentra en la presencia de
privilegios. En determinados ámbitos (religioso, económico, militar), algunas personas poseen
ciertos recursos o conocimientos que les otorgan una superioridad: por creer que son mejores
intérpretes de la voluntad de Dios o los dioses, por tener mejores armas, etc.  El poder se
manifiesta  como algo sagrado y misterioso que solo unos pocos pueden disfrutar;  y estos
poderosos  desean  que  el  elemento  característico  de  su  parcela  (dinero,  ritos  religiosos,
armas…) se transforme en el rasgo distintivo del conjunto de la sociedad. El nacimiento de
esta  opresión  tiene  lugar,  por  tanto,  cuando los  principios  que podrían  ser  válidos  en  un
determinado terreno tratan de extrapolarse a un ámbito diferente, cuando se traspasa el poder
desde  su  esfera  apropiada  (economía,  religión…) hacia  el  conjunto  de  la  sociedad5.  Esta
invasión ilegítima rompe con los límites que deberían reinar en sus dominios y provoca una

3 Weil lo llegó a considerar como su «gran obra». 
4 Según Chevanier, «A un pensamiento lineal, que cree en el desarrollo simultáneo de la técnica y de la libertad
de los hombres (…) Simone Weil opone las condiciones de existencia que fijan los límites y un campo de acción
posible para una sociedad» (Bea, 2010: 191). 
5 A finales del siglo XX, el filósofo Michael Walzer sostuvo en Las esferas de la justicia que la justicia solo era
posible respetando la independencia de las diferentes esferas de poder: «…los principios de la justicia son en sí
mismos plurales en su forma; que bienes sociales distintos deberían ser distribuidos por razones distintas, en
arreglo a diferentes procedimientos y por distintos agentes...» (Walzer, 2004: 19). 

3



Contrastes. Revista Internacional de Filosofía Publicación en avance

intromisión descontrolada que solo podrá mantenerse con un incremento de la violencia y la
coacción. 

Al tiempo que el ser humano ha ido ganando su batalla en la lucha por la subsistencia,
al  tiempo  que  disminuye  su  servidumbre  hacia  la  naturaleza,  va  surgiendo  una  nueva
sumisión:  la  que  establecen  unas  personas  sobre  otras,  los  poderosos  que  controlan  los
secretos del poder frente al resto de las personas. Cada uno de estos grupos poderosos ha
ejercido su dominio en una etapa diferente, pero también ha experimentado cómo su fuente de
poder se debilitaba y cómo su hegemonía se ponía en peligro;  esos momentos de declive
constituyen la época más terrible para las personas dominadas, quienes sufren la violencia
cruel de aquellos que se aferran a su trono hasta el último momento. Así como ocurre en la
naturaleza, en la que los humanos han llegado desvalidos, también estos instantes muestran de
la forma más cruda cómo el destino cruel afecta por igual a todos los humanos.

… parece que el hombre no pueda aliviar el yugo de las necesidades naturales sin sobrecargar
en igual medida el de la opresión social, como por el juego de un misterioso equilibrio. Incluso,
cosa  aún  más  singular,  se  diría  que,  si  la  colectividad  humana,  en  buena  medida,  se  ha
emancipado del peso con el que las desmesuradas fuerzas de la naturaleza abruman a la débil
humanidad, esta, en contrapartida, ha tomado de algún modo la sucesión de la naturaleza hasta
el punto de aplastar al individuo de manera análoga. (Weil, 2015: 60)

Aunque  el  destino  parece  inexorable,  Simone  Weil  todavía  confía  en  la  libertad
humana,  una  libertad  entendida  como  la  capacidad  individual  de  conformar  la  vida,  de
establecer unos fines siguiendo un método. El ser humano está unido a su grupo y su esencia
está vinculada a la sociedad, pero todavía hay un reducto de individualidad que se expresa en
la búsqueda racional de la libertad. 

Nada en el mundo, sin embargo, puede impedir al hombre sentir que ha nacido para la libertad.
Jamás, suceda lo que suceda, puede aceptar la servidumbre; porque piensa. Jamás ha dejado de
soñar una libertad sin límites, bien como felicidad pasada, de la que se habría visto privado por
un  castigo,  bien  como felicidad  futura,  debida  a  una  suerte  de  pacto  con  una  providencia
misteriosa. (Weil, 2015: 65)

Por tanto, la opresión social disminuirá al conformar grupos en los que los planes de
cada individuo se coordinen con los fines de los demás. Esta coordinación podrá permitir un
aumento de la  libertad y también  hará posible  que el  misterio  que acompaña al  poder se
desvanezca: el privilegio que solo poseían unos pocos se difuminará cuando la organización
social sea el fruto de una coordinación constante y racional de la actividad humana y, sobre
todo, del trabajo.

Por tanto, este momento de esperanza se basa en el pensamiento libre y racional, una
forma de pensar que, en sentido estricto, solo puede ser individual, ya que representa lo único
completamente propio de cada persona… «el hombre no tiene nada esencialmente individual,
no tiene nada que le sea absolutamente propio,  salvo la facultad de pensar» (Weil,  2015:
77-78)6. 

Ahora bien, este esfuerzo personal choca contra una maquinaria extraordinaria que se
crea  en  las  sociedades,  que  fomenta  la  sumisión  a  lo  colectivo  y  que  transforma  el
pensamiento  individual  en una mera  obediencia  a  las  reglas  generales7.  De este  modo,  el
6 Aquí se aproxima a la posición defendida por Descartes: «… tratar de reformar mis propios pensamientos y
edificar sobre un terreno que me pertenece a mí sólo» (Descartes, 1989: 46). 
7 La experiencia que vivió Simone Weil trabajando en las fábricas le hizo ver que el acto de pensar se convertía
allí en «el primer damnificado» (Zaretsky, 2022: 27).

4



Contrastes. Revista Internacional de Filosofía Publicación en avance

pensamiento libre e individual queda ahogado. La fuerza colectiva se impone de un modo
mecánico sobre los individuos y se crean estructuras que aumentan el poder del Estado y que
lo mueven hacia una línea cada vez más militar. 

Sin  embargo,  no  todo  está  perdido.  Weil  cree  que  un  modo  de  compensar  esta
expansión de la fuerza colectiva consiste en descentralizar el poder y la economía. Tal vez en
algunas pequeñas empresas, aquellas en las que el ingenio debe esforzarse para conseguir que
todo  funcione,  se  desarrolle  el  pensamiento  y  resplandezca  un  atisbo  de  lucha  contra  la
colectividad  opresora.  Cualquier  momento  en  el  que  las  personas  logran  ejercer  su
pensamiento más allá de las estructuras de poder, muestra la posibilidad de que la libertad
renazca:  «…reaccionar  contra  la  subordinación  del  individuo  a  la  colectividad  implica
comenzar por rechazar la subordinación del propio destino al  curso de la historia» (Weil,
2015: 101).

Esta expansión del pensamiento colectivo, que más bien habría que denominar pasión
colectiva, es analizada por Simone Weil en un texto escrito en  1940,  en la época en la que
vivía  en Marsella.  Se trata  de  un breve escrito,  Notas  sobre la  supresión  general  de  los
partidos  políticos,  en  el  que la  autora  expone una crítica  demoledora  contra  los  partidos
políticos. No queda un atisbo de esperanza en el desarrollo de los partidos: representan el mal,
el  diablo,  la  ausencia  de  pensamiento,  la  extensión  de  una  pasión  colectiva  que  impide
cualquier disensión individual o la expresión del totalitarismo. 

Nada hay más alejado al espíritu de la verdad que concebir los partidos políticos como
medios que hacen brotar la democracia. Los partidos políticos, piensa Weil, no representan la
manifestación  de  la  voluntad  general  rousseauniana  sino  la  expresión  de  un  grupo  que
presenta  su  verdad  como  si  fuera  absoluta,  que  anula  cualquier  forma  diferente  de
pensamiento en su interior y que pretende extenderse hasta convertirse en un colonizador del
resto  de  la  sociedad.  Todo  partido  político  tiende  a  la  extensión,  a  la  propagación  y  al
crecimiento sin límites… «la única finalidad de todo partido político es su propio crecimiento,
y esto sin límite» (Weil, 2000: 105). Si el objetivo de un partido es crecer y «engordar» cada
vez  más,  queda  clara  su  voluntad  colonizadora,  su  deseo  de  convertirse  en  una  idea  o
narcótico que someta al conjunto de la población y consiga dominar su voluntad. 

Cuando los miembros de un partido defienden sus teorías, pierden su individualidad y
las proclaman como marxistas, socialistas, monarquistas o liberales. Weil cree que esta forma
de hablar carece de sentido, está equivocada y transforma a los individuos racionales en seres
acomodados  que  dejan  de  pensar  y  que  prefieren  ser  arrastrados  por  la  corriente  de  las
doctrinas oficiales. Hablar de esta manera es alejarse completamente de la intuición que lleva
hacia la verdad, la justicia o la bondad. 

No hay, por tanto, posibilidad de que los partidos transformen el mundo hacia el bien
y  hacia  la  justicia,  ya  que  representan  el  punto  de  vista  más  opuesto:  la  maldad,  la
propaganda, el totalitarismo y la anulación del pensamiento.

Esta denuncia del totalitarismo también se refleja en el último escrito de Simone Weil:
Echar raíces. Este texto recoge las reflexiones que realizó cuando se encontraba en Londres,
entre  1942  y  1943,  esperando  con  ansia  alguna  misión  que  le  llevara  a  combatir  en  la
resistencia francesa y comprobando con gran frustración cómo se limitaba a escribir informes
sobre determinados aspectos; eran los meses en los que empezó a incubar la tuberculosis que
le causaría la muerte. La obra no pudo ser acabada y Weil no pudo darle su versión definitiva;
fue Albert  Camus quien le dio al  texto el nombre de  L’enreciment y quien estableció los
diferentes apartados. 

Al inicio,  Simone Weil  establece  la  superioridad del  terreno moral  sobre el  orden
jurídico:  la  obligación  es  más  importante  y  es  una  prioridad  frente  a  los  derechos.  Las

5



Contrastes. Revista Internacional de Filosofía Publicación en avance

obligaciones que deben afectar  a las personas se relacionan con sus necesidades humanas
vitales. Se trata de necesidades que no solo afectan al cuerpo (calor, comida…), sino también
al alma: el orden,  la libertad, la obediencia, la iniciativa, la responsabilidad, etc.   

De  todas  las  necesidades  humanas  vitales,  la  más  importante,  aunque  también  la
menos  conocida,  es  la  necesidad  de  echar  raíces.  Es  muy  importante  que  las  personas
participen de forma real, activa y natural en el grupo del que forman parte, una colectividad
que comparte un pasado común y que sostiene una visión de lo que puede ser su futuro. El ser
humano se enriquece con la tradición espiritual, moral e intelectual de su grupo y debe echar
raíces para obtener la energía que procede de este trasfondo compartido. 

Un ser humano tiene una raíz en virtud de su participación real, activa y natural en la existencia
de una colectividad que conserva vivos ciertos tesoros del pasado y ciertos presentimientos de
futuro (…) El ser humano tiene necesidad de echar múltiples raíces, de recibir la totalidad de su
vida moral, intelectual y espiritual en los medios de que forma parte naturalmente (Weil, 2014:
49).

Sin embargo, esta necesidad crucial de echar raíces no se alcanza con facilidad en la
época contemporánea. Como si se tratara de una epidemia, el desarraigo se extiende con una
extraordinaria  fuerza  por  diferentes  causas:  las  conquistas  militares  que  provocan  el
exterminio de los valores del pueblo sometido; el dominio económico; las relaciones sociales,
o la educación mal entendida que provoca un aprendizaje mecánico en los alumnos.

Los  obreros  experimentan  con intensidad  esta  ausencia  de  raíces:  trabajan  de  una
forma rutinaria,  sin  participar  con su inteligencia  en  la  elaboración  de los  productos,  sin
comprender  el  fin  del  trabajo  que  realizan,  sin  desarrollar  ninguna  iniciativa  personal  y
separando completamente su vida laboral de su vida familiar… No obstante, a pesar de esta
situación de malestar tan extendida, Weil presenta las trazas de un plan para arraigar a los
trabajadores: sustitución de las grandes fábricas por pequeños talleres, reducción de la jornada
de trabajo, adquisición de estudios a través de una universidad popular… 

Siguiendo estas propuestas próximas al  anarquismo, Weil  pretende que los obreros
alcancen su dignidad a través del trabajo. El trabajo físico puede favorecer «la dicha terrena»
y permitir que se desplieguen las mejores cualidades humanas, siempre que se trate de un
trabajo que fomente la cooperación en una pequeña empresa y que, al mismo tiempo, defienda
los proyectos de cada individuo. 

Otro problema que también preocupa a Simone Weil es el desarraigo que sufren los
campesinos. Esta situación se ve acrecentada ante la falta de propiedades que permitan a los
campesinos establecerse en un lugar de forma estable, la ausencia de una pensión adecuada o
la carencia de una formación más completa. Al hablar de la instrucción, Weil rechaza una
educación  que  sea  totalmente  laica  o  una  educación  que  promueva  la  separación  entre
escuelas:  las  personas  solo  pueden  alcanzar  el  arraigo  necesario  para  combatir  las  ideas
totalitarias mediante una educación con un componente religioso y espiritual. En diferentes
cursos los alumnos deberían recibir  clases de religión que les permitieran comprender los
principios del cristianismo y los de otras religiones que tengan vocación universal. 

La noción de patria  también  desempeña un papel  importante  en el  sentimiento  de
arraigo. Ahora bien, el amor a la patria no puede convertirse en una adhesión fría al Estado o
en una  admiración  de  las  glorias  pasadas  basadas  en  la  guerra  y en la  conquista;  por  el
contrario, la patria debe comprenderse como la historia compartida de sufrimientos y, por
tanto,  como  el  deseo  de  evitar  en  el  futuro  nuevas  situaciones  de  dolor.  Esta  forma  de
patriotismo,  a  diferencia  del  orgullo  nacional,  no  es  excluyente:  reconoce  el  común
sufrimiento y los lazos que nos unen a los demás pueblos. 

6



Contrastes. Revista Internacional de Filosofía Publicación en avance

Se ha comprendido la grandeza de un pueblo como sinónimo de fuerza, agresividad,
dominio, violencia…; sin embargo, piensa Weil, la grandeza del pueblo resplandece en los
momentos en los que se manifiesta su búsqueda de concordia, paz y amor. Lo más opuesto a
la bondad (o a la santidad) es el  afán de conquista y destrucción que llevaron a cabo los
romanos o que en su tiempo ejemplifica Hitler.  Solo será posible  acabar  con el  recuerdo
nostálgico  que  inspiran  Hitler  o  las  conquistas  del  Imperio  romano  mediante  esta
transformación de la noción de grandeza. Esta tarea, sin embargo, no resulta fácil y exige un
gran esfuerzo de la imaginación creadora ya que la propaganda con sus mensajes envueltos de
odio y de exclusión se transmite con mayor facilidad que los mensajes de amor y de paz8.

Simone  Weil,  por  tanto,  presenta  la  falta  de  arraigo  como  uno  de  los  mayores
problemas que afectan a los individuos y a las sociedades del mundo contemporáneo. Este
desarraigo podría aliviarse con una transformación de las condiciones laborales, tanto en las
ciudades  como en el  campo,  y mediante  una cuidada formación que tuviera en cuenta la
vertiente  espiritual.  Solo  esta  educación  podría  hacernos  comprender  que  la  auténtica
grandeza no se consigue por medio de la conquista, como creían los romanos y en su tiempo
los partidarios del nazismo, sino a través de un arraigo espiritual que nos permita amar y
comprender a los demás seres humanos.  

Así pues, en los diferentes escritos de una naturaleza más política y social, la autora
francesa  ha  mostrado  cómo  la  desmesura  en  sus  diferentes  formas  (explotación  laboral,
conquistas, guerras…) ha causado los mayores problemas sociales: la pobreza, la esclavitud
en  las  formas  más  refinadas  o  las  consecuencias  de  las  guerras.  Aunque  la  situación  es
dramática  y  parece  inexorable,  Weil  sigue  defendiendo  la  vía  de  la  moderación  y  del
equilibrio  sosegado  y  reflexivo.  Solo  una  restricción  del  poder  dentro  de  su  esfera
correspondiente; una limitación del poder colectivo en aras del pensamiento individual y, en
definitiva,  una  coordinación  armoniosa  entre  los  planes  racionales  de  cada  individuo
permitirán la convivencia pacífica y creativa entre los seres humanos.    

III. Su visión religiosa

A pesar de haberse educado en un ambiente laico, un tono místico acompañó siempre
a Simone Weil en todas sus facetas: su manera de concebir la verdad como una revelación
personal;  la pasión con la que se entregó en todas las tareas (el  estudio,  la enseñanza,  el
trabajo en la fábrica o en la vendimia…); la necesidad de experimentar de forma directa el
sufrimiento extremo de los demás, o sus propias experiencias religiosas. Ahora bien, en los
últimos años de su vida las inquietudes religiosas ocuparon un lugar prioritario y aparecen de
un modo más explícito en diferentes textos: La gravedad y la gracia, A la espera de Dios, La
fuente griega o Carta a un religioso. 

La conexión entre religión y política se reflejaba claramente en Echar raíces, una obra
en la que proclamaba el valor de la formación espiritual y la importancia del amor a la verdad,
al bien y a Dios. Nuestra filósofa cree que existe un bien absoluto, verdad o justicia que se
identifica  con Dios.  En este  sentido,  su platonismo se manifiesta  constantemente:  el  bien
absoluto existe y podemos captarlo gracias a una intuición, un acto de fe o de amor verdadero
que hace posible el encuentro con Dios. La inteligencia realiza un constante esfuerzo por
comprender el mundo pero solo una inteligencia unida a la intuición, unida al amor, puede

8 Weil anticipa la posición de filósofos contemporáneos como Richard Rorty: «podemos concebir el progreso
intelectual  y  moral  (…)  como  un  incremento  del  poder  imaginativo»  (Rorty,  2000:  222);  además,  parece
profetizar la facilidad con la que se difunden en nuestro tiempo los mensajes de odio. 

7



Contrastes. Revista Internacional de Filosofía Publicación en avance

llegar a comprender que la verdad y el bien son dos caras de la misma realidad; la experiencia
del encuentro no puede entenderse como un proceso activo, sino más bien como una renuncia,
un no hacer nada en el que el bien se manifiesta. 

El bien absoluto, por tanto, es Dios; pero ese bien tan elevado no se encuentra en la
naturaleza que nos rodea ni en la sociedad en la que viven los humanos. En cierto modo, Dios
ha creado el mundo, pero lo ha abandonado9; se ha producido lo que Weil, en su obra  La
gravedad y la gracia, denomina la decreación, un acto muy importante en el que Dios, como
muestra  de  su  inmenso  amor,  es  capaz  de  retirarse  de  aquello  que  ha  creado  y  dejarlo
desnudo, dejarlo sin el barniz de bondad absoluta que esperaríamos de sus creaciones.  

La gravedad y la  gracia,  un conjunto  de reflexiones  que  realizó  Weil  durante  su
estancia  en  Marsella,  establece  que  el  ser  humano  está  dominado  por  dos  principios
fundamentales:  la  gravedad  y  la  gracia10.  La  gravedad  es  el  principio  de  todos  los  seres
naturales y nos recuerda que somos seres materiales sometidos a las leyes del universo. Se
comporta  de  un  modo mecánico,  lo  que  explica  que  alguien  intente  compensar  su  dolor
infligiendo  sufrimiento  a  las  demás  personas.  La  gracia,  por  el  contrario,  representa  un
principio sobrenatural que nos lleva a elevarnos, a buscar el amor hacia los demás, hacia el
universo y, por tanto, hacia Dios.    

Comprendemos  la  fuerza  de  la  gravedad  cuando  sufrimos  por  sobrevivir  ante  las
fuerzas  de  la  naturaleza,  pero,  sobre  todo,  cuando  sentimos  el  tremendo  dolor  que  unos
humanos podemos causarnos a otros. En el trabajo que realizan los obreros, en los campos de
concentración o en la guerra, podemos experimentar el sufrimiento compartido,  la miseria
humana y la pérdida de la dignidad. En esos momentos, podemos continuar el camino que
parece imponer la gravedad, entrar en el mundo de la fuerza, convertirnos en un instrumento
del destino que parece inevitable y aumentar el dolor de nuestros semejantes.

Pero  el  destino  no  es  inevitable.  También  es  posible  elevarnos  por  encima  de  la
gravedad y transitar hacia el mundo de la gracia. El sufrimiento compartido y el desamparo en
el que nos encontramos, podría llevarnos a reconocer nuestra naturaleza común y a limitar
nuestra individualidad. De este modo, podríamos abrirnos a los demás y experimentar nuestra
compasión hacia los humanos y nuestro amor hacia un bien que no está presente en este
mundo de modo absoluto. 

Por tanto, la decreación nos permite comprender que el mundo está abandonado y que
todos debemos experimentar el sentimiento de compartir  esa desnudez. Se explica de este
modo la simpatía que muestra Weil hacia las personas que más sufren: su pobreza o su dolor
los ha despojado de bienes ilusorios que los demás consideran cruciales para la vida, son ellos
los que pueden encontrarse más cerca de la verdad, los que pueden comprender la ausencia de
Dios en este mundo. 

La implacable necesidad,  la miseria,  el  desamparo,  el aplastante peso de la estrechez y del
trabajo  agotador,  la  crueldad,  las  torturas,  la  muerte  violenta,  la  coacción,  el  terror,  las
enfermedades —todo eso es el amor divino. Es Dios quien por amor se retira de nosotros con el
fin de que podamos amarle. (Weil, 1998: 81) 

9 Según Esterlich Barceló, Simone Weil, al hablar de la creación del mundo, combina la concepción griega con
la visión cristiana: «tendió un puente entre la visión cristiana-occidental de la creación y la cosmovisión griega.
Conjugó  la  Necesidad  con  la  idea  de  un  Dios  creador,  unificando,  así,  dos  horizontes  filosóficos,  tan
contrapuestos y tan distantes, como son el griego y el cristiano» (Barceló, 2007: 783-784). 
10 Esta obra fue elaborada por Gustave Thibon, con el permiso de Simone Weil, a partir de las anotaciones que la
autora escribió en un conjunto de cuadernos. En estos Cuadernos, nos recuerda Laia Colell, Weil desarrolló una
escritura  privada,  no  pensada  para  la  difusión  y  esencialmente  íntima,  ya  que  «surge  de  y  conforma  una
interioridad» (Colell, 2019: 102). 

8



Contrastes. Revista Internacional de Filosofía Publicación en avance

Si Dios no está presente en este mundo, no podemos encontrar un bien absoluto en el
ámbito  humano.  En nuestro mundo los  bienes  son relativos,  se  suceden las  acciones  que
tienen consecuencias positivas, pero también negativas… La sociedad, por tanto, no puede ser
buena de un modo absoluto, y se presentará siempre como un mal necesario en el que, como
vimos, se puede reducir la opresión, pero difícilmente podrá eliminarse completamente. La
sociedad  que  cree  haber  encontrado  un  bien  absoluto  es  muy  peligrosa,  porque  termina
idolatrando al grupo y convirtiéndose en lo que Weil denomina «el gran animal». La fuerza se
convierte entonces en la norma de las relaciones humanas y la justicia desaparece del mundo
humano. 

En La fuente griega y, sobre todo, en la reflexión que dedica a la Ilíada, Simone Weil
nos recuerda cómo la fuerza se ha convertido en una ley que impera sobre las relaciones
humanas. El enfrentamiento que hemos observado entre la gravedad y la gracia se manifiesta
en este escrito través de otra pareja de opuestos: la fuerza y la justicia. La Ilíada representa,
para Weil, el poema épico más extraordinario que se ha compuesto en Europa. La grandeza de
este  relato  consiste  en  mostrar  la  dualidad  entre  el  destino  y  la  compasión;  entre  la
materialidad que nos convierte en seres miserables y el espíritu que nos eleva hacia el bien y
el amor; o, en otras palabras, entre la fuerza y la verdadera justicia.

La fuerza constituye una idea clave en este poema. Se presenta como una ley que
afecta tanto al agresor como a la víctima y que impera en las relaciones naturales y humanas:
todo aquello que cae bajo su dominio se convierte en un objeto, en una cosa. En la guerra
entre los griegos y los troyanos, la fuerza se manifiesta como un destino que siguen por igual
unos y otros, y que les lleva a matar o ser matados. 

Cuando la fuerza se impone sobre las víctimas de un modo cruel, los agresores pueden
ser perjudicados: la naturaleza o los dioses (Zeus en este caso) intentan mantener el equilibrio
para evitar tales desmanes. Así, Weil  destaca el valor de la mesura y el equilibrio que se
refleja  en  el  poema11,  aquello  que  permite  de  forma  matemática  compensar  las
desproporciones o, en términos morales, castigar cualquier desmesura. La idea de equilibrio
que Weil ya reivindicó en el terreno social procede de un principio más general que se refleja
en el universo. Nos encontramos ante una idea fundamental alrededor de la cual gira gran
parte del pensamiento griego, la idea de moderación, límite o mesura que fue recogida por los
pitagóricos,  Sócrates o Platón,  que se extendió en el  pensamiento  helenístico,  que guarda
relación con el karma de los budistas, y que ha sido completamente olvidada, según la filósofa
francesa, en el mundo contemporáneo. 

Este  castigo de rigor  geométrico,  que sanciona automáticamente  el  abuso de la  fuerza,  fue
objeto de meditación entre los griegos. Constituye el alma de la epopeya; con el nombre de
Némesis, es el motor de las tragedias de Esquilo; los pitagóricos, Sócrates, Platón, partieron de
ahí para reflexionar sobre el hombre y el universo. La idea se hizo familiar en todas partes
donde penetró el helenismo. Tal vez sea esa idea griega la que subsiste, bajo el nombre de
karma, en los países de Oriente impregnados por el budismo; pero Occidente la perdió y ya ni
siquiera tiene en ninguna de sus lenguas una palabra que la exprese; las ideas de límite, medida,
equilibrio, que deberían determinar la conducta de la vida, no tienen ya más que un empleo
servil en la técnica. (Weil, 2005: 25)

11 Jesús  Ballesteros  sostiene  que  el  gran  mérito  de  Weil  consistió  en  relacionar  «los  conceptos  de  hybris
(extralimitación) y  vías  (violencia externa), una situación que descubrirá en el poema de Homero. Esta unión
provoca que la fuerza se extienda por doquier, como una plaga de la naturaleza, cosificando al mismo tiempo a
los guerreros vencedores como a sus víctimas» (Bea, 2010: 131).

9



Contrastes. Revista Internacional de Filosofía Publicación en avance

La grandeza de la Ilíada consiste en la diferencia de trato que se refleja en el poema
entre las descripciones de los episodios bélicos, que aparecen descritos con frialdad, y los
momentos  que reflejan  la  destrucción y el  horror que provocan la  guerra,  momentos  que
aparecen envueltos de poesía. El amor se expande cuando se comprende el común destino de
los mortales y se siente aprecio y compasión por ellos12. Esto es lo que muestra el poema. No
hay una superioridad de los vencedores sobre los vencidos, al final todos son víctimas de un
mismo sino;  la  única superioridad la  muestran aquellos  que son capaces  de experimentar
compasión hacia los otros.   

Weil muestra, de este modo, una paradoja: la grandeza de un poema bélico consiste en
reflejar  el  valor  de  la  compasión  humana.  Por  este  motivo,  la  Ilíada representa  para  la
pensadora francesa un precedente del mensaje que posteriormente transmitirá el Evangelio:
«El Evangelio es la última y maravillosa expresión del genio griego así como la Ilíada es la
primera» (Weil, 2005: 41).   

Esta similitud entre el mensaje evangélico y la defensa de la compasión reflejada en el
poema homérico  o  en  otros  textos  de  tradiciones  diferentes  se  observa  también  en  otros
escritos de naturaleza religiosa: A la espera de Dios y la Carta a un religioso. 

A  la  espera  de  Dios recoge  varias  cartas  que  Simone  Weil  dirigió  al  padre
Joseph-Marie Perrin antes de abandonar Marsella. En estas cartas expone algunas de sus ideas
más importantes  sobre el  cristianismo y explica  al  sacerdote  por  qué no está  dispuesta  a
aceptar el bautismo, por qué cree que debe permanecer en el umbral de la iglesia. 

Por una parte, reconoce que ha sentido una adhesión constante a los principios del
cristianismo a pesar de que hasta su adolescencia ni negaba ni afirmaba a Dios. Siempre se ha
situado dentro de las verdades del cristianismo, aunque no perteneciera a la iglesia católica ni
rezara de forma explícita. Una aproximación más intensa y personal a la figura de Cristo la
vivió en tres experiencias  decisivas: la observación de una ceremonia en Portugal  le hizo
recordar  cómo  todos  los  cristianos  (incluida  ella  misma  que  se  sentía  esclava  desde  su
estancia  en la  fábrica)  se  veían  como esclavos;  una  experiencia  en  Asís  donde tuvo que
arrodillarse al  sentir la presencia directa de Cristo, y la estancia  en Solesmes, cuando sus
propios dolores le aproximaron a Cristo a través del sufrimiento y pudo comprender el valor
de la oración como una experiencia de comprensión y contemplación. 

Comprendía  Simone  Weil,  por  tanto,  el  poder  de  Cristo,  la  fuerza  del  amor,  el
sufrimiento compartido y algunos de los ideales básicos del cristianismo, pero veía, además,
que todos estos soportes de la fe cristiana podían encontrarse en la  Ilíada, en Platón, en el
Bhagavad Gitah, en los grandes místicos, en los «heréticos» maniqueos y albigenses… y en
muchas otras religiones o personalidades no reconocidas por la iglesia católica. Este era uno
de los motivos principales por los que ella no podía aceptar el bautismo y debía permanecer
en el umbral, porque comprendía que la iglesia católica debería ser universal, como indicaba
su nombre, algo que en la práctica no estaba ocurriendo. Además, la insistencia de la iglesia
en condenar como contrarias a la fe (el uso de la expresión «anatema sit» que tanto deploraba
Weil)  doctrinas que se situaban en la línea de la visión cristiana,  también le impulsaba a
mantenerse fuera de la iglesia. 

En la Carta a un religioso, un texto dirigido al sacerdote dominico Jean Couturier que
Simone Weil  había conocido en Nueva York,  ofrece un conjunto de reflexiones  sobre el
cristianismo.  Tras  mostrar  diferentes  elementos  de  una  larga  tradición  religiosa  en textos

12 Como recuerda Dennys María Castro, siempre es posible desplegar la compasión. «Para Weil, Homero es un
iluminado (…) Y, para nosotros, Weil es también una iluminada, pues señala igualmente que el poder de la
fuerza aunque vuelva una vez más a suceder en la historia de la humanidad, no por ello es absoluto» (Castro,
2014: 193). 

10



Contrastes. Revista Internacional de Filosofía Publicación en avance

egipcios, budistas, hinduistas, taoístas, pitagóricos o platónicos, llega a la conclusión de que el
mensaje  cristiano  es  una  manifestación  de  esta  religión  eterna  que  establece  una  verdad
fundamental:  la  identificación  de  Dios  con el  bien.  De este  modo,  piensa  Weil,  el  rasgo
principal de la divinidad no es la omnipotencia, sino su bondad. 

La contemplación practicada en India, Grecia, China, etc., es tan sobrenatural como la de los
místicos cristianos. De forma especial, hay una gran afinidad entre Platón y, por ejemplo, san
Juan de la Cruz. También el taoísmo está próximo a la mística cristiana… (Weil, 2011: 42)

Esta idea o verdad suprema, piensa Weil,  no fue bien comprendida por la religión
hebrea; por este motivo, Yahvé aparece con frecuencia en el Antiguo Testamento como el
señor de la fuerza «Dios de los ejércitos». No encontramos, en opinión de la filósofa parisina,
esa violencia vengativa en Zeus, ni mucho menos en el Libro de los muertos egipcio que se
caracteriza por una defensa de la caridad muy cercana al cristianismo. Asimismo, el mensaje
cristiano ya estaba presente en otros pueblos antes de la predicación de Jesús. Cristo no es,
por tanto,  la única encarnación del verbo (entendiendo el verbo como logos, racionalidad,
medida o equilibrio);  también  Osiris,  Krishna,  Prometeo,  Apolo o Dionisio representarían
manifestaciones diferentes. 

Además,  Weil  también  proclama  la  verdad  del  ateísmo.  Los  ateos  deben  ser
considerados  santos  porque  están  imbuidos  del  verdadero  espíritu  cristiano;  pueden
comprender, apreciar y amar el aspecto impersonal de Dios, aceptar el orden del mundo, con
sus miserias y sufrimientos, y experimentar un gran amor hacia el prójimo. «Un ateo o un
“infiel” que sean capaces de compasión pura, están tan próximos a Dios como un cristiano»
(Weil, 2011: 35-36). 

Ese auténtico espíritu cristiano puede manifestarse con más intensidad en los ateos o
en los místicos que en la iglesia católica oficial. En este sentido, Weil diferencia dos iglesias
cristianas:  la  de  los  místicos  y  algunos  movimientos  considerados  heréticos  (maniqueos,
cátaros…) y, por otro lado, la que convierte los dogmas en verdades absolutas que sirven más
para segregar que para buscar la adhesión de las personas. «La concepción tomista de la fe
implica un “totalitarismo” tan asfixiante o más que el de Hitler», escribe Weil. La mirada
reduccionista de esta iglesia le vuelve incapaz de contemplar la verdad que se manifiesta en
religiones  diferentes  o los  milagros  que acontecen  más allá  del  mundo cristiano.  En este
punto, la autora quiere recordar una idea que también había defendido en Echar raíces: lo que
consideramos milagroso y opuesto a la ciencia, es visto entre los hindúes como situaciones
que forman parte de su manera natural de ver el mundo. Así, no solo la iglesia se ha vuelto
reduccionista  sino  que  ha confluido  con una  ciencia  estrecha  que  rechaza  los  fenómenos
sobrenaturales por su incapacidad para comprenderlos13. 

La iglesia totalitaria que Weil rechaza parece más cerca del modo hebreo de entender
la religión y de la visión romana caracterizada por su violencia, insensibilidad y falta de amor
verdadero.  En  los  textos  hebreos,  salvo  algunas  excepciones,  la  desgracia  se  encuentra
vinculada  al  pecado;  todo  pecado  debía  sufrir  el  castigo  de  la  desdicha.  Esta  visión  era
incapaz de reconocer una idea muy importante en el mensaje cristiano: la desdicha de los
inocentes. Es posible sufrir las desgracias de la vida y del mundo aun siendo una persona
excelente, dotada de un gran amor hacia todos los demás. La desdicha es un componente del
orden del mundo que tiene que ser aceptado. Y en ese orden del mundo, las desdichas y los
13 Aquí conecta Simone Weil con las posiciones filosóficas contemporáneas que rechazan la estrechez de la
racionalidad triunfante en la filosofía occidental. En la filosofía española vemos una crítica similar en la posición
de Ortega y Gasset o en la de María Zambrano quien de forma explícita subraya las carencias de una razón
estrecha que no sea capaz de integrar otras formas de acceso a la realidad…

11



Contrastes. Revista Internacional de Filosofía Publicación en avance

buenos momentos se suceden porque, como vimos, en el universo reina el logos, el verbo que
debe  ser  comprendido  en  el  sentido  original  griego,  es  decir,  como  equilibrio,  medida,
mesura...  No es extraño, por tanto,  que Weil  declare el  común origen de las matemáticas
griegas y la fe cristiana… «¡Cuánto cambiaría nuestra vida si se viera que la geometría griega
y la fe cristiana han brotado de la misma fuente!» (Weil, 2011: 70).  

Simone Weil nos ofrece, por tanto, una peculiar visión religiosa en la que fusiona el
cristianismo,  el  platonismo  y  otras  tradiciones  religiosas  o  filosóficas.  Estas  diferentes
concepciones del mundo proclaman un principio universal, logos o verbo, que reflejaría el
valor del equilibrio o la mesura; defienden el amor y la compasión como vía de ascenso y
acercamiento a un bien absoluto, y se distancian de un mundo material abandonado por Dios
y sometido a las leyes de la naturaleza y al imperio de la fuerza.  

IV. Conclusión

La filosofía de Simone Weil ha encontrado en el concepto de logos griego, entendido
como equilibrio y mesura, su piedra angular. Se trata de un principio básico del universo que
se refleja en el mundo helénico pero que ha sido defendido en diferentes visiones del mundo,
filosóficas y religiosas.  Este equilibrio nos permite  comprender  por qué en el  universo el
dolor y la alegría se necesitan, por qué conviven el mal y el bien: solo el dolor, el sufrimiento
físico y moral compartido puede llevarnos a comprender la necesidad de la compasión, de la
ayuda mutua que nos puede liberar y acercar hacia el bien. 

Además, en el ámbito social este equilibrio armonioso puede permitir que las personas
vivan de una forma reflexiva y, al mismo tiempo, traten de coordinarse con las vidas de los
demás. Es un ideal que nos puede permitir desarrollar una sociedad más equilibrada evitando
que  un  solo  principio  se  presente  como  el  único  bien  absoluto  que  aliente  las  pasiones
colectivas y se imponga sobre la libertad y el pensamiento individual. 

La  coexistencia  de  principios  enfrentados  o  de  polos  opuestos  parece  un  rasgo
inseparable  de la  naturaleza  y de las  relaciones  humanas;  esto no lo  niega Simone Weil.
Ahora  bien,  su  defensa  del  equilibrio  trata  de  impedir  que  alguno  de  los  polos  se  alce
dominante y anule la existencia de todo lo demás. Entre los polos enfrentados existen una
multitud de matices que deben ser alentados. En este sentido, tenemos que comprender su
lectura de la  Ilíada.  El relato griego trata con compasión a los vencidos, consigue que el
público simpatice con ellos a pesar de que está escrita desde el bando de los vencedores (La
Torre, 2010: 66). De este modo, se refleja un discurso que no busca la exclusión, nosotros
contra vosotros, sino que pretende mostrar cómo la experiencia del dolor debería unir a todos
los seres humanos.  

Simone  Weil  proclama  la  necesidad  de  la  mesura,  pero  sabe  que  su  mensaje  se
enfrenta a una cultura en la que triunfan los excesos, la violencia o la anulación del diferente.
La idea ha perdido tanta fuerza en Occidente que ya no se encuentra en sus lenguas «una
palabra  que  lo  exprese».  Sin  embargo,  Simone  no  se  rinde,  no  abandona  nunca  su
acercamiento  a  los que sufren,  a los más necesitados,  a  los  enfermos…, su muerte  en el
Grosvenot Sanatorium de Ashford puede entenderse como una necesidad de experimentar
hasta  el  final  el  dolor  de  los  demás  de  un  modo místico.  Se  podría  pensar  que  en  esos
momentos de entrega absoluta Weil renunció al principio de equilibrio, tal vez; pero también

12



Contrastes. Revista Internacional de Filosofía Publicación en avance

podemos comprender su abandono al dolor y a la muerte como una manera de hacer brillar
con más luz otros polos opuestos: la compasión, el amor o el bien.  
 

VI. Referencias bibliográficas

BEA, E. (ed.) (2010), La conciencia del dolor y de la belleza, Madrid: Editorial Trotta. 
CASTRO, D. M. (2014), «Simone Weil. Un grito desde la cueva del silencio»,  Universitas
Philosophica 62, año 31, Bogotá, enero-junio 2014, 169-193.
COLELL,  L. (2019),  «Los  cuadernos  de  Simone  Weil:  Lenguaje  de  la  cámara  nupcial»,
Revista chilena de literatura, abril, nº 99, 101-120. f
DESCARTES, R. (1989), Discurso del método, Madrid: Espasa Calpe. 
ESTERLICH BARCELÓ, T. (2007), «Creación y decreación en la filosofía de Simone Weil»,
Pensamiento, vol. 63, núm. 238, pp. 777-795. 
FIORI, G. (2006) Simone Weil, una mujer absoluta, Buenos Aires: Adriana Hidalgo Editora.
LA TORRE, M. (2010), «Reflexiones sobre la Ilíada», en Bea, E. (ed.) (2010) La conciencia
del dolor y de la belleza, Madrid: Editorial Trotta, pp. 63-70.
PETREMENT, S. (1997), La vida de Simone Weil, Madrid: Trotta. 
RODRÍGUEZ  MORALES,  R. (1994),  «Una  rebelde  con  causa:  Simone  Weil  critica  la
fábrica», Revista colombiana de psicología, nº 3, pp. 49-58.
RORTY, R. (2000), El pragmatismo, una versión, Barcelona: Ariel. 
WALZER, M. (2004), Las esferas de la justicia, México: Fondo de Cultura Económica.
WEIL, S. (1998), La gravedad y la gracia, Madrid: Trotta.
WEIL, S. (2000),  Notas sobre la supresión general de los partidos políticos,  en Weil,  S.,
Escritos de Londres y últimas cartas, Madrid: Trotta. 
WEIL, S. (2005), La fuente griega, Madrid: Trotta. 
WEIL, S. (2009), Chez le Weil. André et Simone, París: Buchet/Chastel. 
WEIL, S. (2009), A la espera de Dios, Madrid: Trotta. 
WEIL, S. (2011), Carta a un religioso, Madrid: Trotta. 
WEIL, S. (2014), Echar raíces, Madrid: Trotta. 
WEIL, S. (2015),  Reflexiones sobre las causas de la libertad y la opresión social,  Madrid:
Trotta. 
ZARETSKY, R. (2022), La subversiva Simone Weil, Melusina: Santa Cruz de Tenerife. 

Manuel Sánchez Matito es doctor en Filosofía por la Universidad de Sevilla y máster en Política y Democracia
por la UNED. En la actualidad es profesor de Filosofía en el IES Miguel de Mañara (San José de la Rinconada,
Sevilla) y miembro del Equipo de Filosofía de la Cultura de la Universidad de Sevilla.

Líneas de investigación:
Filosofía moral contemporánea, mujeres en la historia de la filosofía y estudios sobre la fraternidad desde un
enfoque multidisciplinar. 

Publicaciones recientes:
(2023): «La razón poética en María Zambrano», Revista Búho, Revista de la Asociación Andaluza de Filosofía,
nº 26, 145-175. 
(2017)  «Dos  pueblos  en  una  misma  tierra.  El  acercamiento  humanista  de  Edward  Said  al  conflicto
palestino-israelí», Thémata, Revista de filosofía, nº 55, 197-218.  

Email: msmatito@gmail.com

13


