
© Contrastes. Revista Internacional de Filosofía, vol. XXX Nº2 (2025), pp. 72-85. ISSN: 1136-4076 
Departamento de Filosofía, Universidad de Málaga, Facultad de Filosofía y Letras 

Campus de Teatinos, E-29071 Málaga (España)

Representação, paixão e mentira 
em Thomas Hobbes

Representation, passion and lie in Thomas 
Hobbes

FRANCISCO LUCIANO TEIXEIRA FILHO
Universidade Estadual do Ceará (Brasil)

Recibido: 27/02/2024 Aceptado: 16/12/2024

RESUMO
O texto apresenta o modo em que a razão pode criar objetos para a paixão. O escopo do 
estudo é o Leviatã (1651), de Thomas Hobbes (1588-1679). Observa-se que os objetos das 
paixões são produzidos a partir de imaginação (ou memória), do que participa a razão. A razão, 
como cálculo de nomes, tem afinidade com a linguagem. Já que a linguagem é um produto 
do consenso, é relevante considerar que a política, a retórica e a mentira são seus elementos 
constitutivos. Disso se conclui que a paixão pode ter objetos baseados na mentira, ou seja, pode 
se querer o falso. 

PALAVRAS-CHAVE:
LINGUAGEM. DESEJO. ENGANO. IMAGINAÇÃO.

ABSTRACT
The text presents the way in which reason can create objects for passion. The scope of the 
study is Leviathan (1651), by Thomas Hobbes (1588-1679). It is observed that the objects 
of the passions are produced from imagination (or memory), in which reason participates. 
Reason, like the calculation of names, has an affinity with language. Since language is a 
product of consensus, it is relevant to consider that politics, rhetoric and lies are its constituent 
elements. From this it follows that passion can have objects based on lies, that is, one can 
want the false.



73 FRANCISCO LUCIANO TEIXEIRA FILHO

Contrastes vol. XXX-Nº2 (2025)

KEYWORDS:
LANGUAGE. DESIRE. MISTAKE. IMAGINATION.

I. introdução

Por mis compañeros Marcela, Jonas y Aurora, 
para que siempre tengamos algún camino hacia Andalucía.

há uma interpretação hoBBesiana, já há um certo tempo contraditada, que 
identifica o estado de natureza com um estado das paixões, ao passo que o estado 
civil se caracterizaria como o império da razão (p.ex.: Merêa 2004). A delibe-
ração seria determinada pelos desejos e aversões, no primeiro caso, enquanto 
o segundo caso seria da determinação racional da vontade. Tal perspectiva 
foi revista, posto que esse dualismo não é compatível com o pensamento de 
Hobbes. Que o estado de natureza seja um estado das paixões, não há dúvidas. 
Mas também o é o estado civil, posto que a paixão é a sede do movimento 
voluntário. Hobbes não valora, na natureza humana, a razão ou as paixões, 
portanto, não há hierarquia na alma humana, muito menos mútua exclusão 
entre paixões e razão (Abizadeh 2017, 2), o que solaparia para fora do campo 
das paixões a participação das faculdades cognitivas. Nesse sentido, Bobier 
(2020, 585) sintetiza o problema: “a explicação não cognitiva, ao distinguir as 
paixões de suas imaginações causalmente eficazes, parece ser incapaz de for-
necer uma interpretação satisfatória das passagens que identificam as paixões 
com as imaginações”.

Em Hobbes, não se pode dizer que o motor da vontade humana seja, ex-
clusivamente, a razão. No mais, a própria noção de uma ação desapaixonada é 
descabida, me parece. Todavia, não chegamos ao ponto de supor uma “inércia 
da razão”, como Jean Hampton1 (1988, 19) faz crer: “...o único papel da razão 
no processo deliberativo é ajudar a determinar como alcançar um objetivo 
definido pelo desejo – ela não dita um objetivo nem nos motiva para persegui-
lo”. A questão é mais bem apreendida se se entende como a razão estabelece 
representações para a paixão. O líquido e certo é que não há vontade ou ação 
sem paixão, mas o que precisa ser explicitado é que não há paixão sem dado 
estado cognitivo do homem (Abizadeh 2017, 11). Ou seja, não existe paixão 
sem uma representação, ou seja, as memórias das sensações. Portanto, a clássica 
compreensão de Bobbio (1989, 51), segundo a qual a razão prática estabeleceria 
princípios hipotéticos, nunca absolutos, estaria subsumida – não por ser falsa, 

1  “...o único papel da razão no processo deliberativo é ajudar a determinar como alcançar 
um objetivo definido pelo desejo – ela não dita um objetivo nem nos motiva para persegui-lo.” 
(Hampton 1988, 19)



74Representação, paixão e mentira em Thomas Hobbes

Contrastes vol. XXX-Nº2 (2025)

mas por ser incompleta e não dar conta da questão do modo em que as paixões 
recebem seus objetos. 

Ainda na via das explicações negativas, posso dizer, também, que os 
princípios de ação não são o que uma certa tradição chamaria de ‘controle 
racional das paixões’ ou de ‘submissão da razão ao império das paixões’. 
Segundo penso, o vocabulário de Carl Schmitt não está adequadamente 
posto, ao supor que “o medo levou indivíduos atomizados a se juntarem, 
uma faísca da razão brilhou e surgiu um consenso sobre a segurança” 
(Schmitt 2017, 153). É incompleto, ainda, ao afirmar que: “quanto mais 
perigoso se faz este ‘individualismo’ a-social, tanto mais forte se manifes-
ta a necessidade racional de uma conclusão da paz geral” (Schmitt 1996, 
36). Também o modelo tradicional de Leo Strauss (2009, 156) não parece 
estar devidamente equacionado: “o que é mais poderoso para a maior parte 
dos homens na maior parte das ocasiões não é a razão, mas a paixão”. De 
onde se segue que “a lei natural não será eficaz se os seus princípios forem 
contestados pela paixão ou se lhe desagradarem. A lei natural tem de ser 
deduzida da mais poderosa de todas as paixões”. 

Penso que esses dois tipos de leituras supõem que “a razão tem que en-
frentar as paixões em um dualismo contínuo” (Paganini 2012, 228), o que não 
tem respaldo no pensamento hobbesiano – ao menos não no Leviatã, objeto 
desse estudo. Por essa razão, o texto que se segue objetiva apresentar o entre-
cruzamento entre razão e paixão, em Hobbes, por meio dos seus conceitos de 
linguagem e de representação. 

A seguir, vejamos esse entrelaçamento de conceitos mais de perto, em 
frases afirmativas, finalmente, buscando entender como a razão e a linguagem 
estabelecem representações para as paixões, de modo a sustentar a interpretação 
de que não pode haver paixão sem representação, bem como a mentira assume 
lugar nesse movimento em que as representações são dadas às paixões.

II.   paixão e razão

Em De Cive, publicado em 1642, cuja tradução inglesa aparece em 1651, 
Thomas Hobbes (2002, 25; 1998, 21) afirma, já na primeira linha, quase que a 
dar o tom da obra: “as faculdades da natureza humana podem ser reduzidas a 
quatro espécies: força corporal, experiência, razão e paixão”2. Passadas algumas 
dezenas de páginas, Hobbes parece dar razão ao esboço schmittiano: “pois o 
estado natural está para o civil na mesma proporção que a liberdade para a su-

2  As citações de ‘Do cidadão’ serão apresentadas conforme a tradução brasileira de Renato 
Janine Ribeiro, em cotejamento e adaptadas crítica conforme a edição inglesa On the Citizen, 
vinda à luz pela Cambridge University Press, em 1998. 



75 FRANCISCO LUCIANO TEIXEIRA FILHO

Contrastes vol. XXX-Nº2 (2025)

jeição, que o desejo para a razão, que o animal para o homem”3 (Hobbes 2002, 
134; 1998, 101). Esses dois fragmentos se apresentam de forma contraditória, 
se bem observados. Hobbes parece sustentar um dualismo radical entre razão e 
paixão, no segundo caso, enquanto se ampara na unicidade dos dois, encerrados 
na natureza humana, no primeiro fragmento. É preciso resolver essa questão, 
portanto, para colocar cada conceito no seu lugar. A fim de solucionar o proble-
ma, porém, o De Cive não é terreno fértil. Não há, na obra de 1642, uma teoria 
das paixões desenvolvida, senão a ancestral compreensão dualista – e talvez por 
isso a questão seja colocada de forma tão imprecisa. Nesse sentido, é preciso 
avançar alguns anos, para o célebre Leviatã, de 1651, obra mais destacada do 
corpus hobbesiano, que já se mostra dentro da nova compreensão hobbesiana 
de “pensamento apaixonado” (Hobbes 2002, 24; 1998, 12). 

O destaque dado ao pensamento apaixonado surge no exílio de Hobbes 
na França e de seus debates com o bispo anglicano Bramhall (Hobbes and 
Bramhall 1999), o que tem as seguintes consequências, segundo Paganini 
(2012, 229): “os dois opostos [razão e paixão] se fundiam, explicando assim 
como a razão, pela peculiar paixão humana da ‘curiosidade’, pode conduzir o 
processo de deliberação, agindo de dentro e não de cima, como acontecia em 
suas considerações anteriores”. Adiante, lemos também que a curiosidade e o 
pensamento apaixonado “são responsáveis, no Leviatã, por um novo conceito 
de razão que pode operar no processo de deliberação de dentro e não de fora” 
(Paganini 2012, 251). Paganini (2012, 251) ainda adverte para o sentido oposto, 
em que razão e paixão seriam conceitos excludentes no processo de deliberação, 
momento em que “enfrentaríamos o estranho dilema entre a razão ser incapaz 
de afetar à vontade e, portanto, conduzir a deliberação ou a paixão cega que não 
é iluminada por considerações racionais”. Diante dessas considerações, creio 
que há, na paixão da curiosidade, algo que perpassa as demais paixões de um 
homem em pleno uso de suas faculdades, bastando, para isso, compreender o 
modo em que são dados objetos para a paixão. 

Na introdução da sua magna obra, Hobbes (2003, 13; 1994, 4) afirma que 
as paixões são as mesmas em todos os homens. E dessa identidade de paixões 
ele acrescenta, especificamente, que “desejo, medo, esperança etc.” são comuns 
aos homens, mas não os “objetos das paixões, que são as coisas desejadas, 
temidas, esperadas etc.” Portanto, já transparece a ideia de que a paixão e o 
desejo se relacionam como gênero e espécie. Ou seja, todo desejo é paixão, 
mas nem toda paixão é desejo (Teixeira Filho 2015, 102). E diverso, em todo 
caso, é o objeto no qual a paixão se fixa, que varia em cada homem, conforme 
condições específicas.

3  Diversamente de Renato Janine Ribeiro, preferimos traduzir “desire” por desejo, como 
intuitivamente se faria. Manterei essa tradução e, além disso, sustentarei a “passion” como paixão. 



76Representação, paixão e mentira em Thomas Hobbes

Contrastes vol. XXX-Nº2 (2025)

As paixões, em Hobbes, desse modo, são condições constitutivas do ho-
mem, sendo formalmente invariáveis. Quanto a elas, o Capítulo VI do Leviatã 
é bastante completo em identificar suas formações, sendo o desejo e a aversão 
seus modos basais. De forma geral, a definição de paixão é aquela que eng-
loba a faculdade específica dos corpos animados e voluntários, distintamente 
dos corpos animados e involuntários, nos quais a deliberação não se encontra 
presente (Teixeira Filho 2015, 102). Sobre os objetos das paixões (ou seja, os 
objetos da deliberação), porém, temos um sem-número de pormenores, que 
tornam impossível o trabalho de investigá-los um a um4. Quanto a isso, Hobbes 
(2003, 13; 1994, 4) afirma: 

a constituição individual e a educação de cada um são tão variáveis e tão fáceis de 
ocultar ao nosso conhecimento, que as letras do coração humano, emaranhadas e 
confusas como são, devido à dissimulação, à mentira, ao fingimento e às doutrinas 
errôneas, só se tornam legíveis para quem investiga os corações.

Surge, com isso, uma ideia vital: embora as paixões sejam fixas e inva-
riáveis, toda a formação histórica do sujeito se estabelece de modo a dar ao 
homem novos e mais variados objetos de desejo, conformáveis com certas re-
presentações de si mesmo e do mundo, nas quais participa a razão prática. Desse 
modo, a investigação sobre os objetos específicos das paixões só é possível 
como um saber sobre o modo em que eles se dão, em composição com a razão 
(a aritmética dos signos). Dito de forma clara, se as paixões são invariáveis, em 
Hobbes (2003, 46; 1994, 27), deve-se acrescentar que toda paixão se fixa a ob-
jetos imaginados, de modo que a pesquisa sobre o modo fixo da apresentação da 
paixão precisa conduzir, necessariamente, ao modo variável em que os objetos 
são produzidos para a vontade. Nesse sentido, a razão atua “indiretamente na 
vontade e, portanto, mais uma vez através de paixões” (Paganini 2012, 240).

Vale destacar que as paixões não são uníssonas. Há paixões simples e outras 
complexas, derivadas das simples; há também aquelas que são fortes, diversas 
das fracas. É possível, inclusive, desejar coisas contraditórias. É até comum 
amar o fim e odiar todos os meios. Essa plurivocidade das paixões emerge do 
conjunto infindável de objetos desejáveis e rejeitáveis, incutidos na imaginação 
humana, de forma involuntária, conforme a experiência se expande (Pettit 2008, 
37ss). Esse caos de potenciais objetos de desejos só podem ser organizados, 
de forma coerente, conforme um determinado fim, mediante expectativas e 
representações de si e do mundo, pela razão (Pettit 2008, 84ss). Portanto, o 

4  “Dado que a constituição do corpo de um homem se encontra em constante modificação, 
é impossível que as mesmas coisas nele provoquem sempre os mesmos apetites e aversões, e 
muito menos é possível que todos os homens consintam no desejo de um só e mesmo objeto.” 
(Hobbes 2003, 48; 1994, 28).



77 FRANCISCO LUCIANO TEIXEIRA FILHO

Contrastes vol. XXX-Nº2 (2025)

que deve ficar claro é que a composição objetiva dessas múltiplas paixões se 
deve à complexa memória do homem, ordenada pela razão, ao contrário dos 
movimentos vitais, que prescindem dessas experiências. 

A participação da faculdade da experiência na composição dos objetos da 
paixão é algo inequívoco5. O que nos interessa é avançar para o modo em que 
a razão se relaciona com essa memória na formação de representações para 
a paixão. Nisso, o Leviatã não deixa sombra de dúvidas: os objetos externos 
causam movimentos internos (sensações) no homem, e, com isso, imagens 
mentais desses mesmos objetos se formam materialmente (Hobbes 2003, 
15; 1994, 6), apresentando ao homem a existência de corpos e movimentos 
fora dele mesmo, mas também corpos e movimentos internos, causados por 
aqueles. O acúmulo de imagens dos objetos na memória constitui o acúmulo 
de experiências (Hobbes 2003, 19; 1994, 9), que incorpora cada vez mais 
representações, quanto mais suas vivências se somam, e disso se deriva a 
perspectiva de que a experiência6 é uma faculdade da natureza humana, 
como já era dito no De Cive. Essas representações são diversas das coisas, 
mas também são o modo em que as coisas externas se apresentam ao homem. 
Não há, por isso, uma substituição do mundo pelas ideias; muito menos uma 
suposição de que só exista verdade na imediatez das sensações. Antes, o que 
se pode notar em Hobbes é a

suspeita de que o mundo realmente dado à imaginação talvez não seja realmente 
tal como é dado – eis porque, senão a posição mesma da existência do mundo, 
inerente à percepção, pelo menos o conhecimento que podemos ter a seu respeito 
deva remontar, não à percepção mesma, mas às operações da razão. (Limongi 
2000, 111).

A verdade das imagens mentais do mundo, assim como da memória 
dessas imagens, está vinculada às operações racionais. A mente, em Hobbes, 
deve proceder com a hipótese de que o mundo não seja tal como representado 
mentalmente, daí a necessidade de se proceder uma ciência sobre o mundo. 
Limongi (2000, 114) assim nos ensina: “as operações discursivas da razão não 
retiram sua evidência do que é dado na imaginação, nem tampouco de alguma 
ordem intuitiva superior, mas a produz em plano lógico-semântico”. E ainda 
arremata: a razão, por si, é capaz de engendrar “a evidência de que a aparência 
sensível encontra sua causa no movimento de corpos exteriores”.

5  “De acordo com o método da natureza, o sentido é anterior ao apetite. Pois não se pode 
saber se o que vemos como um prazer o teria ou não, exceto pela experiência, isto é, pelo sen-
timento. Por isso costuma-se dizer que não há desejo pelo desconhecido”. (Hobbes 1978, 46).

6  “...imaginação e a memória são uma e mesma coisa...” (Hobbes 2003, 19; 1994, 9).



78Representação, paixão e mentira em Thomas Hobbes

Contrastes vol. XXX-Nº2 (2025)

Ora, a razão age de duas formas na compleição da experiência: de um 
lado, ela garante que existe causalidade das coisas internas (representações) 
nas coisas externas, o que impede que se forme uma compreensão dualista de 
mundo; de outro modo, a razão também dá ordem aos acontecimentos externos 
e internos, dispondo o mundo de forma coerente. Não que a ordem do mundo 
seja uma faculdade da mente, mas as imagens vindas das sensações, por um 
lado carecem de certeza, por outro, de compreensão das leis de causalidade. Aí 
atua a razão na faculdade da imaginação, bem como na experiência derivada. 
Nesse sentido é que Limongi (Limongi 2000, 114) adverte: “na imaginação, 
ao contrário, os conceitos se sucedem, se compõem e se subtraem uns aos 
outros, mas não se predicam uns dos outros, como também não se aplicam ou 
se referem a alguma coisa diferente deles: a imaginação não denota”. É por 
isso que interpretamos de forma diferente o trecho do Leviatã em que Hobbes 
(Hobbes 2003, 66; 1994, 41) afirma que “os pensamentos são para os desejos 
como batedores ou espias, que vão ao exterior e encontram o caminho para as 
coisas desejadas; e é daí que provém toda a firmeza do movimento do espírito, 
assim como toda a sua rapidez”. Tal pensamento não é a mera soma passiva 
de sensações, mas a faculdade ativa da razão. 

Disso se depreende que a possibilidade de falha impõe a compreensão de 
que a sensação não estabelece, perfeitamente, tudo aquilo que se deve esperar 
dos objetos da paixão. Ao simples, para tornar evidente: ter a sensação de um 
copo com um líquido translúcido, em cada caso, não impõe, para a experiência, a 
certeza de que ele é, em todo caso, desejável para matar a sede. A sensação, por 
exemplo, não nos diz nada sobre a potabilidade da água, por exemplo – e veja: 
só com uma certa atenção se pode diferenciar um copo com água de um outro 
com vinagre. Nisso deve intervir a razão, que interpõe cálculos que extrapolam 
a própria sensação. Quem diz que, em todo caso, a água é condição suficiente 
para matar a sede é a razão, atuando sobre os materiais percebidos, de modo 
que o objeto do desejo já nem ser, diretamente, aquele da sensação, mas um 
diferente, dado pela razão (se tenho sede, desejo água potável, mas isso já não 
é uma representação criada pela razão). A experiência sensível nos diz que, em 
casos específicos, o líquido translúcido funcionou para saciar a sede, mas em 
outro, causou incômodos abdominais ou mais sede. Se não houver a razão para 
exceder os casos particulares, como se poderia ter um objeto tão bem definido 
para uma paixão específica? Acaso seria o caso de tatearmos, entregando-nos 
à constante possibilidade do erro? Isso não seria arriscado para a vida confiar 
apenas nas sensações aplacar as paixões? Ao desejar, o homem pode pôr de 
lado a sua faculdade mais particular: a razão?

A razão é que anuncia, a partir da memória: vinagre se deve rejeitar para 
aplacar a secura, mas o mesmo objeto é desejável para temperar salada. A água, 
com dadas características, é desejável para matar a sede. Para Hobbes (2003, 



79 FRANCISCO LUCIANO TEIXEIRA FILHO

Contrastes vol. XXX-Nº2 (2025)

26; 1994, 13), a curiosidade daqueles dotados de razão nos leva ao conheci-
mento das causas e isso não pode ser retirado da natureza humana que deseja. 
Há quem não faça uso da razão, mas esses são os casos excepcionais. O jogo 
de expectativas e estados mentais de bom e mau derivam de representações e 
do cálculo racional, desde o início, não sendo possível pensar a própria paixão 
em separado, exceto em seres em que a razão não se encontra desenvolvida 
– e porque se pode desejar sem razão, pode-se dizer que razão e paixão são 
faculdades distintas. Disso não se conclui que excludentes ou independentes, 
um da outra. 

Nessa linha investigativa também se apresenta a filósofa Rita Gomes (2012, 
105), para quem “a razão, assim, sempre se junta às paixões. A razão toma 
os apetites e aversões como matéria de cômputo, avaliando como as diversas 
possibilidades do ato ou da inação irão recair sobre o deliberante”. Corrobora 
com nossa perspectiva, em outros termos, Arash Abizadeh (2017, 12), para 
quem “o raciocínio é um processo pelo qual os agentes racionais formam 
crenças”. Logo, se “as paixões são causadas por crenças e são constituídas por 
julgamentos avaliativos”, então a razão coparticipa da formação das paixões 
e, por consequência, da vontade. 

Disso que foi dito, devém uma ideia de razão como “uma potência capaz 
de ordenar os nomes, matéria da qual são feitos os conceitos” (Gomes 2012, 
104). Mas os nomes, espécie de coisas com o que a razão é capaz de calcular, 
são objetos do consenso e da disputa. A verdade disso se torna mais evidente, 
segundo penso, na justaposição entre as duas faculdades (paixão e razão), onde 
a paixão se mostra como uma operação indiretamente racional, como já expla-
nei, mas, fundamentalmente, quando a razão opera de forma apaixonada. Se a 
razão é capaz de produzir representações para o cálculo racional, seria possível 
pensar uma razão plenamente neutralizada, do início ao fim de sua operação? 
Ora, os objetos do entendimento não são artefatos caídos do céu, mas arranjos 
políticos artificiais, que condicionam a forma em que a razão vai proceder seu 
cálculo. Não penso, com isso, um desvio da razão natural, mas em pontos de 
partida que fazem com que a razão também participe do jogo de interesses 
egoístas, que aquela tradição dualista, citada acima, suponha superada pelo 
império da razão e da sociedade civil.   

III. linguagem e representação

A paixão recebe seu material das faculdades cognitivas do homem, des-
tacadamente da razão. Esta última, já dissemos, é um cálculo de nomes e os 
nomes são objetos convencionais. Cada nome, nesse sentido, é um corpo sutil, 
produzido por convenções humanas, mas tão poderoso que é capaz de criar 
experiências e dar objetos para as paixões. O que não foi dito, porém, é que 
Hobbes não tem uma visão olímpica dos consensos – ao menos, não a visão 



80Representação, paixão e mentira em Thomas Hobbes

Contrastes vol. XXX-Nº2 (2025)

neoclássica do Olimpo. O consenso pode ser ensejado de forma espontânea, 
por convergência de interesses, mas também – e mais comumente – pela coação 
do poder, seja físico ou mais suave, como o político, econômico ou religioso 
(ver, por exemplo, o Cap. XX do Leviatã). Pelo consenso das palavras, suponho 
acontecer o mesmo. Os termos são consensuais e não podem não ser, para que 
tenham todo o efeito esperado. Entretanto, o pretexto para se produzir cada 
termo pode ser da ordem do poder ideológico, da coação física ou mesmo do 
universo da fantasia (Sobre os múltiplos poderes, ver Cap. X do Leviatã). Essa 
multiplicidade de exercícios de poder, que concorrem e subsistem em conflito, 
não deve ser confundida com a homogeneidade do poder do Estado soberano 
que, como fim político, vem apaziguar os diversos poderes com o Poder. Ou 
seja, não se pode conduzir a leitura hobbesiana do Estado para o campo em 
que falta esse ente artificial, seja no estado de natureza, na guerra civil ou no 
crime, simplesmente. A própria necessidade de desenvolver uma teoria do 
estado de natureza mostra que a natureza humana existe, antes da sociedade 
civil, e persiste, mesmo sob a tutela do Estado – e é por isso que é necessário 
o superdimensionamento dos poderes do Leviatã. Portanto, em suma, antes do 
Estado (ou tentando fugir do olhar vigilante do soberano), a razão e a linguagem, 
como armas da guerra de todos contra todos.

Examinando a questão, o curso da reflexão nos leva ao âmbito da lin-
guagem, que determina a ida para além daquilo que poderia ser chamado de 
mera natureza ou mesmo de um mundo subjetivista. Como vimos, a razão nos 
informa que há uma cadeia causal entre os objetos internos e aqueles objetos 
externos, recebidos pelas sensações. Todavia, mesmo negando o solipsismo, 
dando conteúdo material para as representações, também materiais, Hobbes 
(2003, 29s; 1994, 16) vai além, posto que é preciso que a linguagem não seja 
meramente uma idiossincrasia. Ela é, portanto, um acordo por meio do qual os 
homens fazem saber seus pensamentos, vontades e interesses a outros homens. 
Esse movimento se dá pelo entendimento, faculdade cognitiva que consiste na 
formação de representações mentais pela interpretação dos discursos (Hobbes 
2003, 23 e 37; 1994, 11 e 21). Se digo, por exemplo, que escrevo esse texto no 
alto de uma montanha, vendo um longo e largo horizonte, o leitor é capaz de 
formar essa imagem na cabeça, mesmo que seja mentira, e eu esteja escrevendo 
em um quarto pequeno, escuro e frio. Este é o poder criador da linguagem que, 
segundo a faculdade do entendimento, é capaz de produzir arranjos materiais 
na mente humana. 

Para Hobbes, a imaginação é um fato material, existente fisicamente na 
mente humana, e relacionada, pelo exercício da razão natural, com o mundo 
extensivo. Porém, essa relação entre os objetos da mente e aqueles do mundo 
externo pode se romper, quando falamos do uso inadequado da razão. O que 
sustenta a subsistência relativa da experiência é exatamente a capacidade de 



81 FRANCISCO LUCIANO TEIXEIRA FILHO

Contrastes vol. XXX-Nº2 (2025)

produzir coisas artificiais, convenções, que só são possíveis por meio da comu-
nicação e do entendimento mútuo, mas essa mesma comunicação pode produzir 
fantasias e fantasmas, por mentira, engano ou ignorância. Esse aspecto deve 
ser bem iluminado para que se leve a bom termo a teoria definitiva das paixões 
(e da política), em Hobbes. 

Nesse sentido, se pode dizer que os objetos das paixões são valorados em 
códigos e sistemas sociais compartilhados por meio da linguagem. A expres-
são do valor de um objeto, o que o faz objeto da paixão, não é pertencente à 
natureza do próprio objeto, mas às representações que o homem faz de si e do 
mundo circundante. A propósito, Hobbes (2003, 335; 1994, 264) até sustenta 
uma difusão absolutamente supernatural de objetos das paixões, quando se 
refere às fantasias, ou seja, “os habitantes imaginários do cérebro do homem”. 
Para se notar a força concreta da realidade criada pelas representações, destaco 
a religião como sistema social, moral e político que se funda, em parte, sobre 
fantasmas: “e é nestas quatro coisas, a crença nos fantasmas, a ignorância das 
causas segundas, a devoção pelo que se teme e a aceitação de coisas acidentais 
como prognósticos, que consiste na semente natural da religião” (Hobbes 2003, 
96; 1994, 66). 

No consenso necessário para o surgimento institucional da região, também 
participa a linguagem, mas também a razão, embora não se possa dizer que ela 
tenha sido retamente guiada, em todo caso, posto que muitas vezes ignora as 
leis de causalidade. Cada qual considera sua razão como verdadeira e justa, mas 
uma razão não educada pode falhar, seja pelo conjunto das premissas ou pelo 
desvio do cálculo. Nisso, Hobbes (Hobbes 2003, 374; 1994, 300) é bastante 
explícito, conforme podemos ler no Leviatã:

e o problema não é mais o de saber se o que vemos fazer é um milagre, ou se o 
milagre de que ouvimos falar ou sobre o qual lemos é um fato, e não um ato da 
língua ou da pena, e sim, em termos simples, se o relato é uma verdade ou uma 
mentira. E quanto a esse problema nenhum de nós deve aceitar como juiz a sua 
razão ou consciência privada, mas a razão pública, isto é, a razão do supremo 
lugar-tenente de Deus.

Observa-se, assim, que a ausência de coincidência entre as representações 
e os objetos representados pode conduzir o homem para a ação apaixonada, de 
todo modo. Isso, em conjunto com a paixão do homem pela honra e pelo dis-
curso, conduz a uma rede de mentiras e enganações capazes de fazer as paixões 
humanas se fixarem a objetos fantasioso e mentirosos, o que pode acarretar 
o desfazimento dos pactos sociais, inclusive. Hobbes (1840, 167) se refere a 
esse fenômeno quando narra os acontecimentos da Guerra Civil Inglesa, no 
seu Behemoth: os “ministros de Cristo” e “embaixadores de Deus”, que diziam 
ter “recebido o direito de Deus para governar cada uma das paróquias e a sua 



82Representação, paixão e mentira em Thomas Hobbes

Contrastes vol. XXX-Nº2 (2025)

assembleia de toda a nação”, promoveram a sedução e o motim dos soldados 
e da população em geral. 

Note-se, no caso acima, que o uso da linguagem na propagação da mentira 
não é um artifício de segunda ordem. A autodeclaração dos líderes sediciosos 
como ‘ministros de Deus’ é a condição do próprio conflito. É fundamental, 
nessa mobilização das paixões contra o rei Charles, que os líderes sejam capa-
zes de criar representações na mente de uma larga camada da população, a fim 
de unir a todos para o intento golpista. Como se nota, falo de um movimento 
absolutamente explicito em que a paixão esteve completamente enredada 
num conjunto de representações que não foram bem avaliadas pela razão, seja 
por tolice ou por mero engano das premissas. A causa disso é absolutamente 
transparente, em o Leviatã:

a ignorância das causas naturais predispõe os homens para a credulidade, de modo 
que acreditem muitas vezes em coisas impossíveis. Pois, como nada conhecem em 
contrário que possa ser verdadeiro, são incapazes de detectar a impossibilidade. E a 
credulidade, dado que os homens se comprazem em que se lhes dediquem atenção, 
predispõe-nos para mentir. Assim, a simples ignorância, sem ser acompanhada de 
malícia, é capaz de levar os homens tanto a acreditar em mentiras como a dizê-las; 
e por vezes também a inventá-las. (Hobbes 2003, 91; 1994, 62).

A malícia acrescenta um fator de preocupação extra nesse contexto. Se a 
mera ignorância pode produzir paixões que depõem contra a soberana de todas 
as paixões (ou o medo da morte) e a máxima lei da razão (a autopreservação), 
a malícia pode produzir o aniquilamento da possibilidade da paz e a destruição 
da ordem social. A linguagem, portanto, deve ser controlada. Muito embora 
Hobbes (Hobbes 2003, 31; 1994, 17) identifique alguns abusos da razão, ao 
contrário de autores como Samuel Pufendorf (1997, 159), para quem a razão 
impõe certos deveres para aqueles que usam a linguagem, Hobbes tem noções 
mais realistas. Claro que é possível produzir discursos verdadeiros sobre o 
mundo, mas também é possível enganar, mentir, manipular etc. por meio da 
linguagem, sem supor uma irracionalidade dos meios. E se assim o é e as paixões 
dependem de dadas representações, então é possível manipular as vontades.

Hobbes tem consciência desse problema e desenvolve sua doutrina po-
lítica também como uma doutrina do discurso. O ofício do soberano inclui a 
prescrição de quais “opiniões e doutrinas são contrárias à paz, e quais as que 
lhe são propícias” (Hobbes 2003, 152; 1994, 113), por meio do qual é possível 
controlar a malícia e a ignorância das causas, mas também punir os que abusam 
da linguagem para promover a sedição. Por isso, Hobbes (2003, 254; 1994, 
197) afirma que “quem violar a lei baseando-se nos seus próprios sonhos e 
pretensas visões, ou nos de outrem, ou numa fantasia do poder dos espíritos 
invisíveis diferente da que é permitida pela república, estará se afastando da 



83 FRANCISCO LUCIANO TEIXEIRA FILHO

Contrastes vol. XXX-Nº2 (2025)

lei de natureza, o que é um delito certo”. Disso se depreende que não é que a 
lei natural imponha uma espécie de ética do discurso, como Pufendorf propõe, 
mas se o discurso é utilizado para promover a quebra do pacto social, fere a 
lei natural. Somado a isso, se o discurso também é contrário à lei civil (e se 
é contrário a lei natural, deve ser proscrito pela lei civil), tem-se aí condição 
suficiente para a punição. 

IV. Considerações finais

Diante do exposto, consideramos que a razão não é par antagônico da 
paixão, em Hobbes. Pelo contrário, ela se encontra presente no processo de 
deliberação, conforma sua participação perene na formação das represen-
tações dadas à paixão. Isso não significa, por outro lado, que toda paixão seja 
conduzida retamente pelas leis da razão. Há, no processo descrito acima, um 
sem-número de erros, enganos, desvios que podem levar ao malogro da ação 
apaixonada, ou seja, volitiva. Tal constatação é dramaticamente explicita na 
realidade política dos povos. Sempre foi, mas com contornos novos, hodier-
namente, ganha atualidade. 

Deparamo-nos, nos últimos anos, com os fenômenos das fake news como 
motivo da ação concertada. A reação política foi de perplexidade; ainda des-
conjuntada, a contraposição institucional está a buscar um arrumamento contra 
esse fenômeno novo – ou nem tão novo. Talvez a dimensão que esse fenômeno 
ganhou, no tempo atual, devido às redes sociais, seja, de fato, uma grande no-
vidade, mas a mentira nunca esteve distante da ação política e da vida social. 
As teorias filosóficas e políticas, de diversas formas, tentaram lidar com essa 
questão. Alguns autores de forma mais prescritiva (como Pufendorf), outros de 
forma mais descritiva (como Hobbes), buscaram examinar a questão e enredá-la 
em um discurso coerente sobre a vida política. Alguns até tentaram eliminar a 
mentira do campo da ação política, o que me parece um contrassenso. 

O certo é que em teóricos como Hobbes, tal abuso político da mentira não tem 
lugar no estado civil. Sua proposta do Estado como doutrinador, por exemplo, quer 
exatamente criar um lugar em que a fake news (com o perdão do anacronismo) não 
tenham vez. E não sendo uma teoria da razão de estado, não tenha vez nem sob a 
guarda da soberania – o soberano não pode mentir para não falir as circunstâncias 
da sua soberania, não por dever para com o súdito. O abuso da linguagem, da en-
ganação e da mentira, em Hobbes, é crime e precisa ser punido pelo aparato legal 
do Estado, ou vira fator de desobediência, revolta e insuflamento de massa contra 
a paz social e a vontade de todos, conforme a mecânica descrita acima.

Não digo, com isso, que a teoria hobbesiana seja a única alternativa. Há 
outras. Não crendo em natureza humana fixa, o que quero deixar claro é que 
a estrutura estatal moderna tem essa lacuna problemática, devido a um modo 
de realização da vida humana específico das sociedades modernas, tal como 



84Representação, paixão e mentira em Thomas Hobbes

Contrastes vol. XXX-Nº2 (2025)

Hobbes bem demonstra. Os resultados são históricos. Teorias como a de Hobbes 
nos ajudam a entender o modo – e não tanto a causa – do fenômeno. 

Por fim, resta dizer que a ação política concertada, massificada, requer 
uma unidade das paixões. A natureza dessa faculdade, porém, é incompatível 
com tal concerto, senão pela participação da razão e das suas representações. 
A definição clássica de República, de Sólon e Cícero até Maquiavel e Bodin, 
exige tal ação voluntária dos sujeitos. Se não é possível confiar na razão in-
falível, seja do próprio homem ou da graça perene de Deus, resta o perigo 
da guerra e da morte violenta, pela ausência do Estado. Esse foi o medo que 
movimentou Hobbes a supor o soberano, inclusive, como senhor da doutrina 
filosófica, religiosa e moral.  

V.   referenCias BiBliográfiCas

ABIZADEH, ARASH. 2017. “Hobbes on Mind: Practical Deliberation, Reasoning, 
and Language.” Journal of the History of Philosophy 55 (1): 1-34. https://doi.
org/10.1353/hph.2017.0000.

BOBBIO, NORBERTO. 1989. Thomas Hobbes. Bolonha: Piccola Biblioteca Einaudi.
Bobier, Christopher. . 2020. “Rethinking Thomas Hobbes on the Passions.” Pacific 

Philosophical Quarterly 101. https://doi.org/10.1111/papq.12322.
GOMES, RITA HELENA SOUSA FERREIRA. 2012. “Leviatã: o monstro racional.” 

Argumentos 4 (7).
HAMPTON, JEAN. . 1988. Hobbes and the Social Contract Tradition. New York: 

Cambridge University Press.
HOBBES, THOMAS. 1840. “Behemoth.” In The english work of Thomas Hobbes, 

edited by Thomas Hobbes. London: John Bohn.
---. 1978. De Homine. Translated by Charles T. Wood. Gloucester: Peter Smith.
---. 1994. Leviathan. Cambridge: Cambridge University Press.
---. 1998. On the Citizen. Translated by Richard Tuck and Michael Silverthorne. 

Cambridge: Cambridge University Press.
---. 2002. Do cidadão. Translated by Renato Janine Ribeiro. São Paulo: Martins Fontes.
---. 2003. Leviatã: ou a matéria, forma e poder de uma república eclesiástica e civil. 

Translated by Eunice Ostrensky. São Paulo: Martins Fontes.
HOBBES, THOMAS, AND JOHN BRAMHALL. 1999. Hobbes and Bramhall on 

Liberty and Necessity. Cambridge: Cambridge University Press.
LIMONGI, MARIA ISABEL. 2000. “A semântica do materialismo de Hobbes.” 

Analytica 5 (1).
MERÊA, PAULO. 2004. “Suárez - Grótius - Hobbes.” In Estudos de Filosofia Jurídica e 

de História das Doutrinas Políticas, edited by Paulo Merêa. Lisboa: Imprensa 
Nacional, Casa da Moeda.

PAGANINI, GIANNI. 2012. ““Passionate Thought”: reason and the passion of curiosity 
in Thomas Hobbes.” In Emotional Minds: The passions and the limits of 
pure inquiry in early modern philosophy, edited by Sabrina. Ebbersmeyer. 
Berlin: de Gruyter.



85 FRANCISCO LUCIANO TEIXEIRA FILHO

Contrastes vol. XXX-Nº2 (2025)

PETTIT, PHILIP. 2008. Made with Words: hobbes on language, mind, and politics. 
Princeton: Princeton University Press.

PUFENDORF, SAMUEL. . 1997. “De officio.” In Gesammelte Werke, edited by 
Wilhelm Schmidt-Biggemann. Berlin: Akademie Verlag.

SCHMITT, CARL. 1996. The Leviathan in the state theory of Thomas Hobbes: 
meaning and failme of a political symbol. Translated by George Schwab. 
Westport: Greenwood Press.

---. 2017. “O Estado como mecanismo em Hobbes e Descartes.” Controvérsia 13 (2).
STRAUSS, LEO. 2009. Direito Natural e História. Translated by Miguel Morgado. 

Lisboa: Ed. 70.
TEIXEIRA FILHO, FRANCISCO LUCIANO. 2015. “A paixão e a linguagem na 

mecânica da paz política no leviatã de Thomas Hobbes.” Argumentos: revista 
de Filosofia 7 (14): 100-112.

franCisCo luCiano teixeira filho es Profesor Adjunto de la Universidade Estadual do Ceará 
(Brasil); Miembro Colaborador del IEF-UC; e Investigador Visitante de la Universidade 
Federal de Ceará (Brasil).

Líneas de investigación:
Teoría Crítica y Filosofía Social y Política.

Publicaciones recientes:
teixeira filho, franCisCo luCiano, and marCela da silVa uChôa. 2024. “Ensaio contra o 

proclamado fim da história: elementos de discussão para um novo radicalismo.” Revista 
Izquierdas 53. https://doi.org/10.4067/s0718-50492024000100222.

teixeira filho, franCisCo luCiano. 2024. “História e dialética do esclarecimento: alegoria 
e crítica ao progresso.” Cadernos de Filosofia Alemã 29 (2). https://doi.org/10.11606/
issn.2318-9800.v29i2p13-32.

teixeira filho, franCisCo luCiano. 2024. “A ideologia moderadora da FFAA brasileira 
e a opinião de Hobbes e Constant.” Argumentos: revista de Filosofia 31. https://doi.
org/10.36517/Argumentos.31.13.

Email: luciano.teixeira@uece.br


