
El tiempo mitológico en la 
Lógica del sentido de G. 
Deleuze. Una arqueología de 
los conceptos de Cronos y Aión

Mitological time in G. Deleuze’s The Logic of Sense. An 
arqueology for the concepts of Cronus and Aion

Álvaro Márquez Guerrero
Universidad Complutense de Madrid | España

Fecha de envío: 16/12/2024 |  Fecha de aceptación: 08/09/2025  |  DOI: 10.24310/crf.17.2.2025.20891

 

ISSN: 1889-6855 ISSN-e: 1989-3787 DL.: PM 1131-2009 
Asociación para la promoción de la Filosofía y la Cultura en 

Málaga (FICUM) y UMA Editorial

Resumen Este estudio examina el tratamiento filosófico del tiempo 
en la obra de Gilles Deleuze a partir de un análisis de los 
conceptos de Cronos y Aión. Para ello, rastrea sus orígenes 
en la mitología griega y en la filosofía estoica, con el fin 
de situar la reelaboración deleuzeana en el contexto más 
amplio de la tradición. El trabajo sostiene que la relectura 
de la metafísica propuesta por Deleuze, al apartarse de los 
marcos causales clásicos, abre nuevas posibilidades para 
la investigación filosófica, en particular en lo relativo a la 
redefinición de las relaciones entre causa, efecto y devenir. 
Desde una perspectiva interdisciplinaria que articula 
mitología, filosofía antigua y pensamiento contemporáneo, 
este estudio busca mostrar cómo los conceptos de Cronos 

Claridades. Revista de filosofía
vol. 17 | núm. 2 | 2025 | páginas 265-288.



266 Márquez Guerrero

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Sempre o impossível tão estúpido como o real,
sempre o mistério do fundo tão certo como o 

sono de mistério da superficie.

Álvaro de Campos, Tabacaria.

Abstract This study examines the philosophical treatment of time 
in the work of Gilles Deleuze based on an analysis of the 
concepts of Cronus and Aion. To this end, it traces their 
origins in Greek mythology and Stoic philosophy in order 
to situate Deleuze’s reworking within the broader context of 
tradition. The work argues that Deleuze’s reinterpretation 
of metaphysics, by departing from classical causal 
frameworks, opens up new possibilities for philosophical 
research, particularly with regard to the redefinition of the 
relationships between cause, effect, and becoming. From 
an interdisciplinary perspective that articulates mythology, 
ancient philosophy, and contemporary thought, this study 
seeks to show how the concepts of Cronus and Aion operate 
as conceptual keys for rethinking not only deleuzian 
ontologies, but also their ethical and political reverberations.

Keywords Gilles Deleuze; metaphysics; Cronus; Aion; ancient stoicism; 
archeology; mythology.

Gilles Deleuze; metafísica; Cronos; Aión; antiguo estoicismo; 
arqueología; mitología.

Palabras clave

y Aión operan como claves conceptuales para repensar no 
solo las ontologías deleuzeanas, sino que, a su misma vez, sus 
reverberaciones éticas y políticas.



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

El tiempo mitológico en la Lógica del sentido de G. Deleuze 267

Introducción

E studiar la obra de Gilles Deleuze suele presentar dificultades. Para un 
lector familiarizado con la historia de la filosofía, el uso deleuzeano 
de los conceptos puede parecer en un primer momento arbitrario 
y carente de coherencia. Para el lector novel, por el contrario, todo 

podría dar la impresión de encajar únicamente en el marco de su propio 
pensamiento, como si estuviera desvinculado de la tradición filosófica. Sin 
embargo, lo cierto es que el pensamiento deleuzeano se sitúa en un diálogo 
directo con los problemas clásicos de la filosofía y la epistemología, aunque 
lo hace bajo una forma de relectura singular y a menudo disruptiva.

En lo que concierne a la filosofía del tiempo, existe un amplio campo 
de interpretaciones. La mayor parte de los comentaristas se ha orientado 
a partir de Diferencia y repetición (1968, Différence et répétition), donde 
Deleuze despliega la teoría de las tres síntesis temporales. A este eje se 
suman lecturas sobre sus análisis cinematográficos en Cinéma 1. L’image-
mouvement (1985) y Cinéma 2. L’image-temps (1986), de los que surgen 
nociones como el de «imagen-cristal» o «imagen-tiempo», decisivas 
para articular una tipología temporal bergsoniana en el ámbito de la 
representación fílmica. Dentro de esta bibliografía, François Zourabichvili1 

ha insistido en la centralidad del acontecimiento y en una ontología del 
evento como clave de las figuras temporales deleuzeanas. James Williams2 

ha ofrecido una sistematización crítica de Diferencia y repetición destacando 
sus implicaciones metodológicas. De manera afín, David Lapoujade3 

ha recogido y reelaborado estas categorías desde la idea de movimientos 
aberrantes y una ontología de lo virtual, mientras que trabajos más 
específicos, como los de Amanda Núñez4, reponen una genealogía clásica 
—Cronos, Kairós y Aión— para rastrear sus efectos en horizontes estético-
políticos contemporáneos. Sin menospreciar la fecundidad de todas estas 
aproximaciones, conviene señalar, sin embargo, que la atención prevalente 

1. François Zourabichvili, Deleuze. Una filosofía del acontecimiento (Buenos Aires: 
Amorrortu, 2004).
2. James Williams, Gilles Deleuze’s Philosophy of Time: A Critical Introduction and Guide 
(Edinburgh: Edinburgh University Press, 2011).
3. David Lapoujade, Deleuze, los movimientos aberrantes (Buenos Aires: Cactus, 2016).
4. Amanda Núñez, «Los pliegues del tiempo: Kronos, Aión y Kairós», Paperback 
núm. 4, 2007.



268 Márquez Guerrero

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

a Diferencia y repetición o los escritos sobre cine ha tendido a oscurecer otra 
vía igualmente decisiva: la desplegada en Lógica del sentido (1969, Logique 
du sens), donde los personajes conceptuales de Cronos y Aión encarnan 
modos complementarios de la construcción del tiempo.

Nuestro trabajo se inscribe en este panorama crítico, pero se distingue 
por prestar atención a Lógica del sentido, proponiendo a partir de ella una 
arqueología conceptual de Cronos y Aión. Entendemos por arqueología 
una indagación estratigráfica de los conceptos, que rastrea sus capas de 
sentido, sus transformaciones y reapropiaciones a lo largo de la tradición. 
Con este enfoque buscamos, además, ofrecer una vía de acceso a la filosofía 
deleuzeana en su conjunto, de manera clara y sintética. El recorrido se 
estructura en tres momentos: primero, un análisis de las fuentes mitológicas 
griegas, en particular Homero y Hesíodo, sin dejar de lado los testimonios 
preplatónicos y platónicos; en segundo lugar, el estudio de la física y la 
metafísica del antiguo estoicismo —tal como Deleuze lo aborda a través 
de Émile Bréhier—, deteniéndonos especialmente en las relaciones entre 
causa y efecto; y, en tercer lugar, un retorno a Lógica del sentido desde esta 
base clásica, para examinar los conceptos de superficialidad y profundidad, 
empleados fervientemente en la obra deleuzeana.

En la mitología griega, las figuras de Cronos y Aión condensan modos 
distintos de entender el tiempo, que influyen de manera decisiva en la 
filosofía antigua y, por ende, en la tradición occidental que nos alcanza. 
De aquí se desprenden dos tesis principales: (1) los planteamientos de 
Deleuze se hallan profundamente inmersos en las problemáticas de la 
historia de la filosofía, y (2) repensar la metafísica fuera de los esquemas 
heredados permite abrir nuevos horizontes inéditos, como es el caso de 
redefinir las relaciones entre causas y efectos en el marco metafísico del 
devenir. A la luz de estas tesis, relacionaremos los distintos niveles de 
análisis: los conceptos míticos de Cronos y Aión, la causalidad estoica y 
las categorías de superficialidad y profundidad en Deleuze. El propósito 
último es mostrar cómo la filosofía deleuzeana opera a menudo rescatando 
elementos olvidados por la tradición, reactivándolos y dotándolos de una 
nueva vida capaz de metamorfosear el pensamiento.

El tiempo mitológico desde el pensar griego 



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

El tiempo mitológico en la Lógica del sentido de G. Deleuze 269

I. El tiempo titánico de Cronos

En «El Mito de la castración de Urano»5, Hesíodo describe un conflicto 
entre Urano, que era el Cielo, y Gea, la Tierra. En él se narra cómo los hijos 
de ambos, los titanes, se rebelaron contra su padre. Urano, al enterarse de 
que sus hijos estaban destinados a ser poderosos, los mantenía encerrados 
en el seno de Gea, impidiéndoles nacer y mostrándose cruel. Gea, madre de 
los titanes, se sintió agraviada y urdió un plan para vengarse. Creó una hoz 
de acero y propuso a sus hijos que se rebelaran contra Urano. Sólo Cronos, 
uno de los titanes, se atrevió a enfrentarse al padre y aceptó llevar a cabo el 
plan. Gea le entregó una hoz y, aprovechando la llegada de la noche, Cronos 
atacó a Urano, castrándolo y liberando a sus hermanos del encierro.

Este episodio es crucial en la mitología griega, ya que marca el comienzo 
del reinado de los titanes y la posterior ascensión de Cronos como líder, 
aunque más tarde sería destronado por su propio hijo, Zeus. Con este 
acontecimiento se da inicio a la dualidad, engendradora de diferencias. Rea, 
entregada a Cronos, tuvo una excelsa descendencia, que, según iba brotando, 
se la iba devorando6. Cronos, con su pre-potencia titánica y su im-potencia 
tiránica7, fuerza a que tan sólo exista un retorno constante que parte de y 
termina en él; esto es, en la mismidad; o, como diría Teresa Oñate: «Tal es 
la marca reactiva de una voluntad de potencia convertida en voluntad de 
dominio y espíritu de venganza contra la vida. Desde ella vomita a Cronos, 
el Titán devorador de sus propios hijos, un brutal resentimiento contra el 
límite diferencial y el tiempo eterno del devenir, sustituido por la repetición 
indiferente de la enfermedad de la historia de la metafísica: la guerra infinita 
contra la vida, dictada por el terror a la muerte»8.

5. Hesíodo, Teogonía, 154-182 (Madrid: Gredos, 1978 [trad. A. Pérez Jiménez y A. 
Martínez Diez]).
6. Hesíodo, Teogonía, 450-455.
7. Cfr. Teresa Oñate y Zubía, «Prólogo: ¿Qué quiere decir cuidar de sí mismo?» en Oñate y 
Zubía, Teresa, et al (eds.), Hermenéuticas del Cuidado de Sí: Cuerpo, Alma, Mente, Mundo 
(Madrid: Dykinson, 2017), 1-17: «Un Titán (no divino) tan impotente como prepotente. 
Ahora bien: sin Chrónos no hay ni Aión ni Kairós ni podríamos conocer a Aidión… ni 
venerarle», 9.
8. Teresa Oñate y Zubía, «Nietzsche y los griegos. Genealogías de la hermenéutica y la 
postmodernidad hasta nosotros», Estudios Nietzsche, núm. 9 (2009): 97.



270 Márquez Guerrero

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

El término chrónos [χρόνος] designaba «un tiempo determinado»9 que 
se encontraba distribuido en intervalos. Es tan así, que la definición de 
tiempo que proporciona Aristóteles siglos más tarde es la de aquel «número 
del movimiento según lo anterior y lo posterior»10. De esta manera, se 
permite medir de la misma manera que si fuera una realidad extensiva 
tal como se miden las jornadas (sémeron), el año (étos y eniatuós) o cierto 
momento concreto como la hora (hóra)11.

Aunque haya sido discutido que esta figura del Titán sea de primer 
origen griego debido a que la etimología griega no nos proporciona 
certeza12, en el Crátilo platónico podemos encontrar una tentativa de 
etimología por parte de Sócrates: 

Podría parecer insolente, si se oye de repente, el que sea hijo de Krónos 
y, sin embargo, hay buenas razones para que Zeús (día) sea hijo de una 
gran «inteligencia» (dianóia), pues Krónos significa «limpieza» (kóros); no, 
muchacho, sino la «pureza» sin mezcla de la «mente» (kóros noû)13. 

Más tarde, Aristóteles, en De anima, recogería estas intuiciones para ya 
postular que la división temporal es humana, que no habría tiempo sin 
que hubiera conciencia14.

9. Antonio Campillo, Grecia y nosotros (Madrid: ABADA, 2023), 44.
10. Aristóteles, Física IV, 219b1-2 (Madrid: Gredos, 1995: 271 [trad. Guillermo R. de 
Echandía]). Entiéndase aquí que «antes» y «después» no son momentos temporales, sino 
fases del movimiento.
11. Campillo, Grecia y nosotros, 44. Casi de manera controversial, Campillos defenderá 
que la necesidad de instaurar una medida sobre la realidad temporal para desarrollar 
la vida técnica llevó a la transformación de los tiempos (chrónoi), que denominaban la 
sucesión ilimitada de instantes limitados, en el Tiempo mayúsculo (Chrónos); que sería 
posteriormente identificado con la figura del Titán Cronos [Κρόνος].
12. H. J. Rose, A Handbook of Greek Mythology: Including Its Extension to Rome (Londres: 
Methuen & Co, 1928), 43: «The former of these venerable figures is in all probability a 
pre-Greek god, for attempts to give his name a Greek etymology have so far failed».
13. Platón, Crátilo, 396b (en Diálogos II, Madrid: Gredos, 1987 [J. L. Calvo]).
14. Aristóteles, De anima, 431a (en Madrid: Gredos, 1978 [Alberto Bernabé Pajares]).



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

El tiempo mitológico en la Lógica del sentido de G. Deleuze 271

Además, resulta desafiante aproximarse al concepto de tiempo propio 
de Cronos o tiempo crónico15, ya que han surgido debates en relación con 
la figura personificada de Chrónos y la entidad del Titán Cronos en torno a 
si detrás de ambos iconos se encuentra el mismo motivo o, por el contrario, 
divergen debido a su uso y, por ende, a la comprensión del concepto que 
conforma a cada uno16. La interacción trascendente con lo divino, que 
los conceptualiza como realidades valorativas sobre lo terrenal, redimió 
la propia existencia de la divinidad que componía su propio territorio 
hasta quedar reducida a una personificación elevada que posee un trato 

15. El motivo por el cual hemos optado designar al tiempo referente a la realidad de 
Cronos como «tiempo crónico» y no «tiempo cronológico», es que esto último sería la 
puesta en práctica de la medición de dicho tiempo en su interacción con el lógos, pero no 
la realidad temporal en sí misma.
16. Cronos [Κρόνος] es el nombre propio del Titán-tiempo, y chrónos [χρóνος] es la palabra 
que designa a aquel tiempo que se puede medir. El error podría encontrarse en que el Titán 
se confunde con facilidad con Chrónos, dios personificado del tiempo que encontramos 
en una deificación producto de mezcolanzas entre las teogonías órficas que emergieron en 
zonas próximas a lo que conocemos como Antigua Grecia. Además, la confusión aparece 
en diversidad de fuentes posteriores, pero encontraremos en Plutarco una de las primeras 
fuentes en las que la figura de Cronos se vea identificada con el tiempo (chrónos), para pasar 
a proponer una versión neoplatónica del tiempo como «el padre de todas las cosas» (en 
Jorge León Casero, «El tiempo del Aion: Una lectura de Manfredo Tafuri como rizotopía 
de la historia». [Tesis doctoral, Universidad de Navarra, 2011], 35). Pierre Grimal, en su 
Diccionario de mitología griega y romana (Barcelona: Paidós, 1989, s.v. Crono, 121), dice 
que «[p]or un juego de palabras, se ha considerado a veces a Crono (sic.) como el Tiempo 
personificado (Κρόνος recuerda, efectivamente, a Χρόνος, el Tiempo)». En la actualidad 
muchas obras académicas y enciclopedias funden ambas figuras o ignoran completamente 
la existencia de Chrónos como una personificación separada y diferente del tiempo; cfr. 
Timothy Gantz, «Some “Deviant” Cosmogonies», Early Greek Myth (London: The Johns 
Hopkins University Press, 1993), 739-743. En la obra de Jean-Pierre Vernant, Mito y 
pensamiento en la Grecia Antigua (Barcelona: Ariel, 1993, 108) podemos ver cómo «[s]
egún Ferécides, que pasaba por haber sido el maestro de Pitágoras, debido a que fue el 
primero en afirmar la inmortalidad del alma y formular la teoría de la reencarnación, el 
tiempo, Cronos, es divinizado y situado en el origen mismo del cosmos», motivo por el que 
la noción mundana del tiempo (chrónos) se pudiera divinizar como el Tiempo primigenio, 
puesto que antes de él nada había. Vernant, además, enfoca varias páginas en su estudio en 
torno a la influencia de la figura de Cronos en las teogonías órficas; «[l]o que está hieratizado 
es el tiempo que no envejece, el tiempo inmortal e imperecedero cantado en los poemas 
órficos bajo el nombre de Cronos ageraos».



272 Márquez Guerrero

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

especial con su útil17. En este contexto, emergería una suerte de distinción 
entre el Titán-Tiempo y el dios del tiempo. Por un lado, Cronos como 
Titán encarna el tiempo primordial y comprende la realidad temporal 
desde su propia esencia, marcada por la sucesión incesante de momentos 
uno tras otro; él mismo es tiempo. Por otro lado, la personificación en 
el dios Chrónos, un Tiempo con mayúsculas, implica un enfoque más 
instrumental y racional sobre la realidad temporal que le concierne: es 
el terrateniente de la realidad temporal. Es precisamente por esto que la 
realidad divina de Chrónos asume, en sus diferentes mitologías, el papel 
de gestor del tiempo en la esfera humana, encargándose de aspectos como 
los calendarios, las cosechas y las estaciones.

Los fundamentos metafísicos de la Grecia arcaica se relacionan con 
una intensidad casi omniabarcante: por un lado, la sucesión de instantes 
finitos encadenados en el Tiempo (Chrónos) y, por otro, el mundo y 
su ordenamiento (Kósmos), así como el principio de justicia propio del 
ordenamiento cósmico (Diké), todo envuelto por el tejido del destino 
gracias a las moîras18. Es en el Timeo platónico donde el término Kósmos se 

17. De esto versa, entre otras cosas, el «Excursus I» de Dialéctica de la Ilustración de 
Theodor W. Adorno y Max Horkheimer (Barcelona: Trotta, 2023), titulado «Odiseo, 
o Mito e Ilustración». Allí, Adorno y Horkheimer abordan la dinámica del sacrificio en 
el contexto de la relación entre individuo y sociedad. En torno a las páginas 122-125, 
sugieren que el culto sacrificial implica una contradicción inherente, ya que este acto 
implica una división individuo-sociedad. La esencia del engaño reside objetivamente en 
el sacrificio mientras persista esta antítesis. Y, lo que más nos interesa ahora mismo, en 
la antigua mitología griega, Poseidón era ampliamente entendido como el Dios-Mar, 
una figura divina que encarnaba los mares y océanos. Sin embargo, con el desarrollo del 
pensamiento y la evolución cultural, la percepción de Poseidón cambió de ser el Dios-
Mar a ser considerado más bien el Dios del Mar, es decir, una deidad que preside sobre los 
mares y los re-presenta, pero no está intrínsecamente fusionado con ellos. 
Esta transición refleja una transformación en la relación entre el individuo y su entorno, 
similar a lo discutido en el excurso de la Dialéctica de la Ilustración. Al pasar de ver a 
Poseidón como el mar mismo a verlo como un dios que gobierna sobre el océano, se 
produce un distanciamiento entre el individuo (representado por Poseidón) y el entorno 
natural (el mar). Este cambio refleja una ruptura en la conexión fluida entre el ser humano 
y la naturaleza, similar a la que se describe en el pasaje donde la constitución del individuo 
corta el nexo con la naturaleza que el sacrificio del mismo individuo intenta establecer.
18. Campillo, Grecia y nosotros, 45.



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

El tiempo mitológico en la Lógica del sentido de G. Deleuze 273

establecerá como la designación para la totalidad de la existencia, abarcando 
todo lo contenido en su esfera19.

Sin embargo, su uso y desgaste llevaron a otra confusión más. Esta vez 
entre términos y conceptos: el concepto temporal al que respecta Chrónos en 
relación con la suma de los tiempos humanos (y de la naturaleza en cuanto 
que trato del humano con ella), con el término aión [αἰών] en referencia a 
un tipo de tiempo: el tiempo de la «vida» o el «aliento o fuerza vital»20.

II. El tiempo de la vida: Aión

Aión habita la idea de lo eterno en sí mismo, por lo que es un dios sin 
principio ni fin. Esta deidad existe desde siempre, lo que implica que no 
está sujeta al paso del tiempo ni a la linealidad del pasado y el futuro; a los 
que engloba simultáneamente. Dicho de otro modo, el paso del tiempo 
y la linealidad pasado-futuro están sujetas a la realidad aiónica y no al 
revés. Las primeras corrientes filosóficas, tanto de la tradición griega como 
latina, lo describen como una «vida siempre viva», una existencia que 
nunca ha empezado y que nunca acabará, exenta de nacimiento y muerte; 
inengendrada e imperecedera21. Aión se visualiza como un rincón en el 
reloj, el más diminuto, pero más infinitamente vasto, donde las agujas 
danzan entre la niñez y la senectud; un tiempo que fluye sin mediciones, 
un tiempo que está más allá del concepto mismo de tiempo; «un tiempo 
más pequeño que el mínimo de tiempo continuo pensable», y, a la misma 

19. Platón, Timeo (en Diálogos VI, Madrid: Gredos, 1992 [trad. Francisco Lisi]): «Acerca 
del universo —o cosmos o si en alguna ocasión se le hubiera dado otro nombre más 
apropiado, usémoslo— (…)» (28b); «La composición del mundo incluyó la totalidad de 
cada uno de estos cuatro elementos» (32c); «Por tanto, lo construyó esférico, con la misma 
distancia del centro a los extremos en todas partes, circular, la más perfecta y semejante a 
sí misma de todas las figuras, porque consideró muchísimo más bello lo semejante que lo 
disímil» (33b); «Antes de que se originara el mundo, no existían los días, las noches, los 
meses ni los años. Por ello, planeó su generación al mismo tiempo que la composición 
de aquél. Éstas son todas partes del tiempo y el “era” y el “será” son formas devenidas del 
tiempo que de manera incorrecta aplicamos irreflexivamente al ser eterno (…)» (37e-38a).
20. Campillo, Grecia y nosotros, 46; Rodrigo Inostroza Bidart, «El sentido del Aión en el 
fr. 52 DK de Heráclito», Limes, núm. 20 (2008): 21-37, «Primeramente, para cualquier 
griego era evidente la relación etimológica entre αἰὼν y el adverbio aiei o aei “siempre”, 
(en el sentido de “toda vez”). Aunque sabemos que Homero utilizaba el término αἰὼν 
sobre todo con el sentido de “fuerza vital” y “duración de la vida” (…)», 28.
21. Cfr. Campillo, Grecia y nosotros, 47.



274 Márquez Guerrero

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

vez, «un tiempo más grande que el máximo de tiempo continuo pensable»22; 
por lo tanto, un tiempo donde el reloj no tiene cabida. Un tiempo, dirá 
Deleuze, que «no precisa de ser infinito, sino solamente “infinitamente 
subdivisible”»23.

Aun siendo Aión el tiempo incapturable, al igual que ocurrió con la 
realidad del tiempo crónico, también recae sobre sí la personificación 
de su divinidad, usualmente identificado como un joven desnudo o 
semidesnudo dentro de un círculo zodiacal24. El arqueólogo e historiador 
del arte grecorromano Doro Levi, dice que Aión

cambia la carga de la vejez como una serpiente que se desprende de las 
bobinas de las viejas escamas inútiles, rejuveneciendo mientras se lava en el 
oleaje de las leyes [del tiempo]25.

Más allá de que podamos realizar analogías de esta serpiente con el 
Ouroboros y el eterno retorno, notamos con ello cómo el tiempo de las 
edades es, él mismo, un tiempo sin edad.

Cuando en la Ilíada se alude al mar, el cielo o la oscuridad que los dioses 
reciben, enumerando todas las partes de lo existente, no aparece ningún 
sustantivo que se corresponda con lo denominado hoy como «el mundo»; 
el mundus latino provendría de aión26, pudiendo apreciar cómo tiene más 
que ver con la vida como aquello que es todo. Es Hesíodo quien propone 
que sea pánta («todas las cosas») aquello que nombre ahí lo más englobante 
de todo27. Heráclito, gran comentador de los textos mitológicos, añadirá 
el artículo diciendo ta pánta (22 B 1, 7, 53, 64, 66, 80, 90 DK)28. Por 
ejemplo, en el fragmento 52 DK, dirá que «[e]l tiempo-todo es un niño 
jugando, que juega al castro o tres-en-raya: ¡castro-hecho-y-derecho para 

22.  Gilles Deleuze, Lógica del sentido (Barcelona: Paidós, 2005), p. 90.
23. Deleuze, Lógica del sentido, 92.
24. Sobre la imaginería de la personificación de Aión, acudir a Doro Levi, «Aion», 
Hesperia: The Journal of the American School of Classical Studies at Athens, vol. 13, núm. 4 
(1944): 269-314.
25. Levi, «Aion», 306: «changes the burden of old age like a snake who sloughs off the coils 
of the useless old scales, rejttvenescing while washing in the swells of the laws [of time]».
26. H. von H. Cancik y H. Schneider, Der Neue Pauly. Enzyklopädie der Antike (Verlag J. 
B. Metzler: Stuttgart-Weimar, 2002), s.v. Welt, 458.
27. Ibidem.
28. Ibidem.



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

El tiempo mitológico en la Lógica del sentido de G. Deleuze 275

el niño! O ¡de un niño la corona!», donde aparece el término de «tiempo-
todo» en griego es αἰών, esto es, aión29.

Si acudimos de nuevo un momento a la Ilíada, encontramos que 
cuando se pronuncia «Aión» queda referido a una noción de tiempo que 
va más allá de la mera sucesión cronológica30. Denota una dimensión 
temporal que abarca todas las posibilidades y potencialidades inherentes 
a la realidad. «Heráclito parece corregir a Homero en el sentido de que 
en realidad los dioses son uno, pero también muchos»31, justo como 
propondría el panteísmo estoico que veremos en el siguiente apartado; 
panteísmo proveniente no sólo del dios Pan, el dios de los pastores y los 
rebaños —aunque su nombre, ya desde los himnos homéricos, tiene la 
connotación de «alegrar a todos» haciendo un juego entre Πάν y πᾶν—, 
sino de la fórmula de Empédocles que convierte la propuesta heraclítea en 
singular: to pan («el todo») (31 mB 13; 14; 26, 7; 17, 32 DK)32.

Si bien es cierto que Platón ya introduce la idea del devenir, aunque 
relegando la realidad aiónica a un segundo plano para la filosofía que le 
continúa, cuando propone que 

lo más joven se vuelve más viejo que lo más viejo, y lo más viejo, más 
joven que lo más joven, pero acabar este devenir, es precisamente aquello 
de lo que no son capaces, pues si lo acabaran, dejarían de devenir, serían33... 

Esto abre paso a un nuevo enfoque en la física y la metafísica, el cual 
se explora en el siguiente apartado. Deleuze se basa precisamente en los 
planteamientos de los primeros estoicos griegos, quienes ven el mundo 
como una mezcla de cuerpos, estableciendo una metafísica inmanente.

El tiempo mitológico a la luz de la física del estoicismo antiguo

29. Campillo, Grecia y nosotros, 47. También en Gilles Deleuze, Nietzsche y la filosofía 
(Madrid: Anagrama, 2023), 40, podemos encontrar que «[e]l jugador se abandona 
temporalmente a la vida, y temporalmente fija su mirada sobre ella; el artista se coloca 
temporalmente en su obra, y temporalmente sobre su obra; el niño juega, se aparta del 
juego y vuelve a él. Y este juego del devenir, lo juega también el ser del devenir con sí 
mismo: el Aiôn, dice Heráclito, es un niño que juega, que juega al chito».
30. Campillos, Grecia y nosotros, 26.
31. Inostroza Bidart, «El sentido del Aión en el fr. 52 DK de Heráclito», 10.
32. Cancik y Schneider, Der Neue Pauly. Enzyklopädie der Antike, s.v. Welt, 458.
33. Platón, Parménides (en Diálogos V, Madrid: Gredos, 1988 [Trad. Carlos García 
Gual]), 154a.



276 Márquez Guerrero

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

En el Filebo y el Parménides34, Platón nos insta a diferenciar entre la 
dimensión de las cosas limitadas y medidas, que descansan en presentes 
determinados y asignados, y la dimensión de un devenir puro y sin 
medida, «verdadero devenir-loco que no se detiene jamás»35. Esta última, 
esquivando siempre el presente y haciendo coincidir futuro y pasado en la 
simultaneidad de una materia rebelde. Los estoicos, a su vez, diferenciaban 
los cuerpos-causas y los incorporales-efectos. Es a esta distinción a la que 
atenderemos en este apartado.

Los primeros filósofos estoicos, a pesar de ser despectivamente etiquetados 
como «hijos de la Tierra» en contraposición a los «hijos de las Formas», 
como se registra en el Sofista36, se encontraron en un enfrentamiento 
dialéctico con las ideas platónicas que les condujo a refutarlas. Dentro de 
las concepciones fundamentales del pensamiento estoico, que han sido 
hábilmente resaltadas por Deleuze principalmente en la Lógica del sentido, 
se destacan varios puntos de relevancia.

En primer lugar, se postula que el tiempo es una entidad incorpórea, un 
intervalo que acompaña el movimiento del universo. Esta visión, sustentada 
por figuras como Crisipo de Solos o la ilustre exposición por parte de 
Diógenes Laercio, contempla el tiempo como «ilimitado por ambos lados 
—pasado y futuro— e infinitamente divisible»37. Los estoicos, en su visión 
del tiempo, no aceptaban una unidad mínima ni concebían el instante 
actual como indivisible. Más bien, asumían el concepto aristotélico del 
«ahora» (nyn) como un instante sin extensión que marca una división 
puntual en el tiempo38.

El «ahora», comprendido como una suerte de punto de unión entre el 
pasado y el futuro, se percibe como un límite temporal más que como una 

34. Platón, Filebo, 24d; Parménides, 154a.
35. Deleuze, Lógica del sentido, 27.
36. Platón, Sofista en Diálogos V (Madrid: Gredos, 1992). En la nota a pie de página 
número 185, el traductor Néstor Luis Cordero nos dice que «[a] menudo se ha visto en 
esta expresión una alusión a la lucha entre Zeus y los Titanes en Hesíodo (Teog. 675-715). 
No debe olvidarse, además, que los Gigantes son hijos de la Tierra (ibid., 185), al igual 
que los «materialistas» que presentará Platón (247c, 248c)».
37. Deleuze, Lógica del sentido, 201.
38. Antonio Dopazo Gallego, «El estoicismo a la luz de la noción de tiempo: Lógica, 
Física y Ética», LOGOS. Anales del Seminario de Metafísica, vol. 46 (2013): 184-185. 
En la vigésimotercera serie de la Lógica del sentido, Deleuze acudirá a las hipótesis del 
Parménides, que hablan sobre el «ahora» y el «instante».



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

El tiempo mitológico en la Lógica del sentido de G. Deleuze 277

entidad temporal por sí misma39. En esta línea de pensamiento, se sostiene 
que en cualquier momento concebido como presente, una parte pertenece 
al futuro y otra al pasado. Se establece así una distinción entre el presente 
y el presente percibido, mientras que el pasado y el futuro se consideran 
ilimitados. En última instancia, presente siempre limitado y finito; pasado 
y futuro siempre ilimitados, aunque también finitos40.

El presente crónico se comprenderá como un cuerpo, entendiendo que 
es «el tiempo de las mezclas o las incorporaciones», es decir, «el proceso 
de la incorporación misma»41. En el planteamiento de los filósofos del 
pórtico, los cuerpos son capaces de ejercer acciones entre sí, siendo causa 
y efecto a la vez, y reconocen en ellos un principio dual, activo y pasivo. 
Según Diocles de Karystos, «[l]os cuerpos vivos se componen, así, de dos 
cosas: lo que lleva y lo que es llevado. Lo que lleva, es la potencia: lo que 
es llevado es el cuerpo»42. Por otro lado, ciertos efectos, como son los de 
los sentidos, se sitúan en una ubicación distinta al cuerpo, específicamente 
en su superficie, que es el escenario de los acontecimientos; de ahí que 
encontremos el presente aiónico «sin espesor»43 y formando una línea 
recta; «del punto [tiempo crónico] a la línea recta [tiempo aiónico], de 

39. Lo que llevará a Deleuze a decir acerca del Aión que este «traza la línea, la línea que 
hace frontera, la superficie que se desarrolla, se despliega a ambos lados» (en Lógica del 
sentido, 202).
40. Dirá Deleuze que Aión, aunque finito, es ilimitado. Esta aseveración acerca de la 
finitud nos aleja de nuestra investigación, pero bastaría con acercarnos a la explicación 
que Deleuze realiza en Lógica del sentido, páginas 92 y 93, cuando dice que «Tan pronto 
se dirá que sólo existe el presente que reabsorbe o contrae en él al pasado y al futuro, y, 
de contracción en contracción cada vez más profundas, alcanza los límites del Universo 
entero para convertirse en un vivo presente cósmico [presente crónico, formando un 
punto]. (…) el tiempo presente es, pues, siempre un tiempo limitado, pero infinito en 
tanto que cíclico, en tanto que anima un eterno retorno físico como retorno de lo Mismo, 
y una eterna sabiduría moral como sabiduría de la Causa. Tan pronto, por el contrario, se 
dirá que únicamente subsisten el pasado y el futuro, que subdividen cada presente hasta el 
infinito por más pequeño que sea, y lo alargan sobre su línea vacía. La complementariedad 
del pasado y el futuro aparece claramente: y es que cada presente se divide en pasado y 
en futuro, hasta el infinito. O mejor, un tiempo así no es infinito, porque nunca vuelve 
sobre sí mismo sino que es ilimitado, en tanto que pura línea recta [vacía] cuyas dos 
extremidades dejan de alejarse en el pasado, de alejarse en el porvenir».
41. Deleuze, Lógica del sentido, 197.
42. Émile Bréhier, Historia de la filosofía I (Madrid: Tecnos, 1988), 248.
43. Deleuze, Lógica del sentido, 203.



278 Márquez Guerrero

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

la línea recta a la superficie: el punto que traza la línea, la línea que hace 
frontera, la superficie que se desarrolla, se despliega a ambos lados»44, en 
pasado y futuro simultáneos. Es con esto con lo que se introduce la noción 
de lo incorporal, que abarca elementos como el tiempo, pero también lo 
expresable [lékton], el vacío y el lugar.

En Mil Mesetas (1980, Mille Plateaux), son Gilles Deleuze y Félix 
Guattari quienes revitalizan estos conceptos, haciéndolos girar con 
multitud de ejemplos. Para exponer que los cuerpos existen en mezcla, 
dicen que el amor 

es una mezcla de cuerpos, que puede ser representado por un corazón 
atravesado por una flecha, por una unión de las almas, etc.; pero la 
declaración «te amo» expresa un atributo no corporal de los cuerpos, tanto 
del amante como del amado45

o, para hacer ver de qué manera actúan los incorporales, hablan de las 
transformaciones incorporales que ejerce el lékton [lo expresable, l’exprimé] en 
un secuestro aéreo: la amenaza ejercida al apuntar el pirata con un arma es 
evidentemente una acción —una entidad corpórea—, pero se produce una 
transformación de cuerpos-pasajeros a cuerpos-rehenes y del cuerpo-avión 
a cuerpo-prisión que es una «transformación incorporal instantánea»46.

Como bien expone François Zourabichvili, a propósito de Deleuze,
[d]ecir que «el cuchillo entra en la carne» es expresar una transformación 

incorpórea que difiere en naturaleza de la mezcla de cuerpos correspondiente 
(cuando el cuchillo entra efectivamente, materialmente, en la carne)» 
(MP, 109). La efectuación en los cuerpos (encarnación o actualización 
del acontecimiento) sólo da lugar a la sucesión de dos estados de cosas, 
antes-después, según el principio de la disyunción exclusiva, mientras que 
el lenguaje recoge la diferencia de esos estados de cosas, el puro instante 
de su disyunción: a él le corresponde realizar la síntesis disyuntiva del 
acontecimiento, y es esa diferencia la que produce sentido47.

44. Ibidem, 202.
45. Gilles Deleuze y Félix Guattari, «Postulados de lingüística» en Mil Mesetas (Valencia: 
Pre-Textos, 2020), 109.
46. Ibidem.
47. François Zourabichvili, El vocabulario de Deleuze (Buenos Aires: Atuel, 2007), s. v. 
Acontecimiento, 12.



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

El tiempo mitológico en la Lógica del sentido de G. Deleuze 279

El tiempo mitológico en Gilles Deleuze: lo superficial y lo profundo

A lo largo de la Lógica del sentido, encontramos una presunta confrontación 
entre Cronos y Aión, pero no al uso burdo de una mera dualidad, sino 
en una relación de simultaneidad48: aquel tiempo que se conoce desde la 
muerte, que se mide según las sucesiones de momentos, será el conocido 
como crónico. Aquel tiempo otro que no se puede medir y se encuentra 
en un «tiempo muerto, que en cierto modo es un no-tiempo, bautizado 
todavía “entre-tiempo”, es Aión»49. Este último será el tiempo en el que 
sucedan los acontecimientos, un tiempo que no posee un comienzo ni un 
final y, por ello, ni comienza ni termina instaurado en un pasado-futuro 
que se despliega ilimitadamente. Sin embargo, «[l]a diferencia esencial no 
está entre Cronos y Aión simplemente, sino entre Aión de las superficies y 
el conjunto de Cronos y del devenir-loco de las profundidades»50.

El tiempo aiónico se despliega en la superficie, mientras que el tiempo 
crónico agita las mezclas corpóreas en las profundidades. Los antiguos 
estoicos hicieron una distinción radical que nadie había hecho antes: por 
un lado, el plano del ser profundo y real, que es la fuerza; y por otro, el 
plano de los hechos, que se manifiestan en la superficie del ser y constituyen 
una multiplicidad infinita de seres incorporales51. Deleuze señala que, a 
diferencia de los cuerpos-causas, estos incorporales-efectos

[n]o son sustantivos ni adjetivos, sino verbos. No son agentes ni pacientes, 
sino resultados de acciones y de pasiones, unos «impasibles»: impasibles 
resultados. No son presentes vivos, sino infinitivos: Aión ilimitado, devenir 
que se divide hasta el infinito en pasado y futuro, esquivando siempre el 
presente. Hasta el punto de que el tiempo debe ser captado dos veces, 
de dos modos complementarios, exclusivos el uno del otro: enteramente 
como presente vivo en los cuerpos que actúan y padecen, pero enteramente 

48. Si bien en los trabajos de Deleuze se pueden leer multitud de dualismos, su pensamiento 
nunca se detiene en estos. Como bien plantean en Deleuze y Guattari, «Introducción: 
Rizoma» en Mil Mesetas, 24, y repiten a lo largo de toda la obra: «En los rizomas existen 
estructuras de árbol o de raíces, y a la inversa, la rama de un árbol o la división de una raíz 
pueden ponerse a brotar en forma de rizoma».
49. Zourabichvili, El vocabulario de Deleuze, s. v. Aión, 21.
50. Deleuze, Lógica del sentido, 200.
51. Cfr. Émile Bréhier, La théorie des incorporels dans l’ancien stoïcisme (Paris: Picard, 
1908); Deleuze, Lógica del sentido, 31.



280 Márquez Guerrero

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

también como instancia infinitamente divisible en pasado-futuro, en los 
efectos incorporales que resultan de los cuerpos, de sus acciones y de sus 
pasiones. Sólo existe el presente en el tiempo, y recoge, reabsorbe el pasado 
y el futuro; pero sólo el pasado y el futuro insisten en el tiempo, y dividen 
hasta el infinito cada presente. No son tres dimensiones sucesivas, sino dos 
lecturas simultáneas del tiempo52.

Así, llegamos a lo siguiente: los incorporales no son entidades estáticas, 
sino que están en constante devenir. No se los ve como sustantivos o 
adjetivos, sino como verbos, es decir, como procesos dinámicos más allá 
de propuestas sustanciales o atributivas. Son descritos como «impasibles 
resultados». Aquí, «impasibles» se refiere a algo que no está afectado por 
las acciones y pasiones de los cuerpos, mientras que «resultados» indica que 
estas entidades son efectos derivados de esas acciones y pasiones corpóreas. 
En otras palabras, los «impasibles resultados» son los efectos incorporales que 
surgen de las interacciones de los cuerpos, sin que sean sujetos a las mismas 
acciones y pasiones. No son agentes activos ni pasivos, sino los resultados 
de esas acciones y pasiones. Son «impasibles» porque, aunque surgen de 
procesos dinámicos, no participan en esos procesos de la misma manera que 
los cuerpos que los generan. Así se refleja una distinción entre los cuerpos-
causas (que actúan y son afectados) y los efectos incorporales (que son el 
resultado de esas acciones, pero no participan directamente en ellas).

Después de todo lo dicho, no pueden ser tres dimensiones sucesivas del 
tiempo —presente, pasado y futuro—, sino dos formas complementarias 
y exclusivas de percibirlo: (1) una como presente vivo en los cuerpos 
en acción y pasión acudiendo a los diferentes hechos desplegados en la 
superficie o a las causas mezcladas en las profundidades, y  (2) otra como 
una instancia infinitamente divisible en pasado y futuro, en los efectos 
incorporales que resultan de las acciones y pasiones de los cuerpos, donde 
no habría determinación de ningún ahora, sino realidades tomadas en el 
fluir de las transformaciones que nunca se detienen.

Según comenta Zourabichvili en El vocabulario de Deleuze, en la entrada 
de Aión, «[e]sta experiencia del no-tiempo en el tiempo es la de un “tiempo 
flotante” (D, 111), llamado también muerto o vacío, que se opone al de la 

52. Deleuze, Lógica del sentido, 30-31.



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

El tiempo mitológico en la Lógica del sentido de G. Deleuze 281

presencia cristiana: (…)»53. Resulta muy interesante esta oposición señalada 
por Zourabichvili, pues, como bien apunta Martínez Marzoa, 

[…] la presencia es salir a la luz, siempre hay un adentro, una 
impenetrabilidad. Y esto forma parte necesariamente de la claridad, de la 
presencia: nada puede aparecer sin tener al mismo tiempo una profundidad, 
una inagotabilidad; presencia es al mismo tiempo enigma; la pesadez de la 
roca, la dureza, el color, son presencia, por eso mismo son profundidad 
que no se deja agotar, explicar, que no se deja reducir a nada, que es […]54.

Por otro lado, Deleuze nos indica que «Cronos quiere morir»55, con lo 
que, lejos de proponer una pulsión de muerte, nos lleva más bien a concebir 
que el tiempo es heterogéneo antes de volverse sucesivo; la cronología es 
sólo una forma empírica en la que el tiempo toma su representación56. 
No es que la sucesión sea una mera apariencia, pero no se explica por 
sí misma y remite a una «instancia genética más profunda», a un origen 
más fundamental, «a relaciones de otra naturaleza, no menos reales y no 
menos temporales»57.

Encontramos que Cronos, según expusiera Deleuze, es aquel «movimiento 
reglado de los presentes vastos y profundos», del «devenir-loco de las 
profundidades que se hurta al presente»58. Visto esto, el tiempo crónico se 
caracteriza por una perpetuación de lo profundo, entendiendo lo profundo 
como lo abismal en el sentido más nietzscheano. Es cierto que lo profundo 
sólo puede ser si es con relación a lo superficial, y al contrario, pero son dos 
realidades que tampoco perpetúan dualismo alguno. Comprendiendo la 
existencia desde la verticalidad (así como lo hará el judeocristianismo más 
neoplatónico), encontramos las profundidades allí donde encontramos 
lo más abajo (como lo son lo infernal o el castigo) y lo más arriba (el 
cielo, lo glorioso, el Padre, el poder, el télos). Las profundidades aparecen 
escindidas por completo de la realidad en la que habitamos, que podríamos 
comprender como lo terrenal o lo profano. La ontología que emite un 

53. Zourabichvili, El vocabulario de Deleuze, s. v. Aión, 22.
54. Felipe Martínez Marzoa, Historia de la filosofía I (Madrid: Istmo, 1973), 29.
55. Deleuze, Lógica del sentido, 199.
56. François Zourabichvili, Deleuze. Una filosofía del acontecimiento (Buenos Aires: 
Amorrortu, 2004), 93.
57. Ibidem.
58. Deleuze, Lógica del sentido, 198.



282 Márquez Guerrero

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

mensaje desde lo terrenal apostando por un tribunal, ya sea celestial o ya 
sea infernal, está abocada a proponer una divinidad trascendente: es por 
ello por lo que es Cronos quien toma con sus manos la realidad temporal 
y la moviliza únicamente entre las profundidades en un enorme como si, 
propio del proceder del loco propuesto así por Foucault en Las palabras y 
las cosas59.

La superficialidad, por su parte, se dirige más bien a comprender la 
realidad en tanto que se nos presenta, pero más allá de su presencia; esto 
es, en su relación. El tiempo en la superficie no es medible, porque no se 
posee una referencia sobre la que comparar e implementar una variable. 
En el caso de la profundidad es sencillo medir tomando como referencia 
la muerte: mide de un punto final hasta el ahora en el que te encuentras, 
que nunca es, sino que pasa. De este modo se comprende que el cambio 
se perpetúa únicamente en una relación para-con la muerte, pero no para-
con la vida. Orientar la vida hacia la muerte conlleva de suyo negar la vida 
y, por supuesto, aplicar una ontología saturada de una ética de pasiones 
tristes —recordemos que entre las pasiones más tristes para Spinoza se 
incluye la esperanza, la fe en la espera60—.

La eternidad de Aión no se identifica con la eternidad cristiana; la 
eternidad del instante aiónico, tal como la conciben los estoicos, tiene un 
sentido puramente inmanente, sin conexión con lo que será la eternidad 
cristiana61. Esto también está en juego en la reinterpretación de Nietzsche 
del tema estoico del eterno retorno. Más bien es aquel tiempo que 
encontramos en el enunciado «Alicia crece», donde «crecer», en tanto que 
verbo, produce una movilización de la realidad.

Cuando digo «Alicia crece» quiero decir que se vuelve mayor de lo que 
era. Pero por ello también se vuelve más pequeña de lo que es ahora. Por 
supuesto no es a la vez más grande y más pequeña. Pero es a la vez que 
ella lo deviene. Ella es mayor ahora, era más pequeña antes. Pero es a la 
vez, al mismo tiempo, que se vuelve mayor de lo que era, y que se hace 
más pequeña de lo que se vuelve. Tal es la simultaneidad de un devenir 
cuya propiedad es esquivar el presente. En la medida en que esquiva el 

59. Michel Foucault, Las palabras y las cosas (Buenos Aires: Siglo XXI, 1968), 55-ss.
60. Baruj Spinoza, E 4P47 (en Ética demostrada según el orden geométrico, Madrid: Trotta, 
2023 [ed. Pedro Lomba]).
61. Zourabichvili, El vocabulario de Deleuze, s. v. Aión, 21.



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

El tiempo mitológico en la Lógica del sentido de G. Deleuze 283

presente, el devenir no soporta la separación ni la distinción entre el antes 
y el después, entre el pasado y el futuro. Pertenece a la esencia del devenir 
avanzar, tirar en los dos sentidos a la vez: Alicia no crece sin empequeñecer, 
y a la inversa62.

En una causalidad inmanente, el efecto cambia la causa misma: al 
invocar la univocidad del ser propia de la estructura rizomática, el efecto 
se encuentra subsumido dentro de la causa misma. Consideremos, como 
ejemplo, la paradoja del huevo y la gallina. Aquí, el «huevo» podría 
representar la causa, siendo el punto de partida en el ciclo reproductivo de la 
gallina, mientras que la «gallina» podría representar el efecto, refiriéndose a 
la entidad que emerge del huevo y continúa el ciclo reproductivo. Aunque 
el huevo sea considerado el origen, la existencia de la gallina es necesaria 
para la formación del huevo. A su vez, la gallina surge del huevo, pero su 
existencia también depende de la presencia previa de la gallina. Lo que 
este ejemplo destaca es que la relación entre causas y efectos no es estática 
ni unidireccional. En lugar de eso, es dinámica y mutuamente influyente. 
Las relaciones causales forman un sistema complejo en el cual la causa (el 
huevo o la gallina) y el efecto (la gallina o el huevo) están intrínsecamente 
relacionados y se influyen mutuamente, de manera que no podemos 
categorizar una de las dos realidades como causa necesaria de la otra, sino 
que tanto el huevo es efecto de la gallina, como la gallina lo es del huevo. 
Tan efectos son que entrarán en relación de casi-causa; ya que no causarán 
necesariamente nada, sino que en su propiedad de efectos, se casi-causan 
con simultaneidad. La causalidad, pues, no respondería a una cadena lineal 
y unidireccional, sino más bien a un proceso dinámico y multifacético.

El ejemplo que aporta Deleuze, a propósito del pensamiento estoico, 
será que «de aquel que está mortalmente herido, no se puede decir que 
ha sido herido y que morirá, sino que está habiendo sido herido, y que 
está teniendo que morir»63, o, sosteniéndose en el que ya dijera Crisipo de 
Solos, con la herida tras clavarte el escalpelo y la cicatriz resultante. En el 

62. Deleuze, Lógica del sentido, 27.
63. Deleuze, Lógica del sentido, 94. Deleuze y Guattari, en la meseta «1730. Devenir-
intenso, devenir-animal, devenir-imperceptible…» en Mil Mesetas, 341, dirán que 
Aión es «el tiempo indefinido del acontecimiento, la línea flotante que sólo conoce las 
velocidades, y que no cesa a la vez de dividir lo que ocurre en un déjà-là y un pas-encore-là, 
un demasiado tarde y un demasiado pronto simultáneos, un algo que sucederá y que a la 
vez acaba de suceder». 



284 Márquez Guerrero

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

binomio herida-cicatriz, se otorgará rápidamente la característica de causa 
a la herida, ya que es el evento que provoca la lesión inicial en la piel, y a 
la cicatriz, por otro lado, sería el efecto de esa herida, ya que es el resultado 
visible de la curación del cuerpo después de que la herida haya sanado. Pero, 
aun siendo la herida la causa de la cicatriz, la cicatriz misma se convierte en 
una especie de causa secundaria: puede afectar a la apariencia y la función 
de la piel circundante, influenciando así eventos futuros, como decisiones 
sobre cuidado de la piel o incluso la autoestima de la persona afectada. Los 
acontecimientos pueden entrelazarse en una causalidad que es dinámica y 
multifacética y no unidireccional en relación causa-efecto, sino que es más 
compleja y reversible, donde los eventos pueden influenciarse mutuamente 
en diferentes momentos y contextos, tratándose pues de una relación 
efecto-efecto, en la que un efecto toma el papel de casi-causa del otro y 
viceversa64. Con esto, Deleuze nos abre la puerta a proponer una ética de 
los Efectos: «¿Acaso no hay ahí, en el Aión, un laberinto completamente 
diferente que el de Cronos, todavía más terrible, y que ordena otro eterno 
retorno y otra ética (ética de los Efectos)?»65.

Es fundamental, pues, mantener la coherencia entre las causas 
y los efectos, reconociendo que abordar un análisis mezclando 
indiscriminadamente ambos sería como intentar rastrear entidades que 
no se influyen mutuamente y resultados que no se integran. No estamos 
hablando de una división entre mundos diferentes, sino más bien de dos 
enfoques distintos para comprender la realidad. Uno de estos enfoques se 
sumerge en lo tangible, en las causas y los hechos concretos, en lo factual y 
puramente presente. El otro fricciona en lo potencial, en los efectos, en lo 
que aún no ha sucedido y ya no es.

El movimiento aiónico se organiza en secuencias o series en las que 
las vibraciones en las dimensiones virtuales ejercen una influencia directa 
en la realidad observable; por ello que la forma serial se disponga en una 
relación de casi-causalidad, efecto-efecto. Sin embargo, este movimiento 
está delimitado por un «ahora» que, aunque marca límites, no constituye 
tiempo per se, permitiendo que la secuencia se desplace en una constante 

64. Aunque es una de las temáticas nucleares en la Lógica del sentido, podemos encontrar 
estos planteamientos extensamente desarrollados en la «Décimocuarta serie, de la doble 
causalidad», en la «Vigésimoprimera serie, del acontecimiento» y en la «Vigésimocuarta 
serie, de la comunicación de los acontecimientos».
65. Deleuze, Lógica del sentido, 93.



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

El tiempo mitológico en la Lógica del sentido de G. Deleuze 285

pugna entre pasado y futuro, en un incesante pasado-futuro. Si pudiéramos 
visualizar un plano de los hechos, veríamos la superposición de capas 
surgidas de los movimientos de los acontecimientos. David Lapoujade 
articula esta noción con claridad cuando dice que «Cronos, el tiempo de la 
Historia o del historiador, hace coexistir en un mismo tiempo formaciones 
sociales distintas; pero Aión, el tiempo de la Naturaleza o del naturalista, 
hace coexistir temporalidades divergentes en un mismo continuum ideal; el 
antes es allí contemporáneo del después»66.

Conclusión

El recorrido desarrollado a lo largo de este artículo ha permitido no solo 
reconstruir los conceptos de Cronos y Aión desde sus orígenes míticos y 
su recepción filosófica, sino también situarlos en el marco del pensamiento 
deleuzeano como operadores conceptuales de primer orden. La intención 
no ha sido únicamente ofrecer una genealogía histórica, sino ensayar una 
arqueología conceptual que, al rastrear estratos de sentido, nos sitúe en 
la posibilidad de repensar la metafísica en clave contemporánea. En este 
horizonte, la invitación deleuzeana a «invertir el platonismo» y a cuestionar 
los esquemas causales tradicionales se revela como un gesto decisivo para 
mostrar cómo la reflexión sobre el tiempo constituye, más que un tema 
puntual, un eje estructural de la filosofía.

La distinción entre el tiempo crónico y el tiempo aiónico, no debe 
entenderse como una oposición rígida, sino como dos perspectivas 
fundamentales de la temporalidad que configuran maneras divergentes 
de pensar la realidad. Cronos se ancla en la sucesión lineal, el dominio 
de la causalidad y la consistencia material de los procesos, mientras que 
Aión abre el campo de lo virtual, el ámbito de los efectos incorpóreos y de 
aquello que se sustrae a las cadenas causales sin dejar de incidir en ellas. 
Esta lectura, profundamente vinculada a la herencia estoica que Deleuze 
recupera a través de la distinción entre cuerpos y efectos, desplaza los 
límites de la metafísica clásica y propone un modelo ontológico en el que 
lo real se concibe como proceso y acontecimiento.

En este sentido, la reapropiación deleuzeana de Cronos y Aión no 
solo reactualiza los problemas de la tradición, sino que ofrece un marco 

66. David Lapoujade, Deleuze, los movimientos aberrantes (Buenos Aires: Cactus, 
2016), 232.



286 Márquez Guerrero

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

conceptual desde el cual repensar también las dimensiones éticas y 
políticas desafiando sus interpretaciones hegemónicas. Al desplazar el foco 
desde el ser en su relación con el ente hacia el devenir como potencia 
de actualización, Deleuze articula una «ética de los Efectos», un enfoque 
que considera lo incorpóreo no como una ausencia, sino como una fuerza 
productiva que transforma las condiciones mismas del pensar y del actuar. 
Pensar el tiempo, entonces, no es un ejercicio especulativo desligado de 
la praxis, sino que posee reverberaciones muy concretas en los modos de 
distribución de nuestras coordenadas de existencia, acción y pensamiento.

La arqueología aquí propuesta muestra así que Cronos y Aión, lejos 
de ser simples figuras del pasado, siguen funcionando como claves vivas 
para la filosofía contemporánea. Como recordaba Heidegger a propósito 
de Aristóteles, el tiempo ha estado siempre ligado a la pregunta por el 
ser. Deleuze, al recuperar estas modalidades, prolonga esa tradición a la 
vez que la subvierte, proyectando la temporalidad hacia un horizonte de 
creatividad y transformación. Este trabajo, aunque acotado en su alcance, 
pretende sentar las bases para futuras investigaciones que exploren con 
mayor detenimiento aspectos estético-políticos de esta «Ética de los 
efectos». En última instancia, la reflexión sobre Cronos y Aión nos recuerda 
que pensar el tiempo es también pensar el cambio y la diferencia, y que en 
ese movimiento reside la posibilidad de imaginar nuevos modos de vida y 
de relación con el mundo.

Referencias Bibliográficas:
Adorno, Theodor W. y Horkheimer, Max. Dialéctica de la Ilustración, 

Barcelona: Trotta, 2023.
Aristóteles. De anima. Traducido por Alberto Bernabé Pajares. Madrid: 

Gredos, 1978.
Física IV. Traducido por Guillermo R. de Echandía. Madrid: 

Gredos, 1995.
Bréhier, Emile. Historia de la filosofía I, Madrid: Técnos, 1988.
La théorie des incorporels dans l’ancien stoïcisme, Paris: Picard, 1928.
Cancik, H. von H. y Schneider, H. Der Neue Pauly. Enzyklopädie der 

Antike, Verlag J. B. Metzler: Stuttgart-Weimar, 2002.
Campillo, Antonio. Grecia y nosotros, Madrid: ABADA, 2023.



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

El tiempo mitológico en la Lógica del sentido de G. Deleuze 287

Deleuze, Gilles. Lógica del sentido, Barcelona: Paidós, 2005.
Nietzsche y la filosofía, Madrid: Anagrama, 2023.
Spinoza. Filosofía práctica, Barcelona: Tusquets, 2022.
Deleuze, Gilles y Guattari, Félix. Mil Mesetas, Valencia: Pre-textos, 2022.
Dopazo Gallego, Antonio. «El estoicismo a la luz de la noción de tiempo: 

Lógica, Física y Ética», LOGOS. Anales del Seminario de Metafísica, vol. 46 
(2013): 183-209.

Foucault, Michel. Las palabras y las cosas, Buenos Aires: Siglo XXI, 1968.
Gantz, Timothy. Early Greek Myth, London: The Johns Hopkins 

University Press, 1993.
Grimal, Pierre. Diccionario de mitología griega y romana, Barcelona: 

Paidós, 1989.
Hesíodo. Teogonía. Traducido por A. Pérez Jiménez y A. Martínez Diez. 

Madrid: Gredos, 1978.
Inostroza, Rodrigo. «El sentido del Aión en el fr. 52 DK de Heráclito», 

Limes, núm. 20 (2008): 21-37.
Lapoujade, David. Deleuze, los movimientos aberrantes, Buenos Aires: 

Cactus, 2016.
León Casero, Jorge. «El tiempo del Aion: Una lectura de Manfredo 

Tafuri como rizotopía de la historia». Tesis doctoral, Universidad de 
Navarra, 2011.

Levi, Doro. «Aion», Hesperia: The Journal of the American School of 
Classical Studies at Athens, vol. 13, núm. 4 (1944): 269-314.

Martínez Marzoa, Felipe. Historia de la filosofía I, Madrid: Istmo, 1973.
Núñez, Amanda. «Los pliegues del tiempo: Kronos, Aión y Kairós», 

Paperback, núm. 4 (2007).
Oñate y Zubía, Teresa. «Nietzsche y los griegos. Genealogías de la 

hermenéutica y la posmodernidad hasta nosotros», Estudios Nietzsche, 
núm. 9 (2009): 91-104.

«Prólogo: ¿Qué quiere decir cuidar de sí mismo?» en Hermenéuticas 
del Cuidado de Sí: Cuerpo, Alma, Mente, Mundo, Oñate y Zubía, Teresa; 
Hernández Nieto, Marco Antonio; Zubía, Paloma O.; Díaz Arroyo, José 
Luis; Ignacio Escutia, León; Lomelí Bravo, Sebastián (eds.), 1-17. Madrid: 
Dykinson, 2016.

Platón. Crátilo, en Diálogos II. Traducido por J. L. Calvo. Madrid: 
Gredos, 1987.



288 Márquez Guerrero

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Filebo, en Diálogos VI. Traducido por María Ángeles Durán. Madrid: 
Gredos, 1992.

Parménides, en Diálogos V. Traducido por Carlos García Gual. Madrid: 
Gredos, 1988.

Sofista, en Diálogos V. Traducido por Néstor Luis Cordero. Madrid: 
Gredos, 1992.

Timeo, en Diálogos II. Traducido por Francisco Lisi. Madrid: 
Gredos, 1992.

Rose, H. J. A handbook of Greek mythology: including its extensión to 
Rome, Londres: Methuen & Co, 1928.

Spinoza, Baruj. Ética demostrada según el orden geométrico, Madrid: 
Trotta, 2023.

Vernant, Jean-Pierre. Mito y pensamiento en la Grecia Antigua, Barcelona: 
Ariel, 1993.

Williams, James. Gilles Deleuze’s Philosophy of Time: A Critical 
Introduction and Guide, Edinburgh: Edinburgh Press, 2011.

Zouravichbili, François. Deleuze. Una filosofía del acontecimiento, 
Buenos Aires: Amorrortu, 2004.

El vocabulario de Deleuze, Buenos Aires: Atuel, 2007.

Márquez Guerrero: Doctorando en Filosofía por la Universidad 
Complutense de Madrid con una tesis acerca de las posibilidades de una 
imaginación crítica en un contexto ecológico, apoyado en autores como 
Friedrich Schelling, Gilles Deleuze, Timothy Morton o Karen Barad.

Líneas de investigación: Filosofía francesa contemporánea, 
postfundacionalismo, nuevos materialismos, nuevas ecologías, teoría de la 
imagen contemporánea.

Publicaciones recientes:
– Márquez Guerrero, Álvaro, «Entre el dedo y la luna: cartografías desde 

el antiguo estoicismo y el pensamiento de G. Deleuze», en Filosofías de la 
identidad, Revista ETC, 24 (2025): 78-87. 

– VV.AA. Estoicismo. Diccionario esencial, Taugenit, 2024.
Correos: marquezguerreroalvaro@gmail.com 

amarqu16@ucm.es


