CLARIDADES. REVISTA DE FILOSOF{A

vol. 17 | ndm. 2 | 2025 | paginas 265-288.

EL TIEMPO MITOLOGICO EN LA
LoGgica DEL SENTIDO DE G.
DELEUZE. UNA ARQUEOLOGIA DE
LOS CONCEPTOS DE CRONOS Y AION

Mitological time in G. Deleuzes The Logic of Sense. An
arqueology for the concepts of Cronus and Aion

Arvaro MARQUEZ GUERRERO
Universidad Complutense de Madrid | Espana

Fecha de envio: 16/12/2024 | Fecha de aceptacién: 08/09/2025 | DOI: 10.24310/crf.17.2.2025.20891

Resumen

Este estudio examina el tratamiento filoséfico del tiempo
en la obra de Gilles Deleuze a partir de un andlisis de los
conceptos de Cronos y Aidn. Para ello, rastrea sus origenes
en la mitologia griega y en la filosofia estoica, con el fin
de situar la reelaboracion deleuzeana en el contexto mds
amplio de la tradicién. El trabajo sostiene que la relectura
de la metafisica propuesta por Deleuze, al apartarse de los
marcos causales cldsicos, abre nuevas posibilidades para
la investigacion filosofica, en particular en lo relativo a la
redefinicién de las relaciones entre causa, efecto y devenir.
Desde una perspectiva interdisciplinaria que articula
mitologfa, filosoffa antigua y pensamiento contempordneo,
este estudio busca mostrar cémo los conceptos de Cronos

ISSN: 1889-6855 ISSN-e: 1989-3787 DL.: PM 1131-2009

Asociacién para la promocién de la Filosofia y la Cultura en

Milaga (FICUM) y UMA Editorial



266

Palabras clave

Abstract

Keywords

MARQUEZ GUERRERO

y Aién operan como claves conceptuales para repensar no
solo las ontologias deleuzeanas, sino que, a su misma vez, sus
reverberaciones éticas y politicas.

Gilles Deleuze; metafisica; Cronos; Aidn; antiguo estoicismos;
arqueologia; mitologfa.

This study examines the philosophical treatment of time
in the work of Gilles Deleuze based on an analysis of the
concepts of Cronus and Aion. To this end, it traces their
origins in Greek mythology and Stoic philosophy in order
to situate Deleuze’s reworking within the broader context of
tradition. The work argues that Deleuze’s reinterpretation
of metaphysics, by departing from classical causal
frameworks, opens up new possibilities for philosophical
research, particularly with regard to the redefinition of the
relationships between cause, effect, and becoming. From
an interdisciplinary perspective that articulates mythology,
ancient philosophy, and contemporary thought, this study
seeks to show how the concepts of Cronus and Aion operate
as conceptual keys for rethinking not only deleuzian
ontologies, but also their ethical and political reverberations.

Gilles Deleuze; metaphysics; Cronus; Aion; ancient stoicism;

archeology; mythology.

Sempre o impossivel tao estdpido como o real,
sempre o mistério do fundo tao certo como o
sono de mistério da superficie.

A1vARO DE CAMPOS, TABACARIA.

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



El tiempo mitoldgico en la Ligica del sentido de G. Deleuze 267

INTRODUCCION

studiar la obra de Gilles Deleuze suele presentar dificultades. Paraun

lector familiarizado con la historia de la filosoffa, el uso deleuzeano

de los conceptos puede parecer en un primer momento arbitrario

y carente de coherencia. Para el lector novel, por el contrario, todo
podria dar la impresién de encajar Gnicamente en el marco de su propio
pensamiento, como si estuviera desvinculado de la tradicién filoséfica. Sin
embargo, lo cierto es que el pensamiento deleuzeano se sitda en un didlogo
directo con los problemas cldsicos de la filosofia y la epistemologfa, aunque
lo hace bajo una forma de relectura singular y a menudo disruptiva.

En lo que concierne a la filosofia del tiempo, existe un amplio campo
de interpretaciones. La mayor parte de los comentaristas se ha orientado
a partir de Diferencia y repeticion (1968, Différence et répétition), donde
Deleuze despliega la teoria de las tres sintesis temporales. A este eje se
suman lecturas sobre sus andlisis cinematograficos en Cinéma 1. Limage-
mouvement (1985) y Cinéma 2. Limage-temps (1986), de los que surgen
nociones como el de «imagen-cristaly o «imagen-tiempo», decisivas
para articular una tipologia temporal bergsoniana en el dmbito de la
representacion filmica. Dentro de esta bibliografia, Francois Zourabichvili'
ha insistido en la centralidad del acontecimiento y en una ontologia del
evento como clave de las figuras temporales deleuzeanas. James Williams®
ha ofrecido una sistematizacién critica de Diferencia y repeticion destacando
sus implicaciones metodoldgicas. De manera afin, David Lapoujade’
ha recogido y reelaborado estas categorias desde la idea de movimientos
aberrantes y una ontologia de lo virtual, mientras que trabajos mds
especificos, como los de Amanda Nufez?, reponen una genealogfa cldsica
—Cronos, Kairds y Aion— para rastrear sus efectos en horizontes estético-
politicos contempordneos. Sin menospreciar la fecundidad de todas estas
aproximaciones, conviene sefialar, sin embargo, que la atencién prevalente

1. Francois Zourabichvili, Deleuze. Una filosofia del acontecimiento (Buenos Aires:
Amorrortu, 2004).

2. James Williams, Gilles Deleuze’s Philosophy of Time: A Critical Introduction and Guide
(Edinburgh: Edinburgh University Press, 2011).

3. David Lapoujade, Deleuze, los movimientos aberrantes (Buenos Aires: Cactus, 2016).
4. Amanda Nufiez, «Los pliegues del tiempo: Kronos, Aién y Kairds», Paperback
num. 4, 2007.

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



268 MARQUEZ GUERRERO
a Diferencia y repeticion o los escritos sobre cine ha tendido a oscurecer otra
via igualmente decisiva: la desplegada en Ldgica del sentido (1969, Logique
du sens), donde los personajes conceptuales de Cronos y Aién encarnan
modos complementarios de la construccién del tiempo.

Nuestro trabajo se inscribe en este panorama critico, pero se distingue
por prestar atencién a Ldgica del sentido, proponiendo a partir de ella una
arqueologfa conceptual de Cronos y Aién. Entendemos por arqueologia
una indagacién estratigrafica de los conceptos, que rastrea sus capas de
sentido, sus transformaciones y reapropiaciones a lo largo de la tradicién.
Con este enfoque buscamos, ademds, ofrecer una via de acceso a la filosofia
deleuzeana en su conjunto, de manera clara y sintética. El recorrido se
estructura en tres momentos: primero, un andlisis de las fuentes mitolégicas
griegas, en particular Homero y Hesiodo, sin dejar de lado los testimonios
preplaténicos y platénicos; en segundo lugar, el estudio de la fisica y la
metafisica del antiguo estoicismo —tal como Deleuze lo aborda a través
de Emile Bréhier—, deteniéndonos especialmente en las relaciones entre
causa y efecto; y, en tercer lugar, un retorno a Ldgica del sentido desde esta
base cldsica, para examinar los conceptos de superficialidad y profundidad,
empleados fervientemente en la obra deleuzeana.

En la mitologfa griega, las figuras de Cronos y Aién condensan modos
distintos de entender el tiempo, que influyen de manera decisiva en la
filosofia antigua y, por ende, en la tradicién occidental que nos alcanza.
De aqui se desprenden dos tesis principales: (1) los planteamientos de
Deleuze se hallan profundamente inmersos en las problemadticas de la
historia de la filosofia, y (2) repensar la metafisica fuera de los esquemas
heredados permite abrir nuevos horizontes inéditos, como es el caso de
redefinir las relaciones entre causas y efectos en el marco metafisico del
devenir. A la luz de estas tesis, relacionaremos los distintos niveles de
andlisis: los conceptos miticos de Cronos y Aidn, la causalidad estoica y
las categorias de superficialidad y profundidad en Deleuze. El propésito
ultimo es mostrar cémo la filosofia deleuzeana opera a menudo rescatando
elementos olvidados por la tradicién, reactivindolos y dotindolos de una
nueva vida capaz de metamorfosear el pensamiento.

—El tiempo mitoldgico desde el pensar griego~—_

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



El tiempo mitoldgico en la Ligica del sentido de G. Deleuze 269

I. EL TiEMPO TITANICO DE CRONOS

En «El Mito de la castracién de Urano»’, Hesiodo describe un conflicto
entre Urano, que era el Cielo, y Gea, la Tierra. En él se narra cémo los hijos
de ambos, los titanes, se rebelaron contra su padre. Urano, al enterarse de
que sus hijos estaban destinados a ser poderosos, los mantenia encerrados
en el seno de Gea, impidiéndoles nacer y mostrandose cruel. Gea, madre de
los titanes, se sinti¢ agraviada y urdié un plan para vengarse. Creé una hoz
de acero y propuso a sus hijos que se rebelaran contra Urano. Sélo Cronos,
uno de los titanes, se atrevié a enfrentarse al padre y aceptd llevar a cabo el
plan. Gea le entregé una hoz y, aprovechando la llegada de la noche, Cronos
atacd a Urano, castrdndolo y liberando a sus hermanos del encierro.

Este episodio es crucial en la mitologfa griega, ya que marca el comienzo
del reinado de los titanes y la posterior ascensién de Cronos como lider,
aunque mds tarde serfa destronado por su propio hijo, Zeus. Con este
acontecimiento se da inicio a la dualidad, engendradora de diferencias. Rea,
entregada a Cronos, tuvo una excelsa descendencia, que, segtin iba brotando,
se la iba devorando®. Cronos, con su pre-potencia titdnica y su im-potencia
tirdnica’, fuerza a que tan sélo exista un retorno constante que parte de y
termina en él; esto es, en la mismidad; o, como dirfa Teresa Onate: «Tal es
la marca reactiva de una voluntad de potencia convertida en voluntad de
dominio y espiritu de venganza contra la vida. Desde ella vomita a Cronos,
el Titdn devorador de sus propios hijos, un brutal resentimiento contra el
limite diferencial y el tiempo eterno del devenir, sustituido por la repeticién
indiferente de la enfermedad de la historia de la metafisica: la guerra infinita
contra la vida, dictada por el terror a la muerte»®.

5. Hesiodo, 7eogonia, 154-182 (Madrid: Gredos, 1978 [trad. A. Pérez Jiménez y A.
Martinez Diez]).

6. Hesfodo, Teogonia, 450-455.

7. Cfr. Teresa Ofate y Zubia, «Prélogo: ;Qué quiere decir cuidar de si mismo?» en Ofiate y
Zubfa, Teresa, et al (eds.), Hermenéuticas del Cuidado de Si: Cuerpo, Alma, Mente, Mundo
(Madrid: Dykinson, 2017), 1-17: «Un Titdn (no divino) tan impotente como prepotente.
Ahora bien: sin Chrdnos no hay ni Aién ni Kairés ni podriamos conocer a Aidién... ni
venerarle», 9.

8. Teresa Onate y Zubia, «Nietzsche y los griegos. Genealogias de la hermenéutica y la
postmodernidad hasta nosotros», Estudios Nietzsche, nim. 9 (2009): 97.

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



270 MARQUEZ GUERRERO
El término chrénos [ypovog] designaba «un tiempo determinado»’ que
se encontraba distribuido en intervalos. Es tan asi, que la definicién de
tiempo que proporciona Aristételes siglos mds tarde es la de aquel «<niimero
del movimiento segun lo anterior y lo posterior»'’. De esta manera, se
permite medir de la misma manera que si fuera una realidad extensiva
tal como se miden las jornadas (sémeron), el afio (étos y eniatuds) o cierto
momento concreto como la hora (hdra)''.

Aunque haya sido discutido que esta figura del Titdn sea de primer
origen griego debido a que la etimologia griega no nos proporciona
certeza'?, en el Crdtilo platénico podemos encontrar una tentativa de
etimologia por parte de Sécrates:

Podria parecer insolente, si se oye de repente, el que sea hijo de Krdnos
y, sin embargo, hay buenas razones para que Zedis (dia) sea hijo de una
gran «inteligencia» (diandia), pues Krénos significa «limpieza» (kdros); no,
muchacho, sino la «pureza» sin mezcla de la «<mente» (kdros noi)*.

Mis tarde, Aristételes, en De anima, recogeria estas intuiciones para ya
postular que la divisién temporal es humana, que no habria tiempo sin
que hubiera conciencia'“.

9. Antonio Campillo, Grecia y nosotros (Madrid: ABADA, 2023), 44.

10. Aristételes, Fisica IV, 219b1-2 (Madrid: Gredos, 1995: 271 [trad. Guillermo R. de
Echandfa]). Entiéndase aqui que «antes» y «después» no son momentos temporales, sino
fases del movimiento.

11. Campillo, Grecia y nosotros, 44. Casi de manera controversial, Campillos defenderd
que la necesidad de instaurar una medida sobre la realidad temporal para desarrollar
la vida técnica llevé a la transformacién de los tiempos (chronoi), que denominaban la
sucesi6n ilimitada de instantes limitados, en el Tiempo mayusculo (Chrénos); que seria
posteriormente identificado con la figura del Titdn Cronos [Kpovog].

12. H. J. Rose, A Handbook of Greek Mythology: Including Its Extension to Rome (Londres:
Methuen & Co, 1928), 43: «The former of these venerable figures is in all probability a
pre-Greek god, for attempts to give his name a Greek etymology have so far failed».

13. Platén, Critilo, 396b (en Didlogos 11, Madrid: Gredos, 1987 []. L. Calvo]).

14. Aristételes, De anima, 431a (en Madrid: Gredos, 1978 [Alberto Bernabé Pajares]).

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



El tiempo mitoldgico en la Ligica del sentido de G. Deleuze 271

Ademds, resulta desafiante aproximarse al concepto de tiempo propio
de Cronos o tiempo crdnico", ya que han surgido debates en relacién con
la figura personificada de Chrénos y la entidad del Titdn Cronos en torno a
si detrds de ambos iconos se encuentra el mismo motivo o, por el contrario,
divergen debido a su uso y, por ende, a la comprensiéon del concepto que
conforma a cada uno'®. La interaccién trascendente con lo divino, que
los conceptualiza como realidades valorativas sobre lo terrenal, redimié
la propia existencia de la divinidad que componia su propio territorio
hasta quedar reducida a una personificacién elevada que posee un trato

15. El motivo por el cual hemos optado designar al tiempo referente a la realidad de
Cronos como «tiempo crénico» y no «tiempo cronoldgico», es que esto tltimo serfa la
puesta en prictica de la medicién de dicho tiempo en su interaccién con el /dgos, pero no
la realidad temporal en si misma.

16. Cronos [Kpovog] es el nombre propio del Titdn-tiempo, y chrdnos [ypovog] es la palabra
que designa a aquel tiempo que se puede medir. El error podria encontrarse en que el Titdn
se confunde con facilidad con Chrénos, dios personificado del tiempo que encontramos
en una deificacién producto de mezcolanzas entre las teogonias érficas que emergieron en
zonas proximas a lo que conocemos como Antigua Grecia. Ademds, la confusién aparece
en diversidad de fuentes posteriores, pero encontraremos en Plutarco una de las primeras
fuentes en las que la figura de Cronos se vea identificada con el tiempo (chrdnos), para pasar
a proponer una versién neoplaténica del tiempo como «el padre de todas las cosas» (en
Jorge Ledn Casero, «El tiempo del Aion: Una lectura de Manfredo Tafuri como rizotopia
de la historia». [Tesis doctoral, Universidad de Navarra, 2011], 35). Pierre Grimal, en su
Diccionario de mitologia griega y romana (Barcelona: Paidés, 1989, s.v. Crono, 121), dice
que «[pJor un juego de palabras, se ha considerado a veces a Crono (sic.) como el Tiempo
personificado (Kpovog recuerda, efectivamente, a Xpovog, el Tiempo)». En la actualidad
muchas obras académicas y enciclopedias funden ambas figuras o ignoran completamente
la existencia de Chrénos como una personificacién separada y diferente del tiempo; ¢fr.
Timothy Gantz, «Some “Deviant” Cosmogonies», Early Greek Myth (London: The Johns
Hopkins University Press, 1993), 739-743. En la obra de Jean-Pierre Vernant, Mizo y
pensamiento en la Grecia Antigua (Barcelona: Ariel, 1993, 108) podemos ver cémo «[s]
egun Ferécides, que pasaba por haber sido el maestro de Pitdgoras, debido a que fue el
primero en afirmar la inmortalidad del alma y formular la teorfa de la reencarnacién, el
tiempo, Cronos, es divinizado y situado en el origen mismo del cosmos», motivo por el que
la nocién mundana del tiempo (¢hrénos) se pudiera divinizar como el Tiempo primigenio,
puesto que antes de él nada habfa. Vernant, ademds, enfoca varias pdginas en su estudio en
torno a la influencia de la figura de Cronos en las teogonias érficas; «[lJo que estd hieratizado
es el tiempo que no envejece, el tiempo inmortal e imperecedero cantado en los poemas
orficos bajo el nombre de Cronos ageraos».

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



272 MARQUEZ GUERRERO
especial con su util”. En este contexto, emergeria una suerte de distincién
entre el Titdn-Tiempo y el dios de/ tiempo. Por un lado, Cronos como
Titdn encarna el tiempo primordial y comprende la realidad temporal
desde su propia esencia, marcada por la sucesién incesante de momentos
uno tras otro; él mismo es tiempo. Por otro lado, la personificacién en
el dios Chrénos, un Tiempo con maytsculas, implica un enfoque mds
instrumental y racional sobre la realidad temporal que le concierne: es
el terrateniente de la realidad temporal. Es precisamente por esto que la
realidad divina de Chrénos asume, en sus diferentes mitologias, el papel
de gestor del tiempo en la esfera humana, encargindose de aspectos como
los calendarios, las cosechas y las estaciones.

Los fundamentos metafisicos de la Grecia arcaica se relacionan con
una intensidad casi omniabarcante: por un lado, la sucesién de instantes
finitos encadenados en el Tiempo (Chrénos) y, por otro, el mundo y
su ordenamiento (Kdsmos), asi como el principio de justicia propio del
ordenamiento césmico (Diké), todo envuelto por el tejido del destino
gracias a las moiras'®. Es en el Timeo platénico donde el término Kdsmos se

17. De esto versa, entre otras cosas, el «Excursus I» de Dialéctica de la Iustracion de
Theodor W. Adorno y Max Horkheimer (Barcelona: Trotta, 2023), titulado «Odiseo,
o Mito e Ilustracién». Alli, Adorno y Horkheimer abordan la dindmica del sacrificio en
el contexto de la relacién entre individuo y sociedad. En torno a las pdginas 122-125,
sugieren que el culto sacrificial implica una contradiccién inherente, ya que este acto
implica una divisién individuo-sociedad. La esencia del engano reside objetivamente en
el sacrificio mientras persista esta antitesis. Y, lo que mds nos interesa ahora mismo, en
la antigua mitologia griega, Poseidén era ampliamente entendido como el Dios-Mar,
una figura divina que encarnaba los mares y océanos. Sin embargo, con el desarrollo del
pensamiento y la evolucién cultural, la percepcién de Poseidén cambié de ser el Dios-
Mar a ser considerado mds bien el Dios de/ Mar, es decir, una deidad que preside sobre los
mares y los re-presenta, pero no estd intrinsecamente fusionado con ellos.

Esta transicion refleja una transformacién en la relacién entre el individuo y su entorno,
similar a lo discutido en el excurso de la Dialéctica de la Ilustracién. Al pasar de ver a
Poseidén como el mar mismo a verlo como un dios que gobierna sobre el océano, se
produce un distanciamiento entre el individuo (representado por Poseidén) y el entorno
natural (el mar). Este cambio refleja una ruptura en la conexién fluida entre el ser humano
y la naturaleza, similar a la que se describe en el pasaje donde la constitucién del individuo
corta el nexo con la naturaleza que el sacrificio del mismo individuo intenta establecer.
18. Campillo, Grecia y nosotros, 45.

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



El tiempo mitoldgico en la Ligica del sentido de G. Deleuze 273

establecerd como la designacién para la totalidad de la existencia, abarcando
todo lo contenido en su esfera.

Sin embargo, su uso y desgaste llevaron a otra confusién mds. Esta vez
entre términos y conceptos: el concepto temporal al que respecta Chrénos en
relacién con la suma de los tiempos humanos (y de la naturaleza en cuanto
que trato del humano con ella), con el término aién [aicv] en referencia a
un tipo de tiempo: el tiempo de la «vida» o el «aliento o fuerza vital»*.

II. EL TIEMPO DE LA VIDA: AION

Aién habita la idea de lo eterno en si mismo, por lo que es un dios sin
principio ni fin. Esta deidad existe desde siempre, lo que implica que no
estd sujeta al paso del tiempo ni a la linealidad del pasado y el futuro; a los
que engloba simultineamente. Dicho de otro modo, el paso del tiempo
y la linealidad pasado-futuro estin sujetas a la realidad aiénica y no al
revés. Las primeras corrientes filoséficas, tanto de la tradicion griega como
latina, lo describen como una «vida siempre viva», una existencia que
nunca ha empezado y que nunca acabard, exenta de nacimiento y muerte;
inengendrada e imperecedera®. Aién se visualiza como un rincén en el
reloj, el mds diminuto, pero mds infinitamente vasto, donde las agujas
danzan entre la ninez y la senectud; un tiempo que fluye sin mediciones,
un tiempo que estd mds alld del concepto mismo de tiempo; «un tiempo
mds pequernio que el minimo de tiempo continuo pensable», y, a la misma

19. Platén, Timeo (en Didlogos VI, Madrid: Gredos, 1992 [trad. Francisco Lisi]): «Acerca
del universo —o cosmos o si en alguna ocasién se le hubiera dado otro nombre mis
apropiado, usémoslo— (...)» (28b); «La composicién del mundo incluyd la totalidad de
cada uno de estos cuatro elementos» (32c); «Por tanto, lo construyd esférico, con la misma
distancia del centro a los extremos en todas partes, circular, la mds perfecta y semejante a
si misma de todas las figuras, porque consideré muchisimo més bello lo semejante que lo
disimil» (33b); «Antes de que se originara el mundo, no existian los dfas, las noches, los
meses ni los afos. Por ello, planed su generacién al mismo tiempo que la composicién
de aquél. Estas son todas partes del tiempo y el “era” y el “serd” son formas devenidas del
tiempo que de manera incorrecta aplicamos irreflexivamente al ser eterno (...)» (37¢-38a).
20. Campillo, Grecia y nosotros, 46; Rodrigo Inostroza Bidart, «El sentido del Aién en el
fr. 52 DK de Herdclito», Limes, num. 20 (2008): 21-37, «Primeramente, para cualquier
griego era evidente la relacién etimoldgica entre ai@wv y el adverbio aiei o aei “siempre”,
(en el sentido de “toda vez”). Aunque sabemos que Homero utilizaba el término aiov
sobre todo con el sentido de “fuerza vital” y “duracién de la vida” (...)», 28.

21. Cfr. Campillo, Grecia y nosotros, 47.

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



274 MARQUEZ GUERRERO
vez, «un tiempo mds grande que el mdximo de tiempo continuo pensable»®’;
por lo tanto, un tiempo donde el reloj no tiene cabida. Un tiempo, dird
Deleuze, que «no precisa de ser infinito, sino solamente “infinitamente
subdivisible”»*.

Aun siendo Aién el tiempo incapturable, al igual que ocurrié con la
realidad del tiempo crénico, también recae sobre si la personificacién
de su divinidad, usualmente identificado como un joven desnudo o
semidesnudo dentro de un circulo zodiacal*. El arquedlogo e historiador
del arte grecorromano Doro Levi, dice que Aién

cambia la carga de la vejez como una serpiente que se desprende de las
bobinas de las viejas escamas indtiles, rejuveneciendo mientras se lava en el
oleaje de las leyes [del tiempo]®.

Mis alld de que podamos realizar analogias de esta serpiente con el
Ouroboros y el eterno retorno, notamos con ello cémo el tiempo de las
edades es, él mismo, un tiempo sin edad.

Cuando en la //iada se alude al mar, el cielo o la oscuridad que los dioses
reciben, enumerando todas las partes de lo existente, no aparece ningtn
sustantivo que se corresponda con lo denominado hoy como «el mundo»;
el mundus latino provendria de aién*, pudiendo apreciar cémo tiene mds
que ver con la vida como aquello que es todo. Es Hesiodo quien propone
que sea pdnta («todas las cosas») aquello que nombre ahi lo més englobante
de todo*”. Herdclito, gran comentador de los textos mitolégicos, anadird
el articulo diciendo 7a pdnta (22 B 1, 7, 53, 64, 66, 80, 90 DK)*. Por
ejemplo, en el fragmento 52 DK, dird que «[e]l tiempo-todo es un nino
jugando, que juega al castro o tres-en-raya: jcastro-hecho-y-derecho para

22. Gilles Deleuze, Ldgica del sentido (Barcelona: Paidés, 2005), p. 90.

23. Deleuze, Légica del sentido, 92.

24. Sobre la imaginerfa de la personificacién de Aidn, acudir a Doro Levi, «Aion,
Hesperia: The Journal of the American School of Classical Studies at Athens, vol. 13, nam. 4
(1944): 269-314.

25. Levi, «Aion», 306: «changes the burden of old age like a snake who sloughs off the coils
of the useless old scales, rejttvenescing while washing in the swells of the laws [of time]».
26. H. von H. Cancik y H. Schneider, Der Neue Pauly. Enzyklopidie der Antike (Verlag J.
B. Metzler: Stuttgart-Weimar, 2002), s.v. Welt, 458.

27. Ibidem.

28. Ibidem.

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



El tiempo mitoldgico en la Ligica del sentido de G. Deleuze 275

el nino! O jde un nifo la coronal», donde aparece el término de «tiempo-
todo» en griego es ai@v, esto es, aidn®.

Si acudimos de nuevo un momento a la //iada, encontramos que
cuando se pronuncia «Aién» queda referido a una nocién de tiempo que
va mds alld de la mera sucesién cronolégica®. Denota una dimensién
temporal que abarca todas las posibilidades y potencialidades inherentes
a la realidad. «Herdclito parece corregir a Homero en el sentido de que
en realidad los dioses son uno, pero también muchos»”', justo como
propondria el panteismo estoico que veremos en el siguiente apartado;
panteismo proveniente no sélo del dios Pan, el dios de los pastores y los
rebafios —aunque su nombre, ya desde los himnos homéricos, tiene la
connotacién de «alegrar a todos» haciendo un juego entre I1av y mav—,
sino de la férmula de Empédocles que convierte la propuesta heraclitea en
singular: 20 pan («el todo») (31 mB 13; 14; 26, 7; 17, 32 DK)*~.

Si bien es cierto que Platén ya introduce la idea del devenir, aunque
relegando la realidad aiénica a un segundo plano para la filosofia que le
continua, cuando propone que

lo mds joven se vuelve mds viejo que lo més viejo, y lo mds viejo, mds
joven que lo mds joven, pero acabar este devenir, es precisamente aquello
de lo que no son capaces, pues si lo acabaran, dejarian de devenir, serian®...

Esto abre paso a un nuevo enfoque en la fisica y la metafisica, el cual
se explora en el siguiente apartado. Deleuze se basa precisamente en los
planteamientos de los primeros estoicos griegos, quienes ven el mundo
como una mezcla de cuerpos, estableciendo una metafisica inmanente.

—El tiempo mitoldgico a la luz de la fisica del estoicismo antiguo ~—

29. Campillo, Grecia y nosotros, 47. También en Gilles Deleuze, Nietzsche y la filosofia
(Madrid: Anagrama, 2023), 40, podemos encontrar que «[e]l jugador se abandona
temporalmente a la vida, y temporalmente fija su mirada sobre ella; el artista se coloca
temporalmente en su obra, y temporalmente sobre su obra; el nifio juega, se aparta del
juego y vuelve a él. Y este juego del devenir, lo juega también el ser del devenir con si
mismo: el Aidn, dice Herdclito, es un nifio que juega, que juega al chito».

30. Campillos, Grecia y nosotros, 26.

31. Inostroza Bidart, «El sentido del Aién en el fr. 52 DK de Hericlito», 10.

32. Cancik y Schneider, Der Neue Pauly. Enzyklopidie der Antike, s.v. Welt, 458.

33. Platén, Parménides (en Didlogos V, Madrid: Gredos, 1988 [Trad. Carlos Garcia
Gual]), 154a.

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



276 MARQUEZ GUERRERO
En el Filebo y el Parménides*, Platén nos insta a diferenciar entre la
dimensién de las cosas limitadas y medidas, que descansan en presentes
determinados y asignados, y la dimensién de un devenir puro y sin
medida, «verdadero devenir-loco que no se detiene jamds»*. Esta tltima,
esquivando siempre el presente y haciendo coincidir futuro y pasado en la
simultaneidad de una materia rebelde. Los estoicos, a su vez, diferenciaban
los cuerpos-causas y los incorporales-efectos. Es a esta distincién a la que
atenderemos en este apartado.

Los primeros fildsofos estoicos, a pesar de ser despectivamente etiquetados
como «hijos de la Tierra» en contraposicion a los «hijos de las Formas»,
como se registra en el Sofista®®, se encontraron en un enfrentamiento
dialéctico con las ideas platénicas que les condujo a refutarlas. Dentro de
las concepciones fundamentales del pensamiento estoico, que han sido
habilmente resaltadas por Deleuze principalmente en la Ldgica del sentido,
se destacan varios puntos de relevancia.

En primer lugar, se postula que el tiempo es una entidad incorpérea, un
intervalo que acompana el movimiento del universo. Esta vision, sustentada
por figuras como Crisipo de Solos o la ilustre exposicién por parte de
Didgenes Laercio, contempla el tiempo como «ilimitado por ambos lados
—pasado y futuro— e infinitamente divisible»””. Los estoicos, en su visién
del tiempo, no aceptaban una unidad minima ni concebian el instante
actual como indivisible. Mds bien, asumian el concepto aristotélico del
«ahora» (nyn) como un instante sin extensién que marca una divisién
puntual en el tiempo?®®.

El «ahora», comprendido como una suerte de punto de unién entre el
pasado y el futuro, se percibe como un limite temporal mds que como una

34. Platén, Filebo, 24d; Parménides, 154a.

35. Deleuze, Ldgica del sentido, 27 .

36. Platén, Sofista en Didlogos V (Madrid: Gredos, 1992). En la nota a pie de pdgina
nimero 185, el traductor Néstor Luis Cordero nos dice que «[a] menudo se ha visto en
esta expresién una alusién a la lucha entre Zeus y los Titanes en Hesiodo (Teog. 675-715).
No debe olvidarse, ademds, que los Gigantes son hijos de la Tierra (ibid., 185), al igual
que los «materialistas» que presentard Platén (247¢, 248¢)».

37. Deleuze, Légica del sentido, 201.

38. Antonio Dopazo Gallego, «El estoicismo a la luz de la nocién de tiempo: Légica,
Fisica y Etica», LOGOS. Anales del Seminario de Metafisica, vol. 46 (2013): 184-185.
En la vigésimotercera serie de la Ldgica del sentido, Deleuze acudird a las hipétesis del
Parménides, que hablan sobre el «ahora» y el «instante».

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



El tiempo mitoldgico en la Ligica del sentido de G. Deleuze 277

entidad temporal por si misma®. En esta linea de pensamiento, se sostiene
que en cualquier momento concebido como presente, una parte pertenece
al futuro y otra al pasado. Se establece asi una distincién entre el presente
y el presente percibido, mientras que el pasado y el futuro se consideran
ilimitados. En dltima instancia, presente siempre limitado y finito; pasado
y futuro siempre ilimitados, aunque también finitos®.

El presente crénico se comprenderd como un cuerpo, entendiendo que
es «el tiempo de las mezclas o las incorporaciones», es decir, «el proceso
de la incorporacién misma»?'. En el planteamiento de los filésofos del
pértico, los cuerpos son capaces de ejercer acciones entre si, siendo causa
y efecto a la vez, y reconocen en ellos un principio dual, activo y pasivo.
Segtin Diocles de Karystos, «[lJos cuerpos vivos se componen, asi, de dos
cosas: lo que lleva y lo que es llevado. Lo que lleva, es la potencia: lo que
es llevado es el cuerpo»®. Por otro lado, ciertos efectos, como son los de
los sentidos, se sitian en una ubicacién distinta al cuerpo, especificamente
en su superficie, que es el escenario de los acontecimientos; de ahi que
encontremos el presente aiénico «sin espesor»® y formando una linea
recta; «del punto [tiempo crénico] a la linea recta [tiempo aidnico], de

39. Lo que llevard a Deleuze a decir acerca del Aidn que este «traza la linea, la linea que
hace frontera, la superficie que se desarrolla, se despliega a ambos lados» (en Ldgica del
sentido, 202).

40. Dird Deleuze que Aidn, aunque finito, es ilimitado. Esta aseveracién acerca de la
finitud nos aleja de nuestra investigacidn, pero bastarfa con acercarnos a la explicacién
que Deleuze realiza en Ldgica del sentido, paginas 92 y 93, cuando dice que «7an pronto
se dird que sélo existe el presente que reabsorbe o contrae en él al pasado y al futuro, y,
de contraccién en contraccién cada vez més profundas, alcanza los limites del Universo
entero para convertirse en un vivo presente cdsmico [presente crénico, formando un
punto]. (...) el tiempo presente es, pues, siempre un tiempo limitado, pero infinito en
tanto que ciclico, en tanto que anima un eterno retorno fisico como retorno de lo Mismo,
y una eterna sabidurfa moral como sabiduria de la Causa. Tan pronto, por el contrario, se
dird que tinicamente subsisten el pasado y el futuro, que subdividen cada presente hasta el
infinito por més pequefio que sea, y lo alargan sobre su linea vacia. La complementariedad
del pasado y el futuro aparece claramente: y es que cada presente se divide en pasado y
en futuro, hasta el infinito. O mejor, un tiempo asi no es infinito, porque nunca vuelve
sobre s{ mismo sino que es ilimitado, en tanto que pura linea recta [vacia] cuyas dos
extremidades dejan de alejarse en el pasado, de alejarse en el porvenir».

41. Deleuze, Ldgica del sentido, 197.

42. Emile Bréhier, Historia de la filosofia I (Madrid: Tecnos, 1988), 248.

43. Deleuze, Ldgica del sentido, 203.

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



278 MARQUEZ GUERRERO
la linea recta a la superficie: el punto que traza la linea, la linea que hace
frontera, la superficie que se desarrolla, se despliega a ambos lados»*, en
pasado y futuro simultdneos. Es con esto con lo que se introduce la nocién
de lo incorporal, que abarca elementos como el tiempo, pero también lo
expresable [/ékton], el vacio y el lugar.

En Mil Mesetas (1980, Mille Plateaux), son Gilles Deleuze y Félix
Guattari quienes revitalizan estos conceptos, haciéndolos girar con
multitud de ejemplos. Para exponer que los cuerpos existen en mezcla,
dicen que el amor

es una mezcla de cuerpos, que puede ser representado por un corazén
atravesado por una flecha, por una unién de las almas, etc; pero la
declaracién «te amo» expresa un atributo no corporal de los cuerpos, tanto
del amante como del amado®

0, para hacer ver de qué manera actdan los incorporales, hablan de las
transformaciones incorporales que ejerce el lékron [lo expresable, ['exprimé] en
un secuestro aéreo: la amenaza ejercida al apuntar el pirata con un arma es
evidentemente una accién —una entidad corpérea—, pero se produce una
transformacion de cuerpos-pasajeros a cuerpos-rehenes y del cuerpo-avién
a cuerpo-prisién que es una «transformacién incorporal instantdnea»*.

Como bien expone Francois Zourabichvili, a propésito de Deleuze,

[d]ecir que «el cuchillo entra en la carne» es expresar una transformaciéon
incorpdrea que difiere en naturaleza de la mezcla de cuerpos correspondiente
(cuando el cuchillo entra efectivamente, materialmente, en la carne)»
(MP 109). La efectuacién en los cuerpos (encarnacién o actualizacién
del acontecimiento) sélo da lugar a la sucesién de dos estados de cosas,
antes-después, segtin el principio de la disyuncién exclusiva, mientras que
el lenguaje recoge la diferencia de esos estados de cosas, el puro instante
de su disyuncién: a él le corresponde realizar la sintesis disyuntiva del
acontecimiento, y es esa diferencia la que produce sentido® .

44. Ihidem, 202.

45. Gilles Deleuze y Félix Guattari, «Postulados de lingiiistica» en Mil Mesetas (Valencia:
Pre-Textos, 2020), 109.

46. Ibidem.

47. Francois Zourabichvili, £/ vocabulario de Deleuze (Buenos Aires: Atuel, 2007), s. v.
Acontecimiento, 12.

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



El tiempo mitoldgico en la Ligica del sentido de G. Deleuze 279
=E tiempo mitoldgico en Gilles Deleuze: lo superficial y lo profundo~—

Alo largo de la Ldgica del sentido, encontramos una presunta confrontacién
entre Cronos y Aién, pero no al uso burdo de una mera dualidad, sino
en una relacién de simultaneidad®: aquel tiempo que se conoce desde la
muerte, que se mide segtin las sucesiones de momentos, serd el conocido
como crénico. Aquel tiempo otro que no se puede medir y se encuentra
en un «tiempo muerto, que en cierto modo es un no-tiempo, bautizado
todavia “entre-tiempo”, es Aién»*’. Este tltimo serd el tiempo en el que
sucedan los acontecimientos, un tiempo que no posee un comienzo ni un
final y, por ello, ni comienza ni termina instaurado en un pasado-futuro
que se despliega ilimitadamente. Sin embargo, «[l]a diferencia esencial no
estd entre Cronos y Aién simplemente, sino entre Aién de las superficies y
el conjunto de Cronos y del devenir-loco de las profundidades».

El tiempo aiénico se despliega en la superficie, mientras que el tiempo
crénico agita las mezclas corpéreas en las profundidades. Los antiguos
estoicos hicieron una distincién radical que nadie habia hecho antes: por
un lado, el plano del ser profundo y real, que es la fuerza; y por otro, el
plano de los hechos, que se manifiestan en la superficie del ser y constituyen
una multiplicidad infinita de seres incorporales’’. Deleuze sehala que, a
diferencia de los cuerpos-causas, estos incorporales-efectos

[n]o son sustantivos niadjetivos, sino verbos. No son agentes ni pacientes,
sino resultados de acciones y de pasiones, unos «impasibles»: impasibles
resultados. No son presentes vivos, sino infinitivos: Aién ilimitado, devenir
que se divide hasta el infinito en pasado y futuro, esquivando siempre el
presente. Hasta el punto de que el tiempo debe ser captado dos veces,
de dos modos complementarios, exclusivos el uno del otro: enteramente
como presente vivo en los cuerpos que actian y padecen, pero enteramente

48. Sibien en los trabajos de Deleuze se pueden leer multitud de dualismos, su pensamiento
nunca se detiene en estos. Como bien plantean en Deleuze y Guattari, «Introduccién:
Rizoma» en Mil Mesetas, 24, y repiten a lo largo de toda la obra: «En los rizomas existen
estructuras de drbol o de raices, y a la inversa, la rama de un drbol o la divisién de una raiz
pueden ponerse a brotar en forma de rizoma.

49. Zourabichvili, E/ vocabulario de Deleuze, s. v. Aién, 21.

50. Deleuze, Ldgica del sentido, 200.

51. Cfr Emile Bréhier, La théorie des incorporels dans lancien stoicisme (Paris: Picard,
1908); Deleuze, Ldgica del sentido, 31.

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



280 MARQUEZ GUERRERO
también como instancia infinitamente divisible en pasado-futuro, en los
efectos incorporales que resultan de los cuerpos, de sus acciones y de sus
pasiones. S6lo existe el presente en el tiempo, y recoge, reabsorbe el pasado

y el futuro; pero sélo el pasado y el futuro insisten en el tiempo, y dividen
hasta el infinito cada presente. No son tres dimensiones sucesivas, sino dos
lecturas simultdneas del tiempo™.

Asi, llegamos a lo siguiente: los incorporales no son entidades estdticas,
sino que estin en constante devenir. No se los ve como sustantivos o
adjetivos, sino como verbos, es decir, como procesos dindmicos mds alld
de propuestas sustanciales o atributivas. Son descritos como «impasibles
resultados». Aqui, «impasibles» se refiere a algo que no estd afectado por
las acciones y pasiones de los cuerpos, mientras que «resultados» indica que
estas entidades son efectos derivados de esas acciones y pasiones corpdreas.
En otras palabras, los «impasibles resultados» son los efectos incorporales que
surgen de las interacciones de los cuerpos, sin que sean sujetos a las mismas
acciones y pasiones. No son agentes activos ni pasivos, sino los resultados
de esas acciones y pasiones. Son «impasibles» porque, aunque surgen de
procesos dindmicos, no participan en esos procesos de la misma manera que
los cuerpos que los generan. Asi se refleja una distincién entre los cuerpos-
causas (que actGian y son afectados) y los efectos incorporales (que son el
resultado de esas acciones, pero no participan directamente en ellas).

Después de todo lo dicho, no pueden ser tres dimensiones sucesivas del
tiempo —presente, pasado y futuro—, sino dos formas complementarias
y exclusivas de percibirlo: (1) una como presente vivo en los cuerpos
en accion y pasién acudiendo a los diferentes hechos desplegados en la
superficie o a las causas mezcladas en las profundidades, y (2) otra como
una instancia infinitamente divisible en pasado y futuro, en los efectos
incorporales que resultan de las acciones y pasiones de los cuerpos, donde
no habria determinacién de ningiin @hora, sino realidades tomadas en el
fluir de las transformaciones que nunca se detienen.

Segln comenta Zourabichvili en £/ vocabulario de Deleuze, en la entrada
de Aidn, «[e]sta experiencia del no-tiempo en el tiempo es la de un “tiempo
flotante” (D, 111), llamado también muerto o vacio, que se opone al de la

52. Deleuze, Ldgica del sentido, 30-31.

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



El tiempo mitoldgico en la Ligica del sentido de G. Deleuze 281

presencia cristiana: (...)»*°. Resulta muy interesante esta oposicién senalada
por Zourabichvili, pues, como bien apunta Martinez Marzoa,

[...] la presencia es salir a la luz, siempre hay un adentro, una
impenetrabilidad. Y esto forma parte necesariamente de la claridad, de la
presencia: nada puede aparecer sin tener al mismo tiempo una profundidad,
una inagotabilidad; presencia es al mismo tiempo enigma; la pesadez de la
roca, la dureza, el color, son presencia, por eso mismo son profundidad
que no se deja agotar, explicar, que no se deja reducir a nada, que es [...]*%

Por otro lado, Deleuze nos indica que «Cronos quiere morirn™, con lo
que, lejos de proponer una pulsién de muerte, nos lleva mds bien a concebir
que el tiempo es heterogéneo antes de volverse sucesivo; la cronologia es
s6lo una forma empirica en la que el tiempo toma su representacién®.
No es que la sucesién sea una mera apariencia, pero no se explica por
sf misma y remite a una «instancia genética mds profunda», a un origen
mds fundamental, «a relaciones de otra naturaleza, no menos reales y no
menos temporales»”.

Encontramosque Cronos, segiinexpusiera Deleuze, esaquel «<movimiento
reglado de los presentes vastos y profundos», del «devenir-loco de las
profundidades que se hurta al presente»’®. Visto esto, el tiempo crénico se
caracteriza por una perpetuacion de lo profundo, entendiendo lo profundo
como lo abismal en el sentido mds nietzscheano. Es cierto que lo profundo
s6lo puede ser si es con relacion a lo superficial, y al contrario, pero son dos
realidades que tampoco perpettian dualismo alguno. Comprendiendo la
existencia desde la verticalidad (asi como lo hara el judeocristianismo mds
neoplaténico), encontramos las profundidades alli donde encontramos
lo més abajo (como lo son lo infernal o el castigo) y lo mds arriba (el
cielo, lo glorioso, el Padre, el poder, el #/os). Las profundidades aparecen
escindidas por completo de la realidad en la que habitamos, que podriamos
comprender como lo terrenal o lo profano. La ontologia que emite un

53. Zourabichvili, E/ vocabulario de Deleuze, s. v. Aién, 22.

54. Felipe Martinez Marzoa, Historia de la filosofia I (Madrid: Istmo, 1973), 29.

55. Deleuze, Ldgica del sentido, 199.

56. Francois Zourabichvili, Deleuze. Una filosofia del acontecimiento (Buenos Aires:
Amorrortu, 2004), 93.

57. Ibidem.

58. Deleuze, Ldgica del sentido, 198.

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



282 MARQUEZ GUERRERO
mensaje desde lo terrenal apostando por un tribunal, ya sea celestial o ya
sea infernal, estd abocada a proponer una divinidad trascendente: es por
ello por lo que es Cronos quien toma con sus manos la realidad temporal
y la moviliza Ginicamente entre las profundidades en un enorme como si,
propio del proceder del loco propuesto asi por Foucault en Las palabras y
las cosas™.

La superficialidad, por su parte, se dirige mds bien a comprender la
realidad en tanto que se nos presenta, pero més alld de su presencia; esto
es, en su relacién. El tiempo en la superficie no es medible, porque no se
posee una referencia sobre la que comparar e implementar una variable.
En el caso de la profundidad es sencillo medir tomando como referencia
la muerte: mide de un punto final hasta el ahora en el que te encuentras,
que nunca es, sino que pasa. De este modo se comprende que el cambio
se perpettia nicamente en una relacién para-con la muerte, pero no para-
con la vida. Orientar la vida hacia la muerte conlleva de suyo negar la vida
¥y, por supuesto, aplicar una ontologia saturada de una ética de pasiones
tristes —recordemos que entre las pasiones mds tristes para Spinoza se
incluye la esperanza, la fe en la espera®™—.

La eternidad de Aidén no se identifica con la eternidad cristiana; la
eternidad del instante aidnico, tal como la conciben los estoicos, tiene un
sentido puramente inmanente, sin conexién con lo que serd la eternidad
cristiana®. Esto también estd en juego en la reinterpretacién de Nietzsche
del tema estoico del eterno retorno. Mds bien es aquel tiempo que
encontramos en el enunciado «Alicia crece», donde «crecer», en tanto que
verbo, produce una movilizacién de la realidad.

Cuando digo «Alicia crece» quiero decir que se vuelve mayor de lo que
era. Pero por ello también se vuelve mds pequena de lo que es ahora. Por
supuesto no es a la vez mds grande y mds pequefia. Pero es a la vez que
ella lo deviene. Ella es mayor ahora, era mis pequena antes. Pero es a la
vez, al mismo tiempo, que se vuelve mayor de lo que era, y que se hace
mds pequena de lo que se vuelve. Tal es la simultaneidad de un devenir
cuya propiedad es esquivar el presente. En la medida en que esquiva el

59. Michel Foucault, Las palabras y las cosas (Buenos Aires: Siglo XXI, 1968), 55-ss.

60. Baruj Spinoza, £ 4P47 (en Etica demostrada segiin el orden geométrico, Madrid: Trotta,
2023 [ed. Pedro Lombal).

61. Zourabichvili, E/ vocabulario de Deleuze, s. v. Aién, 21.

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



El tiempo mitoldgico en la Ligica del sentido de G. Deleuze 283

presente, el devenir no soporta la separacién ni la distincién entre el antes
y el después, entre el pasado y el futuro. Pertenece a la esencia del devenir
avanzar, tirar en los dos sentidos a la vez: Alicia no crece sin empequefiecer,
y a la inversa®.

En una causalidad inmanente, el efecto cambia la causa misma: al
invocar la univocidad del ser propia de la estructura rizomdtica, el efecto
se encuentra subsumido dentro de la causa misma. Consideremos, como
ejemplo, la paradoja del huevo y la gallina. Aqui, el «huevo» podria
representar la causa, siendo el punto de partida en el ciclo reproductivo de la
gallina, mientras que la «gallina» podria representar el efecto, refiriéndose a
la entidad que emerge del huevo y continda el ciclo reproductivo. Aunque
el huevo sea considerado el origen, la existencia de la gallina es necesaria
para la formacién del huevo. A su vez, la gallina surge del huevo, pero su
existencia también depende de la presencia previa de la gallina. Lo que
este ejemplo destaca es que la relacién entre causas y efectos no es estdtica
ni unidireccional. En lugar de eso, es dindmica y mutuamente influyente.
Las relaciones causales forman un sistema complejo en el cual la causa (el
huevo o la gallina) y el efecto (la gallina o el huevo) estdn intrinsecamente
relacionados y se influyen mutuamente, de manera que no podemos
categorizar una de las dos realidades como causa necesaria de la otra, sino
que tanto el huevo es efecto de la gallina, como la gallina lo es del huevo.
Tan efectos son que entrardn en relacién de casi-causa; ya que no causardn
necesariamente nada, sino que en su propiedad de efectos, se casi-causan
con simultaneidad. La causalidad, pues, no responderia a una cadena lineal
y unidireccional, sino mds bien a un proceso dindmico y multifacético.

El ejemplo que aporta Deleuze, a propésito del pensamiento estoico,
serd que «de aquel que estd mortalmente herido, no se puede decir que
ha sido herido y que morird, sino que eszZ habiendo sido herido, y que
estd teniendo que morin®, o, sosteniéndose en el que ya dijera Crisipo de
Solos, con la herida tras clavarte el escalpelo y la cicatriz resultante. En el

62. Deleuze, Légica del sentido, 27 .

63. Deleuze, Ldgica del sentido, 94. Deleuze y Guattari, en la meseta «1730. Devenir-
intenso, devenir-animal, devenir-imperceptible...» en AMil Meseras, 341, dirdn que
Aidn es «el tiempo indefinido del acontecimiento, la linea flotante que sélo conoce las
velocidades, y que no cesa a la vez de dividir lo que ocurre en un déja-la y un pas-encore-la,
un demasiado tarde y un demasiado pronto simultdneos, un algo que sucederd y que a la
vez acaba de suceder.

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



284 MARQUEZ GUERRERO
binomio herida-cicatriz, se otorgard rapidamente la caracteristica de causa
a la herida, ya que es el evento que provoca la lesién inicial en la piel, y a
la cicatriz, por otro lado, seria el efecto de esa herida, ya que es el resultado
visible de la curacién del cuerpo después de que la herida haya sanado. Pero,
aun siendo la herida la causa de la cicatriz, la cicatriz misma se convierte en
una especie de causa secundaria: puede afectar a la apariencia y la funcién
de la piel circundante, influenciando asi eventos futuros, como decisiones
sobre cuidado de la piel o incluso la autoestima de la persona afectada. Los
acontecimientos pueden entrelazarse en una causalidad que es dindmica y
multifacética y no unidireccional en relacién causa-efecto, sino que es mds
compleja y reversible, donde los eventos pueden influenciarse mutuamente
en diferentes momentos y contextos, tratindose pues de una relacién
efecto-efecto, en la que un efecto toma el papel de casi-causa del otro y
viceversa®. Con esto, Deleuze nos abre la puerta a proponer una ética de
los Efectos: «;Acaso no hay ahi, en el Aién, un laberinto completamente
diferente que el de Cronos, todavia més terrible, y que ordena o#ro eterno
retorno y otra ética (ética de los Efectos)?»®.

Es fundamental, pues, mantener la coherencia entre las causas
y los efectos, reconociendo que abordar un andlisis mezclando
indiscriminadamente ambos serfa como intentar rastrear entidades que
no se influyen mutuamente y resultados que no se integran. No estamos
hablando de una divisién entre mundos diferentes, sino mds bien de dos
enfoques distintos para comprender la realidad. Uno de estos enfoques se
sumerge en lo tangible, en las causas y los hechos concretos, en lo factual y
puramente presente. El otro fricciona en lo potencial, en los efectos, en lo
que adn no ha sucedido y ya no es.

El movimiento aidnico se organiza en secuencias o series en las que
las vibraciones en las dimensiones virtuales ejercen una influencia directa
en la realidad observable; por ello que la forma serial se disponga en una
relacién de casi-causalidad, efecto-efecto. Sin embargo, este movimiento
estd delimitado por un «ahora» que, aunque marca limites, no constituye
tiempo per se, permitiendo que la secuencia se desplace en una constante

64. Aunque es una de las temdticas nucleares en la Ldgica del sentido, podemos encontrar
estos planteamientos extensamente desarrollados en la «Décimocuarta serie, de la doble
causalidad», en la «Vigésimoprimera serie, del acontecimiento» y en la «Vigésimocuarta
serie, de la comunicacién de los acontecimientos».

65. Deleuze, Ldgica del sentido, 93.

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



El tiempo mitoldgico en la Ligica del sentido de G. Deleuze 285

pugna entre pasado y futuro, en un incesante pasado-futuro. Si pudiéramos
visualizar un plano de los hechos, veriamos la superposicién de capas
surgidas de los movimientos de los acontecimientos. David Lapoujade
articula esta nocién con claridad cuando dice que «Cronos, el tiempo de la
Historia o del historiador, hace coexistir en un mismo tiempo formaciones
sociales distintas; pero Aidn, el tiempo de la Naturaleza o del naturalista,
hace coexistir temporalidades divergentes en un mismo continuum ideal; el
antes es alli contempordneo del después»®.

CONCLUSION

El recorrido desarrollado a lo largo de este articulo ha permitido no solo
reconstruir los conceptos de Cronos y Aién desde sus origenes miticos y
su recepcidn filoséfica, sino también situarlos en el marco del pensamiento
deleuzeano como operadores conceptuales de primer orden. La intencién
no ha sido tinicamente ofrecer una genealogia histérica, sino ensayar una
arqueologia conceptual que, al rastrear estratos de sentido, nos sitie en
la posibilidad de repensar la metafisica en clave contempordnea. En este
horizonte, la invitacién deleuzeana a «invertir el platonismo» y a cuestionar
los esquemas causales tradicionales se revela como un gesto decisivo para
mostrar como la reflexién sobre el tiempo constituye, mds que un tema
puntual, un eje estructural de la filosoffa.

La distincidn entre el tiempo crénico y el tiempo aiénico, no debe
entenderse como una oposicién rigida, sino como dos perspectivas
fundamentales de la temporalidad que configuran maneras divergentes
de pensar la realidad. Cronos se ancla en la sucesién lineal, el dominio
de la causalidad y la consistencia material de los procesos, mientras que
Aidn abre el campo de lo virtual, el dmbito de los efectos incorpéreos y de
aquello que se sustrae a las cadenas causales sin dejar de incidir en ellas.
Esta lectura, profundamente vinculada a la herencia estoica que Deleuze
recupera a través de la distincién entre cuerpos y efectos, desplaza los
limites de la metafisica cldsica y propone un modelo ontolégico en el que
lo real se concibe como proceso y acontecimiento.

En este sentido, la reapropiacién deleuzeana de Cronos y Aién no
solo reactualiza los problemas de la tradicién, sino que ofrece un marco

66. David Lapoujade, Deleuze, los movimientos aberrantes (Buenos Aires: Cactus,
2016), 232.

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



286 MARQUEZ GUERRERO
conceptual desde el cual repensar también las dimensiones éticas y
politicas desafiando sus interpretaciones hegemonicas. Al desplazar el foco
desde el ser en su relacién con el ente hacia el devenir como potencia
de actualizacién, Deleuze articula una «ética de los Efectos», un enfoque
que considera lo incorpéreo no como una ausencia, sino como una fuerza
productiva que transforma las condiciones mismas del pensar y del actuar.
Pensar el tiempo, entonces, no es un ejercicio especulativo desligado de
la praxis, sino que posee reverberaciones muy concretas en los modos de
distribucién de nuestras coordenadas de existencia, accién y pensamiento.

La arqueologia aqui propuesta muestra asi que Cronos y Aidn, lejos
de ser simples figuras del pasado, siguen funcionando como claves vivas
para la filosofia contempordnea. Como recordaba Heidegger a propdsito
de Aristételes, el tiempo ha estado siempre ligado a la pregunta por el
ser. Deleuze, al recuperar estas modalidades, prolonga esa tradicién a la
vez que la subvierte, proyectando la temporalidad hacia un horizonte de
creatividad y transformacién. Este trabajo, aunque acotado en su alcance,
pretende sentar las bases para futuras investigaciones que exploren con
mayor detenimiento aspectos estético-politicos de esta «Etica de los
efectos». En dltima instancia, la reflexién sobre Cronos y Aién nos recuerda
que pensar el tiempo es también pensar el cambio y la diferencia, y que en
ese movimiento reside la posibilidad de imaginar nuevos modos de vida y
de relacién con el mundo.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS:

Adorno, Theodor W. y Horkheimer, Max. Dialéctica de la Ilustracion,
Barcelona: Trotta, 2023.

Aristételes. De anima. Traducido por Alberto Bernabé Pajares. Madrid:
Gredos, 1978.

Fisica IV. Traducido por Guillermo R. de Echandia. Madrid:
Gredos, 1995.

Bréhier, Emile. Historia de la filosofia I, Madrid: Técnos, 1988.

La théorie des incorporels dans l'ancien stoicisme, Paris: Picard, 1928.

Cancik, H. von H. y Schneider, H. Der Neue Pauly. Enzyklopidie der
Antike, Verlag J. B. Metzler: Stuttgart-Weimar, 2002.

Campillo, Antonio. Grecia y nosotros, Madrid: ABADA, 2023.

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



El tiempo mitoldgico en la Ligica del sentido de G. Deleuze 287

Deleuze, Gilles. Ldgica del sentido, Barcelona: Paidés, 2005.

Nietzsche y la filosofia, Madrid: Anagrama, 2023.

Spinoza. Filosofia prictica, Barcelona: Tusquets, 2022.

Deleuze, Gilles y Guattari, Félix. Mil Mesetas, Valencia: Pre-textos, 2022.

Dopazo Gallego, Antonio. «El estoicismo a la luz de la nocién de tiempo:
Légica, Fisicay Etica», LOGOS. Anales del Seminario de Metafisica, vol. 46
(2013): 183-209.

Foucault, Michel. Las palabras y las cosas, Buenos Aires: Siglo XXI, 1968.

Gantz, Timothy. Early Greek Mpyth, London: The Johns Hopkins
University Press, 1993.

Grimal, Pierre. Diccionario de mitologia griega y romana, Barcelona:
Paidés, 1989.

Hesiodo. 7eogonia. Traducido por A. Pérez Jiménez y A. Martinez Diez.
Madrid: Gredos, 1978.

Inostroza, Rodrigo. «El sentido del Aién en el fr. 52 DK de Herdclito»,
Limes, nim. 20 (2008): 21-37.

Lapoujade, David. Deleuze, los movimientos aberrantes, Buenos Aires:
Cactus, 2016.

Leén Casero, Jorge. «El tiempo del Aion: Una lectura de Manfredo
Tafuri como rizotopia de la historia». Tesis doctoral, Universidad de
Navarra, 2011.

Levi, Doro. «Aion», Hesperia: The Journal of the American School of
Classical Studies at Athens, vol. 13, ndim. 4 (1944): 269-314.

Martinez Marzoa, Felipe. Historia de la filosofia I, Madrid: Istmo, 1973.

Nunez, Amanda. «Los pliegues del tiempo: Kronos, Aién y Kairds»,
Paperback, nm. 4 (2007).

Onate y Zubia, Teresa. «Nietzsche y los griegos. Genealogias de la
hermenéutica y la posmodernidad hasta nosotros», Estudios Nietzsche,
num. 9 (2009): 91-104.

«Prélogo: ;Qué quiere decir cuidar de si mismod» en Hermenéuticas
del Cuidado de Si: Cuerpo, Alma, Mente, Mundo, Ofate y Zubia, Teresa;
Herndndez Nieto, Marco Antonio; Zubia, Paloma O.; Diaz Arroyo, José
Luis; Ignacio Escutia, Ledn; Lomeli Bravo, Sebastidn (eds.), 1-17. Madrid:
Dykinson, 2016.

Platén. Critilo, en Didlogos II. Traducido por J. L. Calvo. Madrid:
Gredos, 1987.

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



288 MARQUEZ GUERRERO
Filebo, en Didlogos VI. Traducido por Maria Angeles Durdn. Madrid:
Gredos, 1992.

Parménides, en Didlogos V. Traducido por Carlos Garcia Gual. Madrid:
Gredos, 1988.

Sofista, en Didlogos V. Traducido por Néstor Luis Cordero. Madrid:
Gredos, 1992.

Timeo, en Didlogos II. Traducido por Francisco Lisi. Madrid:
Gredos, 1992.

Rose, H. ]J. A handbook of Greek mythology: including its extension to
Rome, Londres: Methuen & Co, 1928.

Spinoza, Baruj. Etica demostrada segiin el orden geométrico, Madrid:
Trotta, 2023.

Vernant, Jean-Pierre. Mito y pensamiento en la Grecia Antigua, Barcelona:
Ariel, 1993.

Williams, James. Gilles Deleuzes Philosophy of Time: A Critical
Introduction and Guide, Edinburgh: Edinburgh Press, 2011.

Zouravichbili, Francois. Deleuze. Una filosofia del acontecimiento,
Buenos Aires: Amorrortu, 2004.

El vocabulario de Deleuze, Buenos Aires: Atuel, 2007.

MARrQUEz GUERRERO: Doctorando en Filosofia por la Universidad
Complutense de Madrid con una tesis acerca de las posibilidades de una
imaginacién critica en un contexto ecolégico, apoyado en autores como
Friedrich Schelling, Gilles Deleuze, Timothy Morton o Karen Barad.

Lineas de  investigacion:  Filosofia  francesa contemporinea,
postfundacionalismo, nuevos materialismos, nuevas ecologias, teoria de la
imagen contemporanea.

Publicaciones recientes:

— Miérquez Guerrero, Alvaro, «Entre el dedo y laluna: cartografias desde
el antiguo estoicismo y el pensamiento de G. Deleuze», en Filosofias de la
identidad, Revista ETC, 24 (2025): 78-87.

— VV.AA. Estoicismo. Diccionario esencial, Taugenit, 2024.

Correos: marquezguerreroalvaro@gmail.com

amarqul6@ucm.es

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



