
Empatía, alteridad y cultura: 
Wittgenstein, Geertz y Edith Stein

Empathy, otherness and culture: Wittgenstein, 
Geertz and Edith Stein

Enrique Anrubia
Feliciana Merino Escalera

Universidat CEU Cardenal Herrera de Valencia | España

Fecha de envío: 18/03/2024 |  Fecha de aceptación: 09/06/2024 |  DOI: 10.24310/crf.17.2.2025.19428

 

ISSN: 1889-6855 ISSN-e: 1989-3787 DL.: PM 1131-2009 
Asociación para la promoción de la Filosofía y la Cultura en 

Málaga (FICUM) y UMA Editorial

Resumen Este artículo parte de la siguiente pregunta: ¿cómo conoce un 
sujeto a un sujeto? ¿Cómo se puede poseer el concomimiento 
personal del otro sin desvincularlo del cultural y del propio 
yo que conoce?  En este artículo y desde esas interrogantes, 
primero se mostrará brevemente desde Wittgenstein la 
asimetría entre el yo y el otro en el conocimiento. Después 
dicha asimetría deberá permitir y englobar al mundo en 
su «objetividad», es decir, en su «ámbito cultural» desde 
Clifford Geertz, y por ultimo esa asimetría y esa objetividad 
cultural no debe impedir el conocimiento real y profundo de 
otro sujeto que está al mismo tiempo en el mundo desde la 
noción de empatía de Edith Stein.

Claridades. Revista de filosofía
vol. 17 | núm. 2 | 2025 | páginas 83-112.

Geertz; Wittgenstein; Edith Stein; alteridad; cultura; empatía.Palabras clave



84 Anrubia y Merino Escalera

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Hipótesis y problema: Yo, mundo y alteridad

D escartes lo diría así: el conocimiento del mundo y del otro 
posee el requisito obligado y necesario del autoconocimiento 
del sujeto. Quizás aún más: es el conocimiento del ego por parte 
de sí mismo el que otorga viabilidad ontológica y ofrece certeza 

al conocimiento del mundo. No es que sin yo no hay res extensa, es que 
sin el primerísimo autoconocimiento del «yo» la res extensa no puede ser 
conocida como existente. 

Desde entonces, la filosofía ha bregado con el problema del lugar de la 
subjetividad en el proceso cognoscitivo y no cabe duda de que no puede 
haber objeto conocido sin sujeto cognoscente, y que sujeto y objeto, de 
algún modo aún no resuelto, se refieren solidariamente en la gnoseología. 
Pero lo que Descartes cree dejar como solución metódica al conocimiento 
y que, sin embargo, la historia ha heredado como problema, es la necesidad 
primera, o el privilegiado lugar ontológico, del yo en ese proceso de 
conocer a lo otro en tanto que otro. 

Abstract This paper starts from this question: How does one person 
know a different one? How can one possess personal 
knowledge of the other without disconnecting it from the 
cultural and one’s own self-knowledge? At fierts, we will  
briefly argue, following second Wittgenstein’s thesis, the 
asymmetry between the self and the other in the process 
of knowledge. Then, this asymmetry should allow and 
encompass the world in its «objectivity», that is, in its 
«cultural sphere» according to Clifford Geertz, and finally, 
this asymmetry and cultural objectivity should not hinder 
the real and profound knowledge of another person who is 
simultaneously in the world, from the notion of empathy of 
Edith Stein.

Keywords Geertz; Wittgenstein; Edith Stein; otherness; culture; empathy.



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Empatía, alteridad y cultura: Wittgenstein, Geertz y Edith Stein 85

Para Descartes, el primer objeto del yo -ineludible e indubitable- es 
el propio yo, subrayando que comparece limpio de cualquier impureza 
«extensiva». Y ya solo eso sería cuestionable. Pero parece que Descartes 
va más allá sugiriendo que sin ese autoconocimiento puro de la propia 
subjetividad el otro, aliud quid, es imposible de conocer. Así, no es que 
sin sujeto no hay conocimiento del objeto o de otro sujeto, sino que el 
autoconocimiento es el fundamento epistemológico del mundo. 

Sabemos las soluciones por las que la filosofía ilustrada tardía intentó 
vincular el conocimiento de «lo otro» al sujeto. Quizás, la más famosa, el 
yo trascendental kantiano que «acompaña a todas mis representaciones» y 
que permite decir que aquello que se piensa de otro es pensado por uno. 
Pensar es saber lo que se piensa y que uno lo piensa al mismo tiempo.

Pero el aparataje cartesiano no previó que el autoconocimiento «claro 
y distinto» del yo que conoce —por usar la formula del francés—, no solo 
puso bajo sospecha la formulación del «ego» sino, como consecuencia, al 
mundo y al otro. Como bien vio Anscombe (Anscombe, 1975), sería algo 
así como que la proposición «yo soy yo» es una proposición lógicamente 
verdadera pero no de identidad. El pensamiento no otorga existencia 
más allá de la existencia mental. Decir que el yo comparece como primer 
cogitata claro y distinto al propio yo, no le hace existir excepto como 
pensamiento pensado. Pensar «Yo soy yo» afirma sencillamente que se posee 
cognoscitivamente como objeto algo así como un «yo pensado» —sea lo 
que fuere que pueda ser un «yo pensado»—, del mismo modo que darle 
efectividad y potencia ontológica al pensamiento con el ergo sum, otorga 
un poder que ya Aristóteles se encargó de desarmar con su sentencia «el 
fuego pensado no quema». Más: y si se dijera que el «yo que piensa» es ya 
real antes de pensarse como «yo» porque precisamente no se puede pensar 
sin ser real, entonces Descartes erró desde el inicio de su planteamiento, 
porque el conocimiento del mundo no parte del yo sino del mundo que 
hace que sea real que yo esté pensando. Como dicen Arregui y Choza, la 
«comprensión humana [...] debe comenzar desde lo externo» (Arregui y 
Choza, 1992: 74). Es decir, de alguna manera, incluso la interioridad de 
la inteligencia debe referirse al mundo exterior, a un objeto externo. El ser 
humano «tiene intimidad subjetiva, pero no es su intimidad subjetiva» 
(Arregui y Choza, 1992: 74).



86 Anrubia y Merino Escalera

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Ahora bien, en el planteamiento cartesiano es el otro el que se queda y 
establece como «otro pensado». ¿Es pues lícito decir que el conocimiento 
de la primera persona fecunda y permite el de la tercera y que sin aquel este 
no es viable?, ¿tiene sentido decir que el mundo tiene un modo ontológico 
previo al yo constituyente de su conocimiento y del autoconocimiento 
propio? Más: si el mundo y el otro son y están en un «siempre antes» 
¿Cómo puede el yo asirlo?

Pero existe una pregunta mayor: ¿cómo conoce un sujeto a un 
sujeto? ¿Cómo se puede poseer el concomimiento personal del otro sin 
desvincularlo del mundo de los objetos y del propio yo que conoce? 

En este artículo y desde esas interrogantes, primero se mostrará 
brevemente desde Wittgenstein esa asimetría entre el yo y el otro en el 
conocimiento. Después dicha asimetría deberá permitir y englobar al 
mundo en su «objetividad», es decir, en su «publicidad» y su «ámbito 
cultural» y por ultimo esa asimetría y esa objetividad cultural no debe 
impedir el conocimiento real y profundo de otro sujeto que está al mismo 
tiempo en el mundo.

A lo primero se contestará con Wittgenstein, a lo segundo con Clifford 
Geertz y a lo tercero con Edith Stein. Lo que para Wittgenstein será la 
asimetría entre la primer y la tercera persona en el conocimiento —que 
es paralelamente su crítica al cartesianismo o al psicologismo— en Geertz 
permitirá dos cosas: una noción de cultura abierta al conocimiento del 
mundo y del otro en términos de crítica a los supuestos psicologistas del 
concepto de empatía. Pero la misma apertura que Geertz, basándose en 
Wittgenstein, dará al conocimiento del otro es precisamente lo que Edith 
Stein revalorizará en un concepto de empatía y comprensión del otro más 
profundo y sin olvidar el mundo qua mundus. Es Edith Stein, desde una 
fenomenología realista, la primera filósofa que acierta a ver que sin mundo 
objetivo no hay empatía posible porque la persona conocida ha de ser tan 
real como el mundo que habita. Uno y único es el realismo que permite 
afirmar que el otro es conocido realmente y, habría que apostillar, siempre 
en su realidad.



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Empatía, alteridad y cultura: Wittgenstein, Geertz y Edith Stein 87

I. La asimetría entre yo y tú: Wittgenstein y Clifford Geertz

I. i. El problema de la identidad y del yo cartesiano a la luz 
de Wittgenstein

Como escribe Alejandro Llano «una de las principales paradojas de la 
modernidad consiste en que la emergencia del yo como tema central va 
unida al progresivo [a] la ausencia de una teoría unitaria de la subjetividad» 
(Llano, 2009: 13). Aquél «yo» libre nacido del cogito ¿tiene sentido como 
fundamento de identidad humana? El dilema surge al sostener que la 
afirmación «yo pienso» equivale a afirmar que «yo soy un yo que piensa», 
implicando así que el yo «es un objeto» del cual predicar.  

Sin embargo, Wittgenstein ya señaló el problema filosófico del «yo 
pienso» como proposición de identidad. Para el pensador vienés, el yo del 
enunciado «yo pienso» no se refiere a ningún sujeto y aún menos a un 
objeto llamado «el yo» o «mi yo». Es el problema de la asimetría entre 
la primera y la tercera persona. La posición cartesiana sugiere que en 
la afirmación «yo pienso» (cogitare), el pronombre «yo» se refiere al ser 
humano que se es, de tal modo que «el yo» es tratado como un objeto 
real. En consecuencia, se presenta como una proposición de identidad 
que Descartes sustituiría hábilmente por «yo soy una cosa que piensa». 
Sin embargo, para Wittgenstein, la afirmación «yo pienso» no constituye 
una proposición de identidad, porque no incluye en ningún momento la 
descripción de un objeto llamado «yo» de la misma manera. Aclara que, al 
igual que en la visión no aparece el ojo que ve, en la frase «yo pienso», el 
pronombre «yo» carece de una referencia real y no se refiere al ser humano 
que soy, sino al lugar desde el cual se emite la afirmación, más como una 
posición que forma parte de lo expresado, es decir, en el «yo pienso» el yo 
no es lo pensado, sino quien lo dice. 

Wittgenstein distingue dos usos de la palabra «yo» en el enunciado «yo 
soy un yo»: 

En el primero de ellos, «yo» puede sustituirse por «este cuerpo», pero en 
el segundo tal recambio no es posible. En el primer caso, los pronombres 
de primera y tercera persona, «yo» y «él» están al mismo nivel, pero en 
el segundo aparece una asimetría. «Yo tengo una caja de cerillas» o «yo 
tengo un diente picado› son proposiciones simétricas a ‹él tiene una caja de 
cerillas» o «él tiene un diente picado». Sin embargo, en el segundo uso, en 



88 Anrubia y Merino Escalera

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

los casos en que «yo» no puede sustituirse por «este cuerpo», la asimetría 
entre «yo» y «él» se rompe. Así, por ejemplo, «yo tengo dolor de muelas» 
y «él tiene dolor de muelas» no están al mismo nivel, no son dos valores 
distintos de una función general «x tiene dolor de muelas». El sentido de 
las dos expresiones es distinto, pues mientras que no tiene ningún sentido 
verificar la proposición «yo tengo dolor de muelas› sí tiene sentido verificar 
la proposición «él tiene dolor de muelas». En favor de esta asimetría, 
Wittgenstein aduce también en ese lugar otras razones: «no sé si tengo 
dolor de muelas» carece de sentido, mientras que «no sé si él tiene dolor de 
muelas» lo tiene. Lo mismo ocurre con «me parece que yo tengo dolor de 
muelas» y «me parece que él tiene dolor de muelas» (Arregui, 1994: 213).

La asimetría entre la noción de «yo» y «él» (o «tú») se manifiesta en el uso 
de la conducta como criterio para determinar si él tiene dolor de muelas, 
mientras que no se utiliza el comportamiento propio para determinar si yo 
(uno mismo) tengo dolor de muelas. Si bien se requiere un criterio para 
saber si él tiene dolor de muelas, este desaparece o se vuelve irrazonable 
al afirmar que yo lo tengo. La noción de criterio carece de sentido en este 
último caso, ya que no se puede afirmar que yo tenga criterios o buenas 
razones para saber o creer que tengo dolor de muelas. Como dijo Elizabeth 
Anscombe, «yo soy esta persona humana» es una proposición verdadera 
pero no de identidad (Anscombe, 1975: 21-34).

I.ii. La comprensión del otro dentro de la significación 
pública: lenguaje privado y formas de vida

Ahora bien, si no es posible una reificación del yo desde sí mismo en el 
ámbito de la identidad, cabe apuntalar que también se hace necesaria la 
posibilidad de comprensión de la identidad del otro, es decir, ¿cómo saber 
que lo que se predica de «otro» es de «él»? Es ahí donde Wittgenstein 
explica, en primer lugar, la imposibilidad de un lenguaje privado para, en 
un segundo momento, insertar los significados —también de la identidad 
del otro— en las formas de vida y los usos públicos mediante reglas.

Un lenguaje privado, more wittgensteineano, sería un lenguaje 

que sólo puede ser entendido por el que lo que habla y hace referencia a 
lo que sólo puede ser conocido por el que lo habla; es decir, a sus sensaciones 
inmediatas y privadas, los datos de la consciencia, etc. (Arregui, 1984: 224). 



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Empatía, alteridad y cultura: Wittgenstein, Geertz y Edith Stein 89

Su particularidad proviene de un nominalismo en el que la relación 
entre el nombre y el significado «viene establecida por una definición 
ostensiva, y en la que el significado se identifica con el portador del 
hombre» (Arregui, 1984: 224).

Según el ya clásico estudio de García Suárez (García, 1976) en la idea del 
lenguaje privado hay, tres acepciones. Considerando el ejemplo del dolor, 
hay un solipsismo óntico en tanto que el dolor es exclusivamente definido en 
base a una sensación subjetiva e individual: la definición ostensiva sólo hace 
referencia a sensaciones y experiencias exclusivas de un individuo —sólo 
yo siento mis dolores—. En segundo lugar, hay un solipsismo cognoscitivo, 
ya que únicamente el sujeto que sufre el dolor sabe que padece dicho dolor. 
La definición ostensiva se refiere a sensaciones subjetivas e intransferibles 
de tal manera que «dolor» significa «mis dolores», «y mis dolores significan 
todos los dolores» (Suarez, 1976: 89). Y, en tercer lugar, un solipsismo 
semántico pues sólo quien siente la sensación de dolor sabe el significado 
del nombre de la misma.

La crítica de Wittgenstein al solipsismo óntico es simple. La idea de 
que sólo uno siente sus dolores y, en consecuencia, «yo no puedo sentir los 
dolores de otro», 

expresa una imposibilidad lógica y no física, pues lo único que expresa 
es la relación entre el adjetivo «mis» y el pronombre «yo». Sólo yo puedo 
sentir mis dolores significa exclusivamente que cualquier dolor que sienta 
es mío, lo cual es una verdad gramatical (Arregui, 1984: 226-7). 

Respecto al segundo punto, el solipsismo gnoseológico, según éste se 
puede creer que por analogía uno puede inferir lo que sienten los demás. 
«Ahora bien, tal inferencia, no sólo contaría con una base poco firme, 
sino que supondría una cosificación» (Arregui, 1984: 225), pues si el dolor 
sólo es tal en tanto que sensación, el «dolor del otro» es un objeto inerte 
que no duele y, por tanto, su significado, según una definición ostensiva, 
sería inválido. El solipsismo semántico, el tercer punto, afirmaría que el 
significado del dolor «viene dado ostensivamente, [y] que sólo desde el 
propio caso se adquiere el conocimiento del significado del dolor» (Arregui, 
1984: 230). Pero para Wittgenstein esto es contradictorio. El problema de 
esta adjudicación interna de significado implicaría que no hay un criterio 
de corrección dentro del mismo sujeto. «Wittgenstein expone el caso de 



90 Anrubia y Merino Escalera

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

quien pretendiera llevar un diario privado de sensaciones. Tal persona 
carecería de criterios para otorgar un nombre a una sensación, pues no hay 
modo de saber si es la misma o distinta de las anteriores. El único modo 
de ejercer esa discriminación es la memoria» (Arregui, 1984: 231). Pero el 
recuerdo no es en sí mismo un criterio de validez, pues el recuerdo no es 
criterio sobre el verdadero significado de «S» cuando alguien se pregunta 
«¿la próxima vez que llame “S” a algo cómo sabré lo que significo con “S”?» 
(Kenny, 1995: 170). En un ejemplo en boca de Wittgenstein: 

Sin duda yo puedo recurrir de un recuerdo a otro. Por ejemplo, yo no sé 
si he recordado la hora de salida de un tren, y para comprobarlo, trato de 
recordar cómo era la página del horario de trenes. Si la imagen mental del 
horario de trenes no pudiera ser ella misma sometida a contraste para ver 
si es correcta, ¿cómo podría confirmar la corrección del primer recuerdo? 
(Wittgenstein, 1988: &258). 

Es el argumento es una especie de «tercer hombre» platónico sólo que 
en el plano de los significados. 

Descartada la privacidad solipsista del lenguaje, la operación 
wittgensteineana de situar el significado en el uso, a este en las formas de 
vida y a estás enmarcadas por reglas, permitió que Clifford Geertz usara 
la filosofía del austríaco para comprender la identidad cultural del otro. 
Como dice Álvarez Munárriz o sugirió Herzfeld (Herzfekd, 1997), para 
«entender [el pensamiento, según Geertz] debemos analizar qué piensa 
la gente que está tratando de hacer o lo que está haciendo para explicar 
eso, en una palabra, [Geertz] intenta comprender y explicar lo que está 
ocurriendo entre ellos. Con Wittgenstein subrayará que lo dado son las 
formas de vida. De ahí que no tenga ningún valor deducir sus procesos de 
razonamientos a través de principios psicológicos que conforman el aparato 
cognitivo de los seres humanos, sino que intenta comprender qué significa 
para las personas lo que están haciendo, lo que piensan que están haciendo, 
qué significado tiene para ellos el asunto en el que se hallan inmersos» 
(Munarriz, 1988: 86). Por eso, para Geertz, y siguiendo a Wittgenstein, 
se trata de cambiar el paradigma de una antropología psicologista —que 
pregunta al «nativo» que es lo que piensa cuando hace tal acción— a una 
antropología interpretativa —que pregunta qué significado o sentido 
contiene tal acción (Osorio, 1998)—.  Y así remarca el propio Geertz:



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Empatía, alteridad y cultura: Wittgenstein, Geertz y Edith Stein 91

Sea como fuere, su ataque [el de Wittgenstein] a la idea de un lenguaje 
privado, que condujo al pensamiento desde la gruta de la cabeza a la esfera 
pública donde podía ser observado, su noción de juego del lenguaje, que 
proporcionaba una nueva manera de considerarlo una vez entendido como 
un conjunto de prácticas, y su propuesta de «formas de vida» como (por 
citar un comentarista) el «complejo de circunstancias naturales y culturales 
que son presupuestas en […] cualquier comprensión particular del mundo» 
parecían hechos a medida para facilitar el tipo de estudio antropológico que 
yo, y otros como yo, practicamos. Es cierto que no estaban diseñados para 
eso, ni tampoco otras ideas contiguas y sus corolarios —«seguir una regla›, 
«no preguntes por el significado, pregunta por el uso», «toda una nube de 
filosofía condensada en una gota de gramática», «decir y mostrar», «aires 
de familia», «estar cautivos de una imagen», «ver cómo», «vuelta al terreno 
áspero», «ciego por un aspecto»— sino que era parte de una despiadada y 
demoledora crítica de la filosofía. Con todo, una crítica de la filosofía que 
más bien reducía la brecha entre ella e ir por el mundo intentado descubrir 
cómo en medio del intercambio de palabras la gente —grupos de gente, 
individuos, la gente como un todo— traba una voz distinta y abigarrada 
(Geertz, 2000: Prefacio XII).

Así, la crítica a la teoría de un lenguaje privado es intrínseca a la concepción 
de Geertz sobre la atribución adecuada de racionalidad a un ser cultural 
(Carroll, 2002). Geertz da como válidos los argumentos de Wittgenstein, 
y es partir de ellos desde donde confecciona su noción de pensamiento, 
significado y mente. Cabe aclarar que Geertz no es exactamente un anti-
psicologista sin distinción, más bien es contrario a toda aquella psicología 
que entiende al ser humano en términos individualistas, solipsistas. De 
hecho, Geertz apuesta en gran medida por las teorías narrativas de la 
psicopedagogía de Bruner (Geertz, 2000: 193; Bruner, 2004 y 1997). Así, 
por ejemplo, Geertz entiende que las tesis psicologistas de William James 
sobre la religión poseen el problema de entender que lo psicológico está en 
un plano privado y solitario: 

James no era individualista por ser psicólogo; era psicólogo por 
ser individualista. Es esto último, la idea de que creemos si creemos (o 
descreemos si descreemos) en soledad, a solas con nuestro destino, 
nuestra propia pizca privada, lo que ha de ser reconsiderado, dados los 
enfrentamientos y los desórdenes que hoy nos rodean (Geertz, 2000: 150).  



92 Anrubia y Merino Escalera

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Geertz toma muy en cuenta estos argumentos pues 

desde que Wittgenstein demolió la idea de misma un lenguaje privado 
con el subsiguiente énfasis en la socialización del habla y del significado, la 
localización de la mente en la cabeza y la cultura fuera de ella no parece sino 
algo de un obvio e incontrovertible sentido común» (Geertz, 2000: 204). 

La racionalidad del ser humano sólo puede ser definida en base a su 
publicidad. Si el ser humano es un ser lingüístico y racional lo es en la 
medida en la que es un ser público, o en la medida en que su racionalidad 
lingüística no puede ser ni gnoseológica ni ontológicamente autónoma 
respecto al mundo social.

De esta manera, la publicidad de la racionalidad humana puede 
rastrearse, en un primer momento, desde la conformación del mismo 
lenguaje en su engarce con la realidad. Así, si la significación del lenguaje 
es pública ¿cuál es su configuración? ¿qué hace que el significado de «P» 
sea público?

En este punto Geertz sigue a Wittgenstein:

para una gran parte de los casos —aunque no para todos— en que 
nosotros empleamos la palabra  «significado» (Bedeutung), puede ser 
definida de este modo: el significado de una palabra es su uso en el 
lenguaje. Y el significado es a veces explicado al apuntar a su portador 
(Wittgenstein 1988: &43). 

La publicidad del significado no se debe a que éste es determinado 
por un sujeto único que determina que «P» será el significado de P, pues 
dicha atribución implica el conocimiento previo de las reglas gramaticales. 
Lo que muestra Wittgenstein, y retoma Geertz, es que el significado se 
entrelaza en el uso mismo del lenguaje y en su relación con las actividades 
no-lingüísticas. Si el significado de una palabra no es sólo su «uso», sino el 
modo en que ese uso se entreteje con la vida (Marrades, 1993), entonces no 
existe un lenguaje fuera de una cultura, fuera de lo que, más ampliamente, 
Wittgenstein llamó una «forma de vida» (Sanfélix - Prades, 2002: 153-62). 
Sólo es posible comprender propiamente un lenguaje cuando se lo observa 
conformado en una cultura. De ahí que el antropólogo norteamericano 
diga que la vida del símbolo es: «su uso», citando como base al Wittgenstein 
de las Investigaciones Filosóficas (Geertz, 1973: 405).



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Empatía, alteridad y cultura: Wittgenstein, Geertz y Edith Stein 93

Si el pensamiento está vehiculado por el lenguaje, y éste sólo se da en un 
uso entretejido con las acciones y los modos de actuación no lingüísticos, 
entonces las formas de vida se constituyen como modos de comunicación 
públicos, esto es, no hay pensamiento ni lenguaje sin cultura, ni cultura sin 
pensamiento, porque pensar es ser cultural: «La cultura humana, escribe 
Geertz, es un elemento no complementario del pensamiento humano» 
(Geertz, 1973: 77); y «los recursos culturales son elementos constitutivos, 
no accesorios del pensamiento humano» (Geertz, 1973: 83). Por tanto, 
Geertz puede decir, recorriendo el camino trazado por Wittgenstein, que 
los elementos culturales «cobran su significación del papel que desempeñan, 
(Wittgenstein diría de su “uso”), en una estructura operante de vida» 
(Geertz, 1973: 17). Así, la racionalidad es siempre racionalidad pública 
porque la significación viene determinada por su uso público, y, por tanto 
«la cultura es pública porque la significación lo es» (Geertz, 1973: 12). 

En ese sentido, explica Ricoeur, que lo que Geertz está intentado decir 
en este punto es que 

si asistimos a una ceremonia sin conocer las reglas del rito, todos los 
movimientos que allí vemos carecen de sentido. Comprender es cotejar lo 
que vemos con las reglas del ritual. «Un objeto (o un acontecimiento, un 
acto, una emoción) se identifica colocándolo sobre el fondo de un símbolo 
apropiado». Entonces vemos el movimiento como la realización de un 
sacrificio, etc. (Ricoeur, 2001: 277). 

Geertz no niega dicha subjetividad en la comprensión de la acción, 
más bien la afirma, si por tal entendemos que es un sujeto proveniente 
de determinado contexto quien comprende a otro sujeto. Determinada 
configuración semántica le hace a uno ser lo que uno particularmente 
es en tanto que su sentido del mundo está constituido de una particular 
manera, pero ello no implica que la comprensión de los otros sea 
un espacio inaccesible. Para Geertz, es justamente el hecho de poder 
comprender al «otro» por lo que uno puede entenderse dentro de una 
determinada tradición, «son las asimetrías entre lo que creemos o sentimos 
y lo que creen o sienten los otros, lo que hace posible localizar dónde 
nos situamos nosotros ahora en el mundo» (Geertz, 2000: 78). Lo que 
hace un subjetivismo fuerte es negar la posibilidad del conocimiento de 
tal diferencia. 



94 Anrubia y Merino Escalera

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Que la significación de y sobre el mundo no sea privada y de carácter 
subjetivista, que esté anclada en el mundo cultural y que sea pública, solo 
es el prolegómeno a la pregunta ¿cómo comprendemos al otro en tanto que 
otro dentro de una cultura que no es la propia? Es en ese punto donde se 
hace necesaria y se puede explicar la noción de empatía en Geertz.

II. Empatía y comprensión del otro en Clifford Geertz

En la antropología cultural existió hasta entrados los años sesenta, sobre 
todo desde que Malinowski sentara las bases del trabajo de campo 
(Malinowski 2000, Kaberry 1974), la idea de que todas las técnicas que se 
usaban dentro del trabajo de campo tenían, en último término, la función 
de hacer del antropólogo un ser camaleónico (Lisón, 1998: 228) cuya 
pericia en el campo le permitía ser capaz actuar y pensar como un nativo 
por una suerte de analogía cognoscitiva.

La estructura de tal complejo metodológico se basaba en que la 
forma en que se trabajaba en el campo, mediante las técnicas requeridas, 
permitían al antropólogo revivir y repensar analógicamente —un tipo 
de mímesis cognoscitiva— el mundo del grupo cultural estudiado de la 
misma manera y en el mismo sentido que lo hacían los integrantes de 
dicho grupo. En antropología a ese acto de analogía gnoseológica se le ha 
llamado habitualmente empatía.

Sin menoscabar las metodologías y técnicas del trabajo de campo de la 
antropología cultural, se puede decir con Geertz, que la idea era esta: 

Para descubrir lo que las personas piensan que son, lo que creen que están 
haciendo y con qué propósito piensan ellas que lo están haciendo, es necesario 
lograr una familiaridad operativa con los marcos de significado en los que 
ellos viven sus vidas. Esto no tiene nada que ver con el hecho de sentir lo que 
los otros sienten o de pensar lo que los otros piensan, lo cual es imposible. Ni 
supone volverse un nativo, una idea en absoluto factible, inevitablemente 
fraudulenta. Implica el aprender cómo, en tanto que un ser de distinta 
procedencia y con un mundo propio, vivir con ellos (Geertz, 2000: 16, los 
subrayados son nuestros).

La raíz de la interpretación del trabajo de campo como un arte del 
disfraz cognoscitivo empieza con esta pregunta: ¿qué es eso de la empatía? 
La solución consiste en tomarse en serio la influencia de Wittgenstein 
en Geertz.



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Empatía, alteridad y cultura: Wittgenstein, Geertz y Edith Stein 95

Geertz no piensa que la empatía —entendida como el modo en que se 
siente y se piensa como un nativo— sea parte de la tarea antropológica. 
«No tratamos (o por lo menos yo no trato) de convertirnos en nativos (en 
todo caso una palabra comprometida) o de imitar a los nativos» (Geertz, 
1973: 13). El planteamiento (erróneo) de un conocimiento empático de 
tal calado estaría basado en dos principios. Afirmando que no se trata de 
ser igual a un nativo, sino de sentir y pensar cómo piensa y siente el nativo, 
la presunción sobre la que se basa esa empatía es que «sólo el nativo sabe 
y siente a ciencia cierta lo que sabe y siente cuando actúa» y «nadie más 
puede saber lo que sabe y siente el nativo a no ser que sea por conjetura». 
Dicha conjetura conduce a entender que las sensaciones y los pensamientos 
son privados y exclusivos del nativo, y que, por tanto, el modo por el que 
se puede saber lo que el otro piensa o siente es por analogía: se sabe lo que 
siente y piensa el nativo porque el antropólogo piensa y siente «como si» 
fuera el nativo. O dicho de otra forma, se es capaz de re-vivir los eventos 
mentales que el nativo tiene cuando siente y piensa, y por ende, actúa. 

Pues bien, ese es el planteamiento con el que Geertz está en total 
desacuerdo. Y su total desacuerdo está totalmente influido por su lectura 
de Wittgenstein y sus «hijos». Pues, como apunta Ryle, el primer problema 
que sale al paso consiste en que «el espectador, sea maestro, crítico, biógrafo, 
[antropólogo] o amigo, nunca puede estar seguro de que sus afirmaciones 
tengan algún valor de verdad» (Ryle, 1967: 18).

Las afirmaciones de Geertz sobre cómo se conoce la acción se 
basamentan en las críticas de Wittgenstein al lenguaje privado —«sólo el 
nativo sabe y siente a ciencia cierta lo que sabe y siente cuando actúa»—, y 
a la afirmación de la publicidad de los significados —«la cultura es pública 
porque la significación lo es» (Geertz, 1973: 12)—. Como pone de relieve 
Windschultte, 

Geertz ha dicho que la influencia más grande sobre su carrera han 
sido los últimos escritos de Wittgenstein, sobre todo sus argumentos 
sobre la imposibilidad del lenguaje privado. Geertz aplicó esta cuestión 
a la antropología cultural, argumentando que ese punto demostraba que 
los hombres vivían en una cultura colectiva, pública y simbólica que 
heredaban y habitaban. «La Cultura es pública porque el significado lo es», 
escribió [Geertz] en un aforismo a menudo citado (Windschultte 2003).



96 Anrubia y Merino Escalera

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Resulta que la proposición «sólo el nativo sabe y siente a ciencia cierta 
lo que sabe y siente cuando actúa» y «nadie más puede saber lo que sabe y 
siente el nativo a no ser que sea por conjetura» —acciones empáticas del 
antropólogo conducidas por un conocimiento analógico— es un símil de 
la crítica epistémica de Wittgenstein al lenguaje privado: «yo sé que tengo 
dolor y nadie más sabe que tengo dolor».

Para Wittgenstein parte de ese error radica en una confusión entre la 
inalienabilidad y la incomunicabilidad de las sensaciones. Como dice el 
filósofo austríaco:

La dificultad que nosotros expresamos al decir ‹Yo no puedo saber lo 
que él ve cuando (exactamente) está viendo un retazo azul», surge de la 
idea de que ‹saber lo que él ve› significa «ver lo que él también ve›; no, 
sin embargo, en el sentido en que hacemos eso cuando ambos tenemos el 
mismo objeto delante de los ojos, sino en el sentido en que el objeto visto 
sería, por decirlo así, un objeto en su cabeza (Wittgenstein, Cuadernos azul 
y marrón, p. 61. Citado por Arregui, J. V., 1984: 18). 

Por eso, no poder sentir el mismo dolor no significa no conocer el dolor 
del otro, pues «si se admite que el término dolor no conecta con la sensación 
por una definición ostensiva, parece claro que cabe conocer el significado 
—es decir, el uso— del término “dolor” sin sentirlo». Y, para Geertz, tal 
y como se ha visto anteriormente, el significado es, en gran parte, su uso 
(Geertz, 1973: 405). Pero, es más, por eso también Geertz afirma que 
conocer «el dolor del otro», conocer «lo que sabe y siente el nativo» —hacer 
antropología— no es una «variedad de interpretación mental» (Geertz, 
1973: 14) por la cual el antropólogo puede conocer a la perfección lo que 
sus informantes piensan, aunque, como reconoce —quién sabe si aludiendo 
a la lectura errónea por parte de sus críticos—, su propia postura «a menudo 
conduce a esa idea» (Geertz, 1973: 14).

Anclando la posición de Geertz sólo en las Investigaciones filosóficas, 
cabe sostener con Wittgenstein «que sólo yo sé lo que siento» es en verdad 
un sin sentido gramatical puesto que 

si usamos la palabra ‹saber› como se usa normalmente (¡y cómo si no 
debemos usarla!) entonces los demás saben muy frecuentemente cuándo 
tengo dolor. —Sí, ¡pero no, sin embargo, con la seguridad que yo mismo 
lo sé!—. De mí no puede decirse en absoluto (excepto quizá en broma) que 



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Empatía, alteridad y cultura: Wittgenstein, Geertz y Edith Stein 97

sé que tengo dolor. ¿Pues qué querrá decir esto, excepto quizá que tengo 
dolor? (Wittgenstein, 1988: &246). 

La significación es pública (Geertz, 1973: 12), como dice Geertz 
reiterando el enfoque wittgensteineano.

Más: para Wittgenstein sólo se puede afirmar con sentido un conocimiento 
donde la duda es posible. Por eso, la afirmación «sé que tengo dolor» no es 
una proposición de índole empírica «desde el momento en que no cabe 
dudar de si se siente dolor o no. Sentir un dolor, implica necesariamente 
saber que se siente dolor. La verdad es gramatical» (Arregui, 1984: 229).

La cuestión es ¿por qué es posible entonces decir que no es seguro si 
sé que él siente dolor? Porque es posible la simulación en una oración de 
tercera persona, «tiene sentido decir de otros [o de uno respecto de otros] 
que están en duda sobre si yo tengo dolor; pero no decirlo de mí mismo» 
(Wittgenstein, 1988: & 246). Pero no en una en primera persona

Como escribe Arregui, 

Para Wittgenstein, esta asimetría entre la primera y la tercera persona 
del presente de indicativo es una característica de los verbos psicológicos. 
Como explica Anscombe, si yo digo que tengo el principio de una esclerosis 
múltiple, lo digo por el mismo tipo de razones que me llevarían a decir 
de otro que tiene un principio de esclerosis múltiple. Es una cuestión de 
observación. Pero si yo digo que me duelen las muelas, la similitud con la 
tercera persona desaparece. Decir que tengo buenas razones para suponer, 
o saber, que me duelen las muelas no tiene sentido. Y, por ejemplo, en 
el caso de la creencia, en el que sí que cabe tener buenas razones para 
creer algo, también hay una asimetría entre la primera y la tercera persona, 
porque esas razones no lo son del juicio de que yo creo algo, o quiero algo, 
sino del querer ese algo, o del creer ese algo. Es obvio, que se puede tener 
buenas razones para suponer que él tiene un dolor de muelas, cree algo o 
quiere algo (Arregui, 1984: 229-30).

Ahora bien, aunque tenga sentido la duda sobre el conocimiento del 
dolor de otro porque se puede simular dicho dolor, no significa que el 
conocimiento del dolor de otro sea imposible, porque poder simular un 
dolor implica necesariamente no poder hacerlo siempre, puesto que ha 
de existir necesariamente un dolor real para que haya una simulación de 
un dolor.



98 Anrubia y Merino Escalera

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

La cuestión es más simple de lo que aparenta, porque si bien es obvio 
que no se puede tener y sentir el mismo dolor que el del otro también lo es 
que se puede conocer que el otro tenga dolor.

En cierto sentido esto es lo mismo que comenta Gunn de Geertz, 

desde esta perspectiva, el objetivo del antropólogo, argumenta Geertz, 
no puede consistir en alcanzar la comunión o la identidad con sus vidas, 
sino sólo un tipo de conversación con ellos. Mientras que nosotros no 
podemos asumir su modo de ser o tomar su forma de existencia, por 
lo menos podemos establecer un tipo de relación con ellos mediante el 
intento, desde nuestro ventajoso punto de vista, de comprehender lo que 
ellos son (Gunn, 1987: 94). 

De lo que se trata no es de sentir lo que ellos sienten, sino de saber lo 
que ellos sienten.

Ciertamente existe un sentido en el que se puede hablar de privacidad, 
a saber, cuando se siente, se piensa o se cree algo y no se manifiesta (huelga 
decir que ello no implica que el significado —incluso el mismo significado 
de «privacidad»— se obtenga de pensamientos internos). Desde ese 
ángulo sí tiene sentido hablar de que existe una barrera de privacidad por 
parte de los nativos que el investigador de campo debe romper. Es lo que 
habitualmente se llama establecer un rapport (Taylor y Bogdan, 1987: 55). 
Y es por ello por lo que Geertz nunca invalida (aunque sí es crítico) ni el 
trabajo de campo, ni sus técnicas. Repárese que, de hecho, la crítica que 
Geertz hace a Malinowski en «Desde el punto de vista del nativo» nunca se 
encamina hacia la deslegitimación de las técnicas y el trabajo de campo. Es 
más, como bien acierta Jociles a decir, el mismo Geertz remite a Malinowski 
para abogar por esas técnicas (Jociles 1999); o como dice Mary Douglas, 
Geertz no intenta negar la validez de las técnicas del trabajo de campo 
(Douglas, 1996: 141). De hecho, incluso Geertz dice abiertamente: «lo 
que Malinowski no pudo conseguir aparentemente mediante el contacto 
humano, o sea la intuición sobre la vida en las Trobiand, lo consiguió 
mediante la laboriosidad» (Geertz, 1990: 140). 

El problema de Malinowski es que entiende en su concepción de la 
empatía es que considera, en parte, que la antropología es una búsqueda 
de psicologías nativas (Geertz, C., 1986: 246). Pues si pensar es un 
tipo de actividad intracerebral y privada que crea entidades llamadas 
«pensamientos», entonces como dice Ryle, 



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Empatía, alteridad y cultura: Wittgenstein, Geertz y Edith Stein 99

los observadores externos no podrían nunca llegar a saber cómo es que el 
comportamiento manifiesto de los demás está relacionado con las facultades 
y procesos mentales correspondientes, ni tampoco conjeturar —con algún 
grado de aproximación— si es correcto o incorrecto el uso que hacen de los 
conceptos referentes a lo mental y a la conducta (Ryle 1967: 23). 

Ratificada la posición de Geertz como la negación de la incomunicabilidad 
y del solipsismo cognoscitivo sin el menoscabo teórico del trabajo de 
campo, cabe añadir que Geertz niega también esa analogía gnoseológica 
de la empatía que se supone que el antropólogo ha de llevar a cabo para 
conocer lo que el otro siente o piensa cuando actúa, o, dicho irónicamente 
con Geertz: 

La cuestión no estriba en situarse en cierta correspondencia interna de 
espíritu con los informantes. Ya que sin duda prefieren, como el resto de 
nosotros, hacer las cosas a su modo, no creo que les entusiasme demasiado 
un esfuerzo semejante (Geertz, 1983: 58). 

Así, 

Geertz sostiene que nuestra habilidad para empatizar tiene mucho 
que ver con que el antropólogo no se ocupa de aprender cómo piensan 
y sienten otros, sino de cómo definir y evaluar, así como decir, lo que 
traman. La tarea no consiste en ponerse en su piel sino en captar cómo 
comprehenden las formas simbólicas mediante las que se representan a 
sí mismos y a los demás. Y esta forma de proceder se muestra, continúa 
Geertz, por el mismo camino que cualquier otro acto de conocimiento 
(Gunn, 1997: 94).

Ahora bien, si la empatía es saber lo que el otro es, siente y vive —tan 
«otro» y diferente como se quiera—, y, como se ha visto, es posible hacerlo 
si se entiende la publicidad de la cultura y de los significados, cabe ahora ir 
un paso más y preguntarse si el conocimiento cultural del otro es suficiente 
para poder decir con propiedad: «lo conocemos». Dicho de otra forma: 
si tiene sentido poder afirmar un sentido de la empatía que, aunque en 
concordancia y mutualidad con Geertz y Wittgenstein, profundice en el 
conocimiento de la persona. Es ahí donde Edith Stein puede dar ciertas 
pistas y generar recorrido. Ciertamente esto es pasar del pragmatismo 
lingüístico (Wittgenstein) y la hermenéutica cultural (Geertz) a una 
fenomenología realista (Stein), pero si Geertz hizo «natural» o razonado 



100 Anrubia y Merino Escalera

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

el salto de la filosofía del lenguaje a la antropología cultural, no es menos 
cierto que el mismo Geertz anunció que  «la crítica generalizada a las teorías 
personales de la significación constituye ya (desde el primer Husserl y el 
último Wittgenstein) una parte importante del pensamiento moderno» 
(Geertz, 1973: 12), es decir, que existe cierta familiaridad. Queda pues 
anotar brevemente los senderos que Edith Stein apunta en esa forma de 
entender la empatía. 

III. Empatía y cultura del tú en Edith Stein: Un paso más

En el fondo la empatía se entendió por la antropología cultural clásica 
desde el esfuerzo por tender puentes entre distintas realidades culturales. 
Sin embargo, se encuentra con obstáculos significativos al intentar 
acceder a la esfera más íntima del ser de otro. La fenomenología, centrada 
en la experiencia vivida y la consciencia del individuo, nos enseña que 
cada persona encarna una perspectiva única en el mundo, irreducible 
a categorías culturales generales. Esta rama de la filosofía subraya la 
importancia de la intencionalidad y la experiencia directa, reconociendo 
que la comprensión del otro excede las simplificaciones que a menudo 
implica la empatía cultural. Al asumir que la cultura de una persona nos 
ofrece una comprensión completa, inadvertidamente ignoramos la riqueza 
de la singularidad individual, que se manifiesta en la forma en que cada uno 
experimenta y se relaciona con el mundo. La cultura, aunque moldea estas 
experiencias, no encapsula la existencia de un individuo. La fenomenología 
nos insta a adoptar una aproximación más directa y personal, enfocándonos 
en el «mundo vivido» del otro, intentando comprender sus experiencias 
desde su propia perspectiva subjetiva. Este enfoque revela que la verdadera 
empatía trasciende el conocimiento cultural, demandando una inmersión 
en la complejidad de las experiencias y percepciones individuales. Por 
tanto, mientras que la empatía cultural puede ser un punto de partida, 
solo a través de un compromiso fenomenológico con el otro podemos 
aspirar a acercarnos a una comprensión más auténtica y profunda de su 
ser, aceptando la continua elusividad de la plena comprensión humana.

Edith Stein, bien conocedora de la fenomenología, utiliza el término 
Einfühlung en un sentido realista para explicarnos cómo la comprensión del 
ser humano pasa por entender lo que significa el fenómeno de la empatía 
por el que la relación con lo real no se cierra sino, antes bien, se abre al 



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Empatía, alteridad y cultura: Wittgenstein, Geertz y Edith Stein 101

mundo de la vida. El contenido de la vida se renueva de forma personal en 
la relación y es en la relación donde el sentido de la vida renace. 

Considerando el fenómeno del otro en su totalidad, podemos constatar 
tres premisas básicas sobre las que descansa la investigación de Stein sobre 
la empatía:

1º) Que la dación del sujeto psicofísico se advierte diferente de la de 
cualquier otro objeto físico. Se tratará de ver qué dación es la que se 
constituye de manera tan particular en el caso del individuo.
2º) Que la relación de empatía entre el yo y el otro es desde el primer 
momento, a pesar de hablar de constitución del objeto de conocimiento, 
una relación intersubjetiva, pues el otro no se constituye sólo en objeto 
de mi mundo fenoménico, sino que él mismo es también y, sobre todo, 
centro de orientación de dicho mundo fenoménico, está frente a él y 
camina conmigo en continua relación. 
3º) Que los tipos de dación en que se constituyen las experiencias 
concretas de los individuos representan el objeto de los actos de empatía 
y nos llevan a un resultado importante en dicho ámbito: que la relación 
entre dos sujetos no se limita a ser una «relación simbólica» (a la que 
hace referencia Theodor Lipps, precedente más inmediato del concepto 
de empatía), ya que 

yo sé no solo lo expresado en un rostro y unos rasgos, sino también 
lo que detrás está escondido; quizá veo que alguien pone cara triste, pero 
no está triste de verdad. También oigo que alguien hace una observación 
desconsiderada y veo que enrojece por eso, entonces no sólo entiendo la 
observación y veo en el enrojecimiento la vergüenza, sino que conozco 
que él conoce la observación como desconsiderada y que se avergüenza de 
haberla hecho (Stein, 1980: 4).

Evidentemente ni la motivación ni el juicio sobre dicha observación, 
como sigue diciendo Stein, se expresan por la aparición sensible, por 
ello es necesario estudiar las diferentes daciones de las vivencias ajenas 
que son las que nos remiten a un género básico de actos en el que se 
integran precisamente dichas vivencias ajenas, género que es designado 
con el nombre de Einfühlung.

Estas serían las premisa, de las que parece partir el análisis steiniano. En 
primer lugar, una de las claves del estudio de la empatía está determinada 



102 Anrubia y Merino Escalera

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

por la experiencia. La experiencia es el elemento central en la donación 
del otro, de modo que la complejidad de la estructura del individuo y de 
su experiencia revela —segunda premisa— la profunda relacionalidad de 
dicha experiencia,  no sólo respecto al sí mismo en la forma de darse el 
mundo a su conciencia, sino respecto al otro que, en cuanto sí mismo, 
puede también experimentar su propia constitución de los objetos de 
conocimiento, porque es no sólo objeto de mi mundo, como fenómeno, 
sino sujeto, centro vivo de orientación. 

Hasta aquí parecería que el proceso empático se ubica solo en la teoría 
del conocimiento, como problema de constitución, como experiencia de 
dación de objetos trascendentes en el dato inmanente, en la conciencia 
pura, como dación representada a nuestra conciencia. Sin embargo, las 
consideraciones que veremos a continuación muestran una orientación 
que no sólo va a tener sus consecuencias en el ámbito de la teoría del 
conocimiento, ni tampoco en psicología, sino que por el contrario revelan 
la profunda significación de una metafísica de la alteridad, si no desde la 
intuición del ser en sentido clásico, sí desde el fenómeno del otro que me 
permite llegar al qué, a la esencia del otro como otro. Por el momento 
podemos decir que la manera de darse el otro yo a mi conciencia no sólo 
es una dación muy diferente a la de cualquier otro objeto físico, sino que 
el problema va más allá de la propia dación, porque la relación con el 
otro, para Stein no es de sujeto-objeto, sino de sujeto-sujeto. El otro no 
es meramente un objeto para mí, sino un sujeto, que me constituye y me 
confiere sentido tal y como yo a él.

Stein parte del problema de la constitución del objeto de conocimiento 
a través del análisis de los diferentes modos de dación dentro del proceso 
empático, comenzando por la constitución del individuo psicofísico y 
terminando en el sujeto espiritual. Dicho de otra manera, la empatía se 
va a explicar desde tres niveles distintos: físíco, anímico y espiritual, que 
Stein resume en dos: sujeto psicofísico y sujeto espiritual. De momento 
podemos, para clarificar los estadios del proceso empático, caracterizar el 
acto de la empatía como lo hace Elio Constantini, para quien la empatía 
no tiene por objeto tanto «la conciencia del otro como su imagen del 
mundo (Weltanschauung).



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Empatía, alteridad y cultura: Wittgenstein, Geertz y Edith Stein 103

El objeto, por su naturaleza espiritual, no es el primero, sino el último 
en el proceso empático, y está precedido de otros objetos: el cuerpo vivo 
como objeto físico, el alma como objeto psíquico (Costantini, 1987: 135).

1) Acto cognoscitivo sui generis. Se trata de un acto que supone la toma 
de conciencia del propio yo como polo de referencia de la vida de la 
propia conciencia y como «cogito». Sin embargo, «presupone todavía 
la toma de conciencia del otro como objeto-sujeto, que se encuentra 
ante nosotros y con el cual se entra en correlación» (Costantini).
2) La empatía es un acto que parte en una doble dirección: hacia la 
conciencia de sí y hacia la conciencia del otro: “puedo conocerme 
a mí mismo a través del conocimiento del otro, por otra parte, el 
conocimiento del otro no sólo me permite comprender estratos 
interiores que yo no tengo, sino que me permite valorarme mejor a 
mí mismo y ampliar el horizonte de mi mundo interior.» (Costantini, 
1987: 136).       
3) La empatía es un acto que puede realizarse a niveles inferiores, pero 
la plenitud del acto empático «se realiza sólo cuando se dirige a la 
persona en cuanto tal, es decir, a la persona espiritual» (Costantini).
Solo tras comprender el análisis de las fases del proceso de empatía, 
habrá que analizar ambos niveles, el psicofísico y el espiritual, 
sacaremos consecuencias que, partiendo de la teoría del conocimiento, 
se presentan con un horizonte más lejano en la comprensión de la 
subjetividad y de la intersubjetividad.
Frente a otros actos como el recuerdo, la expectativa y la fantasía, la 

Einfuhlung contiene algunas notas que la caracterizan. Veamos el siguiente 
texto de Edith Stein en el que describe el acto de empatía:

se trata de un acto que es originario como una vivencia actual, pero 
no-originario según su contenido. Y este contenido es una vivencia que, 
de nuevo, puede actuarse de distintas formas, como recuerdo, expectativa, 
fantasía. Cuando surge de mí repentinamente, está frente a mí como un 
objeto (por ejemplo la tristeza que «leo» en el otro desde su rostro); pero 
mientras me vuelvo hacia las tendencias implícitas, (trato de llevar a mayor 
claridad el estado de ánimo en que el otro se encuentra), ya no es objeto 
en el propio sentido, puesto que me ha arrastrado dentro de sí, ya no estoy 
vuelto a él, sino vuelto a su objeto, estoy junto a su sujeto, en su lugar; y 
sólo después de la claridad alcanzada en su ejecución, la vivencia retorna a 
mí como objeto (Stein, 1987: 4).



104 Anrubia y Merino Escalera

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Aunque podamos hablar de dos momentos de la representación: uno, 
el surgir de la vivencia; otro, la objetivación comprensiva de esta, no son 
modos distintos de percepción, sino que ambos momentos son formas de 
actuación de la empatía. 

Por otra parte, el texto también establece una diferencia fundamental 
respecto a otros actos. En el recuerdo, la expectativa o la fantasía, el yo que 
recuerda, el que espera o el que fantasea se encuentra respecto al yo que 
vivió lo recordado, lo esperado o lo fantaseado, en una relación de sujeto 
y objeto, uno frente a otro, de modo que no hay confusión (Deckung) 
entre ambos, aunque existe conciencia de ipseidad, por la continuidad de 
las vivencias, que para Stein tampoco significa una identificación expresa, 
puesto que en ambos sujetos se mantiene la diferencia entre la originariedad 
y la no-originariedad. Sin embargo, en la empatía, el sujeto de la vivencia 
empatizada no es el mismo que el que realiza el acto de empatía, sino otro 
que pertenece a otro sujeto. En este caso no existe conciencia de identidad, 
no hay continuidad de vivencias, por lo que ambos sujetos son distintos. 
La diferencia es clara para Stein:

Y mientras vivo en aquella alegría del otro, no siento ninguna alegría 
originaria, ella no brota viva de mi yo, tampoco lleva el carácter de 
estar viva antes como la alegría recordada, ni mucho menos, todavía, es 
simplemente fantaseada sin una vida real, sino que aquel otro sujeto tiene 
la originariedad, pero yo no experimento esta originariedad, su alegría 
que brota de él es alegría originaria, sin embargo, yo no la experimento 
como originaria. En mi vivencia no originaria me siento guiado por una 
originaria que no es experimentada por mí, pero allí está, se manifiesta en 
mi vivencia no originaria. Así tenemos en la empatía una especie de actos 
experienciales sui generis.

La peculiaridad del acto de empatía queda reflejada con evidencia en este 
texto. En el acto o vivencia de empatía no vivo el contenido de la vivencia 
como algo originario, sino como no-originario. La originariedad pertenece 
al sujeto de quien brota la vivencia como algo propio, sin embargo, y he 
aquí lo curioso, yo puedo experimentar como no-originaria su vivencia, 
pues su vivencia originaria se manifiesta en la mía no-originaria. Esta 
descripción del acto empático lleva a Stein a un resultado también curioso: 
«la empatía [...] es la experiencia de la conciencia de otro en general, sin 



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Empatía, alteridad y cultura: Wittgenstein, Geertz y Edith Stein 105

tener en cuenta qué clase de sujeto es el que experimenta, ni de qué clase es 
el sujeto cuya conciencia se experimenta» (Stein, 1987: 10).

Tratada la empatía desde el referente del yo puro, «aparece la experiencia 
que un yo en general tiene de otro yo en general». Parece ir más allá, 
planteando un problema en el que se detendrá después: la posibilidad de la 
empatía respecto a los seres espirituales.

Stein destaca que la imagen del mundo que empatizo en el otro 
modifica la mía propia, y no solo con otras orientaciones, sino con respecto 
a su cuerpo vivo. Nuestra autora pone el ejemplo de alguien a quien le 
falta la posibilidad de ejercitar uno de sus sentidos, por ejemplo, la vista. 
Tendrá una imagen del mundo propia según su propia orientación, pero 
mi percepción empatizada de su imagen del mundo será no solo distinta, 
sino muy difícil en relación a mi orientación, acostumbrada a ejercitar el 
sentido que le falta. Ello no significa que no sea posible el acto empático, 
incluso por parte del otro con respecto a mí que ejercito todos mis sentidos. 
Stein subraya el «enriquecimiento de la propia imagen del mundo a través 
de la de los otros y la importancia de la empatía para la experiencia del 
mundo exterior» (Stein, 1987: 70). Esto es crucial y Stein lo refiere no 
solamente en orden al ejemplo expuesto, sino con el fin de recalcar el 
papel fundamental de la experiencia del otro y del mundo externo como 
elemento irrenunciable de intersubjetividad. 

Ahora la empatía no solo es base para enriquecer mi imagen del mundo 
personal al entrar en contacto con la imagen personal del otro, sino que 
constituye el fundamento por el que yo mismo me constituyo como un 
individuo psicofísico concreto. 

Por el acto empático percibo mi cuerpo vivo como un cuerpo físico 
entre los demás, y mi punto de orientación no como un punto cero a partir 
del cual se configuran las relaciones con los otros y con el mundo externo, 
sino un punto de orientación más, entre otros muchos. 

Evidentemente, en la experiencia originaria mi cuerpo se me da como 
cuerpo vivo, pero por la empatía puedo percibir que mi cuerpo se percibe 
exteriormente, y solo por una empatía «reiterada» concibo nuevamente 
este cuerpo físico exteriormente.

Sin embargo, aunque puedo desplazarme de mi punto de orientación, 
no cabe que yo tenga respecto de mí mismo una mirada libre, como la 
tengo empáticamente respecto a los otros, porque entonces me estoy 



106 Anrubia y Merino Escalera

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

viendo a mí mismo como otro, tal y como otro me percibe, y esto me 
permite comprender muchas veces el funcionamiento de esta serie de actos 
que hemos señalado con el nombre de Einfühlung.

Hemos señalado la importancia que el individuo tiene de la experiencia 
del otro y del mundo externo. Sin embargo, permanece sin contestar una 
pregunta: si a través de la captación [empática] de la imagen del mundo 
del otro se enriquece la mía propia y viceversa, ¿significa ello que el mundo 
real existente (no el que me represento en el recuerdo o en la fantasía, que 
considero por contraste como no existente) sólo es concebible como la 
suma de las distintas imágenes del mundo o «perspectivas»?

Para Stein, los diferentes lados por los que percibo el mundo que se 
me da en actos de empatía no me hacen ver que el mundo es distinto 
según desde qué perspectiva lo perciba, la sucesión de perspectivas no se 
da sustituyendo una perspectiva a la anterior, sino manteniéndose ambas 
simultáneamente, de manera que 

el mismo mundo hoy no se presenta simplemente así y después de otro 
modo, sino al mismo tiempo de las dos maneras. Y se presenta diferente 
no solo dependiendo de aquel punto de vista, sino también dependiendo 
de la condición del observador (Stein 1987: 72). 

Estas consideraciones tienen sentido desde la interpretación de cómo 
se aparece el mundo a nuestra conciencia, ya que la misma Stein observa 
que a pesar de depender la aparición del mundo de nuestra conciencia 
individual, el mundo tal cual es no depende de ella: «Con esto la apariencia 
del mundo se muestra como dependiente de la conciencia individual, pero 
el mundo que aparece —que permanece el mismo tal y como aparece y a 
quien se aparece— se muestra como independiente de la conciencia». Estas 
palabras, además de reflejar claramente el carácter realista de la primera 
fenomenología de Gotinga, y con ella de los escritos fenomenológicos 
steinianos, sirve para constatar la función que tienen los actos de empatía, 
ya que ellos me señalan la posibilidad de la existencia independiente del 
mundo que por mí mismo no podría llegar a demostrar, ya que la barrera 
infranqueable de mi individualidad me impide ver el mundo más allá del 
mundo tal y como a mí se me aparece. Sólo cuando traspaso esas barreras 
con ayuda de la empatía y descubro las sucesivas apariciones de ese mismo 
mundo, puedo demostrar su existencia independiente, por lo que la empatía 



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Empatía, alteridad y cultura: Wittgenstein, Geertz y Edith Stein 107

se erige en el nexo intersubjetivo elemental para la demostración del mundo 
objetivo. Así lo dice Stein, para quien «la empatía como fundamento de la 
experiencia intersubjetiva llegará a ser la condición de un conocimiento del 
mundo exterior existente». La empatía puede establecerse como prueba del 
mundo externo, con la posibilidad de compartir las mismas apariciones del 
mundo, una imagen compartida, porque lo que el otro ve del mundo es un 
lado más que se suma a los existentes, que no sustituye a ninguno y que en 
sí mismo es el mismo mundo. Esto sólo es posible saliendo de los límites 
infranqueables de nuestra conciencia individual, es decir, empatizando la 
imagen del mundo del otro yo.

La empatía, desde este análisis, se puede entender como el precedente 
de considerar la relación personal como algo irreductible. Aunque Theodor 
Lipps —primer autor en utilizar el término en el contexto de la experiencia 
estética— manifestó que la empatía produce una identificación entre el 
sujeto que vivencia y el sujeto que empatiza, sin embargo, para Edith Stein, 
esta identificación nunca se produce, lo cual indica que precisamente la 
relación, irreductible a sujeto o a objeto, renueva el sentido de la experiencia 
precisamente desde la propia relación, sin que se prescinda de los elementos 
personales, sino más bien manteniendo que es precisamente en la relación 
donde se hacen presentes cobrando un sentido nuevo que los mantiene 
distintos pero trascendidos. 

Entonces, ¿es para Stein el problema de «el otro» meramente un 
problema de constitución? ¿es el otro un simple reducto del yo puro? ¿lo 
es acaso mi propio yo? Las últimas páginas del texto sobre la empatía son 
quizás las más reveladoras de lo que va a ser la evolución posterior de la 
autora hacia la antropología integral. Para Edith Stein, el otro tiene una 
importancia singular en la constitución de mi propia persona, ya que no 
sólo me enseña a contemplarme como objeto de su mirada, enriqueciendo 
la propia imagen de mí mismo; junto al enriquecimiento mutuo en el 
conocimiento, se produce un enriquecimiento en el mundo de los valores 
y de la cultura, de modo que es posible fundar objetivamente un mundo 
de valores porque es compartido intersubjetivamente.

Como la vida de los valores es fundante para el propio valor, se me abre 
la mirada, con los nuevos valores adquiridos por la empatía, igualmente a 
valores desconocidos por la propia persona. Mientras, empatizando, nos 
encontramos con un reino de valores cerrado para nosotros, nos hacemos 



108 Anrubia y Merino Escalera

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

conscientes de un defecto o no-valor propio. Toda aprehensión de una 
persona de otro género puede ser para nosotros fundamento de una 
comprensión de valor. Y ya que en el acto de anteponer o posponer, a 
menudo vienen valores a dación que de por sí permanecen desapercibidos, 
aprendemos a valorarnos de cuando en cuando a nosotros mismos 
justamente desde el momento en que nos experimentamos como más o 
menos dignos en comparación con los otros (Stein: 130).

El estudio steiniano se sitúa, así, como modelo paradigmático para 
que actualmente se pueda repensar el problema del otro, sin reducirlo 
a los términos de un «yo puro» o trascendental, pero manteniendo la 
perspectiva fenomenológica que hace posible la interacción entre tipicidad 
e individualidad. Esta relación, a la que alude la profesora Stein y por 
referencia a la filosofía de Dilthey, viene a consagrar la necesidad de una 
antropología integral, que parta de la unidad de la persona, sin que la 
unicidad signifique que no hay posibilidad de encuentro, de común 
estructura personal (tipicidad) y sin que tienda a eliminar lo propio e 
irrepetible del ser humano (individualidad). Sólo la unidad de lo personal 
unifica ambos extremos y nos hace salir del círculo de nuestro egoísmo, 
pues por él el otro, o sigue siendo un enigma desde la cárcel de nuestra 
individualidad, o es modelado a nuestra falsa imagen y semejanza.

«Sólo quien se experimenta a sí mismo como persona, como un todo 
significativo, puede entender a otra persona» (Stein, 1987: 129). Esta 
concepción nos aleja del solipsismo, pero también de un universalismo 
analogizante mal concebido. El entronque con la filosofía hermenéutica 
posterior y con la filosofía de la cultura queda puesto de manifiesto para 
futuras investigaciones.

Referencias Bibliográficas:
Álvarez Munárriz, L., (1998): «Antropología Cognitiva» en Lisón 

Tolosana, C., (ed.), Antropología: Horizontes teóricos. Comares, Granada.
Anscombe, G.E.M. (1975): «The First Person», en Guttenplan, S. (ed.), 

Mind and Language. Oxford University Press, pp. 21-34.
Arregui, J. V., (1984): Acción y sentido en Wittgenstein. Eunsa, Pamplona 
Arregui, J, V., (1994): «‹Yo pienso› y ‹yo, quiero›. Razones de una 

asimetría», en Logos: Anales del Seminario de Metafísica, n. 28, 1.



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Empatía, alteridad y cultura: Wittgenstein, Geertz y Edith Stein 109

Arregui, J. V, y Choza, J., (1992): Filosofía del hombre. Una antropología 
de la intimidad. Rialp, Madrid. 

Bruner, J., (2004): Realidad mental y mundos posibles. Los actos de la 
imaginación que dan sentido a la experiencia. Gedisa, Barcelona.

Bruner, J., (1997): La educación, puerta de la cultura. Visor, Madrid.
Carroll, J., (2002): «A Tale That Fiction Would Envy: Naturalistic 

inquiry methods in the Visual Arts», en Jeffery, P. J., (comp.) Papers of 
International Education Research Conference, AARE (Australian Association 
for Research in Education).

Douglas, M., (1996): Estilos de pensar. Gedisa, Barcelona.
Costantini, E., (1987), “Note sull’empatia nell’approccio 

interpersonale”, en Aquinas 30, pp 135-140.
Geertz, C., (1973): The interpretation of Culture. Basic Books, Nueva York.
Geertz, C., (1983): Local Knowledge. Basic Books, Nueva York.
Geertz, C., (1986): «Nociones del pensamiento primitivo», entrevista de 

Jonathan Miller, en Miller, J., (ed.), Los molinos de la mente. Conversaciones 
con investigadores en psicología. FCE, México D. F., 1986 (1983), pp. 234-53.

Geertz, C., (1990) «Bajo la mosquitera», en Revista de Occidente. 
Febrero, 1990, n. 105, pp. 132-40.

Geertz, C., (2000): Available Light: Anthropological Reflections on 
Philosophical Topics. Princeton University Press, Princeton.

Gunn, G. (1987): The culture of criticism and criticism of culture. Oxford 
University Press, Oxford

Herzfeld, M., (1997): «La antropología: práctica de una teoría», en 
International Social Science Journal, Antropología - Temas y perspectivas, vol. 153.

Jociles, M. I., (1999): «Las técnicas de investigación en antropología. 
Mirada antropológica y proceso etnográfico», en Gazeta de Antropología. 
1999, vol. 15, http://www.ugr.es/~pwlac/G15_01MariaIsabel_Jociles_
Rubio.html, 25-04-2020.

Kaberry, Ph., (1974): «La contribución de Malinowski a los métodos del 
trabajo de campo y a la literatura etnográfica», en Firth, R., Forthes, M., et 
al., Hombre y cultura. La obra de Bronislaw Malinowski. Siglo XXI, Madrid.

Kenny, A., (1995): Wittgenstein. Alianza, Madrid, 1995.
Lisón Tolosana, C., (1998) «Trabajo de campo», en Lisón Tolosana, C., 

(ed.), Antropología: Horizontes teóricos. Comares, Granada.



110 Anrubia y Merino Escalera

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Llano, A., (2009): «Las nuevas sensibilidades», en Anrubia, E., y 
Valderrama, J. C., (eds.), La afectividad. Aproximaciones filosóficas, 
Comares, Granada.

García Suárez, A., (1976): La lógica de la experiencia, Wittgenstein y el 
problema del lenguaje privado. Tecnos, Madrid.

Malinowski, B., (2000): Los argonautas del Pacífico occidental. 
Comercio y aventura entre los indígenas de la Nueva Guinea melanésica. 
Península, Barcelona.

Marcus, G. E., (1999): «The Uses of Complicity in the Changing Mise-
en-Scène of Anthropological Fieldwork», en Ortner, S., (ed.), The Fate of 
Culture. Geertz and Beyond. University of California Press, Representation 
Books, Berkeley.

Marrades, J., (1993): «Gramática y naturaleza humana», en Sanfélix, V., 
(ed.), Acerca de Wittgenstein. Pretextos, Valencia.

Osorio, F., (1998): «La explicación en antropología», en Cinta de 
Moebio. Revista Electrónica de Epistemología de Ciencias Sociales, vol. 4.

Ricoeur, P., (2001): Ideología y utopía. Gedisa, Barcelona.  
Ryle, G., (1967): El concepto de lo mental, Paidós, Buenos Aires. 
Stein, Edith, (1987): Zum Problem der Einfühlung, Kaffke, 

München, 1980.
Sanfélix, V., y Prades, J. L., (2002): Wittgenstein, mundo y lenguaje. 

Ediciones Pedagógicas, Madrid, 
Taylor, S. J., y Bogdan, S. J., (1987): Introducción a los métodos 

cualitativos de investigación. Paidós, Barcelona.
Wittgenstein, L., (1988): Investigaciones filosóficas, Crítica, 

Barcelona, 1988.
Windschultte, K., (2003): «The ethnocentrism of Clifford Geertz», en 

The New Criterion, vol. 21, https://newcriterion.com/issues/2002/10/the-
ethnocentrism-of-clifford-geertz, 11-04-2023.

  

Anrubia: Profesor Titular de Filosofía en la Universidad CEU 
Cardenal Herrera de Valencia. Cursó sus estudios de filosofía en las 
Universidades de Navarra y Valencia, licenciándose en esta última. Doctor 
en Antropología por la Universidad Católica de Murcia, de la que fue 



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Empatía, alteridad y cultura: Wittgenstein, Geertz y Edith Stein 111

profesor de Antropología Simbólica. Ha sido visiting scholar en Boston 
University y la Universidad de Oporto, y visiting fellow en University of 
Notre Dame. Especialista en la figura de Clifford Geertz, filosofía de la 
cultura y antropologías del dolor, la muerte y la soledad. Ha sido por dos 
veces ganador del Premio Ángel Herrera a la Mejor labor de Investigación 
en Humanidades y Ciencias Sociales.

Líneas de investigación: Filosofía de la cultura, Geertz, hermenéutica 
filosófica, deseo, afectividad, dolor.

Publicaciones recientes:
– Hermenéutica y Cultura. Estudios sobre Clifford Geertz. Thémata, 

Sevilla, 2025.
- «Understanding loneliness in pre- and post-pandemic times», en 

Scientia et fides, ISSN 2300-7648, Vol. 11, Nº. 1, 2023, pp. 171-186
- «El futuro simulado: lo humano y lo artificial», en Valor, P. et alt. 

(coord.). El futuro: filosofías e historia. Comares, Granada, 2024, pp. 
105-116.

- La soledad. Síntesis, Madrid 2018.
Correo: enriqueanrubia@uchceu.es

Feliciana Merino Escalera (Ibiza, 1973): Doctora en Filosofía del 
Derecho, Moral y Política por la Universidad de Valencia y profesora de 
Antropología Filosófica en la Universidad Cardenal Herrera-Ceu (Elche). 
Es conocida especialista en la figura de Edith Stein y habitual conferenciante 
sobre su pensamiento. Ha sido colaboradora de Aleteia y en la actualidad 
de la revista El Debate sobre temas relacionados con la mujer y el mundo 
contemporáneo.  

Líneas de investigación: Mujer, filosofía y literatura, mundo 
contemporáneo, antropología, educación.

Publicaciones recientes:
– «Juego de roles: el género en disputa» (UOC, 2019)
– «El futuro y la mujer. Sobre el cuidado y dejarse cuidar» (Comares, 

2024) 
– «El narcisismo en las relaciones afectivas a través del análisis de El lobo 

de Wall Street (2013)», en Javier Figuero Espadas/Juan Orellana (eds.) 



112 Anrubia y Merino Escalera

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

¿Qué me pasa, doctor? Los vínculos familiares en el cine y la televisión 
postmodernos (Dykinson, 2024).

– Otro modo de pensar. Mujer, filosofía y cultura contemporánea 
(Comares, 2025).

Correo: feliciana.merinoescalera@uchceu.es


