
Deleuze cum Spinoza: ética, 
sexualidad y política. Vivir, 
pensar y desear una «democracia» 

como anarquía coronada

Deleuze cum Spinoza: ethics, sexuality and politics. Living, 
thinking and desiring a «democracy» as crowned anarchy

Juan Pablo Esperón
Universidad del Salvador y Universidad Nacional de La Matanza | Argentina

Martín Chicolino
CONICET, CEF/ANCBA, USAL | Argentina

Fecha de envío:  14/03/2024 |  Fecha de aceptación: 31/03/2025  |  DOI: 10.24310/crf.17.2.2025.19249

ISSN: 1889-6855 ISSN-e: 1989-3787 DL.: PM 1131-2009 
Asociación para la promoción de la Filosofía y la Cultura en 

Málaga (FICUM) y UMA Editorial

Resumen Según Deleuze, la ética es el arte de inventar nuevas 
formas de pensar, de sentir, de desear y de actuar, en orden 
a organizarnos nuevos modos de vida colectivos anti-
jerárquicos y no representativos (auto-emancipación y 
auto-determinación). Siguiendo los textos de Deleuze y de 
Spinoza, en el presente artículo nos proponemos contraponer 
la moral como «sistema del juicio» trascendente y la ética 
como «sistema de pruebas» inmanentes, para, a partir de allí, 
proceder a plantearnos dos problemas psico-sexo políticos: 
(a) la posibilidad de sobrepasar el Estado democrático 
representativo (Imperium democrático) hacia una sociedad 

Claridades. Revista de filosofía
vol. 17 | núm. 2 | 2025 | páginas 157-228.



158 Juan Pablo Esperón y Martín Chicolino

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

 

Introducción al problema

«Le grand livre sur le CsO, ne serait-il pas l’Ethique? [...] Les drogués, 
les masochistes, les schizophrènes, les amants, tous les CsO rendent 

hommage à Spinoza» (Deleuze/Guattari, 1980, p. 190-191)1.

1. Traducción nuestra: «¿No será la Ética el gran libro sobre el “cuerpo sin órganos ”? [...] 
Los drogadictos, los masoquistas, los esquizofrénicos, los amantes: todos los cuerpos sin 
órganos rinden homenaje a Spinoza».

Abstract According to Deleuze, ethics is the art of inventing new 
ways of thinking, feeling, desiring and acting in order 
to organize new collective ways of life that are anti-
hierarchical and non-representative (self-emancipation 
and self-determination). Following the texts of Deleuze 
and Spinoza, in this article we propose to contrast morality 
as a transcendent «system of judgement» and ethics as an 
immanent «system of proof», in order to proceed from 
there to pose two psycho-sexual political problems: (a) the 
possibility of going beyond the representative democratic 
State (democratic Imperium) towards an acratic society 
or one of crowned anarchy (question for a new social 
politics); (b) the possibility of going beyond dominant 
sexuality towards a sexuality of univocity of non-human 
sex (question for a new sexual ethics).

Keywords Desire; sexuality; state; crowned anarchy.

Deseo; sexualidad; estado; anarquía coronada.Palabras clave

ácrata o de la anarquía coronada (pregunta por una nueva 
política social); (b) la posibilidad de sobrepasar la sexualidad 
dominante hacia una sexualidad de la univocidad o del sexo 
no-humano (pregunta por una nueva ética sexual).



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Deleuze cum Spinoza: ética, sexualidad y política 159

D esde noviembre de 1980 hasta marzo de 1981 Deleuze emplazó 
en Saint Denis/Vincennes su famoso «curso sobre Spinoza»; allí 
nos topamos con tres sentencias que resumirán toda la tentativa 
deleuzeana en torno a la ética y a la ontología spinozeanas. 

En primer lugar Deleuze sostiene que, desde su nacimiento, la filosofía 
(occidental) ha nacido con un «sistema del juicio» (je coris que la 
philosophie est née avec un système du jugement) (2011, p. 57)2. En segundo 
lugar, que la filosofía de Spinoza constituiría un intento experimental 
excepcional, en pleno siglo XVII, para sacudirse y escaparse (de secouer et 
de échapper) de la catástrofe, es decir, de toda filosofía, toda moral y toda 
política que se presenten como «sistemas del juicio» o de enjuiciamiento 
trascendente (la philosophie du jugement, pour Spinoza, c’est la catastrophe) 
y que, por lo tanto, impliquen un primado de lo Uno sobre el ser (le 
jugement’ implique le primat de l’Un sur l’Être), con todas las líneas y las 
posiciones de jerarquía y autoridad política que ello supone y requiere 
(p. 118). En tercer lugar, que es posible (y más aún, deseable) inventar 
nuevas imágenes del pensamiento, nuevas formas de la sociabilidad, y 
nuevos agenciamientos de deseo, en orden a crear (colectivamente) otro 
mundo de posibles tanto en el terreno de la individuación (producción 
de subjetivación) como en el de la sociabilidad (producción de relaciones 
de poder) y en el de la sexualidad (producción deseante). Así, la tarea de 
toda filosofía que, como la de Spinoza, se presente como enemiga ético-
política de la servidumbre y del sistema del juicio (residuos de lo Uno) 
no se propondrá otra tarea que la de huir (les philosophes on se dit que leurs 
activités consiste à fuir), es decir, la tarea de suscitar y de hacer proliferar 
por doquier las líneas de fuga auto-emancipatorias, bajo la condición de 
que, al mismo tiempo que se huye o se fuga, se provoque la huida o la fuga 

2. Las clases que Deleuze dictó sobre Spinoza (Les Vitesses de la Pensée) han sido transcriptas 
a partir de las grabaciones originales en cassette registradas por Hidenobu Suzuki; la 
transcripción en francés de dichos materiales se encuentra disponible en The Deleuze 
Seminars (https://deleuze.cla.purdue.edu/). Si bien en el presente artículo nos atendremos al 
texto original francés (haciendo traducción propia), ocurre que, al tratarse precisamente de 
un website, no podremos brindar números de paginación para referenciar nuestras citas. Sin 
embargo, en orden a brindar a los lectores hispanohablantes una localización de las mismas, 
consignaremos la paginación de la traducción de Ed. Cactus (En Medio de Spinoza, 2011).



160 Juan Pablo Esperón y Martín Chicolino

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

recíproca de todos los demás y en todos lados donde sea posible (p. 325)3. 
Se trata, entonces, de desmarcarse y de fugarse de toda la tradición que, de 
Platón a Lacan (y más acá), no hace sino restituir lo Uno, es decir, todas 
las formas de la Iglesia4. 

A partir de estos tres postulados de base nos propondremos abordar 
entonces los siguientes problemas; en primer lugar: ¿Acaso Spinoza nos 
podría brindar elementos para construir una nueva concepción del deseo 
(y de la sexualidad) que ya no pase por la falta, la carencia, la privación, la 
negación, y por lo tanto, la tristeza, la depotenciación y la servidumbre? 
Pregunta por una nueva política de los afectos y por una nueva sexualidad 
de la univocidad, es decir, por la construcción de un «sexo no-humano» 
signado en una des-genitalización, des-falización y des-libidinización del 
sexo (a la que todavía hoy nos sigue invitando el psicoanálisis). En segundo 
lugar: ¿Cómo constituir una nueva concepción de la sociabilidad humana 
que ya no pase por el Estado o, en rigor, por la forma-Estado de organización 
social (o, como lo denomina Spinoza, el Imperium), que no es sino la 
expresión de lo Uno en la política? Pregunta por una nueva democracia 
ácrata o, para utilizar un concepto deleuzeano, por una «anarquía coronada» 
(anarchie couronnée) en tanto que mundo sin jerarquías, sin posiciones 
trascendentes del mando/obediencia, sin explotación ni servidumbre, sin 
cercados, muros, ni propiedades.

Ahora bien, no pretenderemos postular aquí que Spinoza era un filósofo 
«anarquista» (lo cual carecería de sentido), sino que postularemos que su 
filosofía nos permite fabricar una «caja de herramientas» en la teoría y en 
la práctica (y en la crítica y la clínica) tal, que nos resulte operativa a la 
hora de inventar —no sin peligros ni riesgos— una nueva sociedad, una 
nueva subjetivación, y un nuevo régimen de deseo de tipo revolucionarios 
o auto-emancipatorios (ácratas). No sin peligros ni riesgos: puesto que 
toda filosofía que se fuga, que intenta desmarcarse, resistir, conjurar y 
traicionar en la práctica política al régimen de lo Uno —ya sea ese Uno la 

3. Cf. Deleuze/Guattari, 1992, p. 329: «El revolucionario sabe que la huida [la fuite] 
es revolucionaria, con la condición de arrancar el mantel o de hacer huir [faire fuir] un 
cabo del sistema».
4. Cf. Deleuze, 2015, p. 209: «De Platón a Lacan uno se encuentra con la Iglesia» (de 
Platon à Lacan, on se retrouve à l’Église).



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Deleuze cum Spinoza: ética, sexualidad y política 161

Iglesia, el Estado, el Capital, o el Falo5— se coloca, inmediatamente, en 
divergencia con respecto al orden establecido de las relaciones de poder, 
con sus agentes y funcionarios ejecutores (a lo largo de toda la escala de la 
jerarquía). El propio Spinoza conoció los peligros y los riesgos a causa de 
sus tomas de posición por relación a los poderes religiosos y políticos de su 
época; a propósito de esto, Deleuze nos recuerda las relaciones que Spinoza 
mantuvo con el famoso grupo de «colegiantes» (Spinoza est en rapport avec 
un grand groupe collégial), integrado por algunos amigos suyos (Jelles, 
Balling, Vries, Rieuwerstz, Meyer), al que define como un grupo del tipo 
«extremista» o «izquierdista cristiano»6; e incluso se ha hablado del «carácter 
anarquista» del anabaptismo del grupo (p. 29)7. Nosotros entenderemos 
aquí por «ácrata» o «anarquista» no una determinada «ideología» política 
ni un determinado «corpus» de textos, sino una manera de vivir, de pensar, 
de actuar, de sentir y de desear (de afectar y de ser afectado), es decir, un 
modus vivendi et agendi, un determinado modo de expresar las potencias del 
pensamiento y del cuerpo (individual y colectivo). En esta línea, resuena 
de fondo la consigna psico-sexo política expresada por Deleuze y Guattari 
en El Anti-Edipo: «el deseo es huérfano, anarquista y ateo»8. 

Y por lo que toca a las relaciones de poder bajo la forma de organización 
estatal (Imperium), toda la ‘teoría de los afectos’ pasivos o afectos-pasión de 
Spinoza revela, para Deleuze, una concepción anárquica y anti-jerárquica 
del poder y de la sociabilidad: no hay ningún poder que sea alegre (il n’y a 

5. En la clase del 6 de mayo de 1986, durante su curso Sur Foucault, Deleuze dice: 
«Estamos amenazados por dos cosas: que nuestra subjetividad pase bajo el control y bajo 
la dependencia de un poder, ya sea el poder de los sacerdotes, el poder de la Iglesia, o el 
poder de un Estado [le pouvoir des prêtres, le pouvoir de l’église, le pouvoir d’Etat]; pues el 
poder no ha dejado de pretender apropiarse realmente de la subjetivación». Texto extraído 
de The Deleuze Seminars. 
6. Deleuze dice que en la época de Spinoza incluso los más extremistas e izquierdistas se 
precavían de hablar de la «revolución» (même les extrémistes hésitaient à parler de révolution, 
même les gauchistes de l’époque), y que los Colegiantes (les Collégiens) amigos de Spinoza 
eran católicos de extrema izquierda (catholiques d’extrême gauche) que estaban en contra 
de la Iglesia (étaient contre l’Eglise) (p. 105).
7. Atilano Domínguez, traductor al español del Tratado Político, cita a Madeleine Francès 
para referirse al carácter anarquista de la secta anabaptista, que tomó, en los Países Bajos, 
el nombre de menonitas, entre cuyos miembros se contaban varios amigos de Spinoza.
8. Deleuze/Guattari, 1992, p. 371: «El inconsciente del esquizoanálisis ignora las personas, 
los conjuntos y las leyes, como ignora las imágenes, las estructuras y los símbolos: es 
huérfano, al igual que anarquista y ateo [il est orphelin, comme il est anarchiste et athée]». 



162 Juan Pablo Esperón y Martín Chicolino

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

pas de pouvoir joyeux), y, en consecuencia, mientras haya aparatos de poder 
o aparatos de captura estatales (appareil de capture) será inevitable que haya 
aparatos de tristeza (appareils à tristesse) y agentes políticos de la tristeza, 
porque todo poder tiene necesidad de la tristeza (tout pouvoir a besoin 
de la tristesse) (p. 303). Únicamente los esclavos y los impotentes desean 
tener o ejercer el poder (c’est ceux-là qui prennent le pouvoir), y sólo pueden 
fundar su poder sobre la tristeza de todos (ils ont besoin de faire régner la 
tristesse parce que le pouvoir qu’ils ont ne peut être fondé que sur la tristesse) 
(p. 236; 91). De modo que si queremos fabricar una nueva sociabilidad de 
alegrías activas (en tanto que elevación colectiva de las potencias singulares), 
o sociedad auto-emancipatoria sin servidumbre ni explotación (anarquía 
coronada), tendremos que plantearnos el problema fundamental de cómo 
organizar o componer las relaciones de potencia sin pasar por la política de 
la representación, del reconocimiento, de la identificación y la integración 
mutuas (control y normalización), que es la política de la verticalidad y la 
jerarquía propia de los aparatos de captura o Estados. Es en este sentido 
que según Deleuze los «cuerpos sin órganos» (las máquinas deseantes 
revolucionarias o líneas de fuga) rinden homenaje a Spinoza.

II. La Moral como «sistema del juicio» y la Ética como 
«ontología de las potencias». La univocidad del ser 

como anti-jerarquía y anti-trascendencia 
«Jamais on n’a poussé plus loin la critique de toute hiérarchie» (Jamás la crítica 
contra toda jerarquía ha sido llevada tan lejos) (Deleuze, 2011, p. 45).

Una de las rupturas más fundamentales de la filosofía de Spinoza es 
haber trazado una nueva concepción (y vivencia) de la relación entre el alma 
(pensamiento) y el cuerpo (extensión) que diverge completamente tanto 
del mundo clásico como del mundo cristiano, pero también del mundo 
cartesiano que lo rodeaba. Cuádruple punto de partida de la ontología 
spinozeana: (a) no hay ni primacía ni distinción jerárquica del alma sobre 
el cuerpo; (b) la esencia de una cosa equivale a su grado de potencia; (c) el 
ser humano no es una sustancia sino un simple «modo de ser» que expresa 
los atributos de la sustancia infinita; (d) dios y la naturaleza son la misma 
sustancia infinita, de la cual el ser humano no es más que un modo, y 
donde no hay jerarquía entre los seres. Cuádruple postulado de la ética 
spinozeana: (a) no hay ni Bien ni Mal sino sólo «lo bueno» y «lo malo»; 



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Deleuze cum Spinoza: ética, sexualidad y política 163

(b) no se trata de adquirir el saber sobre lo que debemos pensar y obrar 
en función de nuestra esencia humana sino de conocer lo que podemos 
pensar y obrar en función de nuestras potencias singulares; (c) no se trata 
de enjuiciar, reprender, disciplinar y castigar al ser humano sino sólo de 
enseñar y de aprender mutuamente el arte de cómo evaluar las situaciones 
y de cómo componer relaciones tales que nos permitan perseguir aquello 
que es bueno y saludable y escapar de aquello que es malo y enfermante; 
(d) la conquista de la bondad, de la felicidad, y de la alegría de vivir (junto 
con los otros y en el seno de una comunidad) no pasa por la obediencia 
de la Ley (moral, religiosa, civil o estatal)9 sino por la resistencia activa 
contra la servidumbre psico-sexual y política: psico-sexual, porque hemos 
de aprender a resistir activamente frente al poder triste que ejercen sobre 
nosotros nuestros propios afectos y los afectos de los demás, y política, 
porque hemos de aprender a resistir activamente frente al poder triste que 
los agentes del poder político y religioso (gobernantes, representantes, 
legisladores, mercaderes, negociantes, profetas, pastores, etc.) ejercen sobre 
nuestro cuerpo y sobre nuestra alma, forzándonos (por miedo y esperanza) 
a la impotencia y la obediencia. 

Habida cuenta de que, para Spinoza, toda obediencia a la Ley se acaba 
desde el momento en que la «ley» (sea natural, moral, civil, religiosa, 
económica) ya no es fabricada ni concebida por nosotros como la exposición 
de una orden, mandato o mandamiento a cumplir —lo cual inaugura 
todo el viejo sistema de derechos y deberes, el cual a su vez no puede estar 
fundado más que en el atolladero de la prohibición y la transgresión— 
sino como la expresión (sujeta a una variación continua) de experiencias 
situacionales que surgen de determinada efectuación o composición finita 
de relaciones humanas. A punto tal que, en adelante, y en función de 
esta concepción nueva de la «ley» —expresión problemática de experiencias 
recíprocas por oposición a la exposición teoremática de órdenes—, ya no 
haremos más que limitarnos a hacer sólo aquello que podemos (de lo que 
somos capaces), tanto en pos de perseguir aquello que aumente nuestras 
potencias y las de los demás, como en pos de conjurar y huir (fugarse) de 
aquello que disminuya o reprima nuestras potencias y las de los demás. De 

9. Cf. Deleuze, 2011, p. 71: «Es muy necesario para la moral hablarnos y darnos órdenes 
en nombre de una esencia» (c’est très nécessaire à la morale de parler et de nous donner des 
ordres au nom d’une essence).



164 Juan Pablo Esperón y Martín Chicolino

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

lo dicho resulta claro que la «anarquía coronada» no es el reino del caos, del 
espontaneísmo, de la des-organización, de la ausencia de ley y orden, del 
«cuanto peor mejor», del individualismo, y demás caricaturas. Volveremos 
sobre ello en los últimos apartados.

En sus clases sobre Spinoza Deleuze plantea desde el comienzo que 
una «ética» no es lo mismo que una «moral’ (une éthique n’est pas la même 
chose qu’une morale), y ello porque, en primer lugar, la moral en Occidente 
siempre ha partido del supuesto incuestionado de que hay una primacía o 
jerarquía ontológica del alma (razón) sobre el cuerpo (pasión) y que, por lo 
tanto, el alma vale más que el cuerpo (l’âme valait mieux que le corps) tanto 
como el pensamiento vale más que la extensión (la pensée valait mieux 
que l’étendue) (p. 48). Así, la moral y el juicio moral son posibles desde el 
momento en que nos convencemos de que hay algunas cosas que, en sí 
mismas, valen más que otras (il n’y pas de morale si quelque chose ne vaut 
pas mieux qu’autre chose), y, en este sentido, toda moral es efectivamente 
inseparable del establecimiento de una jerarquía de los valores (la morale 
est inséparable d’une hiérarchie des valeurs) (p. 48). Si Spinoza se desmarca 
de la moral y construye una ética es porque su postulado de base es la 
inexistencia de jerarquías entre el alma y el cuerpo, es decir, la ausencia de 
jerarquía al nivel de los entes, que no somos otra cosa que modos de ser o 
maneras de existir de (y en) la sustancia infinita (divinidad o naturaleza). 

Consecuentemente, tampoco hay en Spinoza una jerarquía entre 
el Bien y el Mal; en efecto, si la tradición filosófica dominante partió 
del postulado de que sólo hay ser del Bien (que sólo el Bien existe y es 
positivo, y por tanto, pensable) mientras que el Mal es no-ser (que el Mal 
es privación, falta de ser, negación, y por tanto, impensable), a punto tal 
de que se nos enseña que «sólo se hace el mal por ignorancia», Spinoza, por 
el contrario, quiebra la tradición planteando anti-jerárquicamente que no 
hay ni bien ni mal, pero sí hay lo bueno y lo malo (il n’y a ni bien ni mal, 
mais il y a du bon et du mauvais) (p. 63). A partir de aquí se desprenden 
para Deleuze dos distinciones que la moral torna imposibles de pensar: en 
primer lugar, que la ética como arte de perseguir lo bueno y conjurar lo 
malo implica una distinción cuantitativa (distinction quantitative) entre los 
«entes» (o existentes) en tanto que tales —distinción según la cual los entes 
o existencias son como «paquetes de potencia» que se diferencian según 
tengan más o menos potencia tanto en acción como en pasión—, y en 



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Deleuze cum Spinoza: ética, sexualidad y política 165

segundo lugar, que implica una oposición cualitativa (opposition qualitative) 
entre los «modos de existencia» (o las maneras de ser en el ser) de esos 
entes —distinción según la cual los modos de existencia se diferencian 
según su deseo de servidumbre o impotencia o según su deseo de libertad y 
potencia10— (p. 64; 87-89). Mientras que por su parte la moral es siempre 
inseparable de una jerarquía de valores cuyo fin es asegurar la realización de 
la esencia (les valeurs assurent la réalisation de l’essence) (p. 71).

Esto nos conduce directamente a la distinción deleuzeana entre la 
moral como «sistema del juicio» en oposición a la ética como «sistema de 
pruebas». Hemos mencionado que Deleuze consideraba que la philosophie 
est née avec un système du jugement según el cual sólo el ser es pensable (l’Être 
est pensable lui), y desde entonces, sólo se trata de «juzgar’ todo lo que es (il 
s’agit de juger tout ce qui est) desde la perspectiva de lo Uno, es decir, que se 
juzgará «lo que es» y el «ser» mismo (ce qui est et l’Être lui-même) en función 
de algo que está más allá o por encima del ser (en fonction de quelque chose 
qui est au-dessus de l’Être), en una posición de trascendencia (p. 59-60). Lo 
Uno, que es el Bien, es jerarquizado y valorado como siendo superior al 
ser, y esa superioridad de lo Uno sobre el ser hace que el ser se vuelva hacia 
lo Uno en tanto que Bien: el Bien es la razón del ser (le Bien comme raison 
d’être) y es lo que hace ser al ser (le Bien fait être) (p. 115). 

Por el contrario, en la ética como «sistema de pruebas» (système d’épreuves) 
se parte del postulado de que no hay jerarquía de lo Uno, vale decir, se 
parte de una ontología pura o radical (ontologie radicale) que repudia las 
jerarquías (répudie les hiérarchies) porque no concibe la existencia de lo 
Uno superior al ser (l’Un supérieur à l’Être), y en virtud de ello, desde 
entonces, el bien no es nada y el mal no es nada, pero hay lo bueno y lo 
malo que se despliegan según los modos de existencia (p. 115). Desde la 
perspectiva de la ética como ontología pura, radical, o sistema de pruebas, 
no hay más que una univocidad del ser: 

10. Los esclavos o impotentes son literalmente cualquier persona que, no siendo en lo 
absoluto un «esclavo» en sentido estamental o político (qui ne sont pas du tout socialement 
esclaves), lleva y se conduce, sin embargo, como un perfecto esclavo (ils vivent comme des 
esclaves): en su vida, en sus relaciones, sus prácticas, sus afectos. Desde la perspectiva de 
la oposición entre los modos de existencia, la esclavitud se define como una manera de 
vivir y no como una posición social (l’esclavage comme mode de vie et non pas comme statut 
social) (Deleuze, 2011, p. 90).



166 Juan Pablo Esperón y Martín Chicolino

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

No hay más que una única sustancia [une seule substance] absolutamente 
infinita que posee todos los atributos, y lo que llamamos «criaturas» no 
son las criaturas sino que son los modos (o las maneras de ser) de esta 
sustancia única [...] cuyos «productos» [dont les produits] son los modos o 
las maneras de ser. [...] No hay ninguna jerarquía en los atributos [Il n’y a 
aucune hiérarchie dans les attributs] de dios o de la sustancia, pues uno no 
«vale» más que otro [l’un ne vaut pas plus que l’autre]. En otros términos, 
si el pensamiento es un atributo de dios y lo extenso es un atributo de 
dios, no habrá entre ellos ninguna jerarquía [il n’y aura aucune hiérarchie] 
(Deleuze, 2011, p. 27).

Mundo de la univocidad radical y horizontal: sólo hay un ser 
absolutamente unívoco (un être absolument univoque), siendo el ente o los 
existentes los modos de ser de la sustancia infinita (que es el ser en tanto 
que ser), y siendo sus atributos (que son iguales unos a otros) la esencia 
del ser (p. 29). Para la tradición cartesiana los cuerpos eran definidos 
como sustancias extensas (res extensa) y el cogito como sustancia pensante 
(res cogitans), y por tanto, se trataba del imperio de una concepción 
sustancialista y esencialista del ser humano que se traducía en una moral 
como sistema de juicio (que tasa y valora a los seres en función de valores 
trascendentes considerados como «deberes»). En Spinoza, sin embargo, el 
ser humano no es una sustancia (pues sólo dios o la naturaleza son la única 
sustancia infinita) sino que es un ente o un existente, un modo o manera 
de ser de la sustancia, lo cual nos reenvía a una ética que se interroga no por 
cómo hacer que el alma domine y someta al cuerpo en orden a realizar mejor 
la esencia eterna del ser humano (que es la pregunta de la moral), sino cómo 
hacer para componer las mejores relaciones de potencia de las partes extensivas 
de nuestro cuerpo y las partes intensivas de nuestra alma en orden a suscitar 
el paso a una mayor perfección. En efecto, los atributos de la sustancia son 
indivisibles —la extensión y el pensamiento son indivisibles—, pero los 
modos de la sustancia son divisibles: un cuerpo cualquiera (que es un modo 
del atributo de la extensión) es divisible en partes extensivas, mientras que 
un alma cualquiera (que es un modo del atributo del pensamiento) es 
divisible en partes intensivas (p. 327).

La radicalidad de la ontología spinozeana consiste precisamente en su 
carácter anti-jerárquico, y es en función de esta construcción de un mundo 
anti-jerárquico que el «sistema del juicio» queda conjurado como el modo 



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Deleuze cum Spinoza: ética, sexualidad y política 167

de pensamiento propio de los esclavos e impotentes, es decir, de toda la 
clase de los moralistas, los tiranos, los sacerdotes, que no pueden predicar 
acerca de la supuesta superioridad del alma sobre el cuerpo ni del Bien 
sobre el Mal (y de la necesidad de su obediencia) si no es a fuerza de tasar 
y juzgar a la vida, a los entes, a los seres, a los existentes. Y puesto que su 
fin es juzgar la vida desde la perspectiva de una trascendencia (jerarquía 
de lo Uno sobre los seres), sometiéndola a un interrogatorio, toda moral 
tiene al Tribunal, al Juez y al Legislador como sus imágenes privilegiadas. 
Sin embargo, desde la perspectiva de una ética como «sistema de pruebas’, 
el hecho mismo de pretender tasar y enjuiciar la vida resulta espantoso 
(affreux) y catastrófico (catastrophique) (p. 463).

Pero si resulta que no hay una instancia trascendente (Uno/Bien superior 
al ser) que pueda medir, tasar y juzgar la vida, entonces no hay ni juez ni 
tribunal superior (sea el tribunal de dios o el de la razón), sino que sólo la 
vida puede juzgar la vida en función de la inmanencia de las maneras de ser 
o de los modos de existencia: si es imposible juzgar la vida es porque la vida 
no deja de juzgarse a sí misma (la vie ne cesse pas de se juger elle-même), pero 
de una forma muy diferente a la forma del «juicio» o del «enjuiciamiento» 
(jugement). A saber: «Ustedes tienen la vida que se merecen, no se quejen, 
jamás se quejen» (vous avez la vie que vous méritez, n’allez pas vous plaindre, 
ne vous plaignez jamais), vale decir, «ustedes se merecen los afectos que 
experimentan, sean de alegría o de tristeza» (les affects que vous avez, qu’ils 
soient de malheur ou de joie, etc., vous les mérite). Pero, ¿qué quiere decir 
que tenemos los afectos que nos merecemos? ¿Y qué podrá significar que 
tenemos las sociedades y los gobernantes que nos merecemos? ¿No se nos 
remite así nuevamente al sistema de premios y castigos (al sistema del juicio 
absolutorio o condenatorio)? En absoluto: que sólo la vida puede juzgar la 
vida significa que sólo el existente puede juzgar su existencia, es decir, que 
sólo la potencia puede dar cuentas de su pasaje o transición (Spinoza utiliza 
la palabra transitio) a una mayor o a una menor perfección, a un aumento 
de la potencia de pensar y de obrar (alegría) o a una disminución de la 
misma (tristeza); lo mismo vale para las composiciones vitales colectivas: 
sólo la comunidad puede juzgar la comunidad. 

Merecerse los propios afectos no quiere decir: «algo habrán hecho para 
estar tristes, para padecer lo que padecen» (juicio del perverso), sino todo 
lo contrario: «los afectos que ustedes experimentan reenvían y suponen 



168 Juan Pablo Esperón y Martín Chicolino

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

un modo de existencia inmanente (les affects que vous éprouvez renvoient 
et supposent un mode d’existence immanent), y por eso siempre tienen los 
afectos que se merecen en virtud del modo de existencia que llevan (vous 
avez toujours les affects que vous méritez en vertu de votre mode d’existence)» 
(p. 462-463). Desde el punto de vista de la inmanencia y la anti-jerarquía, 
no se trata de un juicio del tipo «usted es culpable o inocente», «usted 
es salvado o condenado», sino del tipo: «usted lleva una vida auténtica o 
inauténtica», «usted vive como esclavo o como ser libre». 

Acto seguido, Deleuze traslada esta concepción spinozeana de la 
ética como sistema de pruebas al campo de la Salud Mental, en orden 
a profundizar su ejemplo de que sólo la vida puede juzgar la vida. Nos 
dice: en última instancia, sólo podemos sentirnos aplastados y asfixiados 
(estar depresivos) por la idea o la sospecha de que, al final, no somos más 
que unos fracasados y sin éxito en la vida (afecto de tristeza), si, a priori, 
e incluso a pesar de nosotros mismos (o sea, de manera inconsciente)11, 
no le hemos atribuido primero un cierto valor a los «valores establecidos» 
sobre la depresión, el fracaso, o lo trágico (si malgré vous, vous n’avez pas 
attaché une certaine «valeur» aux valeurs du tragique et de la dépression et de 
la chute). En otras palabras: somos nosotros mismos quienes, al componer 
relaciones con las cosas o las personas, las investimos y las fijamos (incluso 
a espaldas nuestras) con una carga de angustia, fracaso, o tragedia (o 
incluso éxito). Pero si viviésemos sobre un «modo de existencia» tal que, 
en él, la idea misma de éxito y de fracaso careciesen de sentido (sur un 
«mode’ où l’idée de chute n’a strictement aucun sens), entonces sí, podremos 
experimentar afectos de desdicha alguna vez (vous pouvez éprouver des 
affects de malheur), pero sin hacer un gran «drama» de todo eso (n’en ferez 
pas un drame), porque no habremos puesto allí ninguna carga ni fijación 
de angustia (ne pouvez pas y mettre une charge d’angoisse) (p. 463). De esta 
manera, en rigor, la felicidad, la virtud y la salud (incluida la salud mental 
y la salud del pueblo) consisten, para Spinoza, en conocerse a sí mismo y 
a los demás pero sin adoptar en dicho proceso la forma trascendente del 

11. Cf. Deleuze, 2011, p. 50: «¿Cuál será la tarea de la filosofía como ética? Será acceder 
a este conocimiento del cuerpo y a esta conciencia del alma que sobrepasa [qui dépassent] 
el conocimiento llamado “natural” que tenemos de nuestro cuerpo y que sobrepasa la 
conciencia natural que tenemos de nuestra alma. Habrá que avanzar hasta descubrir este 
inconsciente del pensamiento y este desconocido del cuerpo [Il faudra aller jusqu’à découvrir cette 
inconscience de la pensée et cet inconnu du corps], donde los dos no son sino la misma cosa». 



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Deleuze cum Spinoza: ética, sexualidad y política 169

Juez y del Tribunal que mide, tasa y enjuicia según valores universales y 
trascendentes por relación a la situación en la uno se encuentra (sistema del 
juicio). Conocerse a sí mismo no quiere decir que cada uno debe adoptar 
el rol de ser el juez de sí mismo («yo soy mi propio juez, sólo yo puedo 
juzgarme») sino que, por el contrario, quiere decir llegar a conocer lo que 
puedo y lo que podemos (en acción y en pasión), no lo que debo o debemos 
(según la ley). Pero, como bien sabemos, Spinoza nos dice en la Ética que, 
al día de hoy, nadie sabe lo que el cuerpo y el alma pueden en función de 
sus propias potencias y en tanto maneras de ser en el ser12. 

La ética anti-jerárquica como sistema de pruebas o sistema de 
experiencias es una ética racional, sin dudas —pues es lo contrario a vivir 
en el espontaneísmo y en el caos de los encuentros azarosos y de los deseos 
ciegos—, pero no es la ética propia de una razón teoremática sino la ética 
propia de una razón problemática, problematizante, y experimental: es la 
sabiduría propia de los modos de existencia (une sagesse des modes d’existence). 
Conocerse a sí mismo, tanto en lo relativo al individuo respecto de sí mismo 
como a la comunidad respecto de sí misma, consiste en probarse o ponerse 
a prueba, es hacer como el alfarero (l’épreuve du potier), es decir, buscar 
los puntos de fisura (les points de fêlure), llegar a poner en claro, cada uno 
frente a sí mismo, y todos con todos, en qué y sobre qué ponemos nuestras 
cargas de angustia (arriver à mettre au clair, chacun vis-à-vis de soi-même, 
en quoi et sur quoi nous mettons nos charges d’angoisse), cuáles son nuestros 
puntos vulnerables (nos points vulnérables à nous); pues la carga de angustia 
siempre está allí donde nos rompemos, nos quebramos, nos resquebrajamos 
(la charge d’angoisse est toujours là où je casse, où je brise, où je fêle) (p. 464).

En este mundo anti-jerárquico al nivel de la univocidad del ser no hacen 
falta ni jueces, ni tribunales, ni la obediencia por la esperanza de los premios 
o el temor a los castigos (y sabemos cuánto desprecia Spinoza la idea 
antropomórfica de dios como juez supremo y trascendente que enjuicia, 
castiga y condena)13. El «castigo», de hecho, sólo se volverá necesario en 

12. En otras palabras, «los seres humanos son, sin duda, conscientes de sus acciones y 
apetitos, pero ignorantes de las causas que los determinan a apetecer algo» (homines sunt 
suarum actionum et appetituum conscii, sed ignari causarum a quibus ad aliquid appetendum 
determinantur) (1905, p. 247).
13. Para la crítica de Spinoza contra la idea de dios como rey, juez o legislador de la moral 
(rex, iudex, legislator), cf. Spinoza, 1844b, p. 224; 246. Por lo demás, todo sistema de 
juicio reenvía a la moral de la culpabilidad, la mala conciencia, y el resentimiento; cf. 



170 Juan Pablo Esperón y Martín Chicolino

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

la sociedad estatal, pero siempre como algo secundario, como un mal 
menor (a falta de otros modos de existencia social más perfectos o de 
mayor perfección), pero no al nivel de la inmanencia de la vida, es decir, 
al nivel de las potencias de pensar y obrar. Allí radica toda la diferencia 
entre las teorías emanacionistas (neo-platonismo y teologías negativas) y 
la teoría inmanentista de Spinoza14; sólo quienes postulan la teoría de las 
emanaciones exigen una doble jerarquía: por un lado, la necesidad de que 
exista una jerarquía de lo Uno sobre el ser, y, por el otro lado, la necesidad 
de que sea lo Uno quien efectivamente imprima sobre los seres diferencias 
jerárquicas recíprocas que hagan que unos valgan más que otros, es decir, 
que no haya igualdad de facto entre los seres (incluso si se parte de una 
igualdad de jure). Y allí donde se instaura o se inyecta la verticalidad y 
la jerarquía, comienza necesariamente el principio de la competencia 
(principe de compétence), pues no hay competencia donde no hay jerarquía, 
ni una tabla o código trascendente de valoración. En cambio, quienes 
como Spinoza postulan la univocidad del ser (el inmanentismo) exigen 
una doble anti-jerarquía. Esto tendrá grandes consecuencias en el plano de 
la política estatal (de las relaciones de poder en tanto que composición de 
relaciones de fuerzas recíprocas); volveremos sobre ello. 

Deleuze considera que tiene razones de sobra para afirmar en sus clases 
que la filosofía de Spinoza es, en pleno siglo XVII, la filosofía más anti-

Deleuze, 2011, p. 464: «Tienen necesidad de que la gente sea responsable para que se 
sientan culpables [que les gens soient responsables pour qu’ils se sentent coupables], y tienen 
necesidad de que se sientan culpables para poder efectuar tanto su juicio de condenación 
como su castigo [pour pouvoir opérer et son jugement de condamnation et sa punition]».
14. Cf. Deleuze, 1968b, p. 157: «La immanence se opone a toda eminencia de la causa, 
a toda teología negativa, a todo método de analogía, a toda concepción jerárquica del 
mundo [à toute conception hiérarchique du monde]. [...] La émanation sirve pues de 
principio a un universo jerarquizado [un univers hiérarchisé]; la “diferencia” entre los seres 
en general se concibe allí como diferencia jerárquica [la différence des êtres en général y est 
conçue comme différence hiérarchique]». En cambio, «la inmanencia en estado puro exige 
el principio de una “igualdad” del ser o la postulación de un Ser-igual [la position d’un 
Etre-égal]: no solamente el ser es igual en sí, sino que el ser aparece igualmente presente 
en todos los seres. Los seres no son definidos por su “rango” en una jerarquía [les êtres ne 
sont pas définis par leur rang dans une hiérarchie], no están más o menos distanciados de lo 
Uno, sino que cada uno depende directamente de dios, participando en igualdad del ser 
[participant à l’égalité de l’être], recibiendo inmediatamente todo lo que puede recibir de él 
según la aptitud de su esencia [après l’aptitude de son essence], independientemente de toda 
proximidad y de toda lejanía».



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Deleuze cum Spinoza: ética, sexualidad y política 171

jerárquica que jamás se haya hecho (la philosophie la plus anti-hiérarchique 
qu’on n’ait jamais faite), y que el mundo de Spinoza, en donde todos los 
seres son directamente iguales (tous les êtres sont égaux) —porque nadie 
es ni vale más que nadie, dado que todos los seres o existencias son tan 
perfectas como pueden en acción y en pasión según su grado de potencia 
actual—, es el mundo más anti-jerárquico que jamás haya producido la 
filosofía occidental (le monde le plus anti-hiérarchique qu’ait jamais produit 
la philosophie) (p. 44). Quel monde!, ¡qué mundo!, exclama Deleuze (p. 
46), mundo que es una especie de anarquía (c’est une espèce d’anarchie), 
porque hay una anarquía de los entes en el ser (il y a une anarchie des 
étants dans l’Être) (p. 109). 

Se trata de un mundo anárquico o ácrata porque —en oposición al 
emanacionismo y a toda la filosofía, teología y moral (sistemas del juicio) 
dominante, que como hemos visto, conciben que la diferencia entre los seres 
es una diferencia jerárquica— el inmanentismo plantea que la diferencia 
entre los seres existe, pero que no pasa por una jerarquía. En efecto, más 
arriba apuntábamos que la ética como «sistema de pruebas» requería que 
exista tanto una distinción cuantitativa (distinction quantitative) entre los 
«entes» (o existentes) en tanto que tales, como una oposición cualitativa 
(opposition qualitative) entre los «modos de existencia» (o las maneras 
de ser en el ser) de esos entes, en función de la cual los diversos modos 
de existencia se diferencian según su deseo o conato de servidumbre 
o impotencia, o según su deseo o conato de libertad y potencia, pero 
nunca según la «posición» que ocupan en una verticalidad o jerarquía 
ya previamente instituida. En otras palabras: no es la posición que una 
existencia humana cualquiera ocupa, por ejemplo, en la escala vertical y 
jerárquica de la sociedad estatal (según cuál sea su clase, profesión, ingresos, 
sexo-género, raza, capacidades, habilidades, etc.) lo que hace que pueda 
decirse de él que es o bien un ser humano libre o bien un esclavo, o bien 
un ser potente o bien un ser un impotente. La diferencia entre los entes 
existe y es, sin duda, cuantitativa y cualitativa a la vez (la différence entre 
les étants est quantitative et qualitative à la fois), porque hay una diferencia 
cuantitativa de las potencias y simultáneamente una diferencia cualitativa de 
los modos de existencia; pero esta doble diferencia nunca es una diferencia 
jerárquica (elle n’est pas hiérarchique). 



172 Juan Pablo Esperón y Martín Chicolino

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Mundo anárquico, acrático o anti-jerárquico, pero nunca mundo 
caótico, donde todas las diferencias se encuentren borroneadas en una 
noche o en una grisalla indiferenciada; porque sin dudas es evidente que, 
con vistas a la sociabilidad, habrá que hacer una distinción práctica y política 
entre lo bueno y lo malo, lo virtuoso y lo vicioso, entre el ser humano 
que se comporta razonablemente y el ser humano que se comporta como 
un malvado y cruel, pero esa distinción o diferencia no se da por razones 
de jerarquía (ce n’est pas pour des raisons de hiérarchie), sino por razones 
de potencia y de efectuación de potencia (pour des raisons de puissance et 
d’effectuation de puissance) (p. 112)15. En este mundo ácrata la pregunta 
política e incluso psico-política nunca es: ¿Qué vale esta existencia? (qu’est-
ce que ça vaut), porque precisamente el «valor» de una existencia nunca 
precede al ser; sino: ¿Qué modo de existencia implica (quel mode d’existence 
ça implique) tal o cual manera de efectuar nuestras potencias (en acción o en 
pasión), ya sea que componga o destruya tales o cuales relaciones? (p. 88).

Por lo demás, va de suyo que fue precisamente a partir de la filosofía 
de Spinoza y de la imagen anti-jerárquica y ácrata (acéfala) del mundo 
maquinada por Spinoza que Deleuze concibió su concepto de «anarquía 
coronada» (anarchie couronnée), tal y como lo presenta en Diferencia y 
Repetición, del año 1968, mismo año en el que Deleuze publicó Spinoza y 
el problema de la expresión. 

Esta ética como ontología radical o ácrata en el orden del conocimiento 
nos conduce a una especie de ontología política igualmente ácrata 
en el orden de la vida, pues, en  última instancia, no hay sino un solo 
y mismo problema, común al conocimiento y a la vida; a saber: ¿Cómo 
hacer para que un cuerpo agresivo, envenenador, depotenciador, no nos 
descomponga ni nos destruya (comment faire pour que un corps agressif, un 
corps empoisonnant, ne nous décompose pas, ne nous détruise pas)?; es decir, 
cómo escapar a la servidumbre, cómo luchar por la libertad en lugar de 
seguir luchando una y otra vez por nuestra propia esclavitud, servidumbre, 
tristeza, impotencia, depresión, alienación (p. 254). 

15. Cabe recordar que esta era la doble crítica que Blyenbergh, que no paraba de montar 
su máquina de enjuiciamiento moral y su tribunal inquisitorio contra Spinoza (sistema 
del juicio), le echaba en cara en sus famosas “cartas del mal”: primero, que Spinoza reduce 
el mundo al puro caos (acusación de ateísmo); segundo, que Spinoza coloca en igualdad 
de posición al virtuoso y al vicioso, al bien y al mal (acusación de inmoralismo).



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Deleuze cum Spinoza: ética, sexualidad y política 173

Ahora bien, esta resistencia y fuga contra la servidumbre y la 
impotenciación humana pero en favor de la libertad radical habrá de 
emplazarse, para Spinoza, evitando caer en una posición reactiva, es decir, 
evitando caer en la posición típica de todos aquellos (teólogos, filósofos, 
moralistas, reformistas, filántropos, sacerdotes, profetas, tiranos) que 
pretenden ridiculizar, sermonear y enjuiciar al ser humano achacándole 
todos sus males y sus vicios16, para así poder aplastarlo y culpabilizarlo 
mejor, y, sólo entonces, proceder a mostrarle el camino arduo y doloroso 
de su propia salvación por la vía trascendente (a través de la tristeza, el 
resentimiento, la mala conciencia). Nunca se lucha verdaderamente por la 
libertad ni se resiste verdaderamente contra la servidumbre si dicha lucha y 
resistencia son promovidas en nombre de un «sistema del juicio» y apelando 
a la forma del Tribunal, con su lógica de los absueltos y los condenados, de 
los culpables y los inocentes, de los premios17 y los castigos (que no pueden 
suscitar más que afectos de esperanza [spe], que son pseudo-alegrías, y 
afectos de miedo [metus], que son tristezas). Y si dicha posición es reactiva 
y pasiva es porque restaura todas las jerarquías y las diferencias de jerarquía, 
todos los signos oscuros y equívocos del mando y la obediencia respecto de 
una tabla de valoración que precede (porque es superior y trascendente) al 
ser, y desde la cual se juzga a los seres y a las existencias. 

Spinoza mismo nos lo dice al final de la Parte II de la Ética, cuando 
sostiene que su filosofía ética es útil para la vida social (haec doctrina 
confert ad vitam socialem) porque enseña a no odiar ni despreciar al 
ser humano, ni a burlarse de nadie ni a encolerizarse contra nadie, así 
como a no envidiar nunca a nadie (quatenus docet neminem odio habere, 

16. Spinoza critca esta actitud reiteradas veces; cf. por ejemplo (1844a, p. 51): «Los 
filósofos conciben los afectos [affectus], con los cuales los seres humanos lidiamos, como 
si fueran “vicios” [vitia] en los que el ser humano cae por su propia culpa [sua culpa]; por 
eso los filósofos suelen burlarse o lamentarse [ridere, flere] de los seres humanos, o incluso 
criticarlos [carpere], o, cuando quieren darse aires de “santo”, se ponen a detestarlos 
[detestari]». Objetivo de la ética spinozeana: humanas actiones non ridere, non lugere, neque 
detestari, sed intelligere: no ridiculizar, no lamentar, no detestar las acciones de los seres 
humanos, sino comprenderlas; no caerles encima con un «sistema del juicio» (culpa y 
castigo), sino problematizarlas y tratar de comprenderlas la perspectiva de las potencias 
y de las composiciones de potencias (ibid., p. 52), para poder sobrepasar lo «demasiado 
humano» del ser humano.
17.  Spinoza, 1844a, p. 132: «A los esclavos, y no a los seres libres, se les dan recompensas 
por su “buena conducta”» (Servis, non liberis, virtutis praemia decernuntur).



174 Juan Pablo Esperón y Martín Chicolino

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

contemnere, irridere, nemini irasci, invidere). Nunca la resistencia contra 
la servidumbre, o lo que es lo mismo, la lucha por la libertad radical (por 
la auto-emancipación, la autonomía y auto-determinación humanas) 
podrá ser emplazada con deseos y afectos que son pasiones tristes; porque 
cuando ello ocurre, todo sale mal y las revoluciones son, como se suele 
decir, «traicionadas»: Spinoza tiene frente a sí la experiencia pseudo-
revolucionaria de Oliver Cromwell en Inglaterra (p. 106). Pero además, 
acto seguido, Spinoza agrega que su filosofía ética también es útil para 
la construcción de una sociabilidad común (ad communem societatem), 
porque enseña cómo debe organizarse el modo de gobernar y de dirigirse 
mutuamente los seres humanos no para que sean esclavos (non ut 
serviant), sino para que siempre hagan libremente lo mejor (sed ut libere 
ea quae optima sunt agant) (1905, p. 63-64). Más adelante, en el escolio 
de la Proposición L de la Parte III, sostiene que: 

Quien ha comprendido rectamente que todo se sigue de la necesidad 
de la naturaleza divina [omnia ex naturae divinae necessitate sequi] y que 
todo se hace según las leyes y las reglas eternas de la naturaleza [omnia 
secundum aeternas naturae leges et regulas fieri], ciertamente no encontrará 
nada que sea digno de odio, risa o desprecio [odio, risu, aut contemptu], ni 
será movido a la conmiseración por nadie, sino que se esforzará [conabitur], 
cuanto lo permite la fuerza humana, por «hacer el bien» [bene agere], como 
se dice, y por estar alegre [laetari] (Spinoza, 1905, p. 140). 

Es decir, no hará como aquellos que despreciando a la naturaleza 
humana por considerarla viciosa o pecadora por naturaleza nos conminan 
con una moral ascética que maldice nuestros afectos y nuestros deseos, 
dado que para Spinoza los afectos humanos y sus propiedades (humanos 
affectus eorumque proprietates) han de ser considerados del mismo modo 
que las demás cosas naturales (perinde ac reliqua naturalia), porque los 
afectos humanos no revelan menos la gran potencia y capacidad creadora 
de la naturaleza (humani affectus naturae potentia et artificium non minos 
indicant) (1905, p. 143).



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Deleuze cum Spinoza: ética, sexualidad y política 175

III. El concepto de deseo (Cupiditas) en la Ética de Spinoza

El concepto de «deseo» tal y como Spinoza lo trabaja en la Ética ha 
producido y continúa produciendo aún hoy grandes malentendidos y falsos 
problemas, no sólo en el campo de aquello que el psicoanálisis llama «la 
meta-psicología», sino además en el campo de la intervención psico-política 
contestataria, como es el caso del freudo-marxismo, del lacanismo de 
izquierda, o la anti-psiquiatría. En dichos campos se incurre en un completo 
anacronismo conceptual toda vez que se pasa completamente por alto el 
hecho de que, para Spinoza, los conceptos de deseo, de conatus, y de libido 
nunca son conceptos análogos ni sinónimos. Sólo la tradición psicoanalítica, 
tanto como las filosofías afines al psicoanálisis que han tomado de cabo 
a rabo el concepto psicoanalítico de «deseo» como falta (y signado por el 
falo como significante dominante), han conseguido que identifiquemos (y 
reduzcamos) inmediatamente «deseo» con «libido», y «libido» con «conatus»; 
pero Spinoza, reacio como era a toda forma de pastoral (religiosa o laica), no 
guarda ninguna relación con este tipo de reduccionismos.  

Como se sabe, la Ética de Spinoza parte de un postulado psico-político 
base: sólo hay tres afectos primarios (primarium affectios), que son la alegría 
(laetitia), la tristeza (tristitia), y el deseo (cupiditas); ahora bien, esta tríada 
de afectos es capaz de combinarse en el ser humano de múltiples maneras, 
a punto tal que a partir de ellos se formarán o derivarán todos nuestros 
restantes afectos: todos los afectos que somos capaces de experimentar se 
remiten al deseo, a la alegría, o a la tristeza (omnes affectus ad cupiditatem, 
laetitiam, vel tristitiam referuntur) (1905, p. 98). Ahora bien, estos tres 
afectos primarios, y las ideas que les corresponden en nuestra alma, pueden 
devenir tanto activos como pasivos:

Por «afectos» [affectum] entiendo las «afecciones» del cuerpo [corporis 
affectiones] por las cuales aumenta o disminuye (es favorecida o coercida) 
la potencia de obrar [agendi potentia] de ese mismo cuerpo, y entiendo, al 
mismo tiempo, las ideas de esas afecciones. [De modo tal que] si podemos 
ser causa adecuada [adaequata causa] de alguna de estas afecciones 
[affectionum], entonces entiendo por «afecto» una acción [per affectum 
actionem intelligo]; en caso contrario, entiendo por afecto una pasión [alias, 
passionem] (Spinoza, 1905, p. 66).



176 Juan Pablo Esperón y Martín Chicolino

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Sin embargo, es de notar que Spinoza carga desde el comienzo 
a sus conceptos con un valor que difiere ampliamente respecto de «los 
valores» dominantes, así como también los carga con un sentido que 
difiere ampliamente respecto del «sentido común» filosófico y teológico 
dominante, puesto que, según él mismo nos dice, los conceptos han venido 
siendo mal utilizados, habida cuenta de que los nombres de los afectos 
(affectuum nomina) parecen haber sido inventados más bien según su 
uso vulgar (ex eorum vulgari usu) que según un cuidadoso entendimiento 
(accurata cognitione) (1905, p. 94). 

Ello ocurre particularmente con el concepto de «deseo», pues Spinoza no 
utiliza el clásico concepto de libido para referirse al deseo (como ordena la 
tradición), sino que opta por el concepto de cupiditas, reservando «libido» 
para referirse solamente al afecto de excitación sexual (coeundi libido) 
que busca la unión o mezcla de los cuerpos (el coito). En este sentido, 
observamos que en la Ética de Spinoza el deseo (cupiditas) no se deja reducir 
nunca a la mera excitación sexual orgánica o genital (libido), o lo que es lo 
mismo decir, que el deseo no es siempre «deseo sexual» (orgástico-genital) 
sino que el deseo excede lo sexual, aún cuando todo el mundo proceda a 
identificarlos, según lo ordena inconscientemente el uso vulgar dominante 
y el modo de vivir dominante. 

Así, pues, en su definición de los afectos Spinoza parece querer 
decirnos que libido no se opone a cupiditas, sino que simplemente es 
una clase particular de la cupiditas. Toda libido es cupiditas, pero no toda 
cupiditas es libido. De allí que, según la definición de Spinoza, por libido 
hay que entender solamente el deseo y el amor (libido est cupiditas et 
amor) por la íntima unión de los cuerpos (in commiscendis corporibus), 
independientemente de si dicha excitación sexual o deseo de copular 
(coeundi cupiditas) es moderado o inmoderado (1905, p. 110). En otras 
palabras, el deseo (cupiditas) es un afecto (affectio), y, de hecho, es uno 
de los tres afectos primarios, pero según cómo sea nuestra manera de 
componer relaciones y nuestro modo de existencia singular, el deseo 
podrá devenir —como ocurre con todos los afectos humanos— o bien un 
afecto-pasión (afecto pasivo) o bien afecto-acción (afecto activo), vale decir, 
o bien deseo-pasión (deseo pasivo) o bien deseo-acción (deseo activo); o 
bien deseo que nos esclaviza y nos hace esclavizar a los demás, o bien un 



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Deleuze cum Spinoza: ética, sexualidad y política 177

deseo que tiende a la liberación y a la autonomía recíprocas, que es lo que 
Spinoza llamará acquiescentia in se ipso.

El deseo (cupiditas) es entonces un afecto activo cuando se suscita en 
nosotros siendo nosotros mismos la causa de dicho afecto, y en función 
de haber producido ideas adecuadas; en ese caso, se dirá que obramos o 
actuamos por deseo toda vez que sucede algo en nosotros o fuera de nosotros 
de lo cual somos causa adecuada (cujus adaequata sumus causa). Por el 
contrario, el deseo es un afecto pasivo cuando se suscita en nosotros pero 
sin que seamos nosotros mismos la causa de dicho afecto, y en función 
de haber producido ideas inadecuadas; en este caso, se dirá que padecemos 
por deseo toda vez que en nosotros sucede algo, o se sigue algo de nuestra 
naturaleza, de lo que no somos sino la causa parcial (cujus nos non nisi 
partialis sumus causa) (1905, p. 66). Porque, sin dudas, 

el esfuerzo o potencia del alma al pensar [mentis conatus seu potencia 
in cogitando] es igual, y simultaneo por naturaleza, al esfuerzo o potencia 
del cuerpo a obrar [corporis conatu seu potentia in agendo]. [Pero] el alma 
está sometida [esse obnoxiam] a tantas más pasiones [passionibus] cuantas 
más «ideas inadecuadas» tiene, y, por el contrario, obra [agere] tantas 
más cosas cuantas más «ideas adecuadas» tiene; [razón por la cual] las 
acciones del alma [mentis actiones] se originan solo de las ideas adecuadas, 
y, en cambio, las pasiones del alma [mentis passiones] dependen solo de 
las inadecuadas, [dado que] el alma sólo es pasiva porque tiene ideas 
inadecuadas [mens propterea tantum patitur quia ideas habet inadaequatas] 
(Spinoza, 1905, p. 81; 67; 70).

Así, pues, en virtud del «paralelismo» entre el cuerpo y el alma, 
resulta que «pensar» y «desear» son siempre —desde la perspectiva de la 
potencia— una y la misma cosa18, dado que la idea de todo aquello que 
aumenta o disminuye (auget vel minuit), vale decir, que favorece o reprime 
(juvat vel coërcet) la potencia de obrar de nuestro cuerpo (corporis nostri 

18. En la clase del 26 de marzo de su curso del año 1973 Sur L’Anti-Œdipe II Deleuze 
retoma esta concepción spinozeana del deseo (y por tanto, anti-psicoanalítica), cuando 
afirma que pensar y desear son una y la misma cosa (penser et désirer c’est la même chose), 
es decir, que el deseo es pensamiento (le désir soit la pensée), que es posición de deseo en el 
pensamiento (position du désir dans la pensée), dado que el deseo siempre es constitutivo 
de su propio campo de inmanencia (constitutif de son propre champ d’immanence) y es 
constitutivo de las multiplicidades que lo pueblan (constitutif des multiplicités qui le 
peuplent). Texto extraído de The Deleuze Seminars.



178 Juan Pablo Esperón y Martín Chicolino

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

agendi potentiam), a su vez, aumenta o disminuye, vale decir, favorece o 
reprime la potencia de pensar de nuestra alma (mentis nostrae cogitandi 
potentiam) (1905, p. 72)19; pero al mismo tiempo —desde la perspectiva 
de los modos de existencia— «pensar» y «desear» son diferentes, porque 
hay una gran diferencia entre el ser humano que piensa y desea en función 
de ideas adecuadas y el ser humano que piensa y desea en función de ideas 
inadecuadas, ya que en el primer caso pensará y deseará en función de 
afectos o deseos-pasión (de los cuales él solo es causa parcial), mientras que 
en el segundo caso pensará y deseará en función de afectos o deseos-acción 
(de los cuales él es causa adecuada).

Así, ocurre que, para Spinoza, de los tres afectos fundamentales (alegría, 
tristeza, deseo) sólo dos de ellos (la alegría y el deseo) pueden ser tanto 
activos (afectos de acción) como pasivos (afectos de pasión), mientras que 
por su parte la tristeza es siempre pasiva (no existen tristezas activas) porque 
implica una disminución en la potencia de obrar del alma20; el deseo es 
activo (y afecta de alegría) cuando nosotros somos la causa adecuada de 
dichos afectos y cuando producimos ideas adecuadas de afectos. 

Ahora bien, Spinoza considera que los «deseos» (cupiditates) serán buenos 
o malos deseos según broten o se originen a partir de «afectos» (affectibus) 
que sean buenos o malos. Sin embargo, al mismo tiempo nos dice que, en 
rigor, todos los deseos serán «deseos ciegos» (caecae cupiditates) toda vez que se 
engendren en nosotros a partir de «afectos» que son pasiones (ex affectibus 
qui passiones sunt) (1905, p. 144). En otras palabras, el deseo (cupiditas) se 
define siempre por los afectos (affectus) que envuelve y que lo hacen brotar, 
ya sean afectos-pasión (pasivos) o afectos-acción (activos); si los afectos 
que hacen brotar a nuestros deseos son afectos pasivos, entonces esos deseos 
serán siempre ciegos, y no podrán motorizar sino signos oscuros, equívocos, 

19. Spinoza, 1905, p. 69: «Tanto la decisión del alma, como el apetito y la determinación 
del cuerpo, son cosas simultáneas por naturaleza [simul esse natura], o, mejor dicho, son una 
y la misma cosa [unam eandemque rem], a la que llamamos “decisión” [decretum] cuando 
la consideramos bajo el atributo del pensamiento, y “determinación” [determinationem] 
cuando la consideramos bajo el atributo de la extensión».
20. Spinoza, 1905, p. 99: «Todos los afectos se remiten al deseo, la alegría o la tristeza; 
[pero como] por “tristeza” entendemos lo que disminuye o reprime la potencia de pensar 
del alma, [esto es] su potencia de obrar, de esta suerte, ningún afecto de tristeza puede 
referirse al alma en la medida en que ésta obra [nulli tristitiae affectus ad mentem referri 
possunt quatenus agit]».



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Deleuze cum Spinoza: ética, sexualidad y política 179

e ideas inadecuadas (y la ignorancia creciente de sí mismo y de los demás). 
Y todavía más: serán «ciegos» todos los deseos (pasivos) que se refieren 
o invisten solamente a una o a varias partes del cuerpo, pero no a todas, 
es decir, aquellos que no tienen en cuenta nuestra salud íntegra (integrae 
nostrae valetudinis) (1905, p. 146). 

Sin embargo, todo deseo ciego puede devenir deseo clarividente si 
nuestros afectos-pasión lograran transformarse en afectos activos: un afecto 
que es una pasión deja de ser pasión tan pronto como nos formamos de él 
una idea clara y distinta (affectus qui passio est desinit esse passio, simulatque 
eius claram et distinctam formamus ideam), porque no hay afección alguna 
del cuerpo (corporis affectio) de la que no podamos formarnos un concepto 
claro y distinto (cuius aliquem clarum et distinctum non possumus formare 
conceptum) (1905, p. 162). 

No se trata entonces, para la Ética, de aplastar o de reprimir nuestros 
deseos y nuestros afectos, sino que se trata de aprender a apartar en función 
de una experiencia razonada —arte para componer y descomponer 
relaciones— a todos aquellos que son ciegos y pasivos (incluso las alegrías 
pasivas)21, así como de aprender a seleccionar a todos aquellos que son 
activos, porque «a todas las acciones a que somos determinados por 
un afecto que es una pasión, podemos ser determinados, sin él, por la 
razón» (ad omnes actiones ad quas ex affectu qui passio est determinamur, 
possumus absque eo a ratione determinari) (1905, p. 144). Así, esta suerte 
de clarividencia teórico-práctica en función de la cual nuestros «afectos’ 
logran ser determinados por nuestra «razón» es una clarividencia que no 
excluye sino que incluye al «deseo» (cupiditas), puesto que el deseo que 
nace de la razón nunca puede tener exceso (cupiditas quae ex ratione oritur 
excessum habere nequit) (1905, p. 146), como sí ocurre con los deseos 
que nacen de los afectos-pasión. Sólo los deseos-pasión tienden al exceso, 
precisamente porque son deseos ciegos, y en su extravío pueden tender o 
divagar al infinito y hasta el delirio.

No se trata entonces de apelar a la razón para desacreditar, culpabilizar 
o reprimir los afectos y los deseos, sino que se trata de apelar a ella para 
aprender a envolver solamente, y en la medida de nuestra potencia (que 

21. Spinoza, 1905, p. 144: «La alegría es mala en la medida en que impide que el ser 
humano sea apto para obrar» (Laetitia eatenus mala est quatenus impedit quominus homo 
ad agendum sit aptus).



180 Juan Pablo Esperón y Martín Chicolino

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

nunca se pre-existe a sí misma sino que sólo existe en acto, tal y como es 
aquí y ahora), a aquellos afectos y deseos que sean activos, que sean deseos 
oriundos de la razón (de ideas adecuadas y unívocas). 

Ahora bien, este deseo o cupiditas que brota de la razón (deseo activo 
que es acorde con el tercer género de conocimiento) no es un deseo de 
tipo especulativo o abstracto, no es un deseo sublime ni tampoco un deseo 
del lógos (propio de una vida puramente teórica o contemplativa), sino 
que es el deseo que se engendra en nosotros en la medida en que obramos 
(quae in nobis ingeneratur quatenus agimus) en concordancia con nuestra 
esencia singular, o lo que es lo mismo, en concordancia con esa diferencia 
o ese grado intenso de potencia singular que somos (1905, p. 146). Así, 
es evidente que para Spinoza este deseo de la razón no puede surgir sino de 
la alegría-acción o la alegría activa: «el “deseo” que nace de la razón sólo 
puede brotar de un afecto de alegría que no es “pasión” [cupiditas quae ex 
ratione oritur ex solo laetitiae affectu quae passio non est], esto es, sólo puede 
brotar de una alegría que no puede tener exceso [ex laetitia quae excessum 
habere nequit]» (1905, p. 147). El deseo (cupiditas) activo y libre es aquél 
que es capaz de completar la potencia con la potencia, y de enriquecer (y 
ser enriquecido por) aquello con lo que entra en composición. 

VI. El deseo (Cupiditas) como perseverancia (Contatus) en 
el ser. Contra el deseo como falta, carencia y negación

En función de lo dicho, vemos que los afectos de deseo, al igual que los 
afectos de alegría (no así los afectos de tristeza) serán afectos activos toda 
vez que el alma entienda, apetezca y obre en función de ideas adecuadas; y 
cuando ello ocurre, el alma tiende a pasar a una mayor perfección, lo cual la 
afecta de alegría y aumenta su potencia de afirmarse o de perseverar en el ser.

Sin embargo, Spinoza también nos dice que el alma humana bien puede 
arreglárselas para conseguir perseverar en el ser incluso haciéndose ideas 
inadecuadas y equívocas de las cosas, y planteándose falsos problemas; y 
ello es así porque el esfuerzo del alma por permanecer en su ser subsiste 
siempre, ya sea que el alma tenga ideas adecuadas como ideas inadecuadas 
y equívocas. En otras palabras: el esfuerzo del alma por perseverar en su 
ser no es otra cosa que la esencia misma del alma, y para Spinoza decir 
«esencia» del alma es lo mismo que decir «potencia» del alma, ya que en él 
esencia equivale a potencia. El alma siempre se las arregla para perseverar, 



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Deleuze cum Spinoza: ética, sexualidad y política 181

tanto bajo un modo de existencia basado en la servidumbre como bajo un 
modo de existencia basado en la liberación; en el primer caso persevera por 
medio de la tristeza (es la perseverancia del esclavo), en el segundo caso 
persevera por medio de la alegría (es la perseverancia del ser humano libre). 
La vida siempre se abre camino y siempre se afirma, pero puede ser una 
forma baja y vil de afirmarse en la existencia, o puede ser por el contrario 
una forma superior y noble de afirmarse en la existencia.        

Queda claro entonces, tal y como hemos mostrado, que en Spinoza el 
deseo (cupiditas) no puede reducirse ni agotarse nunca a la mera excitación 
sexual suscitada por el coito o la idea del coito entre los cuerpos (libido), 
dado que la libido sólo atañe al deseo en tanto que es un afecto-pasión 
(afecto pasivo) que siempre está atravesado por signos equívocos e ideas 
confusas (como ocurre con toda la sexualidad humana); pero, en cambio, 
la libido no tiene relación con el deseo en tanto que afecto activo. Ahora 
bien, cabe formularse la siguiente pregunta: ¿Cuál es entonces la relación 
entre el deseo (cupiditas) y la perseverancia en el ser (conatus)? 

Para responder a ello hemos de recurrir a la Proposición LVIII de la 
Parte III de la Ética. Allí Spinoza nos dice que, ya sea que el alma tenga 
ideas adecuadas como ideas inadecuadas y equívocas, en ambos casos 
siempre se manifiesta en ella un esfuerzo por permanecer en el ser, y que 
en este sentido, ese «esfuerzo» (conatus) no es sino el deseo (cupiditas) que 
se refiere a nosotros en cuanto entendemos, o sea, en cuanto obramos (ad 
nos refertur quatenus intelligimus sive quatenus agimus) (1905, p. 99). De un 
lado, el deseo (cupiditas) no puede reducirse a la libido; del otro lado, hay 
una clara correlación entre cupiditas, conatus, essentia y potentia. Veámoslo. 

En efecto, Spinoza nos dice en la Proposición LVI de la Parte III que 
el deseo es la esencia o la naturaleza misma de cada cual (cupiditas est ipsa 
uniuscuiusque essentia, seu natura), en cuanto se concibe a esa esencia como 
determinada a obrar algo (determinata ad aliquid agendum) en virtud de 
una constitución cualquiera dada (1905, p. 97); y más adelante, en el 
apartado sobre las «definiciones de los afectos» (affectuum definitiones), 
añade que el deseo es la esencia misma del ser humano (cupiditas est ipsa 
hominis essentia) en cuanto es concebida como determinada a hacer algo 
(ad aliquid agendum) en virtud de una afección (affectione) cualquiera que 
se da en ella (1905, p. 100). 



182 Juan Pablo Esperón y Martín Chicolino

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Aquí, como vemos, el deseo (cupiditas) es definido como la esencia 
(essentia) misma del ser humano, pero acto seguido, Spinoza definirá al 
esfuerzo de perseverancia (conatus) como constituyendo asimismo la 
esencia actual (actualem essentia) del ser humano; con lo que entonces 
cupiditas = essentia = conatus: 

«El “esfuerzo” [conatus] con el que cada cosa se esfuerza por perseverar en 
su ser [in suo esse perseverare conatur] no es nada distinto de la “esencia actual” 
de la cosa misma [ipsius rei actualem essentiam]» (Spinoza, 1905, p. 71). Pero 
todavía más: también hay que concluir que potentia = conatus = essentia: 

Las cosas no «pueden» [possunt] más que aquello que se sigue 
necesariamente a partir de su determinada naturaleza; por lo tanto, la 
«potencia» [potentia] de una cosa cualquiera, es decir, el «esfuerzo» [conatus] 
por el que (ya sola, ya junto con otras) una cosa obra o intenta obrar algo 
[agit vel agere conator], no es nada distinto de la «esencia» [essentia] dada, o 
sea, actual, de la cosa misma (ibid., p. 71). 

El conatus de alguien, es decir, su esfuerzo por perseverar en su propio 
ser (conatum in suo esse perseverandi), equivale a la potentia de ese alguien, y 
se trata siempre de una potencia de perseverancia, es decir, de una potencia 
de afirmación en el ser que, o bien puede aumentar, o bien puede disminuir 
(según esté sujeta a pasiones o afectos de alegría o de tristeza, a ideas 
adecuadas o inadecuadas). Ahora bien, a este conatus de perseverar (de 
afirmarse) Spinoza lo denomina «apetito» (appetitus) y «deseo» (cupiditas) 
cuando se refiere tanto al alma como al cuerpo (1905, p. 98), siendo la 
diferencia entre ambos que el deseo (cupiditas) es el apetito (appetitus) 
pero con conciencia de sí mismo (cupiditatem esse appetitum cum ejusdem 
conscientia) (1905, p. 100); mientras que, del otro lado, al conatus que 
se refiere solamente al alma Spinoza lo denomina «voluntad» (voluntas) 
(1905, p. 71), siendo este concepto de voluntad totalmente ajeno a lo 
que la tradición llama «libre albedrío»22. Sin dudas que en la perspectiva 
de la Ética como ontología radical (ácrata) y como sistema de pruebas el 
ser humano es capaz de devenir libre —o sea, de auto-determinarse (por 
relación a su propio modo de existencia singular) y de auto-emanciparse 

22. Spinoza, 1905, p. 59: «En el alma no hay ninguna voluntad absoluta o libre [in mente 
nulla est absoluta sive libera voluntas], sino que el alma es determinada a querer esto o 
aquello en virtud de una causa, la cual es a su vez determinada por otra causa, y ésta a su 
ver por otra, y así al infinito». 



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Deleuze cum Spinoza: ética, sexualidad y política 183

(por relación a su existencia junto con otros)—, pero ciertamente no por el 
hecho de poseer un supuesto libre albedrío (liberum arbitrium)23. 

Queda entonces esclarecida la correlación que Spinoza postula entre 
cupiditas, conatus, essentia y potentia, así como la no-reducción de la 
cupiditas (deseo) a la libido. Ahora bien, a diferencia de toda una larga 
tradición (Descartes, Locke, Leibniz, Hegel, Schopenhauer), Spinoza 
nunca define al deseo (cupiditas) como falta, carencia, privación o 
negación, sino que lo concibe en un sentido eminentemente positivo: 
para Spinoza el deseo (que es a la vez conatus, potentia y essentia) siempre 
está completo, lleno, vale decir, siempre es tan perfecto como puede 
serlo según sus potencias actuales o su esencia actual. Y esta positividad 
constitutiva del deseo implica, según nosotros lo consideramos, uno de los 
aportes más profundos y fundamentales de Spinoza a la teoría del deseo 
(y especialmente a una teoría del deseo divergente respecto de la teoría que 
ha construido la tradición psicoanalítica establecida y dominante). Aporte 
original spinozeano que, según creemos, ha tendido a ser pasado por alto 
en los trabajos que suelen ponderar a la filosofía de Spinoza como una 
filosofía afín a la auto-emancipación humana. 

El carácter afirmativo o positivo del conatus se encuentra ya en la definición 
misma del conatus, según la Proposición VI de la Parte III: «toda cosa se 
esfuerza en cuanto está a su alcance por perseverar en su ser» (unaqumque res 
quantum in se est in suo esse perseverare conatur) (1905, p. 70). Pero perseverar 
significa afirmarse en el ser, lo cual excluye la negación o la privación; la 
negación o privación vienen siempre del exterior: 

Ninguna cosa puede ser destruida si no es por una cosa exterior [nulla 
res, nisi a causa externa, potest destrui]. [...] Ninguna cosa tiene en sí misma 
[in se] algo por lo que pueda ser destruida, o sea, ninguna cosa tiene en sí 
algo que le prive de su existencia [quod ejus existentiam tollat], sino que, 
por el contrario, toda cosa se opone a todo cuanto pueda suprimir su 
existencia (Spinoza, 1905, p. 70-71). 

23. Spinoza, 1905, p. 1: «Se considera libre [libera] a aquella cosa que existe en virtud 
de la sola necesidad de su naturaleza y es determinada por sí sola a obrar [a se sola 
ad agendum determinatur]; mientras que se llama necesaria [necessaria], o más bien, 
coaccionada [coacta], a aquella cosa que es determinada por otra cosa a existir y operar 
de cierta y determinada manera».



184 Juan Pablo Esperón y Martín Chicolino

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

La idea de «falta», «privación» o «carencia», tan cara a nuestra concepción 
(y vivencia) del deseo, es completamente ajena a la Ética de Spinoza como 
«sistema de pruebas». Es en razón de esta concepción positiva del deseo/
conato que no puede decirse, por ejemplo, que la «tristeza» consista en 
una privación de una perfección mayor (privación de una alegría): «no 
podemos decir que la tristeza consista en la privación [in privatione] de 
una perfección mayor, ya que la privación no es nada [nam privatio nihil 
est]» (1905, p. 101)24; y por la misma razón, tampoco podemos decir, 
por ejemplo —y volveremos sobre ello más adelante— que el varón 
que efectúa composiciones prostituyentes de su deseo (quien construye 
amores bajamente sensuales) «carezca» de un gran amor, o que le falte 
encontrar al verdadero amor (lo cual no significa en lo más mínimo 
equiparar o difuminar las diferencias entre el deseo prostituyente y el 
deseo no-prostituyente, como veremos luego). Una vez más, encontramos 
esta misma concepción spinozeana y anti-psicoanalítica del deseo en El 
Anti-Edipo de Deleuze y Guattari: «el inconsciente ignora la castración, 
del mismo modo como ignora a Edipo, los padres, los dioses, la ley, la 
falta» (il ignore les parents, les dieux, la loi, le manque) (1992, p. 71). 

Nunca hay carencia, nunca hay falta, nunca hay privación o ausencia, 
nunca hay ahuecamiento posible de la potencia (o del deseo / esencia 
/ conato); antes bien, somos nosotros mismos —por la equivocidad 
y la oscuridad propia de los signos lingüísticos y de los signos sexuales 
(demasiados atados a nuestros afectos particulares y cambiantes), así como 
por la equivocidad y la oscuridad propia de los signos sociales (signos de 
orden-obediencia, signados por la esperanza y el temor, por alegrías-pasión 
y por tristezas), y por pensar analógica y comparativamente— quienes 
inyectamos la negación y la falta en todas las cosas, y entonces nos ponemos a 
escribir o a predicar, por ejemplo, que el ser humano o el deseo humano son 
«imperfectos» porque carecen de una perfección mayor (a causa del vicio, 
el pecado, la caída que fragmentó nuestra esencia divina, etcéteras). En 
síntesis, al introducir la falta o la carencia introducimos simultáneamente 
la «culpa» y la «mala conciencia» al interior de la potencia o del deseo / 
esencia / conato: 

24. La misma idea se encuentra en la Carta XXXII de Spinoza a Blyenbergh: 
«Privationem non esse quid positivum, eamque respectu nostri, non vero Dei intellectus 
ita nominari» (1905, p. 224).



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Deleuze cum Spinoza: ética, sexualidad y política 185

nosotros mismos les atribuimos algo que implica una negación [iisdem 
aliquid tribuimus quod negationem involvit] (tal como «término», «límite», 
«impotencia», etc.), y, en esa medida, los llamamos «imperfectos» porque 
no afectan nuestra alma del mismo modo que aquellos que llamamos 
«perfectos»,  pero no porque les falte algo que sea suyo [non quod ipsis aliquid 
quod suum sit deficiat], ni porque la naturaleza haya incurrido en culpa [vel 
quod Natura peccaverit] (Spinoza, 1905, p. 113). 

Asimismo, para Spinoza ni la percepción ni la imaginación son una 
carencia de razón, ni la falsedad es una carencia de verdad, ni la tristeza 
es una carencia de alegría, ni la sensualidad baja es una carencia de un 
verdadero amor, ni la impotencia es una carencia de poder, ni el suicidio 
es una carencia de conatus o de perseverancia afirmativa en el ser (o, peor, 
una «perseverancia en el no-ser»), ni, por la misma razón, tampoco existe 
ninguna carencia de ser (que es aquello que algunos llaman el «vacío» o la 
«nada»)25, puesto que de la nada nunca puede surgir algo.

V. El deseo (Cupiditas) como excitación sexual (libido). 
La ética sexual de Spinoza

«Communis vulgi persuasio videntur credere se eatenus liberos esse, quatenus 
libidini parere licet» (Spinoza, 1905, p. 179)26.

Hemos visto en los apartados anteriores hasta qué punto la concepción del 
deseo (cupiditas) de la Ética de Spinoza es una concepción completamente 
positiva y afirmativa, que ni reduce la cupiditas a la libido, ni tampoco la 
identifica con la privación, la falta, la carencia, la menesterosidad (dado 
que, como vimos, para Spinoza la privación literalmente no existe); al 
contrario, esas fueron las operaciones de las filosofías morales de Descartes, 
Locke, Leibniz, Hegel y Schopenhauer27. Esto nos conduce a un punto 
generalmente poco atendido y que nosotros creemos fundamental: si la 
Ética de Spinoza tuviese algún aporte que hacer en lo relativo al campo 

25. Cf. Spinoza, 1905, p. 11: «Vacuum in natura non detur». 
26. Traducción nuestra: «La autocomplacencia común del vulgo consiste en creer que son 
“libres” en la medida en que se les permite obedecer a su libido». 
27. A propósito del deseo como libido y como falta, cf. Descartes (1988, p. 121-122; 
127-128); Locke (1894, p. 304; 333; 340; 351; 355; 358; 367); Leibniz (1904, p. 140; 
143; 165); Schopenhauer (2018, p. 71; 79) y (1913, p. 701); Hegel (1969, p. 158) y 
(1979, p. 502; 516).



186 Juan Pablo Esperón y Martín Chicolino

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

de la «sexualidad» humana, entonces va de suyo que ese aporte debería 
partir necesariamente del presupuesto spinozeano de que no existe ninguna 
soldadura entre deseo-libido-falta; razón por la cual, dicho sea de paso, nada 
puede haber tomado el psicoanálisis de Spinoza que no sea otra cosa que 
una falsificación28. Ahora bien, por esta razón creemos que resulta necesario 
abordar aquí cómo concibe el propio Spinoza la relación no-reductiva que 
existe entre el deseo (cupiditas) y la excitación sexual (libido), en orden a 
considerar lo que podría considerarse una «ética sexual» inscrita en la Ética 
de Spinoza. 

Para adentrarnos en el problema de la sexualidad (relación deseo-libido) 
en Spinoza necesitamos retomar sucintamente cuáles son los tres géneros 
de conocimiento, cuál es nuestra relación con los afectos/deseos/conatos 
en cada género de conocimiento, y cuáles son modos de existencia que 
corresponden a cada género, pues es evidente que la sexualidad humana 
es un fenómeno que pone en juego al conocimiento y a los afectos, y que, 
consecuentemente, define tipos o modos de existencia posibles. Sin dudas, 
no ha de ser la misma «sexualidad» la que ejercemos estando estancados en 
el primer género, que la que ejercemos al pasar hacia el segundo o el tercer 
género de conocimiento.

Deleuze nos brinda un buen resumen de los tres géneros de conocimiento 
a lo largo de sus clases sobre Spinoza; en ellas podemos notar que (1) bajo 
el «primer género de conocimiento» (o primer conatus de la razón) devenir 
razonable consiste en esforzarse por seleccionar los datos de la situación 
(sélectionner les données de la situation) en orden a elegir aquellos elementos 
de la misma que nos afectan de alegría y aumentan nuestra potencia e 
independencia, así como a apartar aquellos elementos que nos afectan de 
tristeza y nos tornan dependientes (p. 124; 131); se trata de un conatus 
del nivel más elemental de la razón y de la vida (conatus de selección/
composición), en el que cada uno se esfuerza por evaluar los «signos» 
(equívocos) que le llegan desde el exterior en orden a intentar determinar 
lo que conviene con nosotros y lo que no conviene, organizando dichos 
encuentros y huidas alrededor de aquello que amamos y de aquello que 
somos capaces de soportar (ce qu’il aime et ce qu’il supporte) (p. 248-249). 

28. En su clase del 27 de enero de 1981 Deleuze remarca que la bêtise ce n’es pas simplement 
quand on dit quelque chose de faux: c’est bien pire: c’es quand on donne une interprétation 
médiocre de quelque chose de vrai (cf. 2011, p. 273). 



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Deleuze cum Spinoza: ética, sexualidad y política 187

En este primer esfuerzo estamos fuertemente conectados con alegrías 
pasivas (joies-passives) o alegrías-pasión (joies-passion) que provienen del 
carácter propiamente equívoco de todos los signos y del carácter polisémico 
de todos los significados y significantes; y si bien estas alegrías pasivas 
pueden aumentar nuestra potencia de obrar (porque toda alegría es 
aumento de potencia), todavía se trata de un aumento de nuestra potencia 
que está demasiado sujeto al azar de los encuentros y a la ambigüedad de 
las interpretaciones que hacemos, es decir, no se trata aún de un aumento 
de potencia (alegría) que hayamos conquistado por poseer activamente 
nuestras potencias (p. 251-252); a punto tal que este primer género de 
conocimiento, que no es sino vivir solamente en función de los signos (la 
vie d’après des signes), es casi prácticamente un género de ignorancia (un 
genre d’ignorance) (p. 266). En efecto, aquí sólo conocemos los efectos de 
los cuerpos sobre nosotros (a través de los afectos que nos suscitan), pero 
no conocemos aún sus causas, ni las composiciones de relaciones (pues 
los signos no nos dan más que ideas inadecuadas y confusas, ideas de un 
efecto separado de su verdadera causa) (p. 311-312). En este mundo de 
los signos equívocos y confusos «bueno» significa que encontramos en el 
exterior partes o elementos que convienen con nuestras propias partes bajo 
su relación, y «malo» significa hacer encuentros igualmente exteriores con 
partes que no nos convienen bajo la relación en la que están, pero todo ello 
sigue siendo muy inadecuado y confuso (p. 424). Es la peor vida posible, 
la vida de la servidumbre, o, en rigor, es el modo de existencia propio 
del estado de naturaleza, que sin embargo perpetuamos en medio de la 
sociedad y de las relaciones sociales, políticas, sexuales, afectivas, amatorias. 

En este mundo de los signos, significados y significantes confusos y 
equívocos no podemos guiarnos ni relacionarnos (ni organizarnos) más 
que a fuerza de interpretar equívocamente —puesto que todos los signos 
son, por naturaleza, equívocos— los sentidos, los valores y los significados 
que atribuimos a las cosas (no es todavía el mundo un poco más perfecto 
de las «nociones comunes»). Siendo estos signos, según Deleuze, de 
cuatro tipos: (a) los signos-impresiones o signos indicativos, que son las 
percepciones o afecciones que los cuerpos exteriores imprimen en nosotros, 
sin que todavía conozcamos la causa; (b) los signos-imperativos o signos de 



188 Juan Pablo Esperón y Martín Chicolino

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

mando/obediencia, que se producen por la ilusión finalística29; (c) los 
signos-interpretativos; y finalmente (d) los signos-velocidades o signos 
vectoriales, que van a ser los signos nos permitan finalmente salirnos fuera 
del régimen de los signos y romper las asociaciones existentes, hacia el 
mundo de la univocidad (p. 285-289; 296-298). Los primeros tres signos 
son fundamentalmente equívocos, y son los que existen y de los que nos 
servimos cotidianamente en las sociedades tal y como las conocemos y 
las vivimos (p. 294); sin embargo, mientras que el cuarto signo es, por 
su naturaleza de signo, también un signo equívoco, ocurre que por su 
función será capaz de lanzarnos fuera del mundo de los signos hacia el 
tercer género (p. 296).

Ahora bien, ¿qué pueden ser el amor y la sexualidad mientras estemos 
estancados en este primer conatus elemental de la razón y en el modo de 
vida  inestable que de él se desprende? Aquí «amar» y «desear» no consisten 
sino en esa alegría-pasiva que nos lleva a demandar permanentemente 
de los otros pruebas o signos de amor: es el famoso deseo de ser amado, 
querido, deseado (deseo-pasión o deseo pasivo que incluso puede devenir 
deseo pasivo-agresivo); y esa demanda la exigimos o esperamos tanto de 
las personas como de Dios. Por eso para Deleuze es el modo de existencia 
propio de los niños que reclaman y demandan el amor de sus progenitores 
(niños-tiranos) (p. 130-131; 288); de los profetas que reclaman a Dios 
«signos» de revelación; de los amores bajos que reclaman de los otros una 
satisfacción y una descarga (prostitución o amores bajamente sensuales); de 
los amores grotescos como el de las escenas de pareja (la scène de ménage), 
que no pueden brindarnos más que pseudo-alegrías y bajas alegrías de 
compensación (petites joies de compensation). Mundo relacional asqueroso, 
infecto (tóxico), y miserable: c’est dégoûtant tout ça, c’est infect, c’est la vie la 
plus minable du monde (p. 237; 258).

Por otro lado, (2) el «segundo género de conocimiento» (o conatus 
de la razón) consiste en haber podido aprender a seleccionar nuestras 

29. Cf. Spinoza, 1905, p. 246: «La naturaleza no obra a causa de un fin [naturam propter 
finem non agere], pues el ser eterno e infinito [aeternum et infinitum Ens] al que llamamos 
Dios o Naturaleza [Deum seu Naturam] obra en virtud de la misma necesidad por la que 
existe»; de modo tal que «como no existe para ningún fin, tampoco obra con vistas a fin 
alguno [ut ergo nullius finis causa existit, nullius etiam finis causa agit], [pues] lo que se 
llama “causa final” no es otra cosa que el apetito humano mismo [causa finalis nihil est 
praeter ipsum humanum appetitum]».



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Deleuze cum Spinoza: ética, sexualidad y política 189

líneas de alegrías-pasión, es decir, que hayamos aprendido a reconocer 
nuestros encuentros y composiciones con los cuerpos que nos convienen 
(que convienen con nosotros), construyendo esa «x» o «tercer cuerpo» 
entre los dos cuerpos (o más). Si eso ocurre, entonces no cesamos de 
aumentar nuestras potencias (aunque siempre de una forma variable), 
e incluso, logramos entrar en posesión de nuestras potencias (lo que era 
imposible bajo el primer género). Y si bien aquí todavía permanecemos 
en el régimen de las alegrías-pasión o de los afectos pasivos, ocurre que a 
fuerza de haber aprendido a seleccionar y a aumentar nuestras alegrías-
pasivas llegamos al punto de poseer nuestra potencia por haber entrado 
en una especie de «acuerdo consigo mismo» en función del cual ahora 
sabemos lo que podemos. A partir de entonces, si logramos poseer nuestras 
potencias ya no conoceremos a los cuerpos (cosas o personas) únicamente 
por los afectos pasión o pasivos que suscitan en nuestro cuerpo sino que 
los conoceremos bajo las «relaciones» que los constituyen cuando se 
componen con nosotros y con nuestras relaciones constitutivas; ya no 
captaremos los efectos sino las composiciones de relaciones mutuas. El 
segundo género de conocimiento es entonces la comprensión de algo 
común (quelque chose de commun), y también es el conocimiento de las 
causas de los efectos (p. 304-305; 310-311). 

Si logramos dar ese brinco o salto (de saut, de bond) ya no nos 
veremos como relacionándonos meramente con «cosas» u «objetos», 
ni nos viviremos a nosotros mismos como meros «yoes» o «personas» 
estratificadas y duras30, sino que nos viviremos como «paquetes de 
potencias» (paquets de puissance) y como «paquetes de relaciones» (paquets 
de relations), bajo composiciones de relaciones con los otros (p. 309), 
y bajo ideas adecuadas que ya no son meros «signos» sino «nociones 
comunes» o notions communes —pues sólo el signo es equívoco—; lo cual 
no significa que sean «nociones comunes a todos los espíritus», sino que 
son comunes al menos a dos cuerpos (nociones entre dos cuerpos/almas en 
composición), siendo uno de ellos el nuestro (p. 312; 314). Una noción 

30. Deleuze dice: ya no se es un varón, ya no se es una mujer (ce n’est plus un homme, 
ce n’est plus une femme), pero no porque se haya devenido “impersonal” (ce n’est pas que 
ce soit devenu impersonnel), sino porque se permanece extraordinariamente personal (ça 
reste extraordinairement personnel), pero es una “personalidad” (es decir, forma de la 
subjetivación) que ha cambiado completamente de sentido (c’est une personnalité qui a 
complètement changé de sens) (Deleuze, 2011, p. 309). 



190 Juan Pablo Esperón y Martín Chicolino

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

común nunca es una noción que pueda ser formada por un individuo 
aislado; por lo tanto, no podemos formar una noción común sin que se 
constituya un tercer cuerpo (un troisième corps) del cual tanto el cuerpo 
exterior como el nuestro no somos más que partes (p. 507). 

Y desde el momento en que conquistamos las nociones comunes y las 
alegrías activas, entramos en la posibilidad de conquistar el nivel de la 
«univocidad», porque esas nociones se dicen en único y mismo sentido del 
otro cuerpo y del mío (elles se disent en un seul et même sens de l’autre corps 
et du mien) (p. 315). Es cuando formamos una noción común (junto con 
otro cuerpo) que entramos en posesión de nuestra potencia de actuar, y 
de dicha posesión derivan los afectos activos (p. 503). Por lo tanto, tanto 
el segundo como el tercer género de conocimiento implican en nosotros 
un deseo activo de salir del mundo de los «signos» y las «interpretaciones» 
hacia la univocidad inequívoca. Pero esta univocidad no pre-existe, sino que 
precisamente es algo por construir: tenemos que crear en común otro lenguaje 
que sea inequívoco (p. 280-282; 284). Se trata de una tarea creativa a la vez 
individual y política, a la vez social y sexual. 

Es en este sentido que Deleuze sostiene que las «nociones comunes» 
son siempre políticas (les notions se révèlent comme essentiellement politiques) 
y que tienen que ver siempre con la construcción de una comunidad (la 
construction d’une communauté). Así, la pregunta fundamental de toda 
política y micro-política tanto social como sexual spinozeana no puede 
ser sino ésta: «¿Qué “tercer cuerpo” hacemos con alguien que amamos 
o que nos ama?» (quel troisième corps vous faites avec quelqu’un que vous 
aimez ou que vous aimez bien?) (p. 507-508). A partir de este momento 
—punto fundamental para la sexualidad acorde con el segundo genero de 
conocimiento—, ya no le haremos pagar a los otros (sans le faire payer aux 
autres) ni nuestros placeres ni nuestros dolores, y ni siquiera nuestra propia 
muerte (p. 309). Aquí el amor ya no es un mero amor personal, un amor 
por «la otra persona» (por su cuerpo, su carácter, su inteligencia, etc.), sino 
un amor por esa tercera cosa que construimos entre las personas; es un amor 
por el agenciamiento o la composición (por la relación) más que un amor 
por los términos o polos de la relación: amamos a la persona, sí, pero no en 
tanto que es una «persona» individual (un yo), sino en tanto que junto con 
esa persona hemos construido o compuesto un cuerpo y un alma superior 



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Deleuze cum Spinoza: ética, sexualidad y política 191

y común (y es eso lo que nos hace amarnos). Se ama a los individuos, pero 
no por los individuos, sino por la relación entre los individuos.

Finalmente (3) el «tercer género de conocimiento» implica el salto o fuga 
desde las «nociones comunes» a dos o más cuerpos (nociones relacionales 
o relativas a relaciones de composición) hasta alcanzar el conocimiento de 
la esencia singular de cada cosa (des essences singulières de chaque chose), es 
decir, a la potencia singular (la puissance singulière) de cada cosa o cuerpo (las 
singularidades), o sea, su grado singular de potencia (son degré de puissance) 
(p. 319). En ese momento, dice Deleuze, me capto a mi mismo en mi esencia 
(je saisis moi-même dans mon essence), capto a los cuerpos exteriores en sus 
esencias (les corps extérieurs dans leurs essences), y capto a la sustancia-dios en 
su esencia (et la substance-dieu dans son essence) (p. 320). Este conocimiento 
va más allá de las «relaciones» (va plus loin que les rapports) porque alcanza la 
esencia que se expresa en las relaciones (l’essence qui s’exprime dans les rapports), 
la esencia de la cual dependen nuestras relaciones (l’essence dont les rapports 
dépendent), siendo la esencia un grado de potencia; conocemos entonces 
nuestro propio grado de potencia y los grados de potencia de los otros (c’est 
la connaissance que ce degré de puissance prend de soi-même et prend des autres 
degrés de puissance) (p. 428). Desde entonces, las nociones comunes y los 
afectos activos (que derivan de ellas) van a ser revestidos ellos mismos por 
nuevas ideas y por nuevos estados, o afectos del tercer género (vont elles-
mêmes être doublées par de nouvelles idées et de nouveaux états, ou de nouveaux 
affects du troisième genre), que son las auto-afecciones (auto-affections), que ya 
no son nociones comunes sino ideas-esencias singulares, y los afectos activos 
que derivan de ellas (p. 503-504).

Sin embargo, el tercer género (y el modo de vida que le corresponde) no 
es un «estado» al que se llega, no es un punto de llegada final y de descanso 
merecido, sino que es una conquista y una construcción permanentes (en 
la duración) pero siempre al borde de arruinarse e impotenciarse: por 
más fuerte que sea la certidumbre del tercer género, todo puede ser aún 
arruinado (si forte soit la certitude du troisième genre, tout encore peut 
être gâché), todo puede desplomarse en un instante (tout peut s’écrouler), 
porque podemos ser arrastrados por esa potencia (je peux être comme 
emporté par la puissance), y, en lugar de combinarla o componerla, ser 
arrastrados por una especie de exasperación (je peux être emporté par une 
espèce d’exaspération), en la que de golpe destruimos lo que hay, o bien nos 



192 Juan Pablo Esperón y Martín Chicolino

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

rompemos (je craque) (p. 509). En este tercer género de conocimiento 
conquistamos verdaderamente la alegría-acción que conduce a la beatitud 
o libertad, la cual, cuando es directa y completa, es una alegría por la 
cosa misma; no es ni una «alegría compensatoria» ni una «pequeña sucia 
alegría» (p. 302-303), ni una alegría basada en la esperanza (p.  306). 

En el campo de las relaciones afectivas, sexuales y amatorias, esto es 
lo que nos permitirá hacer una distinción o diferencia —sin apelar a 
ninguna moral, a ningún signo de orden-obediencia, ni a ningún sistema 
del juicio— entre el deseo libre y el amor libre (la cupiditas y el amor propios 
del tercer género de conocimiento) y el amor y el deseo como libido, como 
apetito bajamente sensual y compensatorio (la cupiditas-libido propia del 
primer y segundo género), en el que sólo podemos ver y experimentar a las 
cosas y a las personas como un «objeto», desinteresándonos por conocer 
sus propias potencias y por cómo se componen con nosotros, y en función 
de qué relaciones. En otras palabras: el deseo libre y el amor libre no tienen 
en Spinoza nada que ver con buscar el placer (autre chose que chercher le 
plaisir) (p. 304). Se trata más bien una auto-afección mutua y recíproca, 
porque las ideas que nos aporta el tercer género de conocimiento son auto-
afecciones (p. 475; 498-499; 503-504), y nos conducen a lo que Spinoza 
llama acquiescentia in eo ipso (contento de sí mismo), que es realmente 
un modo de existencia superior y libre, no sujeto a la servidumbre de los 
afectos, ni a la de la libido, ni de los signos sociales, sexuales, etc.

Por lo tanto, los tres géneros de conocimiento implican necesariamente 
tres modos de existencia o tres maneras de vivir (p. 428), y esos tres modos 
de existencia forzosamente tendrán que implicar, según nuestra hipótesis 
de trabajo, tres modos diferentes de la sexualidad. Poco énfasis se ha dado a 
este aspecto del spinozismo.

En otras palabras, la descripción del movimiento de pasaje del primer 
género de conocimiento a los otros implica, como podemos ver, un 
constante pasaje hacia una mayor perfección, hacia una mayor alegría, 
hacia un aumento de la potencia de obrar y pensar, y por lo tanto, 
hacia a un aumento del conocimiento de nosotros mismos y de los 
demás, conocimiento común de lo que podemos en común, es decir, de 
nuestra potencia (tanto individual como colectiva) para permanecer 
afirmativamente en el ser (conatus); aunque, como sabemos, eso siempre 
puede retroceder, atascarse (girar en el vacío de la anti-producción), o 



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Deleuze cum Spinoza: ética, sexualidad y política 193

incluso enfermarse, envenenarse, romperse y morir. En este sentido, así 
como los afectos y deseos (y las ideas correspondientes a ellos) del primer 
y segundo género de conocimiento no se comparan, en perfección, con los 
afectos y deseos (y las ideas correspondientes a ellos) del tercer género, así 
también ocurrirá que la sexualidad (y las ideas de sexualidad) del primer y 
segundo género no se compararán tampoco con lo que podría ser un deseo 
y una sexualidad del tercer género, que es lo que Deleuze denomina (en su 
curso sobre Spinoza) «la sexualidad unívoca» o (en El Anti-Edipo) «el sexo 
no-humano»31. Éste es el punto al que queríamos llegar, en orden a brindar 
un aporte (que creemos necesario) en torno a lo que podría ser una ético-
política sexual spinozeana.  

Ahora bien, ¿en que podría consistir este nuevo deseo y esta sexualidad 
unívoca no dada y por crear? ¿Y en qué se diferenciaría del deseo y de 
la sexualidad ya instituidos, establecidos y dominantes (eso que Foucault 
denominaba «el dispositivo de la sexualidad»), es decir, de la sexualidad 
que aprendemos (que se nos enseña) en la sociedad estatal, y que nosotros 
mismos ejercemos y vivimos en medio de la sociedad estatal como si 
se tratase de nuestra sexualidad humana normal y civilizada (auténtica)? 
¿En qué modo de existencia nos sumergen o quieren sumergirnos todos 
aquellos que, todavía hoy —y de una manera completamente contraria a 
la concepción que Spinoza tiene de la relación cupiditas-contatus-libido—, 
nos dicen que lo propio del deseo es la falta, la carencia, la menesterosidad 
(o el falo y la castración), y que nos dicen que todos nuestros deseos sexuales 
han de valorarse según un sistema del juicio trascendente en función del 
cual, y a partir de signos e interpretaciones totalmente equívocas, se nos 
divide nuestra sexualidad en «normal» o «patológica», o, incluso, según 
un sistema del juicio trascendente que pretende valorar nuestra sexualidad 

31. Cf. Deleuze/Guattari, 1992, p. 471: «El problema de la máquina deseante, en su 
carácter esencialmente erótico, no radica en modo alguno en saber si alguna vez una 
máquina podrá darnos “la ilusión perfecta de la mujer”  [l’illusion parfaite de la femme]. 
Por el contrario, radica en esta cuestión: ¿En qué máquina meter a la mujer, en qué 
máquina se mete una mujer para convertirse en el objeto no-edípico del deseo, es decir, 
sexo no-humano? [c’est-à-dire sexe non-humain]». El sexo no-humano, o lo no-humano de 
la sexualidad humana, no refiere ni a la existencia o el reconocimiento de un sexo o dos 
sexos (la llamada “diferencia sexual”), sino que se refiere a los n-sexos: «Hacer el amor no 
se reduce a hacer uno, ni siquiera dos, sino hacer cien mil; eso son las máquinas deseantes 
o el sexo no-humano: no uno ni siquiera dos sexos, sino n-sexos [non pas un ni même deux 
sexes, mais n-sexes]» (op. cit., p. 352). 



194 Juan Pablo Esperón y Martín Chicolino

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

según cuáles sean las «personas» o los «objetos» que perseguimos? ¿En qué 
modo de existencia nos sumergen o quieren sumergirnos todos aquellos 
que postulan que existe «en última instancia» un código trascendente 
y seguro (la clase, la posición en el esquema de producción, etc.) para 
poder distinguir de antemano, por ejemplo, entre la sexualidad burguesa 
y la sexualidad progresista o proletaria? ¿Y en qué modo de existencia nos 
sumergen o quieren sumergirnos todos aquellos que, finalmente, postulan 
que la sexualidad sólo puede definirse y valorarse según un los postulados 
de un código jurídico-contractual (axiomas estatales), del tipo «contrato 
sexual consentido»?

Rastreando especialmente las cartas entre Spinoza y Blyenbergh (las 
llamadas «cartas del mal»), así como algunos pasajes de la Ética, Deleuze 
desglosa lo siguientes tipos de aquello que podríamos llamar «malos 
amores» (amores «bajos», en tanto que amores de servidumbre); ellos son: 
el adulterio (cf. p. 175-176; 220-221) y la prostitución o amor bajamente 
sensual (cf. p. 220-237; 303; 309; 427; 447-448). Estos dos tipos de amores 
bajos y serviles (que existen en plena sociedad estatal) corresponden al 
primer género de conocimiento y al «modo de existencia» afectivo-pasivo 
que éste expresa, y que la sociedad misma estimula. Pero no por ello debe 
creerse que, por oposición, el «matrimonio» (conyugalidad) habrá de ser 
para Spinoza el ejemplo del «buen amor», del amor apetecible y superior; 
todo lo contrario: hemos visto que el propio Deleuze pone como ejemplo 
típico del mal amor correspondiente al primer género de conocimiento 
a la típica «escena de pareja» o escena conyugal (la scène de ménage), que 
como hemos visto no puede brindarnos, tal y como ahora existe, más que 
pseudo-alegrías y petites joies de compensation. El «matrimonio» (contrato 
jurídicamente codificado por la sociedad estatal) en sí mismo no significa 
nada ni posee ningún sentido ni ningún valor positivo a priori para Spinoza; 
al contrario, la conyugalidad establecida y tenida por «normal», lo mismo 
que el adulterio y la prostitución, no es sino parte del mundo relacional 
dégoûtant, infect (tóxico), y minable (p. 237; 258). Tanto en el matrimonio 
como en el adulterio y la prostitución lidiamos con una forma de deseo 
y sexualidad en la que les hacemos pagar a los demás nuestros placeres, 
nuestras satisfacciones, nuestras «descargas», nuestros goces, nuestras 
tristezas, sentimientos de fracaso, nuestras «fiestas», etc. 



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Deleuze cum Spinoza: ética, sexualidad y política 195

Por lo demás, los celos, la envidia, la ambición, la mala conciencia, 
la toxicidad, y todas las peores tristezas o alegrías-pasivas se encuentran 
presentes por igual tanto en el amor del matrimonio como en el adulterio 
o la prostitución. Que la sociedad estatal, sin embargo, valore e invista al 
matrimonio como práctica virtuosa mientras que, por el contrario, valore e 
invista al adulterio o a la prostitución como prácticas viciosas y criminales 
(o, por el contrario, como aceptables y reglamentables) todavía nos dice 
nada acerca de la comprensión de la composición de relaciones, ni en torno 
al tipo de sexualidad que ejercemos. En otras palabras: ya sea capitalista 
o socialista, aquello que la moral de la sociedad estatal —con sus signos 
equívocos del mando y la obediencia, y con sus máquinas de interpretación 
(sistema del juicio)— nos permite o nos prohíbe, nos castiga o nos premia, 
nos coarta o nos estimula, todavía no nos dice nada acerca de por qué, por 
ejemplo, devenir un varón tramposo (un engañador o un prostituyente) 
constituye, desde la perspectiva de los grados de potencia y de la composición 
de relaciones, un «modo de existencia» bajo, vil y depotenciante, y por lo 
tanto, algo que debemos conjurar y cortar (huir y hacer huir).

Si nos dirigimos a la definición del «amor» en la Ética de Spinoza, vemos 
que se define como una alegría (laetitia) acompañada por la idea de una 
causa exterior, y que el que ama se esfuerza (conatur) necesariamente por 
tener presente y conservar la cosa que ama (quam amat praesentem habere 
et conservare) afectándola de alegría cuanto pueda (laetitia quantum potest 
afficiendo) (1905, p. 74); pero además, Spinoza agrega más adelante que este 
conatus amoroso del amante es tanto mayor cuanto mayor es su amor, así 
como cuanto mayor es su esfuerzo para conseguir que la cosa amada le ame a 
su vez (ut et conatus efficiendi ut res amata ipsum contra amet) (1905, p. 86)32. 

Ahora bien, hemos de notar que esta es solamente la definición diríase 
«teoremática» del amor; resta todavía pasar al plano «problemático» del 
amor, que consistirá en ver —en nuestra vida práctica concreta y en 
función de la composición concreta de relaciones que efectuamos— con 

32. Por contra, Spinoza define al «odio» como una tristeza acompañada por la idea de 
una causa exterior en la que el que odia se esfuerza necesariamente por apartar y destruir la 
cosa que odia (quam odio habet amovere et destruere conatur) (1905, p. 74). Sin embargo, 
la ética spinozeana como «sistema de pruebas» nos dice que el odio siempre puede ser 
destruido por el amor (odium amore deleri potest) (p. 89), y cuando eso ocurre, cuando el 
odio se trueca en amor (in amorem transit), ese amor será más agrande que si el odio no 
lo hubiera precedido (amor propterea maior est quam si odium non praecessisset) (p. 90).



196 Juan Pablo Esperón y Martín Chicolino

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

qué tipo de afecto envolvemos a este conatus o esfuerzo por tener presente 
y conservar a la cosa/persona amada; es decir, resta ver si este conatus que 
es el amor surge o es motorizado en nosotros por una alegría pasiva o por 
una alegría activa, pues es eso lo que marcará la diferencia y los que nos 
dirá algo acerca de los modos de existencia y de las maneras de vivir (y 
concebir) nuestra sexualidad y nuestro deseo. 

Por otro lado, es necesario notar asimismo que esta definición del amor 
detalla que se trata de una alegría (laetitia) acompañada por la idea de una 
causa exterior o externa. Se trata, por lo tanto, de una definición del «amor» 
en tanto que ese amor depende de otra cosa como su causa o idea de causa; 
y así, por el hecho mismo de depender de algo exterior —por ejemplo, de 
cosas tales como la figura o la fisonomía de la persona amada, o las pasiones 
que la persona amada suele suscitar o estimular en nosotros—, dicho amor 
puede caer siempre en el exceso. Y el amor que puede volverse excesivo es, 
precisamente, el amor que se configura a partir de alegrías pasivas o afectos 
pasivos, a punto tal que este tipo de «amor» no se diferencia en nada del 
mero «placer» (titillatio): 

«El “amor” es una alegría acompañada de la idea de una causa externa: 
así pues, el “placer” acompañado de la idea de una causa externa es 
amor» (amor est laetitia concomitante idea causae externae: titillatio igitur, 
concomitante idea causae externae amor est) (Spinoza, 1905, p. 136). 

El amor que surge de afectos-pasión y de la idea de una causa exterior 
es un tipo o modo del amor que precisamente puede sufrir todo tipo de 
equivocidades y alteraciones, ya que, tal y como Spinoza nos lo dice, con 
frecuencia nos ocurre que incluso mientras disfrutamos (fruimur) de la 
cosa que apetecíamos (appetebamus) nuestro cuerpo comienza de repente 
a adquirir en virtud de ese disfrute una nueva constitución —por la cual 
nuestro cuerpo queda determinado de un modo diferente al que estaba—, 
y desde entonces, se excitan en nuestro cuerpo otras imágenes de las cosas 
(aliae rerum imagines in eo excitantur), a punto tal que el alma comienza al 
mismo tiempo a imaginar y a desear otras cosas (mens alia imaginari aliaque 
cupere incipit) (1905, p. 100). En otras palabras, el amor-pasión (pasivo) 
acorde con el primer género de conocimiento, que es el amor que tiene su 
origen en afectos de «placer» y de «satisfacción» de un anhelo, es siempre un 
amor mudable y siempre estará sujeto a imágenes y signos cambiantes, que 
son capaces de hacer que aquello que hasta recién amábamos nos resulte 



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Deleuze cum Spinoza: ética, sexualidad y política 197

ahora indiferente, o incluso odioso. De modo que desde el punto de vista 
de las afecciones interiores, el amor-pasión puede saciarse y resultar odioso 
(generando hastío o repugnancia, fastidium o taedium); y ello es así porque 
según Spinoza el amor y el deseo pueden tener excesos (amor et cupiditas 
excessum habere possunt), y, especialmente, se convertirán en «exceso» en 
tanto que deriven solamente de afectos-pasión, que sujetan al alma de tal 
modo en la consideración de un solo objeto, que ya no puede pensar en 
otros objetos (mentem in sola unius obiecti contemplatione ita detinent, ut de 
aliis cogitare nequeat) (1905, p. 136-137).

El propio Spinoza nos brinda una clave de desciframiento al decirnos 
que su propia definición del «amor» se distingue abiertamente de la 
definición brindada por el resto de los autores, por cuanto que éstos han 
venido definiendo al amor muy equívocamente, es decir, lo han venido 
definiendo como «la voluntad que tiene el amante de unirse a la cosa 
amada» (auctorum definiunt amorem esse voluntatem amantis se iungendi rei 
amatae); para Spinoza, dicha definición no expresa para nada la «esencia» 
del amor en tanto que «potencia», sino que sólo expresa una simple 
«propiedad» suya (non amoris essentiam, sed eius proprietatem exprimit). 
En otras palabras: la moral como «sistema del juicio» define al amor 
según su propiedad, mientras que la ética como «sistema de pruebas» lo 
define según su esencia/potencia. En efecto, ocurre que según Spinoza la 
mayoría de los autores (filósofos, moralistas, teólogos, etc.) se han hecho 
un concepto de la «voluntad» totalmente equivocado y ficticio, toda vez 
que por ‘voluntad’ no pueden entender otra cosa que el «libre albedrío» 
(liberum arbitrium). Así, si definen al amor por su propiedad es porque lo 
conciben como una «elección del alma» hecha en función de una supuesta 
«libertad de la voluntad». 

En orden a poder desmarcarse de estas concepciones demasiado morales 
y jurídicas del amor, propias de todo ‘sistema del juicio’ trascendente (sea 
un sistema filosófico, teológico, etc.), Spinoza nos aclara que si queremos 
aceptar la definición del amor como «la voluntad que tiene el amante 
de unirse a la cosa amada», será bajo la condición de no considerar a la 
«voluntad» como un «consentimiento» o una «deliberación», o como si 
la voluntad fuese una especie de «libre decreto del ánimo» (non intelligere 
consensum vel animi deliberationem), pues semejante concepto de «voluntad», 
nos dice Spinoza, sería ficticio (hoc fictitium esse). Punto importante y que 



198 Juan Pablo Esperón y Martín Chicolino

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

no se debe pasar por alto: el problema del amor, desde la perspectiva de 
la esencia o la potencia, no tiene nada que ver con el consentimiento o la 
deliberación. En segundo lugar, Spinoza sostiene que por «voluntad de 
unirse a la cosa amada» tampoco hay que entender un «deseo» de unirse a la 
cosa amada cuando ella se encuentra ausente (nec cupiditatem sese iungendi 
rei amatae quando abest), ni tampoco como el deseo de perseverar o insistir 
en su presencia cuando ella se encuentra ausente (vel perseverandi in ipsius 
praesentia quando adest), puesto que, de hecho, para Spinoza el amor puede 
concebirse sin ninguno de esos deseos (potest namque amor absque hac aut 
illa cupiditate concipi). Aquí, Spinoza es radicalmente opuesto a Descartes 
y a todo el resto. Por el contrario, el concepto spinozeano de «voluntad» 
relativo al «amor» es algo muy diferente: es el contento (acquiescendam) 
que la presencia (y no la ausencia) de la cosa amada produce en el amante, 
contento que le fortifica, o al menos mantiene la alegría del amante (1905, 
p. 229-230); en efecto, todos aquellos «deseos» citados no son sino tristezas, 
y, por lo tanto, no fortifican sino que deprimen e impotencian la potencia 
de obrar del cuerpo y la potencia de pensar del alma. El amor, el deseo, y 
la sexualidad de los esclavos consiste en concebir que sólo se ama o desea 
lo que falta, y que sólo amamos o deseamos algo si vemos que los demás 
también han puesto el ojo en ello. 

A partir de lo dicho, estamos en condiciones de elucidar qué es lo que 
Spinoza considera como «amores bajos», amores-pasión, es decir, amores 
serviles, pasivos, o impotenciantes, que son los amores que caben al «primer 
género de conocimiento» y al modo de existencia y de vida más bajo, a 
todo ese mundo relacional dégoûtant, infect (tóxico), y minable.

El ejemplo paradigmático es aquel amor que podemos denominar como 
«amor fiolo» o prostituyente, o amor bajamente sensual: el amor lascivo o 
prostituyente (amor meretricius), esto es, el deseo de engendrar suscitado 
solamente por la belleza de los cuerpos (generandi libido quae ex forma oritur), 
y, en general, toda clase de «amor» que no reconozca como causa la libertad 
del alma (omnis amor qui aliam causam praeter animi libertatem agnoscit), 
y que fácilmente se convierte en odio (facile in Odium transit) (1905, p. 
155). A condición, nuevamente, de que por «libertad del alma» (animi 
libertatem) entendamos no el libre albedrío ni el consentimiento, sino el ya 
mentado contento (acquiescendam) que la presencia (y no la ausencia) de 



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Deleuze cum Spinoza: ética, sexualidad y política 199

la cosa amada produce en el amante, contento que le fortifica, o al menos 
mantiene la alegría del amante. 

Así, como podemos observar, el «amor» definido no como propiedad 
sino desde la perspectiva de la esencia/potencia activa es aquel que de 
alguna manera ha conseguido desmarcarse tanto de los afectos-pasión 
(pasivos) como de la idea de una causa externa, puesto que si lo que nos 
obsesiona es la idea de una causa externa que encima se encuentra ausente 
(sea esa causa la esposa, la amante o la prostituta), ese amor será todo lo 
que se quiera, pero nunca un amor libre suscitado por un deseo libre. Esta 
es la razón por la cual Spinoza nos dice que si el lujurioso (prostituyente) 
está triste, se debe solamente al hecho de no haber podido aliviarse o 
descargarse (si libidinosus tristis est quod sibi morem gerere nequeat); pero 
que incluso llegado el caso de que lograse descargarse, aún así se tratará de 
una alegría-pasiva, y por lo tanto, esa alegría no puede ser sólida, ni libre 
de todo conflicto del ánimo (haec laetitia vix solida, et absque ullo animi 
conflictu esse potest) (1905, p. 79). Entonces, el lujurioso o prostituyente 
no se define como lujurioso o prostituyente por los «objetos» o «personas» 
que desea (porque desea prostitutas pudiendo desear en su lugar un buen 
amor conyugal), sino por la composición de relaciones afecto-pasivas 
que traza, y por la ignorancia (y el desinterés) tanto de sí mismo y de 
sus potencias, como de las personas y las potencias de las personas que 
prostituye. Desde esta perspectiva spinozeana, cualquier varón bien 
reputado socialmente puede estar afirmado en un «modo de existencia» 
de tipo prostituyente, incluso si nunca «pagó» a nadie por nada; incluso un 
esposo puede comportarse de facto como un prostituyente con su propia 
esposa toda vez que reproduzca ese maquinismo del deseo, es decir, toda 
vez que efectúe con ella una composición de relaciones afecto-pasivas en 
las que se desentiende de todo excepto de su propia titillatio y de su propia 
necesidad de descarga. No es el «objeto» sexual sino la composición de 
relaciones sexuales lo que nos define; pero ambos, tanto el esposo como 
el prostituyente devienen «prostituyentes» porque hacen pagar a los otros 
su placer, con la diferencia que, además, el prostituyente paga en dinero 
y el esposo no paga nada. Por consiguiente, tampoco es el «dinero» lo 
que define una composición prostituyente de relaciones (como todos creen 
apelando a la moral y al sistema del jucio), aún cuando el prostituyente 
hecho y derecho sí anteponga su dinero. 



200 Juan Pablo Esperón y Martín Chicolino

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Es por eso que para Spinoza los celos (zelotypia), que son una mezcla 
de afectos de odio y de envidia, son la mecánica propia de todos nuestros 
malos y bajos amores (amores de la servidumbre), tanto de aquellos amores 
legales o permitidos por la sociedad (matrimonio) como de aquellos ilegales 
o prohibidos (adulterio y prostitución): 

Quien imagina a la mujer que ama prostituyéndose con otro [alteri 
sese prostituere], no solamente se entristecerá [contristabitur] por resultar 
reprimido su propio apetito [ipsius appetitus coercetur], sino que también 
la aborrecerá [aversatur] porque se ve obligado a unir la imagen de la cosa 
amada a los genitales y las excreciones del otro [quia rei amatae imaginem 
pudendis et excrementis alterius iungere cogitur] (Spinoza, 1905, p. 85)33. 

Según Spinoza, siempre que el deseo y el amor estén basados en alegrías 
pasivas (en placeres, titilaciones y descargas seminales del cuerpo) y 
suscitados estrictamente por causas exteriores, no podrán conducirnos más 
que a una vida (individual y social) de celos interminables, esclavitud, tristeza 
y frustración permanentes, habida cuenta de que todo amante se entristecerá 
(amans contristabitur) cada vez que advierta que las circunstancias favorables 
a él han cambiado incluso en lo más mínimo; siendo la «frustración» 
(desiderium) una especie de tristeza-de-ausencia (falta) carácterística 
del modo de amar correspondiente al primer género de conocimiento; 
tristeza (tristitia) que se produce respecto de la ausencia de lo que amamos 
(absentiam eius quod amamus) (1905, p. 86). Para Spinoza la frustración del 
amor, o, en rigor, el amor que siempre resultará frustrante y servil (amor 
del primer género), es un afecto de tristeza ad cupiditatem refero, es decir, 
relativo al deseo-pasión (pasivo), ya que se trata de un deseo o apetito de 
poseer una cosa (desiderium est cupiditas sive appetitus re aliqua potiundi) 
alentado por el recuerdo de la cosa, y a la vez reprimido por el recuerdo de 
otras que excluyen la existencia de la cosa apetecida (1905, p. 107). 

Ahora bien, según Spinoza, para experimentar este deseo/amor de 
tristeza, celos, frustración y odio (disminución de la potencia de obrar 
y pensar) ni siquiera hace falta que el varón vea con sus propios ojos a 
aquella mujer que ama o desea prostituyéndose con otro, porque la sola 

33. En este pasaje es imperativo remitirse al texto latino, dado que las traducciones 
disponibles al español de la Ética de Spinoza (Vidal Peña y Pedro Lomba) tienden a 
escamotear el carácter prostituyente que Spinoza coloca en este pasaje, toda vez que 
traducen “alteri ese prostituere” por un aséptico «entregándose a otro». 



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Deleuze cum Spinoza: ética, sexualidad y política 201

fijación excesiva del alma del varón en ése solo y único objeto (a saber, su 
amante o prostituta) es ya, en tanto que tal, es decir, en tanto que coeundi 
libido, una especie de delirii o de morbo del alma: «no menos delirantes 
son considerados, ya que suelen mover a risa, los que se abrasan de amor 
soñando noche y día sólo con su amante o prostituta» (nec minus insanire 
creduntur qui amore ardent, quique noctes atque dies solam amasiam vel 
meretricem somniant, quia risum movere solent) (1905, p. 137). Así, por 
más que los varones engañadores o prostituyentes se vanaglorien de su 
«potencia sexual» y su virilidad en su trato con las mujeres, sintiendo que 
con su acto sexual prostituyente ellos contribuyen a aumentar no sólo su 
propia potencia sino también la potencia de las mujeres —el prostituyente 
cree que «empodera» a la la mujer prostituyéndola y dándole «trabajo»—, 
en rigor, ocurre que no son sino tristes varones delirantes y morbosos 
(impotentes a la vez que depotenciadores de los otros), porque desde el 
segundo en que se sientan rechazados por su amante (qui male ab amasia 
excepti sunt), caerán inmediata y necesariamente en esa mezcla de odio 
y envidia que son los celos (zelotypia), y, acto seguido, despreciarán 
necesariamente a todas las mujeres (1905, p. 166), revelando finalmente 
de qué está hecho su modo de existencia: 

Si alguien imagina que la cosa amada [rem amatam] se une a otro con 
el mismo vínculo de amistad, o con uno más estrecho [eodem vel arctiore 
vinculo amicitiae] que aquel por el que él solo la poseía, será afectado de 
odio hacia la cosa amada [odio ipsam rem amatam afficietur], y envidiará a 
ese otro [illi alteri invidebit] (Spinoza, 1905, p. 84).

Nuestros amores, los amores que estamos acostumbrados a emplazar 
y componer en la sociedad estatal (ya sean los amores del matrimonio, 
del adulterio, o de la prostitución), al ser amores-pasión y al estar todos 
fuertemente fijados en las causas exteriores, no son sino —por esencia y 
por potencia— amores bajos y serviles, amores investidos o fijados por los 
signos del mando y la obediencia (amores no libres, sino atravesados por la 
jerarquía), amores que aspiran a la posesión permanente (posesivos) y a la 
exclusividad irrestricta (celotípicos), y que derivan indefectiblemente, más 
tarde o más temprano, en la competencia, la desconfianza, la vanagloria, 
la ambición, la envidia, y el deseo de ser amados. A punto tal, que ya 
no sabemos amar ni desear sino aquello que los demás nos disputan y 
nos quieren arrebatar (o nosotros les queremos arrebatar a ellos), ocasión 



202 Juan Pablo Esperón y Martín Chicolino

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

que conduce a Spinoza a citar el inquietante verso de Ovidio: «Hay que 
ser insensible para querer amar lo que nadie nos disputa» (ferreus est, si 
quis quod sinit alter amat) (1905, p. 83). Nos hemos construido un 
modo de existencia social y sexo-afectivo tal, que todo está hecho para 
que únicamente podamos experimentar amor y deseo por aquellas cosas 
o personas que ya se encuentran bajo la mirada o la posesión de otro; 
una cosa o una persona que nadie codicia, que nadie mira, o que nadie 
posee, nos resultará indiferente. Y todavía peor: cuanta más resistencia 
y competencia haya entre las personas, tanto más fuertemente se avivará 
entre ellas el amor y el deseo de obtener aquello que se les resiste, y que es 
objeto de una competencia: «si imaginamos que alguien goza [gaudere] de 
alguna cosa que sólo uno puede poseer [qua unus solus potiri potest], nos 
esforzaremos [conabimur] por conseguir que no posea esa cosa [ne illa re 
potiatur]» (Spinoza, 1905, p. 83). 

Así, la ambición, la vanagloria34, y el deseo de reconocimiento (el deseo 
de ser reconocido, identificado y amado por los demás) se constituyen, bajo 
los signos confusos del mando y la obediencia (signos propios del régimen 
social), en las bajas y serviles pasiones fundamentales de los seres humanos 
en tanto que se definen (y se viven) como «animales políticos» (politiká zoá). 
Los celos (zelotypia) y el deseo de ser amado son dos de los afectos pasivos 
más contagiosos y más fundamentales que constituyen a la sexualidad servil 
e impotente del primer género de conocimiento. Spinoza nos dice que 
cuando amamos (amamus) a una persona que es semejante a nosotros nos 
esforzaremos cuanto podamos (conamur quantum possumus) por conseguir 
que ella nos ame a su vez (ut nos amet), es decir, nos esforzaremos por hacer 
que sus afectos de amor estén asociados exclusivamente con la idea o imagen 
de nosotros (concomitante idea nostri), es decir, nos esforzaremos en ser la 
única «causa externa» de su amor, porque todo «deseo de ser amado» está 
fundado en una esperanza de gloria (spe gloriae) (1905, p. 84)35. Triste 
e impotente cosa es el deseo de ser amados, porque queriendo todos ser 

34. Spinoza, 1905, p. 87: «El ambicioso no desea nada tanto como la gloria» (ambitiosus 
nihil aeque, ac gloriam cupit). Pero aquí se trata de la vanagloria, es decir, de «un contento 
de sí mismo sustentado sólo por la opinión del vulgo» (acquiescentia in se ipso quae sola 
vulgi opinione fovetur), que no es sino «voluble e inconstante» (varius et inconstans) (p. 144).
35. Spinoza, 1905, p. 89: «Quien por amor hace un beneficio a alguien, lo hace en virtud del 
anhelo que tiene de ser amado a su vez, esto es, con esperanza de gloria» (qui prae amore in 
aliquem beneficium contulit, id facit desiderio quo tenetur ut contra ametur, hoc est spe gloriae).



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Deleuze cum Spinoza: ética, sexualidad y política 203

amados o alabados por todos, resulta que se odian entre sí (et dum omnes ab 
omnibus laudari seu amari volunt, odio invicem sunt) (1905, p. 83).

La propia dinámica social nos atasca, al amar, en lo más bajo del amor 
y del deseo, en su más bajo concepto, en el amor que cabe al primer género 
de conocimiento; por eso en las relaciones amorosas y sexuales tal y como 
ya existen y las ejercemos la concordia, la firmeza del ánimo (fortaleza 
relativa a la relación del agente consigo mismo) y la generosidad (fortaleza 
relativa a la relación del agente con los otros) resultan siempre imposibles. 
Y por eso nunca deberemos creer, como hacen lo moralistas y teólogos, 
que al varón mujeriego o prostituyente le falta conocer el verdadero amor, 
puesto que «el verdadero amor» es una expresión sin sentido (tal cosa 
no pre-existe), porque supone definir al amor desde la perspectiva de la 
propiedad (libre albedrío y consentimiento), y no desde la perspectiva la 
potencia (activa o pasiva).

A raíz de todas estas conceptualizaciones y precisiones que encontramos 
en la Ética de Spinoza, cabe ahora hacernos las siguientes preguntas ético-
sexuales: ¿Por qué entonces, y después de todo, los actos de engañar o 
de prostituir a alguien pueden ser considerados por nosotros como algo 
«malo», es decir, como actos o prácticas que nos conducen a una menor 
perfección (tristeza)? ¿Y por qué el varón engañador o prostituyente expresa 
siempre y en todos lados un «modo de existencia» social y sexual bajo, vil, 
impotente e impotenciante (incluso cuando el varón rebose de virilidad)? 
¿Cómo explicarlo sin recurrir ni a la moral, ni al Derecho estatal (sistemas 
del juicio trascendente)?

En primer lugar, hemos de recordar que, desde la perspectiva 
de una ética como «sistema de pruebas», no hacemos el mal por 
desconocimiento, error de juicio o ignorancia del Bien, ni tampoco lo 
hacemos por el hecho de que nuestra naturaleza humana, por la caída, 
se haya tornado esencialmente pecadora, ni mucho menos por el hecho 
de que consentimos (consentimiento) en hacer el mal con nuestro libre 
albedrío. Todas estas respuestas son dogmáticas y teológicas que remiten 
a una instancia trascendente al ser (instancia vertical y jerárquica) en 
función de la cual juzgamos, tasamos, valoramos, y sentenciamos todo 
lo real (ya sea que creamos que dicho juez es Dios y sus mandamientos, 
o la razón y sus postulados). Antes bien, hacemos el mal toda vez que 
destruyamos o descompongamos una o varias relaciones ya existentes en acto. 



204 Juan Pablo Esperón y Martín Chicolino

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Y bien, cuando un varón comete adulterio o prostituye, no hace más que 
descomponer relaciones, de maneras diferentes en cada caso. Es un asunto 
de poder y de potencia (en rigor, de relaciones de impotencia propia así 
como de depotenciación de los otros), y por tanto, es un asunto de política, 
no de moral. Y cada vez que moralicemos o catequicemos nuestros actos 
o comportamientos (composiciones de relaciones) sexuales, aceptamos 
subrepticiamente que «lo personal no es político». 

Siguiendo las cartas de Spinoza con Blyenbergh, Deleuze nos dice: hay 
un apetito bajamente sensual (appétit bassement sensuel) cuando asocio mi 
acción o la imagen de mi acción (j’associe mon action ou l’image de mon 
action) a la imagen de una cosa cuya relación es descompuesta por mi acción 
(dont le rapport est décomposé par cette action); y se trata aquí de un verdadero 
goce pasivo o impotente, en tanto que fascinación por la destrucción de 
relaciones (fascination de la décomposition de rapports) (p. 221). La relación y 
la práctica prostituyente que el varón produce (con su novia, amante, esposa 
o prostituta) nunca es «mala» por el hecho de que atañe más al cuerpo 
lujurioso que al alma, por el hecho de tratarse de un asunto libidinal de 
goce carnal o concupiscente (en vez de algo puro, santo o espiritual), sino 
por destruir relaciones, por disminuir la potencia, y por hacer pasar al otro 
a una perfección menor, es decir, por contagiar la tristeza y la impotencia 
por doquier: el apetito bajamente sensual no está mal por ser sensual (ce 
n’est pas parce qu’il est sensuel qu’il est mal), sino porque no cesa de jugar 
fundamentalmente sobre la descomposiciones de relaciones (il ne cesse pas 
de jouer sur les décompositions de rapports) (p. 237).

De hecho, nuestra sexualidad no reproduciría el mal ni la violencia si 
pudiésemos encontrar la manera de poder gozar sexualmente sin descomponer 
ni la potencia de obrar ni la potencia de pensar de los demás (rara avis in 
terris et societate). Pero para ello sería necesario una transformación completa 
y radical (ácrata) de nuestra manera de componer relaciones afectivas, 
amatorias y sexuales (de relacionarnos con nuestras potencias y con las de 
los demás) tal, que dicha composición sea acorde con el segundo género de 
conocimiento (fabricando «nociones comunes» entre dos o más), y, luego, 
acorde con el tercer género de conocimiento (fabricando una sexualidad 
anti-jerárquica de la univocidad). Ahora bien, si hemos seguido de cerca 
las definiciones que abordamos según la Ética de Spinoza, comprendemos 
que el deseo prostituyente en el varón no puede componer ninguna noción 



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Deleuze cum Spinoza: ética, sexualidad y política 205

común ni ningún «tercer cuerpo» (troisième corps) con otros cuerpos (sea su 
novia, amante, esposa o prostituta), sino todo lo contrario: no hace más que 
descomponer y destruir relaciones (sobre todo descompone las relaciones de 
aquella persona con la que se relaciona); y procede a descomponer y destruir 
no por falta, carencia, desconocimiento, ignorancia, ideología, o por no 
estar «deconstruido», sino por poder. 

El amor bajamente (o servilmente) sensual o prostituyente del varón es 
un amor-pasión estrictamente ligado a la idea de una causa externa en el 
cual el varón no se posee todavía a sí mismo en sus potencias ni permite 
que la otra persona se posea a sí misma en sus potencias —cosa que sólo 
puede ocurrir a partir del segundo género de conocimiento y por la vía 
de las nociones comunes entre dos o más cuerpos— y, por lo tanto, ve 
a los otros como «cosas» u «objetos sexuales» (objetos de satisfacción y 
descarga) que lo afectan, y literalmente se queda fijado en esa afección de 
ese cuerpo sobre él, sin tornase nunca capaz de comprenderlo en función de 
la relación que los envuelve a ambos (p. 309). El prostituyente se complace 
en la destrucción de relaciones. Por eso, todas las alegrías y placeres 
personales masculinos que fastidien a algún otro, y que les hagan pagar 
a los otros (con o sin mediación de dinero) por ese placer, no serán sino 
líneas de odio (parce qu’embêter quelqu’un et la joie d’embêter quelqu’un, c’est 
très lié aux lignes de haine) (p. 303). El llamado spinozeano es contrario: 
es un llamado a construir y fabricar una sexualidad unívoca (une sexualité 
univoque) que todavía no existe; habida cuenta de que nosotros, todavía en 
la época actual, seguimos haciendo proliferar con gran gusto y gran ruido 
la total equivocidad y la completa confusión (la impotenciación individual 
y colectiva) en materia de sexualidad: 

El ideal de Spinoza es abandonar el mundo de lo inadecuado y de la 
pasión, el mundo de los signos oscuros y equívocos, puesto que en tanto 
se queden en los signos equívocos (sean los signos de la sexualidad, sean 
los de la teología), se arrastrarán en el «primer género de conocimiento», 
se arrastran en la peor de las existencias [vous vous traînez dans la pire des 
existences]. [...] Lo mejor que pueden hacer es sustituir los signos equívocos 
por el dominio de las expresiones unívocas [le domaine des expressions 
univoques]. [...] Porque la sexualidad, desde el punto de vista del spinozismo, 
está muy anclada y es inseparable de la oscuridad de los signos. Si hubiese 
una «sexualidad unívoca» (s’il y avait une sexualité univoque), Spinoza 
estaría completamente a favor (él no está contra la sexualidad). Si ustedes 



206 Juan Pablo Esperón y Martín Chicolino

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

pudiesen extraer y vivir en la sexualidad expresiones unívocas [tirer et vivre 
dans la sexualité des expressions univoques], Spinoza les diría: «¡Adelante! 
¡Eso es lo que hay que hacer!». Sin embargo, ¿existen amores unívocos? Al 
contrario, más bien parece que, lejos de ponernos a descubrir fuentes de la 
univocidad en la sexualidad [loin de découvrir des ressources d’univocité dans 
la sexualité], nos hemos puesto a hacer malabarismos [on a jonglé], a hacer 
proliferar una equivocidad de lo sexual [on a fait proliférer l’équivocité du 
sexuel]. Y, en nuestra época presente, seguimos yendo completamente en 
ése sentido (Deleuze, 2011, p. 447-448).

Por lo que toca al propio Spinoza, va de suyo que en sus textos incurre 
en una clara jerarquización que coloca al varón en una posición superior 
respecto de la mujer, a la que considera más débil, ya que afirma que las 
mujeres no tienen, por naturaleza, un derecho igual al de los varones 
(feminas ex natura non aequale cum viris habere ius); y en esto, Spinoza 
no se desmarca en lo más mínimo de la tradición filosófica masculina del 
«sistema del juicio». Por eso llega a afirmar que, bajo el Estado (Imperium), 
incluso si se trata de un Estado democrático, es imposible que ambos sexos 
gobiernen por igual (fieri non posse ut uterque sexus pariter regat), y menos 
aún que los varones sean gobernados por las mujeres (et multo minus, ut 
viri a feminis regantur) (1844a, p. 136; 76). Sobre este punto, Spinoza 
mantiene la misma posición patriarcal que la (aplastante) mayoría de los 
filósofos modernos. Sin embargo, y a renglón seguido, Spinoza interpela a 
la masculinidad dominante problematizando la manera masculina existente 
de componer relaciones afectivas y sexuales: los varones casi siempre, dice, 
aman a las mujeres movidos sólo por un mero afecto sexual (viri plerumque 
ex solo libidinis affectu feminas ament), y aprecian su talento y su sabiduría 
(earum ingenium et sapientiam) sólo en la medida en que ellas sean «bellas» 
(pulchritudine) (ibid). En otras palabras, históricamente el conatus de los 
varones tiene la tendencia y la costumbre de auto-reducir su propio deseo 
(cupiditas) masculino a una mera excitación sexual (libido), y por lo tanto, en 
sus composiciones de relaciones con las mujeres (sean esposas o prostitutas) 
tienden a no buscar otra cosa que su satisfacción sexual (ex solo libidinis). 
Todos los varones se componrtan como prostituyentes de un modo u otro, 
y eso es un problema político. De modo que los ciudadanos varones, que 
son los únicos que tendrían la capacidad de ejercer la summa potestatis del 
Estado, no viven a fin de cuentas más que bajo un «modo de existencia» 



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Deleuze cum Spinoza: ética, sexualidad y política 207

atrapado completamente en el primer género de conocimiento (vida de 
afectos pasivos y dependiente de causas puramente exteriores y de ideas 
inadecuadas). Son esclavos, aún cuando detenten el poder democrático. 

VI. La servidumbre voluntaria: el Estado (Imperium) 
democrático como el menor de todos los «males menores» 

«Nos a causis externis multis modis agitari, nosque, perinde ut maris undae, 
a contrariis ventis agitatae, fluctuari, nostri eventus, atque fati inscios» 
(Spinoza, 1905, p. 100)36.

Hay una sentencia que Spinoza repite varias veces a lo largo de la Ética 
casi a modo de mantra o de conjuración; a saber, la constatación de hasta 
qué punto los seres humanos se creen libres (en el pensamiento y en la 
acción) pese a que no lo son en lo absoluto: homines se liberos esse opinentur 
(1905, p. 24); homines se liberos esse putant  (p. 51; 59); homines se liberos 
esse existimant  (p. 92); homines se liberos esse credunt  (p. 93). Se trata para 
Spinoza de una situación catastrófica para el alma y para el cuerpo sexuado, 
pero también para el cuerpo político, porque si los seres humanos estiman 
que ya son libres, entonces dejan de esforzarse por devenir verdaderamente 
libres, desembarazándose de toda forma de servidumbre (mental, sexual, 
y política). Nuestra auténtica desventura consiste en que no sólo no nos 
liberamos porque ya nos creemos libres, sino que, tanto peor, además 
parecemos contentos en luchar —como afirma en el «prefacio» del Tratado 
teológico-político— por nuestra servidumbre y esclavitud como si se 
tratase de nuestra salvación (ut pro servitio tanquam pro salute pugneut), 
incluso entregando nuestra sangre y nuestra alma (sanguinem animamque 
impendere) en ello (1846, p. 5). 

Ahora bien, si fabricamos nuestra propia esclavitud no es por un error 
de juicio (ignorancia), ni porque tengamos falsas ideas de la libertad 
(prejuicio), ni porque se nos haya engañado desde el trono o el altar 
(demagogia); es porque somos pasivos (nuestras acciones surgen de puras 
pasiones) y porque somos reactivos (nuestras acciones surgen de puras 
respuestas a estímulos de afectos y causas externas); y esto es común entre 
los que mandan y entre los que obedecen. En rigor, deseamos siempre 

36. Traducción nuestra: «Los seres humanos somos movidos de muy diversas maneras por 
causas exteriores, y, semejantes a las olas del mar que se agitan por vientos contrarios, nos 
balanceamos, ignorando nuestro futuro acontecer y nuestro destino».



208 Juan Pablo Esperón y Martín Chicolino

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

nuestra libertad, pero como nuestros deseos y nuestros conatos son 
pasivos y reactivos, ocurre que deseando nuestra libertad hacemos nuestra 
esclavitud, incluso albergando las mejores intenciones. La servidumbre 
no podría venirnos desde afuera  (desde un régimen político) sin haber 
ascendido también desde adentro (desde nuestro régimen de deseo), como 
una secreción interna o una enfermedad (morbo), suscitando en nosotros 
toda clase de ideas, signos, imaginaciones, y asociaciones (como la supuesta 
necesidad de la verticalidad y la jerarquía para que haya un ‘orden’ social, 
tanto como la exclusividad de la propiedad). 

Sin embargo, son también los filósofos, moralistas, teólogos y 
gobernantes —tan pasivos y reactivos como el resto de los mortales— 
quienes nos sumergen cada vez más en esta ficción de libertad, toda vez 
que, por ejemplo, nos siguen haciendo creer que nuestra esencia/potencia 
humana es «libre» porque posee un libre albedrío; o porque, en virtud 
de celebrar actos de consentimiento o de convención (pactos y contratos) 
se nos permite «elegir» entre diferentes regímenes políticos, religiones, 
ideologías. Otra forma de confundirnos consiste en convencernos de lo 
siguiente: que si bien es verdad que todos los seres humanos somos libres 
por naturaleza y por creación, ocurre que sin embargo resulta necesario 
que algunos se conviertan en ciudadanos libres (que nunca obedecerán a 
nadie) y otros en siervos (que nunca ordenarán a nadie). 

De forma tal que no es a causa de nuestras ignorancias (falta de saber) 
sino a causa de nuestas sabidurías, de nuestras verdades y nuestros dogmas, 
que nos dejamos esclavizar y someter. Todo ese vulgo de sabios, «hombres 
de Estado» y teólogos (en la Universidad37, en el Trono, en el Tribunal, 
y en el Altar) no son menos peligrosos para nuestra libertad y nuestra 

37. El 16 de febrero de 1673 Johan Ludwig Fabritius, consejero de la Corte, es encargado 
de ofrecerle a Spinoza la cátedra de profesor ordinario de filosofía (ordinariam philosophiae 
professionem) en la Universidad de Heidelberg, cobrando un estipendio anual, y 
prometiéndole la más amplia libertad de filosofar (philosophandi libertatem amplissimam), 
bajo la no pequeña condición de nunca perturbar la religión públicamente establecida. 
Spinoza responde el 30 de marzo rechazando in toto el cargo y el salario, alegando las 
siguientes razones: porque si se dedica a la enseñanza pública de la filosofía entonces ya no 
podrá filosofar libremente; porque el Soberano nunca puede tener ningún criterio válido 
para pretender estabecer límites claros e inequívocos respecto de qué sería «perturbar la 
religión oficial» (no puede pretender gobernar las almas); porque ya lo han tildado de 
promover el ateísmo sin razón alguna; porque la enseñanza pública, tal y como ahora 
existe, siempre trae necesariamente aparejadas disputas sectarias y partidistas, y toda clase 



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Deleuze cum Spinoza: ética, sexualidad y política 209

autonomía que aquellos que acostumbramos a llamar «el peligroso pueblo 
bajo», puesto que todos aquéllos sabios, hombres de Estado y teólogos 
nos invitan sistemáticamente a vivir atascados en el primer género del 
conocimiento, y en el modo de existencia más bajo. ¿Cómo es que lo 
logran? Organizando y codificando todas las relaciones de potencia (de 
poder) y todas las composiciones humanas (sociales, económicas y sexuales) 
de forma tal que, atrapados en ellas, no nos quede otro respiro que vivir y 
pensar en función de afectos-pasión, de deseos-pasión, de alegrías-pasión 
(pequeñas alegrías compensatorias), o lo que es lo mismo decir, de tristezas 
indirectas o directas. Es porque nos entristecen y nos depotencian, es porque 
nos dicen que el deseo (cupiditas) es libido-falta que consiguen reducirnos 
a la obediencia y la servidumbre. Y nosotros hacemos lo mismo con los 
demás: nos desquitamos, y encontramos placer en ello.

De allí la definición de servidumbre (servitutem) que Spinoza brinda en 
la Ética, cuando nos dice que no consiste sino en la impotencia humana para 
moderar y reprimir los afectos-pasión (humanam impotentiam in moderandis 
et coercendis affectibus), pues el ser humano sometido (obnoxius) a los afectos 
nunca es «autónomo» (sui juris), sino que está bajo la jurisdicción de la 
fortuna (1905, p. 112). En este sentido, Spinoza denomina siervo o esclavo 
(servum) a cualquier ser humano —pertenezca a la clase que pertenezca, 
es decir, esté más arriba o más abajo en la jerarquía social o estatalmente 
instituida— en tanto que vive según la regla de los afectos-pasión, mientras 
que denomina libre (liberum) a cualquier ser humano en tanto que vive 
según la regla de la razón y de los afectos activos (1905, p. 149). Si la 
«impotencia» difiere y se opone a la «virtud» (differentia inter vera virtutem 
et impotentiam), es porque seguir a la razón y a los afectos activos es signo 
de aumento de potencia mientras que seguir a los afectos-pasiones es signo 
de disminución de potencia (tristeza, ambición, celos, etc.): 

La impotencia consiste solamente en el hecho de que el ser humano 
se deja llevar por las cosas exteriores [a rebus quae extra ipsum sunt duci se 
patiatur], y así resulta determinado por ellas a hacer [agendum] lo que la 
disposición ordinaria de dichas cosas exteriores exige, pero no lo que exige 
su propia naturaleza. [...] Por eso, si al contemplarse a sí mismo [se ipsum 
contemplatur] el ser humano percibe alguna impotencia, ello no se debe al 

de enemistades (pasiones tristes) que imposibilitan lo que Spinoza ama: una vida tranquila 
(tranquillitatis amore) (1844b, p. 303-304). Hegel, en cambio, aceptó.



210 Juan Pablo Esperón y Martín Chicolino

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

hecho de que se conoce a sí mismo [non ex eo est quod se intelligit], sino al 
hecho de que su potencia de obrar está reprimida [ipsius agendi potentia 
coercetur] (Spinoza, 1905, p. 132; 141). 

Esta es la razón por la cual, en franca oposición al discurso moral 
de los sabios, los hombres de Estado, los moralistas y teólogos, Spinoza 
nos dice de la manera más herética que ni la humildad (humilitas) ni el 
arrepentimiento (poenitentia)38 deben contarse entre las virtudes, sino sólo 
entre las formas de la impotencia y la servidumbre.

Ahora bien, si los seres humanos viviésemos según la guía de la razón 
(ex ductu rationis viverent), y por tanto, según afectos activos, cada uno 
detentaría su «derecho natural» sin daño alguno para los demás; pero como 
estamos sujetos a afectos (affectibus sunt obnoxii) que son pasiones (pasivos) 
nos tornamos contrarios unos respecto de otros, aún cuando precisemos 
de la ayuda mutua. Así, para que los seres humanos podamos vivir en 
concordia y prestarnos ayuda mutua se tornará necesario que cedamos a 
nuestro «derecho natural» (ut iure suo naturali cedant) y nos prestemos 
recíprocas garantías de que no haremos nada que pueda dar lugar a un 
daño ajeno (1905, p. 133). A partir de aquí, nuestro interés y utilidad 
radicará en saber si cederemos (y de qué forma) nuestro derecho natural 
a uno (unus), a algunos (aliquot), o a todos (omnes) (1846, p. 252-253). 
Siendo para Spinoza el último, es decir, Estado democrático (Imperio 
democratico), aquel que resulta más deseable dado que allí todos deciden de 
común acuerdo vivir solamente según el dictamen de la razón (in imperio 
democratico omnes communi consensu deliberant ex solo rationis dictamine 
vivere) (1846, p.253).

Sin embargo, incluso cuando ya hemos cedido nuestro derecho natural 
al Estado democrático, continuamos estando perpetuamente atascados en 
situaciones, relaciones y prácticas absurdas en las que, por esperanza o por 
miedo (que son afectos-pasión), no aspiramos a otra cosa que al mal menor, 
y, en consecuencia, terminamos «no queriendo lo que queremos» tanto 
como «queriendo lo que no queremos» (aturdimiento del deseo/conato); 
situaciones, relaciones y prácticas absurdas de las que no podremos salir 
sino es precisamente a fuerza de hacer un mal menor: 

38. Respecto de la humildad y el arrepentimiento como lo contrario a la virtud, cf. 1905, 
p. 141; 139.



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Deleuze cum Spinoza: ética, sexualidad y política 211

El afecto [affectus] que dispone al ser humano de tal modo que no 
quiere lo que quiere [quod vult, nolit], o que quiere lo que no quiere 
[quod non vult, velit], se llama «temor» [timor], que no es otra cosa que 
el «miedo» [metus], en cuanto el ser humano queda dispuesto por él a 
evitar un mal (que juzga que va a producirse), mediante un mal menor [ad 
malum minore] (Spinoza, 1905, p. 87)39. 

Y tanto peor aún: en la sociedad estatal llegamos a atascarnos en 
situaciones, relaciones y prácticas en las que ya ni siquiera sabemos qué es lo 
que queremos (quid potius velit, nesciat), quedando aplastados en esa tristeza 
que es la «consternación» (consternatio) de sentirse en un atolladero o 
laberinto (1905, p. 87). De allí que para Spinoza nos volvemos «semejantes 
a las olas del mar que se agitan por vientos contrarios» (1905, p. 100).

Así, los seres humanos nos las arreglamos a los tumbos para vivir 
muy tranquilamente —puesto que somos educados para tales fines— 
en sociedades estatales en las que concordamos únicamente en el nivel 
de nuestras pasiones y reacciones, de nuestras impotencias, de nuestras 
sectarismos y partidismos, de nuestras negaciones y antagonismos 
recíprocos, y, en consecuencia, los Estados se tornan imperfectos y afines 
a la servidumbre, constituyendo el menor de los males menores (y nunca 
el mejor de los mundos posibles). Vivimos juntos, pero sin concordar 
verdaderamente en naturaleza o en potencia, sino sólo en impotencia. 
Spinoza nos dice que en la medida en que los seres humanos contiuemos 
sujetos a las pasiones (homines passionibus sunt obnoxii) no podrá decirse de 
nosotros que concordemos en naturaleza (quod natura conveniant), porque 
‘concordar en naturaleza’ significa que concordamos en potencia (potentia 
convenire) pero no en impotencia o negación, y por consiguiente, tampoco 
en pasión (non autem impotentia, seu negatione, et consequenter neque etiam 
passione) (1905, p. 128). 

De esta suerte, la democracia representativa implica un Estado-Tristeza 
o de Estado de la servidumbre voluntaria de todos con todos (que, en 
rigor, son los Estados tal y como ya existen y están organizados todavía 
hoy), que es lo que llamamos «Imperium», pero sostenido y amalgamado 
en y por la negatividad, la impotencia y la dis-cordia recíprocas (cuyo 

39. Spinoza sostiene que el temor, en tanto que «afecto de deseo», «es el deseo de evitar, 
mediante un mal menor, otro mayor al que tenemos miedo» (timor est cupiditas maius, 
quod metuimus, malum minore vitandi) (1905, p. 108).



212 Juan Pablo Esperón y Martín Chicolino

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

eufemismo es el «disenso»); es el Imperium o el Estado propio de los seres 
humanos que no pueden (ni quieren) hacer otra cosa más que sufrir sus 
afectos-pasiones (pasivos). Ahora bien, Spinoza nos dice que si en un 
Estado las personas concuerdan sólo en algo negativo, o sea, en algo que 
«no tienen», entonces no concuerdan realmente en nada (quae enim in 
sola negatione, sive in eo quod non habent, conveniunt, ea revera nulla in re 
conveniunt) (1905, p. 128)40. 

Esto es precisamente lo contrario a un Estado donde todos constituyan 
un cuerpo y una alma (univocidad democrática o anarquía coronada), 
es decir, donde todos los seres humanos, manteniendo las diferencias de 
grado de potencia que los constituyen en su singularidad, amen sin embargo 
lo mismo (idem amant) —desde la perspectiva de la razón y los afectos 
activos, y no desde la perspectiva de las pasiones o afectos pasivos41—, 
prestándose una ayuda mutua (auxilio mutuo) y uniendo sus fuerzas 
(junctis viribus) para poder vivir virtuosa y felizmente, es decir, bajo la 
guía de la razón (homines ex ductu rationis vivunt), habida cuenta de 
que para Spinoza los seres humanos están muy lejos de molestarse unos 
a otros cuando aman lo mismo y concuerdan en naturaleza (quare longe 
abest, ut quatenus idem amant, et natura conveniunt, invicem molesti sint) 
(1905, p. 129). Sin embargo, como el propio Spinoza no cesa de afirmar 
constantemente, sucede raramente que los seres humanos vivamos según la 
guía de la razón (fit raro ut homines ex ductu rationis vivant), puesto que la 
mayoría somos envidiosos y nos ocasionamos daño los unos a los otros (ut 
plerumque invidi atque invicem molesti sint) (1905, p. 130). No dejamos de 

40. Cf. Spinoza (1905, p. 129): «En la medida en que los seres humanos sufren afectos que 
son pasiones, pueden ser contrarios entre sí» (Quatenus homines affectibus, qui passiones 
sunt, conflictantur, possunt invicem esse contrarii).
41. En efecto, el amor y el deseo surgidos de los afectos-pasión buscarán siempre la 
exclusividad y la privatización (por eso engendran competencia, odios, celos, venganzas, 
deseo de ser amado y reconocido por los demás, etc.), mientras que el amor y el deseo 
surgidos de la potencia activa (afectos activos) produce el efecto contrario: «El ser humano 
amará con más constancia el bien que ama y apetece para sí si ve que otros aman eso 
mismo [si viderit alios idem amare], y, de este modo, se esforzará en que los demás lo 
amen; y dado que ese bien es común a todos [bonum omnibus commune est], y todos 
pueden gozar de él [eoque omnes gaudere possunt], se esforzará entonces para que todos 
gocen de él [conabitur ergo ut omnes eodem gaudeant], y tanto más cuanto más disfrute él 
de dicho bien» (1905, p. 132). Esta sería la definición de la verdadera afectividad, amor y 
amistad «común» o comunal.



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Deleuze cum Spinoza: ética, sexualidad y política 213

meternos (y ser metidos) en situaciones (sociales y sexuales) en las que sólo 
podemos sobrevivir (o salir) a fuerza de hacer el mal menor, de hacer pagar 
a otros, de depotenciarnos y depotenciar a otros.  

En otras palabras: tenemos los Estados que merecemos y los políticos 
tramposos que merecemos (politici contra hominibus insidiari)42 porque 
nosotros, por nuestra parte, tampoco hacemos otra cosa que tendernos 
trampas mutuamente, en orden a poder dar rienda suelta a nuestras pequeñas 
y bajas ambiciones, arribismos, celos, fiolismos, envidias, avaricias, codicias, 
soberbias, ansias de gloria, deseos de reconocimiento y de amor, de dinero 
y propiedad43, y etcéteras de afectos-pasión. Y como Spinoza nos dice, la 
soberbia nos lleva a amar (y a demandar) la presencia de los tramposos, 
los parásitos y los aduladores de toda clase (parasitorum seu adulatorum 
praesentia amat), y a odiar la presencia de los generosos, porque la soberbia 
es una alegría pasiva nacida de la falsa opinión por la que un ser humano 
se juzga superior a los demás (1905, p. 142-143); pero para que todos 
los seres humanos tendamos a juzgarnos en la sociedad como superiores 
a los demás es necesario que, al mismo tiempo, y como su consecuencia 
necesaria, tendamos a juzgar a los demás como inferiores a nosotros. Esta 
es la trampa convencional de los signos del mando y la obediencia estatales 
(representativos) que surgen de afectos pasivos y de tristezas (o pseudo-
alegrías) recíprocas. Trampa de la verticalidad y las jerarquías.   

Se nos imponen por lo tanto los siguientes interrogantes: ¿Cómo sería 
posible que seres que son esclavos de sus pasiones y sus discordias sean 
capaces, de repente, de renunciar a su derecho natural para darse recíprocas 
garantías de concordia y no agresión? ¿Cómo sería posible construir un 
«tercer cuerpo» o «cuerpo común» de una potencia superior a partir de seres 
que son impotentes (siervos de sus afectos)? Spinoza responde apelando a 
dos de sus propositiones: (a) ningún afecto (affectus) puede ser reprimido 
sino por un afecto más fuerte y contrario (affectu fortiore et contrario) 

42. Cf. Spinoza (1844a, p. 51): «Politici contra hominibus magis insidiari, quara consulere 
creduntur, et potius callidi, quara sapientes aestimantur».
43. Spinoza, 1905, p. 157: «El dinero ha llegado a ser un compendio de todas las cosas 
[omnium rerum compendium pecunia attulit], de donde resulta que su imagen suele 
ocupar el alma del vulgo con mayor intensidad [ut eius imago mentem vulgi maxime 
occupare soleat], pues difícilmente pueden imaginar forma alguna de alegría que no vaya 
acompañada como causa por la idea de la moneda [vix ullam Laetitiae speciem imaginati 
possunt, nisi concomitante nummorum idea, tamquam causa]».



214 Juan Pablo Esperón y Martín Chicolino

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

al afecto que ha de ser reprimido, y (b) cada cual se abstiene de inferir 
un daño por temor de recibir un daño mayor (unusquisque ab inferendo 
damno abstinet timore maioris damni) (1905, p. 133). De modo tal que 
únicamente se podrá establecer una sociedad (societas) a condición de que 
ésta reivindique para sí el derecho (ius) que tiene cada cual de vengarse 
(vindicandi) y de juzgar (iudicandi) sobre el bien y el mal, y a condición de 
que tenga, por tanto, la potestad de prescribir una norma común de vida 
(potestatem communem vivendi rationem praescribendi), de dictar leyes y 
garantizar su cumplimiento, no con la «razón» —que no puede reprimir los 
afectos— sino por la «coacción» (non ratione, quae affectus coercere nequit, 
sed minis firmandi) (1905, p. 133). 

Por lo tanto, en el estado civil (statu civili) se decide por común consenso 
(communi consensu) qué es el «bien» y qué es el «mal», y cada cual está 
obligado a obedecer a la «ciudad» (unusquisque civitati obtemperare tenetur) 
(1905, p. 134). A dicha sociedad Spinoza la denomina, en el libro III de 
la Ética, «ciudad» (Civitas), y a quienes son protegidos por su derecho, 
«ciudadanos» (cives). Sin embargo, cabe destacar que el fundamento y el 
sostén de la sociedad estatal son el miedo y la coacción, habida cuenta 
de que, según afirma Spinoza, nadie ha dejado nunca jamás de hacer 
el mal por volverse racional y sabio; antes bien, contra toda la tradición 
socrática, platónica, neo-platónica y cristiana —que, desde la perspectiva 
de una filosofía de la sustancia y de lo Uno, afirmaba que «nadie hace el 
mal a sabiendas sino por ignorancia del bien»—, Spinoza sostiene que la 
razón y el conocimiento del «bien» y de la «virtud» no son capaces de 
contrarrestar y refrenar las pasiones malignas de los seres humanos. De allí 
que obedecemos no por habernos plegado a la razón libre, sino por miedo 
a que la potencia superior de la comunidad recaiga sobre nosotros, que 
somos un grado menor de potencia comparado con la potencia colectiva 
del Imperium. No es el ser humano libre, que vive según la guía de la razón, 
el que se plantea el problema de la obediencia, sino el esclavo e impotente.

Aquí se plantea para nosotros la paradoja misma del concepto de Estado 
en Spinoza: de un lado, nos dice que el Estado necesita (a) componerse 
como una fuerza común y superior (summa potestatis) tal, que sea capaz 
de reprimir los afectos individuales, y, a la vez, (b) que es por temor a esa 
fuerza común y superior que los seres humanos se abstendrán de hacerse 
daño mutuamente, o, lo que es lo mismo decir, que el Estado requiere del 



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Deleuze cum Spinoza: ética, sexualidad y política 215

miedo y de la esperanza de los ciudadanos; pero, del otro lado, él mismo 
nos dice del miedo (metus) y de la esperanza (spe) no puede salir nunca jamás 
nada bueno, alegre, potente, liberatorio, signado por el amor y la amistad 
(concordia), sino todo lo contrario: la tristeza, la servidumbre, la enemistad, 
la discordia. Y todavía más, nos dice que cuanto más nos esforzamos en 
vivir según la guía de la razón (quo magis ex ductu rationis vivere conamur), 
tanto más nos esforzaremos en no depender de la «esperanza» (spe minus 
pendere), librarnos del «miedo» (metu nosmet liberare), tener el mayor 
imperio posible sobre la fortuna, y dirigir nuestras acciones conforme al 
seguro consejo de la razón (1905, p. 139). 

Creemos posible ver aquí un llamamiento a construir una democracia 
no-representativa acorde con el tercer género de conocimiento, o sociedad 
de la anarquía coronada. Puesto que cabe sospechar lo siguiente: ¿Cómo 
podría ser que el Estado, que vive y se sostiene alimentando el miedo y la 
esperanza, sea capaz de liberarnos del miedo y la esperanza? ¿No socavaría 
sus propias bases? ¿Es realmente posible un Estado no basado en el temor 
sino en la alegría y la beatitud, ni basado en la esperanza sino en el contento 
de sí mismo, en la acquiescentia in se ipso? ¿Es posible que los seres humanos 
seamos libres y disfrutemos de una vida de bienaventurados (liberi sint et 
beatorum vita fruantur) mientras vivamos dentro de un Estado /Imperium 
(1905, p. 142)? 

Sin dudas que no es posible, puesto que en primer lugar el Estado no 
puede (por la Proposición XXXVII, Escolio II) apelar a la razón ni tampoco 
imponer o instar a todo el mundo a que se guíe sólo por una regla de 
racionalidad —ya que la razón es incapaz, por definición, de reprimir a los 
afectos porque ella es lo que es en función de los afectos que envuelve—, 
sino que sólo puede apelar a la «coacción» (de uno, algunos, o todos). Y, en 
segundo lugar, porque (por la Proposición LIV, Escolio) al Estado le resulta 
siempre más conveniente regirse por la regla de que, de dos males o de dos 
tristezas/impotencias, lo mejor es que los ciudadanos elijamos siempre el 
«mal menor» o la tristeza/impotencia menor; es decir que, habida cuenta 
de que los seres humanos raramente vivimos según el dictamen de la razón 
(homines raro ex dictamine rationis vivunt), resulta siempre que lo menos 
dañoso (damni) para el Estado es que los ciudadanos, si hemos de guiarnos 
por nuestros afectos pasivos, elijamos al menos guiarnos por la humildad, 
el arrepentimiento, la esperanza y el miedo, puesto que ya que es inevitable 



216 Juan Pablo Esperón y Martín Chicolino

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

que los seres humanos pequemos, más nos vale que pequemos en esta 
materia (1905, p. 142). Según Spinoza, esta fue, en efecto, la salida de los 
profetas y de la sociedad por ellos soñada: su cálculo profético del mal menor 
los condujo a recomendar la humildad, el arrepentimiento, el miedo y la 
esperanza como las máximas virtudes (tanto cristianas como sociales). 

La pregunta de la anarquía coronada como construcción de una nueva 
forma liberatoria o auto-emancipatoria de la sociabilidad humana, o como 
nueva manera de componer relaciones, es la siguiente: ¿Cómo componer 
un cuerpo colectivo anti-jerárquico, comunal, que ya no tenga los rasgos 
impotentes y serviles de los Estados (Imperium) tal y como los conocemos, 
que no dejan de inyectarnos esperanza y temor, y de demandar de nosotros 
humildad, arrepentimiento, culpa, mala conciencia, resentimiento, etc.? 
¿Cuál es la relación entre la anarquía coronada y la razón activa? 

Los Estados que históricamente conocemos, y que todavía son los 
nuestros (incluso si se intitulan republicanos y democráticos), acaso no 
son sino la expresión del primer, o, con suerte, del segundo género de 
conocimiento (se asientan ad aeternum en los signos equívocos del mando 
y la obediencia jerárquica y vertical), pero no pueden conducirnos ni 
estimularnos a fugarnos hacia el tercer género de conocimiento, que, 
liberándonos de la esperanza y del miedo (de las tristezas e impotencias), 
nos conduciría —como tendencia, pasaje o transitio a una perfección 
mayor— hacia la alegría activa, la beatitud, la felicidad, y el contento de 
sí mismo de todos con todos. Sin dudas, entre la alternativa de vivir en una 
comunidad estatal democratica represetnativa (parlamentaria) o de vivir en 
soledad, el ser humano libre elegirá siempre la primera, pero sólo en tanto 
que represente mejores condiciones para el despliegue de la libertad (en 
tanto que la sociabilidad permita componer buenas relaciones, a diferencia 
de la soledad, en la que no se puede componer nada porque no hay otros): 
«El ser humano que se guía por la razón es más libre en el Estado, donde 
se vive según leyes que obligan a todos, que en la soledad, donde sólo se 
obedece a sí mismo» (homo qui ratione ducitur magis in civitate, ubi ex 
communi decreto vivit, quam in solitudine, ubi sibi soli obtemperat, liber est) 
(Spinoza, 1905, p. 151). 

La diferencia es que, de lo alto a lo bajo de la jerarquía social instituida, 
el vulgo esclavo, es decir, la mayoría de los ciudadanos que mandan y obedecen 
(independientemente de la clase a la que pertenezcan y de la profesión que 



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Deleuze cum Spinoza: ética, sexualidad y política 217

ejecuten), no desea vivir en el Estado más que por esperanza y temor, y no 
concuerda con los otros ni obedece las leyes más que por esperanza y temor44, 
es decir, por estar sujetos no a su razón activa sino a sus afectos-pasión y a 
sus deseos pasivos; y, de hecho, el Estado ha sido creado para recrear todo 
eso, tal y como hemos visto. Mientras que, por su parte, los seres libres y 
autónomos (sui juris) que viven en medio de los ciudadanos no desean la 
sociabilidad que ahora existe, la sociabilidad de los ciudadanos estatales, es 
decir, la sociabilidad de los ciudadanos que sólo saben sociabilizar por el 
miedo a la muerte o a la pérdida de la propiedad o la seguridad (o por la 
esperanza de acrecentar su nivel de vida, sus beneficios y propiedades), sino 
que, muy por el contrario, son aquellos «cualquieras» que están dispuestos 
a obedecer pero únicamente en tanto que desean sujetarse (y desean que 
todos se sujeten) solamente a unas reglas de vida y de utilidad que sean 
real y absolutamente comunes (homo qui ratione ducitur non ducitur metu 
ad obtemperandum, sed quatenus libere vivere conatur, communis vitae, et 
utilitatis rationem tenere) (1905, p. 152), es decir, a unas reglas que sean 
un verdadero producto de la deliberación colectiva irrestricta, total, libre y 
racional —por parte de individuos que no se dejan arrastrar por sus afectos 
pasivos, sus pequeñas tristezas y sus bajas alegrías compensatorias—; sólo 
bajo ésta condición desean vivir según una legislación común (ex communi 
civitatis decreto vivere cupit) (1905, p. 152)45. Pero, una vez más, ¿puede 
seguir llamándose «Estado»  o Imperium a esa forma de la sociabilidad? 
¿No le cabe mejor el término de anarquía coronada?       

VII. Consideraciones finales: la auto-emancipación en Spinoza 
como anarquía coronada

«Omnia amicorum sunt communia» (Spinoza, 1844b, p. 281).

44. Spinoza (1905, p. 155): «Suele también engendrarse la concordia, generalmente, a 
partir del miedo [ex metu plerumque gigni], pero en ese caso no es sincera [sed sine fide], 
y añádase a ello que el miedo surge de la impotencia del ánimo, y por ello no es propio 
de la razón» (metus ex animi impotentia oritur, et propterea ad rationis usum non pertinet).
45. Spinoza (1905, p. 153): «Si, por contra, convive con individuos que no concuerdan 
en nada con su naturaleza, será muy difícil que pueda adaptarse a ellos sin una importante 
mudanza de sí mismo» (vix absque magna ipsius mutatione iisdem sese accommodare poterit).



218 Juan Pablo Esperón y Martín Chicolino

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

«Omnes, tam qui regunt quam qui reguntur, homines sunt absque labore 
scilicet proclives ad libidinem» (Spinoza, 1846, p. 222)46.

En el nivel político, la falsa sociabilidad estatal es, como veíamos, aquella 
que se basa en los signos (altamente equívocos) del mando y la obediencia 
(jerarquía) enraizados en función de afectos-pasión y en ideas de afectos 
que dependen de causas puramente externas, que son también los signos 
de la «representación» indirecta (de la democracia como parlamentarismo); 
análogamente a como, en el nivel sexual, la servidumbre se basa en los signos 
(altamente equívocos) de la sexualidad «demasiado humana», enraizada en 
el deseo como libido y como falta, y cuyas metas son la mera satisfacción 
y el placer (titillatio). En ambos niveles, se restauran todas las jerarquías y 
las competencias superiores (juicios y valores de trascendencia), es decir, 
se aniquila el carácter anti-jerárquico que iguala a todos los entes desde la 
perspectiva de la naturaleza y de la potencia. En otras palabras: la sociedad 
civil estatal, incluso la democrática (cuando es indirecta y representativa) 
desmiente completamente la situación de libertad y autonomía (sui juris) 
del estado de naturaleza, en el que nadie es superior a nadie ni nadie tiene 
competencia sobre nadie, y donde cada uno es tan perfecto como puede 
en función de sus potencias actuales (de pensar y de obrar). De allí el 
problema político fundamental: ¿Cómo lograr que la sociedad replique (en 
vez de coartar) la situación de libertad e igualdad de potencias (autonomía) 
propia del estado de naturaleza, pero sin los peligros ni las tristezas del 
estado de naturaleza? Y de allí también la sospecha política fundamental: 
¿Acaso la forma-Estado es una forma de organización (de composición de 
relaciones de potencia) capaz de replicar la autonomía, o, por el contrario, 
es una forma de heteronomía y de servidumbre intrínsecas? 

Es en este sentido que Deleuze afirma en sus clases sobre Spinoza que una 
filosofía política como ontología radical no se define ya por el problema del 
Estado, dado que son las filosofías de lo Uno las que implican la existencia 
de las jerarquías y del Estado: 

¿En qué sentido la ontología puede incluir una filosofía política? ¿Y 
acaso se definira por por el problema del «Estado» [par le problème de 
l’Etat]? Yo diría: no particularmente [pas spécialement]. [...] La verdadera 
diferencia entre las «ontologías puras» y las «filosofías de lo Uno» [es que] 

46. Traducción nuestra: «Todos, tanto los que gobiernan como los gobernados, son seres 
humanos que rehuyen el trabajo y propenden al placer».



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Deleuze cum Spinoza: ética, sexualidad y política 219

las filosofías de lo Uno son filosofías que implican fundamentalmente 
una jerarquía de existentes [les philosophies de l’Un sont des philosophies qui 
impliquent fondamentalement une hiérarchie des existants]. [Por contra] el 
mundo de la inmanencia ontológica es un mundo esencialmente anti-
jerárquico [le monde de l’immanence ontologique est un monde essentiellement 
anti-hiérarchique]» (Deleuze, 2011, p. 108-109).

«Estado», «mora» y «sistema del juicio» trascendente (con todas sus 
máquinas de interpretación significante) son formas de restaurar las 
diferencias de jerarquía. En efecto, toda jerarquía implica una diferencia 
en el juicio (la hiérarchie implique une différence dans le jugement), el cual 
siempre se hace en nombre de una superioridad (le jugement se fait au nom 
d’une supériorité) y de una competencia superior (p. 111). Ahora bien, decir 
que un «Estado inmanente» o un «Estado pluralista» es algo sin sentido 
(porque constituye un falso problema) no significa bregar por el caos y 
el desorden del puro espontaneísmo social y sexual (y del «cuanto peor, 
mejor»), sino al contrario, implica afirmar (y abrir) la posibilidad de una 
nueva sociabilidad inmanente. Nueva sociabilidad por crear que no puede 
consistir sino en esto: inventar las individualidades superiores en las cuales 
podamos entrar a título de parte (inventer les individualités supérieures dans 
lesquelles je peux entrer à titre de partie), dado que dichas ‘individualidades’ 
no pre-existen (ne préexistent pas) (p. 238). En esto consiste para Deleuze la 
diferencia entre las utopías de trascendencia (utopías estatales) o las utopías 
de inmanencia (anarquías coronadas).

Bajo la forma-Estado, en cualquiera de sus realizaciones (monarquía, 
aristocracia o democracia), lo primero siempre es el «deber» y la 
«obediencia»; en otras palabras: en el Estado la obediencia siempre es 
primera (y la resistencia es segunda). El Estado define de modo trascendente 
nuestros «deberes» porque se considera que los deberes son las únicas 
condiciones bajo las cuales podemos realizar nuestra esencia (les devoirs 
sont précisément les conditions sous lesquelles je peux au mieux réaliser l’essence) 
(p. 79). Y la denuncia de la ética spinozeana contra la moral consistía en 
decirnos precisamente que no hay ninguna esencia que «realizar», sino sólo 
potencias por «componer», y que no pre-existen porque ellas mismas son 
el producto de tal o cual composición o descomposición. El Estado no 
puede escribir más que un código jurídico-contractual trascendente (el 
llamado «sistema del Derecho») basado en «los deberes» supuestamente 



220 Juan Pablo Esperón y Martín Chicolino

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

universales del «hombre» y del «ciudadano», deberes que nos subjetivan en 
la obediencia como valor primero fundamental (mientras obedezcamos, 
podremos criticar todo lo que queramos o podamos). La nueva sociabilidad 
anti-jerárquica no puede partir sino de la identidad entre el derecho y la 
potencia (no hay esencia que realizar), a condición de que la potencia sea 
la potencia completa de toda la multitud, y a condición de que los afectos 
activos de todos tiendan no a la obediencia «por deber», sino a la obediencia 
«por potencia». ¿Obedecer? Puede ser, pero porque primero nos afirmamos, 
todos y cada uno, en y por una potencia de resistencia activa (potencia para 
descomponer sólo aquello que nos entritece, aplasta, destruye). 

Ahora bien, si bien Deleuze sostiene que lo que fascina a Spinoza es 
interrogarse acerca de por qué las personas no se sublevan (ça le fascine: 
comment expliquer que les gens ne se révoltent pas), al mismo tiempo nos 
dice: «nunca van a encontrar las palabras «sublevación» o «revolución» en 
Spinoza» (révolte, révolution: vous ne trouvez jamais ça chez Spinoza) (p. 105). 
Sin dudas, el concepto de «anarquía» en la tradición política clásica siempre 
tuvo el sentido y el significado de ser «aquello que ocurre cuando la democracia 
se deforma y pervierte», y además, es signo de ateísmo; para la teoría política 
clásica (y para los poderes fácticos existentes) la anarquía es a la democracia lo 
que la oligarquía es a la aristocracia y lo que el despotismo y la tiranía son a 
la monarquía (reversos negativos). En todos las filosofías políticas (incluso en 
Rousseau y en Hegel) la anarquía es el sinónimo de la «ocloracia» (el ascenso y 
el gobierno del vulgo, o como dice Hegel, die Erzeugung/Herrschaft des Pöbels) 
(1911, p. 188-189; 193 y 1968, p. 81). Sin embargo, tal y como hemos 
visto, el mundo de Spinoza es un mundo anti-jerárquico y profundamente 
anárquico (por eso no hay en Spinoza ningún interés por el pensamiento 
dialéctico); por no olvidar la anécdota según la cual el propio Spinoza se 
dibujó a sí mismo con el rostro de Masianello, el revolucionario napolitano47.

Por lo demás, hemos visto que en Spinoza el Imperium democratico 
es definido no como el summum bonum sino como el «menor» de los 
males menores (de todas las formas del Imperium, es la que menos coarta 

47. Según la biografía de Johannes Colerus (del año 1705), Spinoza aprendió dibujo y 
pintura de forma auto-didacta, y dejó «todo un librito con esos dibujos»; entre esos dibujos, 
figura el de «un pescador dibujado en mangas de camisa y con una red de barco sobre el 
hombro derecho, justamente de la forma en que los grabados históricos han dibujado al 
célebre jefe rebelde de los napolitanos, Masaniello. [...] Éste se parecía a él punto por punto 
y que seguramente lo había esbozado sobre su propio rostro» (Domínguez, 1995, p. 110).



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Deleuze cum Spinoza: ética, sexualidad y política 221

la libertad de todos), por la sencilla razón de que el Estado democrático 
es aquel capaz de brindar (por sus fundamentos) las mejores condiciones 
sociales, políticas y sexuales para vivir, como mucho, en concordancia con 
el segundo género de conocimiento (en función de la producción de 
nociones comunes); y decimos «como mucho» porque, incluso bajo el 
Estado democrático puede ocurrir (y de hecho ocurre) que los ciudadanos 
(gobernantes y gobernados) vivan de facto únicamente según el primer 
género de conocimiento, es decir, como siervos voluntarios: sin haber 
podido construir más que ficciones o imaginaciones de «lo común», que no 
son en lo absoluto producciones de una razón y unos afectos colectivos 
activos, sino de puros afectos pasivos y pseudo-alegrías. 

Pero si la forma-Estado representa el menor de los males menores, 
sigue siendo por ello mismo todavía una forma (reducida) de «lo malo», 
aún cuando eso sea preferible a un mal mayor; del mismo modo que las 
alegrías-pasión, pese a ser alegrías, siguen siendo sin embargo algo «pasivo» 
y «reactivo», aún cuando eso sea preferible a una tristeza directa. ¿Cómo, 
entonces, si es que el ser humano tiende a pasar siempre a estados cada vez 
más perfectos, habríamos de conformarnos con esta vida y este «modo de 
existencia»? Después de todo, Spinoza parece concordar con Bergson: el 
Parlamentarismo estatal (es decir, el régimen de representación indirecta) 
está hecho únicamente para canalizar el descontento (le mécontentement)48, 
es decir, las oposiciones, los antagonismos, las contradicciones, y por tanto, 
las tristezas, las frustraciones, las alegrías pasivas, bajas y serviles, pero nunca 
para canalizar la potencia activa, la alegría, la auto-superación humana. Y 
ese descontento puede ser canalizado no sólo en función de prohibiciones y 
represiones, sino incluso a través de una invitación abierta a la transgresión 
y al placer, a vivir (y a reducir) nuestro deseo como libido y titillatio. 

Por eso planteamos la hipótesis de que el Estado democrático 
representativo no constituye, en la filosofía política de Spinoza, ni la última 
palabra de la sociabilidad, ni la última palabra de la sexualidad: aún podría 
restar la democracia anti-jerárquica, directa y confederada, así como formas 

48. Bergson, 1990, p. 312: «Estas idas y venidas son características del Estado moderno, 
no en virtud de ninguna fatalidad histórica [non pas en vertu de quelque fatalité historique], 
sino porque, justamente, el régimen parlamentario está concebido, en gran parte, para 
canalizar el descontento [pour canaliser le mécontentement]». Por «idas y venidas» Bergson 
se refiere a la alternancia entre partidos conservadores y progresistas.



222 Juan Pablo Esperón y Martín Chicolino

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

más liberatorias del amor y la sexualidad (que no pre-existen, que aún 
están por inventar, y que sólo pueden existir en acto). 

Pero no decimos que Spinoza era anarquista ni que estaba a favor de la 
anarquía: sino que su ética como «sistema de pruebas» (y como ontología 
radical) nos permite maquinar la posibilidad de una nueva sociabilidad no-
estatal (no representativa, no vertical, no jerárquica, etc) así como, según 
vimos, nos permite también maquinar la posibilidad de una sexualidad 
unívoca. Pero, tal y como ocurría con la sexualidad, la anarquía coronada 
donde todos viven según un mismo cuerpo y una misma alma no significa 
que todos piensen lo mismo, hagan lo mismo, deseen lo mismo, se interesen 
por lo mismo, jueguen a lo mismo (que era el deseo del Platón de Las 
Leyes). Consiste en liberar las potencias de la singularidad de cada quien 
a punto tal que cada uno puede expresar su poder de pensar y de obrar al 
máximo, en maxima libertad, pero sin que nadie moleste a nadie, sin que 
nadie haga pagar nada a nadie (ni sus alegrías ni sus tristezas, ni sus placeres 
ni sus displaceres), sin que nadie tenga poder sobre nadie, sin que nadie 
mande sobre otras personas ni nadie obedezca a ninguna persona, pero 
todos obedezcan activa y positivamente sólo ‘al común’ anti-jerárquico, sin 
por ello devenir autómatas: 

No convertir a los seres humanos de seres racionales en bestias o 
«autómatas» [non homines ex rationalibus bestias vel «automata» facere], 
sino lograr más bien que su alma y su cuerpo desempeñen sus funciones 
con seguridad, y que ellos se sirvan de su razón libre [libera ratione] y que 
no se combatan con odios, iras o engaños, ni se ataquen con perversas 
intenciones [et ne odio, ira vel dolo certent, nec animo iniquo invicem 
ferantur] (Spinoza, 1846, p. 264).

En Diferencia y repetición (1968) Deleuze define la  anarchie couronnée 
(anarquía coronada) como el verdadero acontecimiento (événement) 
político, es decir, como «la cólera propia de la idea social», como la 
expresión más viva, activa y afirmativa de la potencia social de la «diferencia» 
(la puissance sociale de la «différence»), que siempre es una potencia social 
ácrata: pues la anarquía es el objeto de la verdadera sociabilidad (serait 
aussi l’anarchie) (1968a, p. 269). Potencia social ácrata que por definición 
es viva, activa y afirmativa porque —por oposición a todo «Estado 
orgánico»— expresa esa poderosa vitalidad no-orgánica que completa la 
fuerza con la fuerza (la puissante vitalité non-organique qui complète la force 



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Deleuze cum Spinoza: ética, sexualidad y política 223

avec la force), y que siempre enriquece (enrichit) o engrandece a aquello 
con lo que entra en relación (1993, p. 167). 

Por eso las anarquías coronadas reemplazan a las jerarquías de la 
representación estatal (se substituent aux hiérarchies de la représentation), 
así como las distribuciones nómadas reemplazan a las distribuciones 
sedentarias de la representación estatal (les distributions nomades substituent 
aux distributions sédentaires de la représentaition) (1968a, p. 356). La 
anarquía coronada no es entonces ni una sociedad donde la individualidad 
se ha disuelto en un «yo social» que aplasta las singularidades (la 
comunidad como cuerpo despótico y burocrático), ni tampoco es una 
sociedad donde reinan los «individuos» como átomos sociales anclados 
en su «personalidad yoica» (el «ciudadano» como sujeto social de 
derechos universales que no anhela más que ser identificado, reconocido, 
representado, contractualizado); la anarquía coronada (individualidad 
superior en la cual todos podemos entrar a título de parte extensiva e 
intensiva inmanente) es una forma de organizar o componer las relaciones 
de potencia (poder) tal que sea capaz de suscitar y de hacer proliferar 
las singularidades o aecceidades, las diferencias de potencia que somos y 
que hacemos (que no son lo mismo que las individualidades personales). 
Por eso «hay una diferencia abismal entre repartir un espacio fijo entre 
‘individuos” sedentarios siguiendo límites o vallados [entre des individus 
sédentaires suivant des bornes ou des enclos], y repartir singularidades en un 
espacio abierto sin muros ni propiedades [dans un espace ouvert sans enclos 
ni propriété]» (Deleuze, 2002, p. 198-199).

En el acápite de este último apartado citábamos las palabras de Spinoza 
en su carta a Jarig Jelles del 17 de febrero de 1671, en la que decía «omnia 
amicorum sunt communia» (entre amigos todas las cosas son comunes); 
frase que ha sido tomada históricamente en toda la tradición «ácrata» 
como lema. Más exactamente: según el Tratado político, en el estado de 
naturaleza «omnia omnium sunt» (todo es de todos), pero sólo en el sentido 
de que «todas las cosas pertenecen por naturaleza a todos hasta tanto un 
alguien cualquiera pueda apropiarse de ella», es decir, hasta tanto un ser 
humano ejerza sus potencias con el fin de reclamarla para sí y sólo para sí 
(omnia omnium sunt, qui scilicet potestatem habent sibi eadem vendicandi) 
(1844a, p. 61); muy por el contrario, en la sociedad o comunidad ácrata, 
régimen de concordia y amistad generalizada, «omnia amicorum sunt 



224 Juan Pablo Esperón y Martín Chicolino

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

communia» (1844b, p. 281), es decir, todas las cosas son comunes a 
todos aquellos que están implicados en el interior de una determinada 
composición anti-jerárquica de relaciones, lo cual es muy diferente. Porque 
decir que «todo es de todos» no es lo mismo que decir que «todo es común 
a todos», puesto que lo primero habilita la posibilidad de la apropiación 
privada y exclusiva (espacio estriado), mientras que lo segundo habilita 
lo contrario (espacio liso, sans enclos ni propriété). Por lo que nos toca, 
acaso podríamos continuar los pasos de Spinoza y resignificar —desde 
la perspectiva de las singularidades nómadas y siguiendo los postulados 
de su ética como ontología radical y como sistema de pruebas— otro de 
los grandes lemas ácratas: «A cada quien  según  sus necesidades (según 
sus afectos activos) y de  cada  quien  según  sus capacidades (según sus 
potencias afirmativas del pensar y del obrar)».

Referencias Bibliográficas:
Bergson, Henri (1990). Les deux sources de la morale et de la religión 

(1932). PUF, Paris.
De Spinoza, Benedicti (1844a). Tractatus Politicus. Bernhardi 

Tauchnitz, Lipsiae.
De Spinoza, Benedicti (1844b). Epistolae. Bernhardi Tauchnitz, Lipsiae.
De Spinoza, Benedicti (1846). Tractatus Theologico-Politicus. Bernhardi 

Tauchnitz, Lipsiae.
De Spinoza, Benedicti (1905). Ethica ordine geometrico demonstrata. 

Martinum Nijhoff, s/l.
Deleuze, Gilles (1968a). Différence et Répétition. Press Univ. de 

France, Paris.
Deleuze, Gilles (1968b). Spinoza et le problème de l’expression. Les Édit. 

de Minuit, Paris.
Deleuze, Gilles (1973). Sur  L’Anti-Œdipe II. Recuperado de: The 

Deleuze Seminars (https://deleuze.cla.purdue.edu/).
Deleuze, Gilles (1978-1981). Spinoza: Les Vitesses de la Pensée. 

Recuperado de: The Deleuze Seminars (https://deleuze.cla.purdue.edu/). 
Hay trad. esp., Cactus, Bs. As., 2011.

Deleuze, Gilles (1986). Sur Foucault. Recuperado de: The Deleuze 
Seminars (https://deleuze.cla.purdue.edu/).



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Deleuze cum Spinoza: ética, sexualidad y política 225

Deleuze, Gilles (1993). Critique et Clinique, Les Édit. de Minuit, Paris.
Deleuze, Gilles (2002). L’île Déserte. Les Édit. de Minuit, Paris.
Deleuze, Gilles (2015). Lettres et Autres Textes, Les Édit. de Minuit, Paris.
Deleuze, Gilles y GUATTARI, Félix. (1980). Mille Plateaux. Les Édit. 

de Minuit, Paris.
Deleuze, Gilles y GUATTARI, Félix. (1992). L’Anti-Œdipe. Les Édit. 

de Minuit, Paris.
Descartes, René (1988). Les Passions de l’âme. J. Vrin, Paris.
Domínguez, Atilano (1995). Biografías de Spinoza. Alianza, Madrid.
Hegel, Georg (1911). Grundlinien der Philosophie des Rechts. Felix 

Meiner, Leipzig.
Hegel, Georg (1968). Rechts, Pflichten und Religionslehre für die 

Unterklasse. Fischer Bücherei, Frankfurt am Maine. 
Hegel, Georg (1969). Jenaer Realphilosophie, Félix Meiner, Hamburg.
Hegel, Georg (1979). Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften 

im Grundrisse, Suhrkamp, Frankfurt am Main.
Leibniz, Gottfried (1904). Neue Abhandlungen über den menschlichen 

Verstand. Dürr’schen Buchhandlung, Leipzig.
Locke, John (1894). An Essay Concerning Human Understanding. 

Clarendon Press, Oxford.
Schopenhauer, Arthur (1913).  Die Welt als Wille und Vorstellung II, 

Georg Muller, München.
Schopenhauer, Arthur (2018). Metaphysik der Sitten, Félix Meiner, Hamburg.

Juan Pablo Esperón: Profesor y Doctor en Filosofía, e Investigador 
del CONICET. Es profesor Asociado de Metafísica II en la Universidad 
del Salvador (USAL) y profesor Titular de las materias Introducción 
a la Epistemología y Ética y Deontología profecional en la Universidad 
Nacional de La Matanza (UNLaM). Es Director de la Revista Académica de 
Filosofía «Nuevo Pensamiento» dependiente del Instituto de Investigaciones 
Filosóficas de la Universidad del Salvador. Es miembro del Centro de 
Estudios Filosóficos de la Academia Nacional de Ciencias de Buenos Aires. 
Ha publicado recientemente las obras El Acontecimiento, la Diferencia y el 
«Entre», Ed. Anthropos, Barcelona 2019; Hegel, Heidegger y el Acontecimiento, 



226 Juan Pablo Esperón y Martín Chicolino

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Ed. UNLaM, San Justo, 2022 y El don del Pensar, Escritos en homenaje a 
Juan Carlos Scannone, Arkho Ediciones, Bs. As., 2023 y Acontecimiento 
II. Crítica y emancipación. El potencial emancipatorio del tercer giro crítico, 
Ed. Doble J, Sevilla, 2024.; además de numerosos artículos en libros y 
revistas científicas con referato nacionales e internacionales respecto de las 
filosofías de Hegel, Nietzsche, Heidegger y Deleuze. Actualmente dirije 
el proyecto titulado «LAS FUNCIONES CRÍTICAS DEL EREIGNIS 
EN EL PENSAMIENTO DE HEIDEGGER» en el Instituto de 
Investigaciones Filosóficas dependiente de la Facultad de Filosofía de la 
Universidad del Salvador; y «MÁS ALLÁ DEL GIRO LINGÜÍSTICO-
HERMENÉUTICO. Alcance, limitaciones y porvenir del segundo giro 
crítico» en el Departamento de Humanidades y Ciencias Sociales, Secretaria 
de Ciencia y Técnica, Universidad Nacional de la Matanza. Dependiente de 
la Secretaría de Políticas  Universitarias del Ministerio de Educación de la 
Nación, en el marco del programa de Incentivo a Docentes Investigadores.

Líneas de investigación: Como investigador y docente de filosofía, me 
especializo en filosofía contemporánea, específicamente en el campo 
de la ontología y la metafísica. Estudio el pensamiento de Nietzsche, 
Heidegger y Deleuze en torno al problema de la diferencia ontológica y 
el acontecimiento. Metodológicamente mis investigaciones se inscriben 
dentro de los modelos de pensamientos fenomenológico y hermenéutico. 
Estas investigaciones conllevan múltiples campos de aplicación, ya sean las 
ciencias políticas, la sociología, el arte, la psicología, entre otras disciplinas.

Publicaciones recientes:
– Esperón, J. P.; Etchegaray, R.  (2024), «Una ética como hermenéutica 

estética de la vida. Una lectura deleuziana de Spinoza», en NUEVO 
ITINERARIO. Revista digital de filosofía, dependiente del instituto y el 
departamento de filosofía de la facultad de humanidades de la Universidad 
Nacional del Nordeste, Resistencia, Chaco, Argentina. Volumen 20, Num. 
2, 2024. Pág. 1-8 ISSN 1850-3578. DOI: https://doi.org/10.30972/
nvt.2027908 Disponible: Nuevo Itinerario

– Esperón, J. P.; Etchegaray, R. (2025), «Una ética inmanente y 
relacional a partir de la interpretación conjunta que Gilles Deleuze hace de 
Nietzsche y Spinoza», en TABANO. Revista de Filosofía dependiente de la 
Facultad de Filosofía y Letras de la Universidad Católica Argentina, CABA, 
N°25, enero-junio de 2025. Pag. 1-11 (ISSN 2591-572X). DOI: https://



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Deleuze cum Spinoza: ética, sexualidad y política 227

doi.org/10.46553/tab.25.2025.e4 Disponible en: https://erevistas.uca.
edu.ar/index.php/TAB 

– Esperón, J. P., Etchegaray, R. (2025), «Hermenéutica y Acontecimiento 
como instancia crítica en Heidegger. Elementos epistemológicos 
preliminares para diseñar un protocolo para la investigación en ciencias 
sociales que tenga en cuenta la dimensión acontecimental», en AORISTO- 
International Journal of Phenomenology, Hermeneutics and Metaphysics 
dependiente de Unioeste-Universidade Estadual do Oeste do Paraná, 
Brasil. ISSN 2526-592X (versão eletrônica). Vol. 8, N°4 2025. Pág. 
1-14. Disponible en: Aoristo-International Journal of Phenomenology, 
Hermeneutics and Metaphysics EN PRENSA

– Esperón, J. P. (2025), «Hermenéutica del acontecimiento. Puntos de 
encuentro entre Heidegger y Deleuze», en TABANO. Revista de Filosofía 
dependiente de la Facultad de Filosofía y Letras de la Universidad Católica 
Argentina, CABA, N°27, enero-junio de 2026. Pág. 1-12. ISSN 2591-
572X. DOI: https://doi.org/10.46553/tab.25.2025.e4. Disponible en: 
https://erevistas.uca.edu.ar/index.php/TAB EN PRENSA

Correo: juanpabloesperon@gmail.com

Martín Chicolino: Licenciado en Filosofía, Profesor de Filosofía, y 
Doctorando en Filosofía con Beca del CONICET (próximo a defender 
su Tesis, bajo el título: «Deleuze, Guattari y Foucault: contra-filosofía y 
sexo-política. La crítica ácrata contra el sujeto, el deseo, el sexo y el poder 
fabricados por la filosofía jurídico-contractual del siglo XVII/XIX»). Se 
desempeña como docente universitario e investigador en la Universidad 
del Salvador (USAL), en las materias Metafísica II y Filosofía Social y 
Política (ambas pertenecen al último año de la carrera de Lic. en Filosofía). 
Miembro Editor de la Revista Nuevo Pensamiento, dependiente del 
Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Universidad del Salvador. 
También es artista sonoro-visual, integrante de «Moi Non Plus» (colectivo 
de Cine Independiente, que cuenta con 2 films largometrajes y diversos 
documentales: https://www.youtube.com/@MoiNonPlus/). En adyacencia 
a la producción científica y académica realiza publicaciones de libros bajo 
licencia de Creative Commons (sin ISBN), que socializa abiertamente a 
toda la comunidad: https://archive.org/details/@mart_n_chicolino



228 Juan Pablo Esperón y Martín Chicolino

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Líneas de investigación: Como docente e investigador se especializa 
en problemas relativos tanto a la filosofía moderna como a la filosofía 
contemporánea, particularmente en el campo de la filosofía social y política. 
Sus investigaciones en el campo de la psico-sexo política derivan también 
hacia el entrecruce (crítico) entre filosofía, psicoanálisis y psiquiatría, 
en pos de problematizar (acráticamente) las complementariedades entre 
el ejercicio del poder/gobierno y la Salud Mental y Sexual; esto último 
desde la perspectiva del esquizo-análisis, el psicoanálisis crítico, y la anti-
psiquiatría. Actualmente participa del siguiente proyecto de investigación: 
«Las funciones críticas del Ereignis en el pensamiento de Heidegger», en 
el Instituto de Investigaciones Filosóficas dependiente de la Facultad de 
Filosofía de la Universidad del Salvador.

Publicaciones recientes:
– Sus publicaciones más recientes constan de dos Capítulos en libros 

de AA.VV.: (1) «Filosofía moderna y falo-poder. El giro ácrato-crítico 
despatriarcal de Deleuze, Guattari y Foucault». En: Esperon, J.P. (Ed.). 
“Acontecimiento II. Crítica y emancipación” (Ed. Doble J., Sevilla. 2025); 
(2) «Wilhelm Reich: una teoría sexual falo-fiola. Masculinidad prostituyente y 
violencias sexuales en el freudo-marxismo». En: Hernández, S. (Ed.). “Crisis 
en Psicología” (Ed. El diván negro, México, S. L. de Potosi). Además, 
los siguientes artículos de investigación científica: (3) «Gilles Deleuze: 
Esquizoanálisis vs. Materialismo dialéctico. Parte II. Esclavos libertos, 
proletarios y capitalistas: personificaciones masculinas de la dominación psico-
sexual patriarcal». Tábano, Revista de Filosofía. Buenos Aires: Universidad 
Católica Argentina. 2025, N°26. (4) «Benedictus de Spinoza bene dictus de 
Anarchia». (Des)troços: revista de pensamiento radical. Minas Gerais, Belo 
Horizonte: Universidade Federal de Minas Gerais. 2025, Vol. 6, N°2 (5) 
«¿Qué revolución? Patriarcado, capitalismo y violencias masculinas en algunas 
derivas actuales del psicoanálisis militante». Décsir. Revista de psicoanálisis. 
México, Morelia. 2024, Vol. n°11. (6) «Gilles Deleuze: Esquizo-análisis vs. 
Materialismo Dialéctico. Parte I. Salvajes, Bárbaros y Civilizados: ¿procesos 
dialécticos o procesos maquínicos?». Tábano. Revista de Filosofía. Buenos 
Aires: Universidad Católica Argentina. 2024, N°25.

Correo: martinchicolino@gmail.com


