CLARIDADES. REVISTA DE FILOSOF{A
vol. 17 | ndm. 2 | 2025 | paginas 157-228.

DELEUZE CUM SPINOZA: ETICA,

SEXUALIDAD Y POLITICA. VIVIR,

PENSAR Y DESEAR UNA «DEMOCRACIA»
COMO ANARQUIA CORONADA

Deleuze cum Spinoza: ethics, sexuality and politics. Living,
thinking and desiring a «democracy» as crowned anarchy

Juan PaBLo EsPERON
Universidad del Salvador y Universidad Nacional de La Matanza | Argentina

MarTtin CHICOLINO
CONICET, CEFIJANCBA, USAL | Argentina

Fecha de envio: 14/03/2024 | Fecha de aceptacién: 31/03/2025 | DOI: 10.24310/crf.17.2.2025.19249

Resumen Segtin Deleuze, la ética es el arte de inventar nuevas
formas de pensar, de sentir, de desear y de actuar, en orden
a organizarnos nuevos modos de vida colectivos anti-
jerdrquicos y no representativos (auto-emancipacién y
auto-determinacién). Siguiendo los textos de Deleuze y de
Spinoza, en el presente articulo nos proponemos contraponer
la moral como «sistema del juicio» trascendente y la ética
como «sistema de pruebas» inmanentes, para, a partir de alli,
proceder a plantearnos dos problemas psico-sexo politicos:
(a) la posibilidad de sobrepasar el Estado democritico
representativo (Imperium democritico) hacia una sociedad

ISSN: 1889-6855 ISSN-e: 1989-3787 DL.: PM 1131-2009
Asociacién para la promocién de la Filosofia y la Cultura en

Milaga (FICUM) y UMA Editorial



158

Palabras clave

Abstract

Keywords

Juan PaBLo EsPERON Y MARTIN CHICOLINO

dcrata o de la anarquia coronada (pregunta por una nueva
politica social); (b) la posibilidad de sobrepasar la sexualidad
dominante hacia una sexualidad de la univocidad o del sexo
no-humano (pregunta por una nueva ética sexual).

Deseo;  sexualidad;  estado;  anarquia  coronada.

According to Deleuze, ethics is the art of inventing new
ways of thinking, feeling, desiring and acting in order
to organize new collective ways of life that are anti-
hierarchical and non-representative (self-emancipation
and self-determination). Following the texts of Deleuze
and Spinoza, in this article we propose to contrast morality
as a transcendent «system of judgement» and ethics as an
immanent «system of proof», in order to proceed from
there to pose two psycho-sexual political problems: (a) the
possibility of going beyond the representative democratic
State (democratic Imperium) towards an acratic society
or one of crowned anarchy (question for a new social
politics); (b) the possibility of going beyond dominant
sexuality towards a sexuality of univocity of non-human
sex (question for a new sexual ethics).

Desire; sexuality; state; crowned anarchy.

INTRODUCCION AL PROBLEMA

«Le grand livre sur le CsO, ne serait-il pas Ethique? |...] Les drogués,
les masochistes, les schizophrénes, les amants, tous les CsO rendent
hommage & Spinoza» (Deleuze/Guattari, 1980, p. 190-191)".

1. Traduccién nuestra: «;No serd la Etica el gran libro sobre el “cuerpo sin érganos ”? [...]

Los drogadictos, los masoquistas, los esquizofrénicos, los amantes: todos los cuerpos sin

drganos rinden homenaje a Spinozay.

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



Deleuze cum Spinoza: ética, sexualidad y politica 159

esde noviembre de 1980 hasta marzo de 1981 Deleuze emplazé

en Saint Denis/Vincennes su famoso «curso sobre Spinoza»; alli

nos topamos con tres sentencias que resumirn toda la tentativa

deleuzeana en torno a la ética y a la ontologia spinozeanas.
En primer lugar Deleuze sostiene que, desde su nacimiento, la filosofia
(occidental) ha nacido con un «sistema del juicio» (je coris que la
philosophie est née avec un systeme du jugement) (2011, p. 57)*. En segundo
lugar, que la filosofia de Spinoza constituiria un intento experimental
excepcional, en pleno siglo XVII, para sacudirse y escaparse (de secouer et
de échapper) de la catdstrofe, es decir, de toda filosofia, toda moral y toda
politica que se presenten como «sistemas del juicio» o de enjuiciamiento
trascendente (la philosophie du jugement, pour Spinoza, cest la catastrophe)
y que, por lo tanto, impliquen un primado de lo Uno sobre el ser (/e
Jugement’ implique le primat de I'Un sur [ Etre), con todas las lineas y las
posiciones de jerarquia y autoridad politica que ello supone y requiere
(p. 118). En tercer lugar, que es posible (y mds atin, deseable) inventar
nuevas imdgenes del pensamiento, nuevas formas de la sociabilidad, y
nuevos agenciamientos de deseo, en orden a crear (colectivamente) otro
mundo de posibles tanto en el terreno de la individuacién (produccién
de subjetivacién) como en el de la sociabilidad (produccién de relaciones
de poder) y en el de la sexualidad (produccién deseante). Asi, la tarea de
toda filosofia que, como la de Spinoza, se presente como enemiga ético-
politica de la servidumbre y del sistema del juicio (residuos de lo Uno)
no se propondrd otra tarea que la de huir (les philosophes on se dit que leurs
activités consiste & fuir), es decir, la tarea de suscitar y de hacer proliferar
por doquier las lineas de fuga auto-emancipatorias, bajo la condicién de
que, al mismo tiempo que se huye o se fuga, se provogue la huida o la fuga

2. Las clases que Deleuze dictd sobre Spinoza (Les Vitesses de la Pensée) han sido transcriptas
a partir de las grabaciones originales en casseste registradas por Hidenobu Suzuki; la
transcripcién en francés de dichos materiales se encuentra disponible en 7he Deleuze
Seminars (hteps://deleuze.cla.purdue.edu/). Si bien en el presente articulo nos atendremos al
texto original francés (haciendo traduccién propia), ocurre que, al tratarse precisamente de
un website, no podremos brindar nimeros de paginacion para referenciar nuestras citas. Sin
embargo, en orden a brindar a los lectores hispanohablantes una localizacién de las mismas,
consignaremos la paginacién de la traduccién de Ed. Cactus (En Medio de Spinoza, 2011).

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



160 Juan PaBLo EsPERON Y MARTIN CHICOLINO

reciproca de todos los demds y en todos lados donde sea posible (p. 325)°.
Se trata, entonces, de desmarcarse y de fugarse de toda la tradicién que, de
Platén a Lacan (y mds acd), no hace sino restituir lo Uno, es decir, todas
las formas de la Iglesia“.

A partir de estos tres postulados de base nos propondremos abordar
entonces los siguientes problemas; en primer lugar: ;Acaso Spinoza nos
podria brindar elementos para construir una nueva concepcién del deseo
(v de la sexualidad) que ya no pase por la falta, la carencia, la privacién, la
negacién, y por lo tanto, la tristeza, la depotenciacién y la servidumbre?
Pregunta por una nueva politica de los afectos y por una nueva sexualidad
de la univocidad, es decir, por la construccién de un «sexo no-humano»
signado en una des-genitalizacién, des-falizacién y des-libidinizacién del
sexo (a la que todavia hoy nos sigue invitando el psicoandlisis). En segundo
lugar: ;Cémo constituir una nueva concepcién de la sociabilidad humana
que ya no pase por el Estado o, en rigor, por la forma-Estado de organizacién
social (o, como lo denomina Spinoza, el Imperium), que no es sino la
expresiéon de lo Uno en la politica? Pregunta por una nueva democracia
dcrata o, para utilizar un concepto deleuzeano, por una «anarquia coronada»
(anarchie couronnée) en tanto que mundo sin jerarquias, sin posiciones
trascendentes del mando/obediencia, sin explotacién ni servidumbre, sin
cercados, muros, ni propiedades.

Ahora bien, no pretenderemos postular aqui que Spinoza era un filésofo
«anarquista» (lo cual careceria de sentido), sino que postularemos que su
filosofia nos permite fabricar una «caja de herramientas» en la teoria y en
la prictica (y en la critica y la clinica) tal, que nos resulte operativa a la
hora de inventar —no sin peligros ni riesgos— una nueva sociedad, una
nueva subjetivacién, y un nuevo régimen de deseo de tipo revolucionarios
o auto-emancipatorios (4cratas). No sin peligros ni riesgos: puesto que
toda filosofia que se fuga, que intenta desmarcarse, resistir, conjurar y
traicionar en la prictica politica al régimen de lo Uno —ya sea ese Uno la

3. Cf. Deleuze/Guattari, 1992, p. 329: «El revolucionario sabe que la huida [/z fuite]
es revolucionaria, con la condicién de arrancar el mantel o de hacer huir [fzire fuir] un
cabo del sisteman».

4. Cf. Deleuze, 2015, p. 209: «De Platén a Lacan uno se encuentra con la Iglesia» (de
Platon a Lacan, on se retrouve a | ’Eglz’se).

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



Deleuze cum Spinoza: ética, sexualidad y politica 161

Iglesia, el Estado, el Capital, o el Falo°— se coloca, inmediatamente, en
divergencia con respecto al orden establecido de las relaciones de poder,
con sus agentes y funcionarios ejecutores (a lo largo de toda la escala de la
jerarquia). El propio Spinoza conocié los peligros y los riesgos a causa de
sus tomas de posicién por relacién a los poderes religiosos y politicos de su
época; a propésito de esto, Deleuze nos recuerda las relaciones que Spinoza
mantuvo con el famoso grupo de «colegiantes» (Spinoza est en rapport avec
un grand groupe collégial), integrado por algunos amigos suyos (Jelles,
Balling, Vries, Rieuwerstz, Meyer), al que define como un grupo del tipo
«extremista» o «izquierdista cristiano»®; e incluso se ha hablado del «cardcter
anarquista» del anabaptismo del grupo (p. 29)”. Nosotros entenderemos
aqui por «dcrata» o «anarquista» no una determinada «ideologfa» politica
ni un determinado «corpus» de textos, sino una manera de vivir, de pensar,
de actuar, de sentir y de desear (de afectar y de ser afectado), es decir, un
modus vivends et agendi, un determinado modo de expresar las potencias del
pensamiento y del cuerpo (individual y colectivo). En esta linea, resuena
de fondo la consigna psico-sexo politica expresada por Deleuze y Guattari
en El Anti-Edipo: «el deseo es huérfano, anarquista y ateo»®.

Y por lo que toca a las relaciones de poder bajo la forma de organizacién
estatal (/mperium), toda la ‘teoria de los afectos’ pasivos o afectos-pasion de
Spinoza revela, para Deleuze, una concepcién andrquica y anti-jerdrquica
del poder y de la sociabilidad: no hay ningtin poder que sea alegre (i/ ny a

5. En la clase del 6 de mayo de 1986, durante su curso Sur Foucault, Deleuze dice:
«Estamos amenazados por dos cosas: que nuestra subjetividad pase bajo el conzrol y bajo
la dependencia de un poder, ya sea el poder de los sacerdotes, el poder de la Iglesia, o el
poder de un Estado [le pouvoir des prétres, le pouvoir de l'église, le pouvoir d’Etat]; pues el
poder no ha dejado de pretender apropiarse realmente de la subjetivacién». Texto extraido
de The Deleuze Seminars.

6. Deleuze dice que en la época de Spinoza incluso los mds extremistas e izquierdistas se
precavian de hablar de la «revolucién» (méme les extrémistes hésitaient i parler de révolution,
méme les gauchistes de ['époque), y que los Colegiantes (les Collégiens) amigos de Spinoza
eran catdlicos de extrema izquierda (catholiques d'extréme gauche) que estaban en contra
de la Iglesia (étaient contre I’Eglise) (p. 105).

7. Atilano Dominguez, traductor al espafiol del Tratado Politico, cita a Madeleine Frances
para referirse al cardcter anarquista de la secta anabaptista, que tomd, en los Paises Bajos,
el nombre de menonitas, entre cuyos miembros se contaban varios amigos de Spinoza.
8. Deleuze/Guattari, 1992, p. 371: «El inconsciente del esquizoanilisis ignora las personas,
los conjuntos y las leyes, como ignora las imdgenes, las estructuras y los simbolos: es
huérfano, al igual que anarquista y ateo [i/ est orphelin, comme il est anarchiste et athée]».

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



162 Juan PaBLo EsPERON Y MARTIN CHICOLINO

pas de pouvoir joyeux), y, en consecuencia, mientras haya aparatos de poder
o aparatos de captura estatales (appareil de capture) serd inevitable que haya
aparatos de tristeza (appareils a tristesse) y agentes politicos de la tristeza,
porque todo poder tiene necesidad de la tristeza (tour pouvoir a besoin
de la tristesse) (p. 303). Unicamente los esclavos y los impotentes desean
tener o ejercer el poder (cest ceux-li qui prennent le pouvoir), y sélo pueden
fundar su poder sobre la tristeza de todos (ils ont besoin de faire régner la
tristesse parce que le pouvoir quils ont ne peut étre fondé que sur la tristesse)
(p. 236; 91). De modo que si queremos fabricar una nueva sociabilidad de
alegrias activas (en tanto que elevacién colectiva de las potencias singulares),
o sociedad auto-emancipatoria sin servidumbre ni explotacién (anarquia
coronada), tendremos que plantearnos el problema fundamental de cdmo
organizar o componer las relaciones de potencia sin pasar por la politica de
la representacién, del reconocimiento, de la identificacién y la integracién
mutuas (control y normalizacién), que es la politica de la verticalidad y la
jerarquia propia de los aparatos de captura o Estados. Es en este sentido
que segin Deleuze los «cuerpos sin érganos» (las mdquinas deseantes
revolucionarias o lineas de fuga) rinden homenaje a Spinoza.

II. LA MORAL COMO «SISTEMA DEL JUICIO» Y LA ETICA cCOMO
«ONTOLOGIA DE LAS POTENCIAS». LA UNIVOCIDAD DEL SER
COMO ANTI-JERARQUIA Y ANTI-TRASCENDENCIA

«Jamais on wa poussé plus loin la critique de toute hiérarchie» (Jamds la critica
contra toda jerarquia ha sido llevada tan lejos) (Deleuze, 2011, p. 45).
Una de las rupturas mds fundamentales de la filosofia de Spinoza es
haber trazado una nueva concepcién (y vivencia) de la relacidn entre el alma
(pensamiento) y el cuerpo (extensién) que diverge completamente tanto
del mundo cldsico como del mundo cristiano, pero también del mundo
cartesiano que lo rodeaba. Cuddruple punto de partida de la ontologia
spinozeana: (a) no hay ni primacia ni distincién jerdrquica del alma sobre
el cuerpo; (b) la esencia de una cosa equivale a su grado de potencia; (c) el
ser humano no es una sustancia sino un simple «modo de ser» que expresa
los atributos de la sustancia infinita; (d) dios y la naturaleza son la misma
sustancia infinita, de la cual el ser humano no es mds que un modo, y
donde no hay jerarquia entre los seres. Cuddruple postulado de la ética
spinozeana: (a) no hay ni Bien ni Mal sino sélo «lo bueno» y «lo malo»;

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



Deleuze cum Spinoza: ética, sexualidad y politica 163

(b) no se trata de adquirir el saber sobre lo que debemos pensar y obrar
en funcién de nuestra esencia humana sino de conocer lo que podemos
pensar y obrar en funcién de nuestras potencias singulares; (c) no se trata
de enjuiciar, reprender, disciplinar y castigar al ser humano sino sélo de
ensefar y de aprender mutuamente el arte de como evaluar las situaciones
y de cémo componer relaciones tales que nos permitan perseguir aquello
que es bueno y saludable y escapar de aquello que es malo y enfermante;
(d) la conquista de la bondad, de la felicidad, y de la alegria de vivir (junto
con los otros y en el seno de una comunidad) no pasa por la obediencia
de la Ley (moral, religiosa, civil o estatal)’ sino por la resistencia activa
contra la servidumbre psico-sexual y politica: psico-sexual, porque hemos
de aprender a resistir activamente frente al poder triste que ejercen sobre
nosotros nuestros propios afectos y los afectos de los demds, y politica,
porque hemos de aprender a resistir activamente frente al poder triste que
los agentes del poder politico y religioso (gobernantes, representantes,
legisladores, mercaderes, negociantes, profetas, pastores, etc.) ejercen sobre
nuestro cuerpo y sobre nuestra alma, forzindonos (por miedo y esperanza)
a la impotencia y la obediencia.

Habida cuenta de que, para Spinoza, toda obediencia a la Ley se acaba
desde el momento en que la «ley» (sea natural, moral, civil, religiosa,
econdmica) ya no es fabricada ni concebida por nosotros como la exposicion
de una orden, mandato o mandamiento a cumplir —lo cual inaugura
todo el viejo sistema de derechos y deberes, el cual a su vez no puede estar
fundado mds que en el atolladero de la prohibicion y la transgresion—
sino como la expresidn (sujeta a una variacién continua) de experiencias
situacionales que surgen de determinada efectuacién o composicién finita
de relaciones humanas. A punto tal que, en adelante, y en funcién de
esta concepcion nueva de la dey» —expresion problemdtica de experiencias
reciprocas por oposicion a la exposicion teoremdtica de érdenes—, ya no
haremos mds que limitarnos a hacer s6lo aquello que podemos (de lo que
somos capaces), tanto en pos de perseguir aquello que aumente nuestras
potencias y las de los demds, como en pos de conjurar y huir (fugarse) de
aquello que disminuya o reprima nuestras potencias y las de los demds. De

9. Cf. Deleuze, 2011, p. 71: «Es muy necesario para la moral hablarnos y darnos érdenes
en nombre de una esencia» (cest trés nécessaire & la morale de parler et de nous donner des
ordres au nom d’une essence).

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



164 Juan PaBLo EsPERON Y MARTIN CHICOLINO

lo dicho resulta claro que la «anarquia coronada» no es el reino del caos, del
espontaneismo, de la des-organizacién, de la ausencia de ley y orden, del
«cuanto peor mejor», del individualismo, y demids caricaturas. Volveremos
sobre ello en los tltimos apartados.

En sus clases sobre Spinoza Deleuze plantea desde el comienzo que
una «ética» no es lo mismo que una «moral’ (une éthique n'est pas la méme
chose quune morale), y ello porque, en primer lugar, la moral en Occidente
siempre ha partido del supuesto incuestionado de que hay una primacia o
Jjerarquia ontolédgica del alma (razén) sobre el cuerpo (pasién) y que, por lo
tanto, el alma vale mds que el cuerpo ([dme valait mieux que le corps) tanto
como el pensamiento vale mds que la extensién (la pensée valait mieux
que [étendue) (p. 48). Asi, la moral y el juicio moral son posibles desde el
momento en que nos convencemos de que hay algunas cosas que, en si
mismas, valen mds que otras (i ny pas de morale si quelque chose ne vaut
pas mieux quautre chose), y, en este sentido, toda moral es efectivamente
inseparable del establecimiento de una jerarquia de los valores (la morale
est inséparable d'une hiérarchie des valeurs) (p. 48). Si Spinoza se desmarca
de la moral y construye una ética es porque su postulado de base es /z
inexistencia de jerarquias entre el alma y el cuerpo, es decir, la ausencia de
jerarquia al nivel de los entes, que no somos otra cosa que modos de ser o
maneras de existir de (y en) la sustancia infinita (divinidad o naturaleza).

Consecuentemente, tampoco hay en Spinoza una jerarquia entre
el Bien y el Mal; en efecto, si la tradicién filoséfica dominante parti6
del postulado de que s6lo hay ser del Bien (que sélo el Bien existe y es
positivo, y por tanto, pensable) mientras que el Mal es no-ser (que el Mal
es privacion, falta de ser, negacién, y por tanto, impensable), a punto tal
de que se nos ensefa que «sélo se hace el mal por ignorancia», Spinoza, por
el contrario, quiebra la tradicién planteando anti-jerirquicamente que no
hay ni bien ni mal, pero si hay lo bueno y lo malo (i #y a ni bien ni mal,
mais il y a du bon et du mauvais) (p. 63). A partir de aqui se desprenden
para Deleuze dos distinciones que la moral torna imposibles de pensar: en
primer lugar, que la ética como arte de perseguir lo bueno y conjurar lo
malo implica una distincion cuantitativa (distinction quantitative) entre los
«entes» (o existentes) en tanto que tales —distincidn segn la cual los entes
o existencias son como «paquetes de potencia» que se diferencian segin
tengan mds o menos potencia tanto en accién como en pasién—, y en

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



Deleuze cum Spinoza: ética, sexualidad y politica 165

segundo lugar, que implica una oposicion cualitativa (opposition qualitative)
entre los «modos de existencia» (o las maneras de ser en el ser) de esos
entes —distincién segiin la cual los modos de existencia se diferencian
segun su deseo de servidumbre o impotencia o segtin su deseo de libertad y
potencia'>— (p. 64; 87-89). Mientras que por su parte la moral es siempre
inseparable de una jerarquia de valores cuyo fin es asegurar la realizacién de
la esencia (les valeurs assurent la réalisation de l'essence) (p. 71).

Esto nos conduce directamente a la distincién deleuzeana entre la
moral como «sistema del juicio» en oposicién a la ética como «sistema de
pruebas». Hemos mencionado que Deleuze consideraba que lz philosophie
est née avec un systéme du jugement segin el cual sélo el ser es pensable (/’Etre
est pensable lui), y desde entonces, sélo se trata de «juzgar’ todo lo que es (i/
sagit de juger tout ce qui est) desde la perspectiva de lo Uno, es decir, que se
juzgard «lo que es» y el «ser» mismo (ce qui est et I’Etre lui-méme) en funcién
de algo que estd mds alld o por encima del ser (en fonction de quelque chose
qui est au-dessus de I’Etre), en una posicién de trascendencia (p. 59-60). Lo
Uno, que es el Bien, es jerarquizado y valorado como siendo superior al
ser, y esa superioridad de lo Uno sobre el ser hace que el ser se vuelva hacia
lo Uno en tanto que Bien: el Bien es la razén del ser (le Bien comme raison
détre) y es lo que hace ser al ser (le Bien fait étre) (p. 115).

Por el contrario, en la ética como «sistema de pruebas» (systéme d épreuves)
se parte del postulado de que no hay jerarquia de lo Uno, vale decir, se
parte de una ontologia pura o radical (ontologie radicale) que repudia las
jerarquias (répudie les hiérarchies) porque no concibe la existencia de lo
Uno superior al ser (/Un supérieur a UEtre), y en virtud de ello, desde
entonces, el bien no es nada y el mal no es nada, pero hay lo bueno y lo
malo que se despliegan segtin los modos de existencia (p. 115). Desde la
perspectiva de la ética como ontologia pura, radical, o sistema de pruebas,
no hay mds que una univocidad del ser:

10. Los esclavos o impotentes son literalmente cualquier persona que, no siendo en lo
absoluto un «esclavo» en sentido estamental o politico (qui ne sont pas du tout socialement
esclaves), lleva y se conduce, sin embargo, como un perfecto esclavo (ils vivent comme des
esclaves): en su vida, en sus relaciones, sus pricticas, sus afectos. Desde la perspectiva de
la oposicién entre los modos de existencia, la esclavitud se define como una manera de
vivir y no como una posicién social (['esclavage comme mode de vie et non pas comme statut
social) (Deleuze, 2011, p. 90).

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



166 Juan PaBLo EsPERON Y MARTIN CHICOLINO

No hay mds que una Ginica sustancia [une seule substance] absolutamente
infinita que posee todos los atributos, y lo que llamamos «criaturas» no
son las criaturas sino que son los modos (o las maneras de ser) de esta
sustancia nica [...] cuyos «productos» [dont les produits] son los modos o
las maneras de ser. [...] No hay ninguna jerarquia en los atributos [/ ny a
aucune hiérarchie dans les attributs) de dios o de la sustancia, pues uno no
«vale» mds que otro [/un ne vaut pas plus que l'autre]. En otros términos,
si el pensamiento es un atributo de dios y lo extenso es un atributo de
dios, no habra entre ellos ninguna jerarquia [i/ ny aura aucune hiérarchie)

(Deleuze, 2011, p. 27).

Mundo de la univocidad radical y horizontal: sélo hay un ser
absolutamente univoco (un étre absolument univoque), siendo el ente o los
existentes los modos de ser de la sustancia infinita (que es el ser en tanto
que ser), y siendo sus atributos (que son iguales unos a otros) la esencia
del ser (p. 29). Para la tradicién cartesiana los cuerpos eran definidos
como sustancias extensas (res extensa) y el cogito como sustancia pensante
(res cogitans), y por tanto, se trataba del imperio de una concepcién
sustancialista y esencialista del ser humano que se traducia en una moral
como sistema de juicio (que zasa y valora a los seres en funcién de valores
trascendentes considerados como «deberes»). En Spinoza, sin embargo, el
ser humano no es una sustancia (pues s6lo dios o la naturaleza son la Ginica
sustancia infinita) sino que es un ente o un existente, un modo o manera
de ser de la sustancia, lo cual nos reenvia a una ética que se interroga no por
como hacer que el alma domine y someta al cuerpo en orden a realizar mejor
la esencia eterna del ser humano (que es la pregunta de la moral), sino cdmo
hacer para componer las mejores relaciones de potencia de las partes extensivas
de nuestro cuerpo y las partes intensivas de nuestra alma en orden a suscitar
el paso a una mayor perfeccion. En efecto, los atributos de la sustancia son
indivisibles —la extensién y el pensamiento son indivisibles—, pero los
modos de la sustancia son divisibles: un cuerpo cualquiera (que es un modo
del atributo de la extensién) es divisible en partes extensivas, mientras que
un alma cualquiera (que es un modo del atributo del pensamiento) es
divisible en partes intensivas (p. 327).

La radicalidad de la ontologia spinozeana consiste precisamente en su
cardcter anti-jerdrquico, y es en funcién de esta construccién de un mundo
anti-jerdrquico que el «sistema del juicio» queda conjurado como el modo

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



Deleuze cum Spinoza: ética, sexualidad y politica 167

de pensamiento propio de los esclavos e impotentes, es decir, de toda la
clase de los moralistas, los tiranos, los sacerdotes, que no pueden predicar
acerca de la supuesta superioridad del alma sobre el cuerpo ni del Bien
sobre el Mal (y de la necesidad de su obediencia) si no es a fuerza de tasar
y juzgar a la vida, a los entes, a los seres, a los existentes. Y puesto que su
fin es juzgar la vida desde la perspectiva de una trascendencia (jerarquia
de lo Uno sobre los seres), sometiéndola a un interrogatorio, toda moral
tiene al Tribunal, al Juez y al Legislador como sus imdgenes privilegiadas.
Sin embargo, desde la perspectiva de una ética como «sistema de pruebas’,
el hecho mismo de pretender tasar y enjuiciar la vida resulta espantoso
(affreux) y catastréfico (catastrophique) (p. 463).

Pero si resulta que no hay una instancia trascendente (Uno/Bien superior
al ser) que pueda medir, tasar y juzgar la vida, entonces no hay ni juez ni
tribunal superior (sea el tribunal de dios o el de la razén), sino que sélo la
vida puede juzgar la vida en funcion de la inmanencia de las maneras de ser
0 de los modos de existencia: si es imposible juzgar la vida es porque la vida
no deja de juzgarse a si misma (la vie ne cesse pas de se juger elle-méme), pero
de una forma muy diferente a la forma del «juicio» o del «enjuiciamiento»
(jugement). A saber: «Ustedes tienen la vida que se merecen, no se quejen,
jamds se quejen» (vous avez la vie que vous méritez, nallez pas vous plaindre,
ne vous plaignez jamais), vale decir, «ustedes se merecen los afectos que
experimentan, sean de alegria o de tristeza» (les affects que vous avez, qu’ils
soient de malheur ou de joie, etc., vous les mérite). Pero, ;qué quiere decir
que tenemos los afectos que nos merecemos? ;Y qué podrd significar que
tenemos las sociedades y los gobernantes que nos merecemos? ;No se nos
remite asi nuevamente al sistema de premios y castigos (al sistema del juicio
absolutorio o condenatorio)? En absoluto: que sélo la vida puede juzgar la
vida significa que sé6lo el existente puede juzgar su existencia, es decir, que
s6lo la potencia puede dar cuentas de su pasaje o transicidn (Spinoza utiliza
la palabra #ransitio) a una mayor o a una menor perfeccién, a un aumento
de la potencia de pensar y de obrar (alegria) o a una disminucién de la
misma (tristeza); lo mismo vale para las composiciones vitales colectivas:
s6lo la comunidad puede juzgar la comunidad.

Merecerse los propios afectos no quiere decir: «algo habrdn hecho para
estar tristes, para padecer lo que padecen» (juicio del perverso), sino todo
lo contrario: «los afectos que ustedes experimentan reenvian y suponen

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



168 Juan PaBLo EsPERON Y MARTIN CHICOLINO

un modo de existencia inmanente (les affects que vous éprouvez renvoient
et supposent un mode d'existence immanent), y por eso siempre tienen los
afectos que se merecen en virtud del modo de existencia que llevan (vous
avez toujours les affects que vous méritez en vertu de votre mode d'existence)»
(p. 462-463). Desde el punto de vista de la inmanencia y la anti-jerarquia,
no se trata de un juicio del tipo «usted es culpable o inocente», «usted
es salvado o condenado», sino del tipo: «usted lleva una vida auténtica o
inauténtica», «usted vive como esclavo o como ser libre».

Acto seguido, Deleuze traslada esta concepcién spinozeana de la
ética como sistema de pruebas al campo de la Salud Mental, en orden
a profundizar su ejemplo de que sélo la vida puede juzgar la vida. Nos
dice: en dltima instancia, sélo podemos sentirnos aplastados y asfixiados
(estar depresivos) por la idea o la sospecha de que, al final, no somos mas
que unos fracasados y sin éxito en la vida (afecto de tristeza), si, a priori,
e incluso a pesar de nosotros mismos (o sea, de manera inconsciente)'!,
no le hemos atribuido primero un cierto valor a los «valores establecidos»
sobre la depresidn, el fracaso, o lo tragico (si malgré vous, vous wavez pas
attaché une certaine «valeur» aux valeurs du tragique et de la dépression et de
la chute). En otras palabras: somos nosotros mismos quienes, al componer
relaciones con las cosas o las personas, las investimos y las fijamos (incluso
a espaldas nuestras) con wuna carga de angustia, fracaso, o tragedia (o
incluso éxito). Pero si viviésemos sobre un «modo de existencia» tal que,
en él, la idea misma de éxito y de fracaso careciesen de sentido (sur un
«mode’ oty lidée de chute wa strictement aucun sens), entonces si, podremos
experimentar afectos de desdicha alguna vez (vous pouvez éprouver des
affects de malheur), pero sin hacer un gran «drama» de todo eso (nen ferez
pas un drame), porque no habremos puesto alli ninguna carga ni fijacién
de angustia (ne pouvez pas y mettre une charge d angoisse) (p. 463). De esta
manera, en rigor, la felicidad, la virtud y la salud (incluida la salud mental
y la salud del pueblo) consisten, para Spinoza, en conocerse a si mismo y
a los demds pero sin adoptar en dicho proceso la forma trascendente del

11. Cf. Deleuze, 2011, p. 50: «;Cudl serd la tarea de la filosofia como ética? Serd acceder
a este conocimiento del cuerpo y a esta conciencia del alma gue sobrepasa [qui dépassent]
el conocimiento llamado “natural” que tenemos de nuestro cuerpo y que sobrepasa la
conciencia natural que tenemos de nuestra alma. Habrd que avanzar hasta descubrir este
inconsciente del pensamiento y este desconocido del cuerpo Il faudra aller jusqu'as découvrir cette
inconscience de la pensée et cet inconnu du corps], donde los dos no son sino la misma cosa».

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



Deleuze cum Spinoza: ética, sexualidad y politica 169

Juez y del Tribunal que mide, tasa y enjuicia segun valores universales y
trascendentes por relacién a la situacién en la uno se encuentra (sistema del
juicio). Conocerse a si mismo no quiere decir que cada uno debe adoptar
el rol de ser el juez de si mismo («yo soy mi propio juez, sélo yo puedo
juzgarme») sino que, por el contrario, quiere decir llegar a conocer lo que
puedo y lo que podemos (en accién y en pasién), no lo que debo o debemos
(segun la ley). Pero, como bien sabemos, Spinoza nos dice en la Etica que,
al dia de hoy, nadie sabe lo que el cuerpo y el alma pueden en funcién de
sus propias potencias y en tanto maneras de ser en el ser'?.

La ética anti-jerdrquica como sistema de pruebas o sistema de
experiencias es una ética racional, sin dudas —pues es lo contrario a vivir
en el espontaneismo y en el caos de los encuentros azarosos y de los deseos
ciegos—, pero no es la ética propia de una razén teoremdtica sino la ética
propia de una razén problemdtica, problematizante, y experimental: es la
sabiduria propia de los modos de existencia (une sagesse des modes d'existence).
Conocerse a si mismo, tanto en lo relativo al individuo respecto de si mismo
como a la comunidad respecto de si misma, consiste en probarse o ponerse
a prueba, es hacer como el alfarero (/épreuve du potier), es decir, buscar
los puntos de fisura (les points de félure), llegar a poner en claro, cada uno
frente a si mismo, y todos con todos, en qué y sobre qué ponemos nuestras
cargas de angustia (arriver a mettre au clair, chacun vis-a-vis de soi-méme,
en quoi et sur quoi nous mettons nos charges d angoisse), cudles son nuestros
puntos vulnerables (nos points vulnérables & nous); pues la carga de angustia
siempre estd alli donde nos rompemos, nos quebramos, nos resquebrajamos
(la charge d'angoisse est toujours la o je casse, ot je brise, o1y je féle) (p. 464).

En este mundo anti-jerdrquico al nivel de la univocidad del ser no hacen
falta ni jueces, ni tribunales, ni la obediencia por la esperanza de los premios
o el temor a los castigos (y sabemos cudnto desprecia Spinoza la idea
antropomorfica de dios como juez supremo y trascendente que enjuicia,
castiga y condena)®. El «castigo», de hecho, s6lo se volverd necesario en

12. En otras palabras, «los seres humanos son, sin duda, conscientes de sus acciones y
apetitos, pero ignorantes de las causas que los determinan a apetecer algo» (homines sunt
suarum actionum et appetituum conscii, sed ignari causarum a quibus ad aliquid appetendum
determinantur) (1905, p. 247).

13. Para la critica de Spinoza contra la idea de dios como rey, juez o legislador de la moral
(rex, iudex, legislator), cf. Spinoza, 1844b, p. 224; 246. Por lo demds, todo sistema de
juicio reenvia a la moral de la culpabilidad, la mala conciencia, y el resentimiento; cf.

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



170 Juan PaBLo EsPERON Y MARTIN CHICOLINO
la sociedad estatal, pero siempre como algo secundario, como un mal
menor (a falta de otros modos de existencia social mds perfectos o de
mayor perfeccién), pero no al nivel de la inmanencia de la vida, es decir,
al nivel de las potencias de pensar y obrar. Allf radica toda la diferencia
entre las teorias emanacionistas (neo-platonismo y teologias negativas) y
la teorfa inmanentista de Spinoza'; sélo quienes postulan la teorfa de las
emanaciones exigen una doble jerarquia: por un lado, la necesidad de que
exista una jerarquia de lo Uno sobre el ser, y, por el otro lado, la necesidad
de que sea lo Uno quien efectivamente imprima sobre los seres diferencias
jerdrquicas reciprocas que hagan que unos valgan mds que otros, es decir,
que no haya igualdad de facto entre los seres (incluso si se parte de una
igualdad de jure). Y alli donde se instaura o se inyecta la verticalidad y
la jerarquia, comienza necesariamente el principio de la competencia
(principe de compétence), pues no hay competencia donde no hay jerarquia,
ni una tabla o cédigo trascendente de valoracién. En cambio, quienes
como Spinoza postulan la univocidad del ser (el inmanentismo) exigen
una doble anti-jerarquia. Esto tendrd grandes consecuencias en el plano de
la politica estatal (de las relaciones de poder en tanto que composicién de
relaciones de fuerzas reciprocas); volveremos sobre ello.

Deleuze considera que tiene razones de sobra para afirmar en sus clases
que la filosofia de Spinoza es, en pleno siglo XVII, la filosofia mds anti-

Deleuze, 2011, p. 464: «Tienen necesidad de que la gente sea responsable para que se
sientan culpables [gue les gens soient responsables pour qu'ils se sentent coupables), y tienen
necesidad de que se sientan culpables para poder efectuar tanto su juicio de condenacién
como su castigo [pour pouvoir opérer et son jugement de condamnation et sa punition)».

14. Cf. Deleuze, 1968b, p. 157: «La immanence se opone a toda eminencia de la causa,
a toda teologfa negativa, a todo método de analogfa, a toda concepcién jerdrquica del
mundo (& toute conception hiérarchique du monde]. [...] La émanation sirve pues de
principio a un universo jerarquizado [un univers hiérarchisé); la “diferencia” entre los seres
en general se concibe alli como diferencia jerdrquica [la différence des étres en général y est
congue comme différence hiérarchiquel». En cambio, «la inmanencia en estado puro exige
el principio de una “igualdad” del ser o la postulacién de un Ser-igual [/z position d'un
Etre-égal]: no solamente el ser es igual en si, sino que el ser aparece igualmente presente
en todos los seres. Los seres no son definidos por su “rango” en una jerarquia [/es étres ne
sont pas définis par leur rang dans une hiérarchie], no estdn mds o menos distanciados de lo
Uno, sino que cada uno depende directamente de dios, participando en igualdad del ser
[participant i ['égalité de Iétre], recibiendo inmediatamente todo lo que puede recibir de él
segtin la aptitud de su esencia [aprés [aptitude de son essence], independientemente de toda
proximidad y de toda lejania».

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



Deleuze cum Spinoza: ética, sexualidad y politica 171

jerdrquica que jamds se haya hecho (la philosophie la plus anti-hiérarchique
quon nait jamais faite), y que el mundo de Spinoza, en donde todos los
seres son directamente iguales (tous les étres sont égaux) —porque nadie
es ni vale mis que nadie, dado que todos los seres o existencias son tan
perfectas como pueden en accién y en pasién segiin su grado de potencia
actual—, es el mundo mds anti-jerdrquico que jamds haya producido la
filosofia occidental (le monde le plus anti-hiérarchique quait jamais produit
la philosophie) (p. 44). Quel monde!, ;qué mundo!, exclama Deleuze (p.
46), mundo que es una especie de anarquia (cest une espéce danarchie),
porque hay una anarquia de los entes en el ser (i/ y a une anarchie des
étants dans [’Etre) (p. 109).

Se trata de un mundo andrquico o 4crata porque —en oposicién al
emanacionismo y a toda la filosofia, teologia y moral (sistemas del juicio)
dominante, que como hemos visto, conciben que la diferencia entre los seres
es una diferencia jerdrquica— el inmanentismo plantea que la diferencia
entre los seres existe, pero que no pasa por una jerarquia. En efecto, mds
arriba apuntdbamos que la ética como «sistema de pruebas» requeria que
exista tanto una distincidn cuantitativa (distinction quantitative) entre los
«entes» (o existentes) en tanto que tales, como una oposicion cualitativa
(opposition qualitative) entre los «modos de existencia» (o las maneras
de ser en el ser) de esos entes, en funcién de la cual los diversos modos
de existencia se diferencian segin su deseo o conato de servidumbre
o impotencia, o segiin su deseo o conato de libertad y potencia, pero
nunca segln la «posicién» que ocupan en una verticalidad o jerarquia
ya previamente instituida. En otras palabras: no es la posicién que una
existencia humana cualquiera ocupa, por ejemplo, en la escala vertical y
jerdrquica de la sociedad estatal (segtin cudl sea su clase, profesién, ingresos,
sexo-género, raza, capacidades, habilidades, etc.) lo que hace que pueda
decirse de él que es o bien un ser humano libre o bien un esclavo, o bien
un ser potente o bien un ser un impotente. La diferencia entre los entes
existe y es, sin duda, cuantitativa y cualitativa a la vez (lz différence entre
les étants est quantitative et qualitative 4 la fois), porque hay una diferencia
cuantitativa de las potencias y simultdneamente una diferencia cualitativa de
los modos de existencia; pero esta doble diferencia nunca es una diferencia
jerdrquica (elle nest pas hiérarchique).

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



172 Juan PaBLo EsPERON Y MARTIN CHICOLINO

Mundo andrquico, acrdtico o anti-jerdrquico, pero nunca mundo
cadtico, donde todas las diferencias se encuentren borroneadas en una
noche o en una grisalla indiferenciada; porque sin dudas es evidente que,
con vistas a la sociabilidad, habrd que hacer una distincién practica y politica
entre lo bueno y lo malo, lo virtuoso y lo vicioso, entre el ser humano
que se comporta razonablemente y el ser humano que se comporta como
un malvado y cruel, pero esa distincién o diferencia no se da por razones
de jerarquia (ce nest pas pour des raisons de hiérarchie), sino por razones
de potencia y de efectuacién de potencia (pour des raisons de puissance et
deffectuation de puissance) (p. 112)"°. En este mundo 4crata la pregunta
politica e incluso psico-politica nunca es: ;Qué vale esta existencia? (quest-
ce que ¢a vaut), porque precisamente el «valor» de una existencia nunca
precede al ser; sino: ;Qué modo de existencia implica (quel mode d'existence
ca implique) tal o cual manera de efectuar nuestras potencias (en accién o en
pasién), ya sea que componga o destruya tales o cuales relaciones? (p. 88).

Por lo demis, va de suyo que fue precisamente a partir de la filosofia
de Spinoza y de la imagen anti-jerdrquica y 4crata (acéfala) del mundo
maquinada por Spinoza que Deleuze concibié su concepto de «anarquia
coronada» (anarchie couronnée), tal y como lo presenta en Diferencia y
Repeticidn, del ano 1968, mismo afo en el que Deleuze publicé Spinoza y
el problema de la expresion.

Esta ética como ontologia radical o dcrata en el orden del conocimiento
nos conduce a una especie de ontologia politica igualmente dcrata
en el orden de la vida, pues, en ultima instancia, no hay sino un solo
y mismo problema, comin al conocimiento y a la vida; a saber: ;Cémo
hacer para que un cuerpo agresivo, envenenador, depotenciador, no nos
descomponga ni nos destruya (comment faire pour que un corps agressif, un
corps empoisonnant, ne nous décompose pas, ne nous détruise pas)?; es decir,
cémo escapar a la servidumbre, cémo luchar por la libertad en lugar de
seguir luchando una y otra vez por nuestra propia esclavitud, servidumbre,
tristeza, impotencia, depresion, alienacién (p. 254).

15. Cabe recordar que esta era la doble critica que Blyenbergh, que no paraba de montar
su mdquina de enjuiciamiento moral y su tribunal inquisitorio contra Spinoza (sistema
del juicio), le echaba en cara en sus famosas “cartas del mal”: primero, que Spinoza reduce
el mundo al puro caos (acusacién de ateismo); segundo, que Spinoza coloca en igualdad
de posicién al virtuoso y al vicioso, al bien y al mal (acusacién de inmoralismo).

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



Deleuze cum Spinoza: ética, sexualidad y politica 173

Ahora bien, esta resistencia y fuga contra la servidumbre y la
impotenciacién humana pero en favor de la libertad radical habrd de
emplazarse, para Spinoza, evitando caer en una posicion reactiva, es decir,
evitando caer en la posicién tipica de todos aquellos (teSlogos, filésofos,
moralistas, reformistas, filintropos, sacerdotes, profetas, tiranos) que
pretenden ridiculizar, sermonear y enjuiciar al ser humano achacindole
todos sus males y sus vicios', para asi poder aplastarlo y culpabilizarlo
mejor, y, sélo entonces, proceder a mostrarle el camino arduo y doloroso
de su propia salvacién por la via trascendente (a través de la tristeza, el
resentimiento, la mala conciencia). Nunca se lucha verdaderamente por la
libertad ni se resiste verdaderamente contra la servidumbre si dicha lucha y
resistencia son promovidas en nombre de un «sistema del juicio» y apelando
a la forma del Tribunal, con su l6gica de los absueltos y los condenados, de
los culpables y los inocentes, de los premios'” y los castigos (que no pueden
suscitar mds que afectos de esperanza [spe], que son pseudo-alegrias, y
afectos de miedo [mezus], que son tristezas). Y si dicha posicién es reactiva
y pasiva es porque restaura todas las jerarquias y las diferencias de jerarquia,
todos los signos oscuros y equivocos del mando y la obediencia respecto de
una tabla de valoracién que precede (porque es superior y trascendente) al
ser, y desde la cual se juzga a los seres y a las existencias.

Spinoza mismo nos lo dice al final de la Parte II de la Etica, cuando
sostiene que su filosofia ética es atil para la vida social (haec doctrina
confert ad vitam socialem) porque ensefa a no odiar ni despreciar al
ser humano, ni a burlarse de nadie ni a encolerizarse contra nadie, asi
como a no envidiar nunca a nadie (quatenus docet neminem odio habere,

16. Spinoza critca esta actitud reiteradas veces; cf. por ejemplo (1844a, p. 51): «Los
fildsofos conciben los afectos [affectus], con los cuales los seres humanos lidiamos, como
si fueran “vicios” [vitia] en los que el ser humano cae por su propia culpa [sua culpal; por
eso los filésofos suelen burlarse o lamentarse [ridere, flere] de los seres humanos, o incluso
criticarlos [carpere], o, cuando quieren darse aires de “santo”, se ponen a detestarlos
[detestari]». Objetivo de la ética spinozeana: humanas actiones non ridere, non lugere, neque
detestari, sed intelligere: no ridiculizar, no lamentar, no detestar las acciones de los seres
humanos, sino comprenderlas; no caerles encima con un «sistema del juicio» (culpa y
castigo), sino problematizarlas y tratar de comprenderlas la perspectiva de las potencias
y de las composiciones de potencias (ibid., p. 52), para poder sobrepasar lo «demasiado
humano» del ser humano.

17. Spinoza, 1844a, p. 132: «A los esclavos, y no a los seres libres, se les dan recompensas
por su “buena conducta™» (Servis, non liberis, virtutis praemia decernuntur).

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



174 Juan PaBLo EsPERON Y MARTIN CHICOLINO

contemnere, irridere, nemini irasci, invidere). Nunca la resistencia contra
la servidumbre, o lo que es lo mismo, la lucha por la libertad radical (por
la auto-emancipacién, la autonomia y auto-determinacién humanas)
podrd ser emplazada con deseos y afectos que son pasiones tristes; porque
cuando ello ocurre, todo sale mal y las revoluciones son, como se suele
decir, «traicionadas»: Spinoza tiene frente a si la experiencia pseudo-
revolucionaria de Oliver Cromwell en Inglaterra (p. 106). Pero ademds,
acto seguido, Spinoza agrega que su filosofia ética también es ttil para
la construccién de una sociabilidad comtn (ad communem societatem),
porque ensefa cémo debe organizarse el modo de gobernar y de dirigirse
mutuamente los seres humanos no para que sean esclavos (non ut
serviant), sino para que siempre hagan libremente lo mejor (sed ut libere
ea quae optima sunt agant) (1905, p. 63-64). Mds adelante, en el escolio
de la Proposicién L de la Parte III, sostiene que:

Quien ha comprendido rectamente que todo se sigue de la necesidad
de la naturaleza divina [omnia ex naturae divinae necessitate sequil y que
todo se hace segun las leyes y las reglas eternas de la naturaleza [omnia
secundum aeternas naturae leges et regulas fieri], ciertamente no encontrard
nada que sea digno de odio, risa o desprecio [odio, risu, aut contemptu], ni
serd movido a la conmiseracién por nadie, sino que se esforzard [conabitur],
cuanto lo permite la fuerza humana, por «hacer el bien» [bene agere], como
se dice, y por estar alegre [laetari] (Spinoza, 1905, p. 140).

Es decir, no hard como aquellos que despreciando a la naturaleza
humana por considerarla viciosa o pecadora por naturaleza nos conminan
con una moral ascética que maldice nuestros afectos y nuestros desecos,
dado que para Spinoza los afectos humanos y sus propiedades (humanos
affectus eorumque proprietates) han de ser considerados del mismo modo
que las demds cosas naturales (perinde ac reliqgua naturalia), porque los
afectos humanos no revelan menos la gran potencia y capacidad creadora
de la naturaleza (humani affectus naturae potentia et artificium non minos

indicant) (1905, p. 143).

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



Deleuze cum Spinoza: ética, sexualidad y politica 175

I11. EL concerTO DE DESEO (CUPIDITAS) EN LA ETICA DE SPINOZA

El concepto de «deseo» tal y como Spinoza lo trabaja en la Etica ha
producido y contintia produciendo ain hoy grandes malentendidos y falsos
problemas, no sélo en el campo de aquello que el psicoandlisis llama «la
meta-psicologfa», sino ademds en el campo de la intervencién psico-politica
contestataria, como es el caso del freudo-marxismo, del lacanismo de
izquierda, o la anti-psiquiatria. En dichos campos se incurre en un completo
anacronismo conceptual toda vez que se pasa completamente por alto el
hecho de que, para Spinoza, los conceptos de deseo, de conatus, y de libido
nunca son conceptos andlogos ni sinénimos. Sélo la tradicién psicoanalitica,
tanto como las filosofias afines al psicoandlisis que han tomado de cabo
a rabo el concepto psicoanalitico de «deseo» como falta (y signado por el
Jfalo como significante dominante), han conseguido que identifiquemos (y
reduzcamos) inmediatamente «deseo» con «libido», y «libido» con «conatus»;
pero Spinoza, reacio como era a toda forma de pastoral (religiosa o laica), no
guarda ninguna relacién con este tipo de reduccionismos.

Como se sabe, la Etica de Spinoza parte de un postulado psico-politico
base: sélo hay tres afectos primarios (primarium affectios), que son la alegria
(laetitia), la tristeza (wristitia), y el deseo (cupiditas); ahora bien, esta triada
de afectos es capaz de combinarse en el ser humano de multiples maneras,
a punto tal que a partir de ellos se formardn o derivardn todos nuestros
restantes afectos: todos los afectos que somos capaces de experimentar se
remiten al deseo, a la alegria, o a la tristeza (omnes affectus ad cupiditatem,
laetitiam, vel tristitiam referuntur) (1905, p. 98). Ahora bien, estos tres
afectos primarios, y las ideas que les corresponden en nuestra alma, pueden
devenir tanto activos como pasivos:

Por «afectos» [affectum] entiendo las «afecciones» del cuerpo [corporis
affectiones] por las cuales aumenta o disminuye (es favorecida o coercida)
la potencia de obrar [agendi potentia] de ese mismo cuerpo, y entiendo, al
mismo tiempo, las ideas de esas afecciones. [De modo tal que] si podemos
ser causa adecuada [adaequata causa] de alguna de estas afecciones
(affectionum)], entonces entiendo por «afecto» una accidn [per affectum
actionem intelligo]; en caso contrario, entiendo por afecto una pasion [alias,

passionem) (Spinoza, 1905, p. 66).

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



176 Juan PaBLo EsPERON Y MARTIN CHICOLINO

Sin embargo, es de notar que Spinoza carga desde el comienzo
a sus conceptos con un valor que difiere ampliamente respecto de «los
valores» dominantes, asi como también los carga con un sentido que
difiere ampliamente respecto del «sentido comdn» filoséfico y teoldgico
dominante, puesto que, segun él mismo nos dice, los conceptos han venido
siendo mal utilizados, habida cuenta de que los nombres de los afectos
(affectuum nomina) parecen haber sido inventados mds bien segin su
uso vulgar (ex eorum vulgari usu) que segiin un cuidadoso entendimiento
(accurata cognitione) (1905, p. 94).

Ello ocurre particularmente con el concepto de «deseo», pues Spinoza no
utiliza el cldsico concepto de /ibido para referirse al deseo (como ordena la
tradicidn), sino que opta por el concepto de cupiditas, reservando «libido»
para referirse solamente al afecto de excitacién sexual (coeundi libido)
que busca la unién o mezcla de los cuerpos (el coito). En este sentido,
observamos que en la Etica de Spinoza el deseo (cupiditas) no se deja reducir
nunca a la mera excitacién sexual orgdnica o genital (/ibido), o lo que es lo
mismo decir, que el deseo no es siempre «deseo sexual» (orgdstico-genital)
sino que el deseo excede lo sexual, ain cuando todo el mundo proceda a
identificarlos, segtn lo ordena inconscientemente el uso vulgar dominante
y el modo de vivir dominante.

Asi, pues, en su definicién de los afectos Spinoza parece querer
decirnos que libido no se opone a cupiditas, sino que simplemente es
una clase particular de la cupiditas. Toda libido es cupiditas, pero no toda
cupiditas es libido. De alli que, segun la definicién de Spinoza, por libido
hay que entender solamente el deseo y el amor (libido est cupiditas et
amor) por la intima unién de los cuerpos (in commiscendis corporibus),
independientemente de si dicha excitacién sexual o deseo de copular
(coeundi cupiditas) es moderado o inmoderado (1905, p. 110). En otras
palabras, el deseo (cupiditas) es un afecto (affectio), y, de hecho, es uno
de los tres afectos primarios, pero segin cémo sea nuestra manera de
componer relaciones y nuestro modo de existencia singular, el deseo
podrd devenir —como ocurre con fodos los afectos humanos— o bien un
afecto-pasion (afecto pasivo) o bien afecto-accion (atecto activo), vale decir,
o bien deseo-pasién (deseo pasivo) o bien deseo-accién (deseo activo); o
bien deseo que nos esclaviza y nos hace esclavizar a los demds, o bien un

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



Deleuze cum Spinoza: ética, sexualidad y politica 177

deseo que tiende a la liberacién y a la autonomia reciprocas, que es lo que
Spinoza llamard acquiescentia in se ipso.

El deseo (cupiditas) es entonces un afecto activo cuando se suscita en
nosotros siendo nosotros mismos la causa de dicho afecto, y en funcién
de haber producido ideas adecuadas; en ese caso, se dird que obramos o
actuamos por deseo toda vez que sucede algo en nosotros o fuera de nosotros
de lo cual somos causa adecuada (cujus adaequata sumus causa). Por el
contrario, el deseo es un afecto pasivo cuando se suscita en nosotros pero
sin que seamos nosotros mismos la causa de dicho afecto, y en funcién
de haber producido ideas inadecuadas; en este caso, se dird que padecemos
por deseo toda vez que en nosotros sucede algo, o se sigue algo de nuestra
naturaleza, de lo que no somos sino la causa parcial (cujus nos non nisi
partialis sumus causa) (1905, p. 66). Porque, sin dudas,

el esfuerzo o potencia del alma al pensar [mentis conatus seu potencia
in cogitando] es igual, y simultaneo por naturaleza, al esfuerzo o potencia
del cuerpo a obrar [corporis conatu seu potentia in agendo]. [Pero] el alma
estd sometida |esse obnoxiam) a tantas mds pasiones [passionibus] cuantas
mds «ideas inadecuadas» tiene, y, por el contrario, obra [agere] tantas
mds cosas cuantas mds «ideas adecuadas» tiene; [razén por la cual] las
acciones del alma [mentis actiones] se originan solo de las ideas adecuadas,
y, en cambio, las pasiones del alma [mentis passiones] dependen solo de
las inadecuadas, [dado que] el alma sélo es pasiva porque tiene ideas
inadecuadas [mens propterea tantum patitur quia ideas habet inadaequatas)

(Spinoza, 1905, p. 81; 67; 70).

Asi, pues, en virtud del «paralelismo» entre el cuerpo y el alma,
resulta que «pensar» y «desear» son siempre —desde la perspectiva de la
potencia— una y la misma cosa'®, dado que la idea de todo aquello que
aumenta o disminuye (auger vel minuit), vale decir, que favorece o reprime
(juvat vel coéreet) la potencia de obrar de nuestro cuerpo (corporis nostri

18. En la clase del 26 de marzo de su curso del afio 1973 Sur L’Anti-Edipe II Deleuze
retoma esta concepcién spinozeana del deseo (y por tanto, anti-psicoanalitica), cuando
afirma que pensar y desear son una y la misma cosa (penser et désirer c’est la méme chose),
es decir, que el deseo es pensamiento (le désir soit la pensée), que es posicion de deseo en el
pensamiento (position du désir dans la pensée), dado que el deseo siempre es constitutivo
de su propio campo de inmanencia (constitutif de son propre champ dimmanence) y es
constitutivo de las multiplicidades que lo pueblan (constitutif des multiplicités qui le
peuplent). Texto extraido de The Deleuze Seminars.

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



178 Juan PaBLo EsPERON Y MARTIN CHICOLINO

agendi potentiam), a su vez, aumenta o disminuye, vale decir, favorece o
reprime la potencia de pensar de nuestra alma (mentis nostrae cogitandi
potentiam) (1905, p. 72)"%; pero al mismo tiempo —desde la perspectiva
de los modos de existencia— «pensar» y «desear» son diferentes, porque
hay una gran diferencia entre el ser humano que piensa y desea en funcién
de ideas adecuadasy el ser humano que piensa y desea en funcién de ideas
inadecuadas, ya que en el primer caso pensard y deseard en funcién de
afectos o deseos-pasion (de los cuales él solo es causa parcial), mientras que
en el segundo caso pensard y deseard en funcién de afectos o deseos-accién
(de los cuales él es causa adecuada).

Asi, ocurre que, para Spinoza, de los tres afectos fundamentales (alegria,
tristeza, deseo) s6lo dos de ellos (la alegria y el deseo) pueden ser tanto
activos (afectos de accidén) como pasivos (afectos de pasién), mientras que
por su parte la tristeza es siempre pasiva (no existen tristezas activas) porque
implica una disminucién en la potencia de obrar del alma®; el deseo es
activo (y afecta de alegria) cuando nosotros somos la causa adecuada de
dichos afectos y cuando producimos ideas adecuadas de afectos.

Ahorabien, Spinoza considera que los «deseos» (cupiditates) seran buenos
o malos deseos segtin broten o se originen a partir de «afectos» (affectibus)
que sean buenos o malos. Sin embargo, al mismo tiempo nos dice que, en
rigor, todos los deseos serdn «deseos ciegos» (caecae cupiditates) toda vez que se
engendren en nosotros a partir de «afectos» que son pasiones (ex affectibus
qui passiones sunt) (1905, p. 144). En otras palabras, el deseo (cupiditas) se
define siempre por los afectos (affectus) que envuelve y que lo hacen brotar,
ya sean afectos-pasiéon (pasivos) o afectos-accion (activos); si los afectos
que hacen brotar a nuestros deseos son afectos pasivos, entonces esos deseos
serdn siempre Ciegos, y no podrén motorizar sino signos oscuros, equivocos,

19. Spinoza, 1905, p. 69: «Tanto la decisiéon del alma, como el apetito y la determinacién
del cuerpo, son cosas simultdneas por naturaleza [simul esse natural, o, mejor dicho, son una
y la misma cosa [unam eandemque rem), a la que llamamos “decisién” [decretum] cuando
la consideramos bajo el atributo del pensamiento, y “determinacién” [determinationem]
cuando la consideramos bajo el atributo de la extensién».

20. Spinoza, 1905, p. 99: «Todos los afectos se remiten al deseo, la alegtia o la tristeza;
[pero como] por “tristeza” entendemos lo que disminuye o reprime la potencia de pensar
del alma, [esto es] su potencia de obrar, de esta suerte, ningtin afecto de tristeza puede
referirse al alma en la medida en que ésta obra [nulli tristitiae affectus ad mentem referri
possunt quatenus agit]».

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



Deleuze cum Spinoza: ética, sexualidad y politica 179

e ideas inadecuadas (y la ignorancia creciente de si mismo y de los demds).
Y todavia mds: serdn «ciegos» todos los descos (pasivos) que se refieren
o invisten solamente a #na o a varias partes del cuerpo, pero no a fodas,
es decir, aquellos que no tienen en cuenta nuestra salud integra (integrae
nostrae valetudinis) (1905, p. 140).

Sin embargo, todo deseo ciego puede devenir deseo clarividente si
nuestros afectos-pasién lograran transformarse en afectos activos: un afecto
que es una pasion deja de ser pasién tan pronto como nos formamos de ¢l
una idea clara y distinta (affectus qui passio est desinit esse passio, simulatque
eius claram et distinctam formamus ideam), porque no hay afeccién alguna
del cuerpo (corporis affectio) de la que no podamos formarnos un concepto
claro y distinto (cuius aliquem clarum et distinctum non possumus formare
conceptum) (1905, p. 162).

No se trata entonces, para la Etica, de aplastar o de reprimir nuestros
deseos y nuestros afectos, sino que se trata de aprender a apartar en funcién
de una experiencia razonada —arte para componer y descomponer
relaciones— a todos aquellos que son ciegos y pasivos (incluso las alegrias
pasivas)*', asi como de aprender a seleccionar a todos aquellos que son
activos, porque «a todas las acciones a que somos determinados por
un afecto que es una pasién, podemos ser determinados, sin él, por la
razény (ad omnes actiones ad quas ex affectu qui passio est determinamur,
possumus absque eo a ratione determinari) (1905, p. 144). Asi, esta suerte
de clarividencia tedrico-prictica en funcién de la cual nuestros «afectos’
logran ser determinados por nuestra «razén» es una clarividencia que no
excluye sino que incluye al «deseo» (cupiditas), puesto que el deseo que
nace de la razén nunca puede tener exceso (cupiditas quae ex ratione oritur
excessum habere nequit) (1905, p. 146), como si ocurre con los deseos
que nacen de los afectos-pasién. Sélo los deseos-pasion tienden al exceso,
precisamente porque son deseos ciegos, y en su extravio pueden tender o
divagar al infinito y hasta el delirio.

No se trata entonces de apelar a la razén para desacreditar, culpabilizar
o reprimir los afectos y los deseos, sino que se trata de apelar a ella para
aprender a envolver solamente, y en la medida de nuestra potencia (que

21. Spinoza, 1905, p. 144: «La alegria es mala en la medida en que impide que el ser
humano sea apto para obrar (Laetitia eatenus mala est quatenus impedit quominus homo
ad agendum sit aptus).

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



180 Juan PaBLo EsPERON Y MARTIN CHICOLINO

nunca se pre-existe a si misma sino que sélo existe en acto, tal y como es
aqui y ahora), a aquellos afectos y deseos que sean activos, que sean deseos
oriundos de la razén (de ideas adecuadas y univocas).

Ahora bien, este deseo o cupiditas que brota de la razén (deseo activo
que es acorde con el tercer género de conocimiento) no es un deseo de
tipo especulativo o abstracto, no es un deseo sublime ni tampoco un deseo
del /dgos (propio de una vida puramente teérica o contemplativa), sino
que es el deseo que se engendra en nosotros en la medida en que obramos
(quae in nobis ingeneratur quatenus agimus) en concordancia con nuestra
esencia singular, o lo que es lo mismo, en concordancia con esa diferencia
o ese grado intenso de potencia singular que somos (1905, p. 146). Asi,
es evidente que para Spinoza este deseo de la razén no puede surgir sino de
la alegria-accién o la alegria activa: «el “deseo” que nace de la razén sélo
puede brotar de un afecto de alegria que no es “pasion” [cupiditas quae ex
ratione oritur ex solo laetitiae affectu quae passio non est], esto es, sélo puede
brotar de una alegria que no puede tener exceso [ex laetitia quae excessum
habere nequit]» (1905, p. 147). El deseo (cupiditas) activo y libre es aquél
que es capaz de completar la potencia con la potencia, y de enriquecer (y
ser enriquecido por) aquello con lo que entra en composicién.

VI. EL DESEO (CUPIDITAS) COMO PERSEVERANCIA (CONTATUS) EN
EL SER. CONTRA EL DESEO COMO FALTA, CARENCIA Y NEGACION

En funcién de lo dicho, vemos que los afectos de deseo, al igual que los
afectos de alegria (no asi los afectos de tristeza) serdn afectos activos toda
vez que el alma entienda, apetezca y obre en funcién de ideas adecuadas; y
cuando ello ocurre, el alma tiende a pasar a una mayor perfeccion, lo cual la
afecta de alegria y aumenta su potencia de afirmarse o de perseverar en el ser.

Sin embargo, Spinoza también nos dice que el alma humana bien puede
arregldrselas para conseguir perseverar en el ser incluso haciéndose ideas
inadecuadas y equivocas de las cosas, y plantedndose falsos problemas; y
ello es asi porque el esfuerzo del alma por permanecer en su ser subsiste
siempre, ya sea que el alma tenga ideas adecuadas como ideas inadecuadas
y equivocas. En otras palabras: el esfuerzo del alma por perseverar en su
ser no es otra cosa que la esencia misma del alma, y para Spinoza decir
«esencia» del alma es lo mismo que decir «potencia» del alma, ya que en ¢él
esencia equivale a potencia. El alma siempre se las arregla para perseverar,

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



Deleuze cum Spinoza: ética, sexualidad y politica 181

tanto bajo un modo de existencia basado en la servidumbre como bajo un
modo de existencia basado en la liberacién; en el primer caso persevera por
medio de la tristeza (es la perseverancia del esclavo), en el segundo caso
persevera por medio de la alegria (es la perseverancia del ser humano libre).
La vida siempre se abre camino y siempre se afirma, pero puede ser una
forma baja y vil de afirmarse en la existencia, o puede ser por el contrario
una forma superior y noble de afirmarse en la existencia.

Queda claro entonces, tal y como hemos mostrado, que en Spinoza el
deseo (cupiditas) no puede reducirse ni agotarse nunca a la mera excitacién
sexual suscitada por el coito o la idea del coito entre los cuerpos (/ibido),
dado que la /ibido sélo atafe al deseo en tanto que es un afecto-pasién
(afecto pasivo) que siempre estd atravesado por signos equivocos e ideas
confusas (como ocurre con toda la sexualidad humana); pero, en cambio,
la libido no tiene relacién con el deseo en tanto que afecto activo. Ahora
bien, cabe formularse la siguiente pregunta: ;Cudl es entonces la relacién
entre el deseo (cupiditas) y la perseverancia en el ser (conatus)?

Para responder a ello hemos de recurrir a la Proposicién LVIII de la
Parte 11 de la Etica. Alli Spinoza nos dice que, ya sea que el alma tenga
ideas adecuadas como ideas inadecuadas y equivocas, en ambos casos
siempre se manifiesta en ella un esfuerzo por permanecer en el ser, y que
en este sentido, ese «esfuerzo» (conatus) no es sino el deseo (cupiditas) que
se refiere a nosotros en cuanto entendemos, o sea, en cuanto obramos (ad
nos refertur quatenus intelligimus sive quatenus agimus) (1905, p. 99). De un
lado, el deseo (cupiditas) no puede reducirse a la /ibido; del otro lado, hay
una clara correlacidn entre cupiditas, conatus, essentia'y potentia. Vedmoslo.

En efecto, Spinoza nos dice en la Proposicién LVI de la Parte III que
el deseo es la esencia o la naturaleza misma de cada cual (cupiditas est ipsa
uniuscuiusque essentia, seu natura), en cuanto se concibe a esa esencia como
determinada a obrar algo (determinata ad aliquid agendum) en virtud de
una constitucién cualquiera dada (1905, p. 97); y mds adelante, en el
apartado sobre las «definiciones de los afectos» (affectuum definitiones),
afade que el deseo es la esencia misma del ser humano (cupiditas est ipsa
hominis essentia) en cuanto es concebida como determinada a hacer algo
(ad aliquid agendum) en virtud de una afeccién (affectione) cualquiera que
se da en ella (1905, p. 100).

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



182 Juan PaBLo EsPERON Y MARTIN CHICOLINO

Aqui, como vemos, el deseo (cupiditas) es definido como la esencia
(essentia) misma del ser humano, pero acto seguido, Spinoza definird al
esfuerzo de perseverancia (comatus) como constituyendo asimismo la
esencia actual (actualem essentia) del ser humano; con lo que entonces
Cupidz’tﬂx = essentia = conarus:

«El “estuerzo” [conatus] con el que cada cosa se esfuerza por perseverar en
su ser [in suo esse perseverare conatur] no es nada distinto de la “esencia actual”
de la cosa misma [ipsius rei actualem essentiam]» (Spinoza, 1905, p. 71). Pero
todavia mds: también hay que concluir que potentia = conatus = essentia:

Las cosas no «pueden» [possunt] mds que aquello que se sigue
necesariamente a partir de su determinada naturaleza; por lo tanto, la
«potencia» [potentia] de una cosa cualquiera, es decir, el «esfuerzo» [conatus]
por el que (ya sola, ya junto con otras) una cosa obra o intenta obrar algo
(agit vel agere conator], no es nada distinto de la «esencia» [essentia] dada, o
sea, actual, de la cosa misma (ibid., p. 71).

El conatus de alguien, es decir, su esfuerzo por perseverar en su propio
ser (conatum in suo esse perseverandi), equivale a la potentia de ese alguien, y
se trata siempre de una potencia de perseverancia, es decir, de una potencia
de afirmacidn en el ser que, o bien puede aumentar, o bien puede disminuir
(segin esté sujeta a pasiones o afectos de alegria o de tristeza, a ideas
adecuadas o inadecuadas). Ahora bien, a este conatus de perseverar (de
afirmarse) Spinoza lo denomina «apetito» (appetitus) y «deseo» (cupiditas)
cuando se refiere tanto al a/ma como al cuerpo (1905, p. 98), siendo la
diferencia entre ambos que el deseo (cupiditas) es el apetito (appetitus)
pero con conciencia de si mismo (cupiditatem esse appetitum cum ejusdem
conscientia) (1905, p. 100); mientras que, del otro lado, al conatus que
se refiere solamente al a/ma Spinoza lo denomina «voluntad» (voluntas)
(1905, p. 71), siendo este concepto de voluntad totalmente ajeno a lo
que la tradicién llama «libre albedrio»®?. Sin dudas que en la perspectiva
de la Etica como ontologfa radical (4crata) y como sistema de pruebas el
ser humano es capaz de devenir libre —o sea, de auto-determinarse (por
relacién a su propio modo de existencia singular) y de auto-emanciparse

22. Spinoza, 1905, p. 59: «En el alma no hay ninguna voluntad absoluta o libre [in mente
nulla est absoluta sive libera voluntas], sino que el alma es determinada a querer esto o
aquello en virtud de una causa, la cual es a su vez determinada por otra causa, y ésta a su
ver por otra, y as{ al infinito».

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



Deleuze cum Spinoza: ética, sexualidad y politica 183

(por relacién a su existencia junto con otros)—, pero ciertamente no por el
hecho de poseer un supuesto libre albedrio (liberum arbitrium)>.

Queda entonces esclarecida la correlacién que Spinoza postula entre
cupiditas, conatus, essentia y potentia, asi como la no-reduccién de la
cupiditas (deseo) a la libido. Ahora bien, a diferencia de toda una larga
tradicién (Descartes, Locke, Leibniz, Hegel, Schopenhauer), Spinoza
nunca define al deseo (cupiditas) como falta, carencia, privacién o
negacién, sino que lo concibe en un sentido eminentemente positivo:
para Spinoza el deseo (que es a la vez conatus, potentia 'y essentia) siempre
estd completo, lleno, vale decir, siempre es tan perfecto como puede
serlo segtin sus potencias actuales o su esencia actual. Y esta positividad
constitutiva del deseo implica, seglin nosotros lo consideramos, uno de los
aportes mds profundos y fundamentales de Spinoza a la teoria del deseo
(y especialmente a una teorfa del deseo divergente respecto de la teoria que
ha construido la tradicién psicoanalitica establecida y dominante). Aporte
original spinozeano que, seglin creemos, ha tendido a ser pasado por alto
en los trabajos que suelen ponderar a la filosofia de Spinoza como una
filosofia afin a la auto-emancipacién humana.

El cardcter afirmativo o positivo del conatus se encuentra ya en la definicién
misma del conatus, segtin la Proposicién VI de la Parte III: «toda cosa se
esfuerza en cuanto estd a su alcance por perseverar en su ser» (unaqumgque res
quantum in se est in suo esse perseverare conatur) (1905, p. 70). Pero perseverar
significa afirmarse en el ser, lo cual excluye la negacién o la privacién; la
negacion o privacion vienen siempre del exterior:

Ninguna cosa puede ser destruida si no es por una cosa exterior [nulla
res, nisi a causa externa, potest destrui. [...] Ninguna cosa tiene en s{ misma
[in se] algo por lo que pueda ser destruida, o sea, ninguna cosa tiene en si
algo que le prive de su existencia [guod ejus existentiam tollat], sino que,
por el contrario, toda cosa se opone a todo cuanto pueda suprimir su
existencia (Spinoza, 1905, p. 70-71).

23. Spinoza, 1905, p. 1: «Se considera libre [/ibera] a aquella cosa que existe en virtud
de la sola necesidad de su naturaleza y es determinada por si sola a obrar [a se sola
ad agendum determinatur]; mientras que se llama necesaria [necessaria], o mds bien,
coaccionada [coacta), a aquella cosa que es determinada por otra cosa a existir y operar
de cierta y determinada manera.

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



184 Juan PaBLo EsPERON Y MARTIN CHICOLINO
Laidea de «falta», «privacién» o «carencia», tan cara a nuestra concepcion
(y vivencia) del deseo, es completamente ajena a la Etica de Spinoza como
«sistema de pruebas». Es en razén de esta concepcidn positiva del deseo/
conato que no puede decirse, por ejemplo, que la «tristeza» consista en
una privacién de una perfeccién mayor (privacién de una alegria): «no
podemos decir que la tristeza consista en la privacion [in privatione] de
una perfeccién mayor, ya que la privacién no es nada [rnam privatio nihil
est]» (1905, p. 101)24; y por la misma razén, tampoco podemos decir,
por ejemplo —y volveremos sobre ello mds adelante— que el varén
que efectiia composiciones prostituyentes de su deseo (quien construye
amores bajamente sensuales) «carezca» de un gran amor, o que le falte
encontrar al verdadero amor (lo cual no significa en lo mds minimo
equiparar o difuminar las diferencias entre el deseo prostituyente y el
deseo no-prostituyente, como veremos luego). Una vez mds, encontramos
esta misma concepcién spinozeana y anti-psicoanalitica del deseo en E/
Anti-Edipo de Deleuze y Guattari: «el inconsciente ignora la castracion,
del mismo modo como ignora a Edipo, los padres, los dioses, la ley, la
taltar (il ignore les parents, les dieux, la loi, le manque) (1992, p. 71).
Nunca hay carencia, nunca hay falta, nunca hay privacién o ausencia,
nunca hay ahuecamiento posible de la potencia (o del deseo / esencia
/ conato); antes bien, somos nosotros mismos —por la equivocidad
y la oscuridad propia de los signos lingiiisticos y de los signos sexuales
(demasiados atados a nuestros afectos particulares y cambiantes), asi como
por la equivocidad y la oscuridad propia de los signos sociales (signos de
orden-obediencia, signados por la esperanza y el temor, por alegrias-pasién
y por tristezas), y por pensar analdgica y comparativamente— quienes
inyectamos la negacion y la falta en todas las cosas, y entonces nos ponemos a
escribir o a predicar, por ejemplo, que el ser humano o el deseo humano son
«imperfectos» porque carecen de una perfeccién mayor (a causa del vicio,
el pecado, la caida que fragment6 nuestra esencia divina, etcéteras). En
sintesis, al introducir la falta o la carencia introducimos simultdneamente
la «culpa» y la «mala conciencia» al interior de la potencia o del deseo /
esencia / conato:

24. La misma idea se encuentra en la Carta XXXII de Spinoza a Blyenbergh:
«Privationem non esse quid positivum, eamque respectu nostri, non vero Dei intellectus
ita nominari» (1905, p. 224).

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



Deleuze cum Spinoza: ética, sexualidad y politica 185

nosotros mismos les atribuimos algo que implica una negacion [iisdem
aliquid tribuimus quod negationem involvit] (tal como «término», «limite»,
«impotencia», etc.), y, en esa medida, los llamamos «imperfectos» porque
no afectan nuestra alma del mismo modo que aquellos que llamamos
«perfectos», pero no porque les falte algo que sea suyo [non quod ipsis aliquid
quod suum sit deficiat], ni porque la naturaleza haya incurrido en culpa [ve/
quod Natura peccaverit] (Spinoza, 1905, p. 113).

Asimismo, para Spinoza ni la percepcién ni la imaginacién son una
carencia de razon, ni la falsedad es una carencia de verdad, ni la tristeza
es una carencia de alegria, ni la sensualidad baja es una carencia de un
verdadero amor, ni la impotencia es una carencia de poder, ni el suicidio
es una carencia de conatus o de perseverancia afirmativa en el ser (o, peor,
una «perseverancia en el no-ser»), ni, por la misma razén, tampoco existe
ninguna carencia de ser (que es aquello que algunos llaman el «vacio» o la
«nada»)®, puesto que de la nada nunca puede surgir algo.

V. EL DESEO (CUPIDITAS) COMO EXCITACION SEXUAL (LIBIDO).
LA ETICA SEXUAL DE SPINOZA

«Communis vulgi persuasio videntur credere se eatenus liberos esse, quatenus
libidini parere licep» (Spinoza, 1905, p. 179)%.

Hemosvisto en losapartadosanteriores hasta qué punto la concepcién del
deseo (cupiditas) de la Etica de Spinoza es una concepcién completamente
positiva y afirmativa, que ni reduce la cupiditas a la libido, ni tampoco la
identifica con la privacién, la falta, la carencia, la menesterosidad (dado
que, como vimos, para Spinoza la privacién literalmente no existe); al
contrario, esas fueron las operaciones de las filosofias morales de Descartes,
Locke, Leibniz, Hegel y Schopenhauer”. Esto nos conduce a un punto
generalmente poco atendido y que nosotros creemos fundamental: si la
Etica de Spinoza tuviese algiin aporte que hacer en lo relativo al campo

25. Cf. Spinoza, 1905, p. 11: «Vacuum in natura non detur».

26. Traduccién nuestra: «La autocomplacencia comin del vulgo consiste en creer que son
“libres” en la medida en que se les permite obedecer a su libido».

27. A propésito del deseo como libido y como falta, cf. Descartes (1988, p. 121-122;
127-128); Locke (1894, p. 304; 333; 340; 351; 355; 358; 367); Leibniz (1904, p. 140;
143; 165); Schopenhauer (2018, p. 715 79) y (1913, p. 701); Hegel (1969, p. 158) y
(1979, p. 502; 516).

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



186 Juan PaBLo EsPERON Y MARTIN CHICOLINO

de la «sexualidad» humana, entonces va de suyo que ese aporte deberia
partir necesariamente del presupuesto spinozeano de que 7o existe ninguna
soldadura entre deseo-libido-falta; razén por la cual, dicho sea de paso, nada
puede haber tomado el psicoanilisis de Spinoza que no sea otra cosa que
una falsificacién®. Ahora bien, por esta razén creemos que resulta necesario
abordar aqui cémo concibe el propio Spinoza la relacién no-reductiva que
existe entre el deseo (cupiditas) y la excitacién sexual (/ibido), en orden a
considerar lo que podrfa considerarse una «ética sexual» inscrita en la Etica
de Spinoza.

Para adentrarnos en el problema de la sexualidad (relacién deseo-libido)
en Spinoza necesitamos retomar sucintamente cudles son los tres géneros
de conocimiento, cudl es nuestra relaciéon con los afectos/deseos/conatos
en cada género de conocimiento, y cudles son modos de existencia que
corresponden a cada género, pues es evidente que la sexualidad humana
es un fenémeno que pone en juego al conocimiento y a los afectos, y que,
consecuentemente, define tipos o modos de existencia posibles. Sin dudas,
no ha de ser la misma «sexualidad» la que ejercemos estando estancados en
el primer género, que la que e¢jercemos al pasar hacia el segundo o el tercer
género de conocimiento.

Deleuze nos brinda un buen resumen de los tres géneros de conocimiento
a lo largo de sus clases sobre Spinoza; en ellas podemos notar que (1) bajo
el «primer género de conocimiento» (o primer conatus de la razén) devenir
razonable consiste en esforzarse por seleccionar los datos de la situacién
(sélectionner les données de la situation) en orden a elegir aquellos elementos
de la misma que nos afectan de alegria y aumentan nuestra potencia e
independencia, asi como a apartar aquellos elementos que nos afectan de
tristeza y nos tornan dependientes (p. 124; 131); se trata de un conatus
del nivel mis elemental de la razén y de la vida (conatus de seleccién/
composicion), en el que cada uno se esfuerza por evaluar los «signos»
(equivocos) que le llegan desde el exterior en orden a intentar determinar
lo que conviene con nosotros y lo que no conviene, organizando dichos
encuentros y huidas alrededor de aquello que amamos y de aquello que
somos capaces de soportar (ce qu’il aime et ce qu’il supporte) (p. 248-249).

28. Ensu clase del 27 de enero de 1981 Deleuze remarca que la bétise ce nes pas simplement
quand on dit quelque chose de faux: cest bien pire: ces quand on donne une interprétation
médiocre de quelque chose de vrai (cf. 2011, p. 273).

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



Deleuze cum Spinoza: ética, sexualidad y politica 187

En este primer esfuerzo estamos fuertemente conectados con alegrias
pasivas (joies-passives) o alegrias-pasién (joies-passion) que provienen del
cardcter propiamente equivoco de todos los signos y del cardcter polisémico
de todos los significados y significantes; y si bien estas alegrias pasivas
pueden aumentar nuestra potencia de obrar (porque toda alegria es
aumento de potencia), todavia se trata de un aumento de nuestra potencia
que estd demasiado sujeto al azar de los encuentros y a la ambigiiedad de
las interpretaciones que hacemos, es decir, no se trata atin de un aumento
de potencia (alegria) que hayamos conquistado por poseer activamente
nuestras potencias (p. 251-252); a punto tal que este primer género de
conocimiento, que no es sino vivir solamente en funcién de los signos (/z
vie daprés des signes), es casi pricticamente un género de ignorancia (un
genre d’ignorance) (p. 266). En efecto, aqui sélo conocemos los efectos de
los cuerpos sobre nosotros (a través de los afectos que 7os suscitan), pero
no conocemos aun sus causas, ni las composiciones de relaciones (pues
los signos no nos dan mds que ideas inadecuadas y confusas, ideas de un
efecto separado de su verdadera causa) (p. 311-312). En este mundo de
los signos equivocos y confusos «bueno» significa que encontramos en el
exterior partes o elementos que convienen con nuestras propias partes bajo
su relacion, y «malo» significa hacer encuentros igualmente exteriores con
partes que no nos convienen bajo la relacién en la que estdn, pero todo ello
sigue siendo muy inadecuado y confuso (p. 424). Es la peor vida posible,
la vida de la servidumbre, o, en rigor, es el modo de existencia propio
del estado de naturaleza, que sin embargo perpetuamos en medio de la
sociedad y de las relaciones sociales, politicas, sexuales, afectivas, amatorias.

En este mundo de los signos, significados y significantes confusos y
equivocos no podemos guiarnos ni relacionarnos (ni organizarnos) mds
que a fuerza de interpretar equivocamente —puesto que todos los signos
son, por naturaleza, equivocos— los sentidos, los valores y los significados
que atribuimos a las cosas (no es todavia el mundo un poco mds perfecto
de las «nociones comunes»). Siendo estos signos, segiin Deleuze, de
cuatro tipos: (a) los signos-impresiones o signos indicativos, que son las
percepciones o afecciones que los cuerpos exteriores imprimen en nosotros,
sin que todavia conozcamos la causa; (b) los signos-imperativos o signos de

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



188 Juan PaBLo EsPERON Y MARTIN CHICOLINO
mando/obediencia, que se producen por la ilusién finalistica®; (c) los
signos-interpretativos; y finalmente (d) los signos-velocidades o signos
vectoriales, que van a ser los signos nos permitan finalmente salirnos fuera
del régimen de los signos y romper las asociaciones existentes, hacia el
mundo de la univocidad (p. 285-289; 296-298). Los primeros tres signos
son fundamentalmente equivocos, y son los que existen y de los que nos
servimos cotidianamente en las sociedades tal y como las conocemos y
las vivimos (p. 294); sin embargo, mientras que el cuarto signo es, por
su naturaleza de signo, también un signo equivoco, ocurre que por su
funcion serd capaz de lanzarnos fuera del mundo de los signos hacia el
tercer género (p. 296).

Ahora bien, ;qué pueden ser el amor y la sexualidad mientras estemos
estancados en este primer conatus elemental de la razén y en el modo de
vida inestable que de él se desprende? Aqui «amar» y «desear» no consisten
sino en esa alegria-pasiva que nos lleva a demandar permanentemente
de los otros pruebas o signos de amor: es el famoso deseo de ser amado,
querido, deseado (deseo-pasion o deseo pasivo que incluso puede devenir
deseo pasivo-agresivo); y esa demanda la exigimos o esperamos tanto de
las personas como de Dios. Por eso para Deleuze es el modo de existencia
propio de los nifos que reclaman y demandan el amor de sus progenitores
(nifos-tiranos) (p. 130-131; 288); de los profetas que reclaman a Dios
«signos» de revelacién; de los amores bajos que reclaman de los otros una
satisfaccién y una descarga (prostitucién o amores bajamente sensuales); de
los amores grotescos como el de las escenas de pareja (l scéne de ménage),
que no pueden brindarnos mds que pseudo-alegrias y bajas alegrias de
compensacion (petites joies de compensation). Mundo relacional asqueroso,
infecto (tdxico), y miserable: ¢ est dégoiitant tout a, c'est infect, c'est la vie la
plus minable du monde (p. 237; 258).

Por otro lado, (2) el «segundo género de conocimiento» (o conatus
de la razén) consiste en haber podido aprender a seleccionar nuestras

29. Cf. Spinoza, 1905, p. 246: «La naturaleza no obra a causa de un fin [naturam propter
Jfinem non agere], pues el ser eterno e infinito [aeternum et infinitum Ens] al que llamamos
Dios o Naturaleza [Deum seu Naturam] obra en virtud de la misma necesidad por la que
existe»; de modo tal que «como no existe para ningtin fin, tampoco obra con vistas a fin
alguno [ut ergo nullius finis causa existit, nullius etiam finis causa agit], [pues] lo que se
llama “causa final” no es otra cosa que el apetito humano mismo [causa finalis nibil est
praeter ipsum humanum appetitum]».

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



Deleuze cum Spinoza: ética, sexualidad y politica 189

lineas de alegrias-pasién, es decir, que hayamos aprendido a reconocer
nuestros encuentros y composiciones con los cuerpos que nos convienen
(que convienen con nosotros), construyendo esa «x» 0 «tercer cuerpo»
entre los dos cuerpos (o mds). Si eso ocurre, entonces no cesamos de
aumentar nuestras potencias (aunque siempre de una forma variable),
e incluso, logramos entrar en posesion de nuestras potencias (lo que era
imposible bajo el primer género). Y si bien aqui todavia permanecemos
en el régimen de las alegrias-pasion o de los afectos pasivos, ocurre que a
fuerza de haber aprendido a seleccionar y a aumentar nuestras alegrias-
pasivas llegamos al punto de poseer nuestra potencia por haber entrado
en una especie de «acuerdo consigo mismo» en funcién del cual ahora
sabemos lo que podemos. A partir de entonces, si logramos poseer nuestras
potencias ya no conoceremos a los cuerpos (cosas o personas) tinicamente
por los afectos pasion o pasivos que suscitan en nuestro cuerpo sino que
los conoceremos bajo las «relaciones» que los constituyen cuando se
componen con nosotros y con nuestras relaciones constitutivas; ya no
captaremos los efectos sino las composiciones de relaciones mutuas. El
segundo género de conocimiento es entonces la comprensién de algo
comiin (quelque chose de commun), y también es el conocimiento de las
causas de los efectos (p. 304-305; 310-311).

Si logramos dar ese brinco o salto (de saut, de bond) ya no nos
veremos como relaciondndonos meramente con «cosas» u «objetos»,
ni nos viviremos a Nosotros mismos COMO MEros «yoes» O «Personas»
estratificadas y duras®, sino que nos viviremos como «paquetes de
potencias» (paquets de puissance) y como «paquetes de relaciones» (paguets
de relations), bajo composiciones de relaciones con los otros (p. 309),
y bajo ideas adecuadas que ya no son meros «signos» sino «nociones
comunes» o notions communes —pues s6lo el signo es equivoco—; lo cual
no significa que sean «nociones comunes & todos los espiritus», sino que
son comunes a/ menos a dos cuerpos (nociones entre dos cuerpos/almas en
composicién), siendo uno de ellos el nuestro (p. 312; 314). Una nocién

30. Deleuze dice: ya no se es un varén, ya no se es una mujer (ce nest plus un homme,
ce nest plus une femme), pero no porque se haya devenido “impersonal” (ce n'est pas que
ce soit devenu impersonnel), sino porque se permanece extraordinariamente personal (ca
reste extraordinairement personnel), pero es una “personalidad” (es decir, forma de la
subjetivacién) que ha cambiado completamente de sentido (c'est une personnalité qui a
complétement changé de sens) (Deleuze, 2011, p. 309).

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



190 Juan PaBLo EsPERON Y MARTIN CHICOLINO

comun nunca es una nocién que pueda ser formada por un individuo
aislado; por lo tanto, no podemos formar una nocién comdn sin que se
constituya un tercer cuerpo (un troisiéme corps) del cual tanto el cuerpo
exterior como el nuestro no somos mds que partes (p. 507).

Y desde el momento en que conquistamos las nociones comunes y las
alegrias activas, entramos en la posibilidad de conquistar el nivel de la
«univocidad», porque esas nociones se dicen en tnico y mismo sentido del
otro cuerpo y del mio (elles se disent en un seul et méme sens de l'autre corps
et du mien) (p. 315). Es cuando formamos una nocién comun (junto con
otro cuerpo) que entramos en posesién de nuestra potencia de actuar, y
de dicha posesién derivan los afectos activos (p. 503). Por lo tanto, tanto
el segundo como el tercer género de conocimiento implican en nosotros
un deseo activo de salir del mundo de los «signos» y las «interpretaciones»
hacia la univocidad inequivoca. Pero esta univocidad no pre-existe, sino que
precisamente es algo por construir: tenemos que crear en comiin otro lenguaje
que sea inequivoco (p. 280-282; 284). Se trata de una tarea creativa a la vez
individual y politica, a la vez social y sexual.

Es en este sentido que Deleuze sostiene que las «nociones comunes»
son siempre politicas (les notions se révélent comme essentiellement politiques)
y que tienen que ver siempre con la construccién de una comunidad (/2
construction dune communauté). Asi, la pregunta fundamental de toda
politica y micro-politica tanto social como sexual spinozeana no puede
ser sino ésta: «;Qué “tercer cuerpo” hacemos con alguien que amamos
o que nos ama» (quel troisiéme corps vous faites avec quelquun que vous
aimez ou que vous aimez bien?) (p. 507-508). A partir de este momento
——punto fundamental para la sexualidad acorde con el segundo genero de
conocimiento—, ya no le haremos pagar a los otros (sans le faire payer aux
autres) ni nuestros placeres ni nuestros dolores, y ni siquiera nuestra propia
muerte (p. 309). Aqui el amor ya no es un mero amor personal, un amor
por «la otra persona» (por su cuerpo, su cardcter, su inteligencia, etc.), sino
un amor por esa tercera cosa que construimos entre las personas; es un amor
por el agenciamiento o la composicién (por la relacién) mds que un amor
por los términos o polos de la relacién: amamos a la persona, si, pero no en
tanto que es una «persona» individual (un yo), sino en tanto que junto con
esa persona hemos construido o compuesto #z cuerpo y un alma superior

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



Deleuze cum Spinoza: ética, sexualidad y politica 191

y comun (y es eso lo que nos hace amarnos). Se ama a los individuos, pero
no por los individuos, sino por la relacién entre los individuos.

Finalmente (3) el «tercer género de conocimiento» implica el salto o fuga
desde las «<nociones comunes» a dos o mds cuerpos (nociones relacionales
o relativas a relaciones de composicién) hasta alcanzar el conocimiento de
la esencia singular de cada cosa (des essences singuliéres de chaque chose), es
decir, a la potencia singular (la puissance singuliére) de cada cosa o cuerpo (las
singularidades), o sea, su grado singular de potencia (son degré de puissance)
(p- 319). En ese momento, dice Deleuze, me capto a mi mismo en mi esencia
(je saisis moi-méme dans mon essence), capto a los cuerpos exteriores en sus
esencias (les corps extérieurs dans leurs essences), y capto a la sustancia-dios en
su esencia (et la substance-dieu dans son essence) (p. 320). Este conocimiento
va més alld de las «relaciones» (va plus loin que les rapports) porque alcanza la
esencia que se expresa en las relaciones (/essence qui sexprime dans les rapports),
la esencia de la cual dependen nuestras relaciones ([essence dont les rapports
dépendent), siendo la esencia un grado de potencia; conocemos entonces
nuestro propio grado de potencia y los grados de potencia de los otros (cest
la connaissance que ce degré de puissance prend de soi-méme et prend des autres
degrés de puissance) (p. 428). Desde entonces, las nociones comunes y los
afectos activos (que derivan de ellas) van a ser revestidos ellos mismos por
nuevas ideas y por nuevos estados, o afectos del tercer género (vont elles-
mémes étre doublées par de nouvelles idées et de nouveaux érats, ou de nouveaux
affects du troisiéme genre), que son las auto-afecciones (auto-affections), que ya
no son nociones comunes sino ideas-esencias singulares, y los afectos activos
que derivan de ellas (p. 503-504).

Sin embargo, el tercer género (y el modo de vida que le corresponde) no
es un «estado» al que se llega, no es un punto de llegada final y de descanso
merecido, sino que es una conquista y una construccién permanentes (en
la duracién) pero siempre al borde de arruinarse e impotenciarse: por
mids fuerte que sea la certidumbre del tercer género, todo puede ser aun
arruinado (si forte soit la certitude du troisiéme genre, tout encore peut
étre giché), todo puede desplomarse en un instante (four peut sécrouler),
porque podemos ser arrastrados por esa potencia (je peux étre comme
emporté par la puissance), y, en lugar de combinarla o componerla, ser
arrastrados por una especie de exasperacion (je peux étre emporté par une
espéce d'exaspération), en la que de golpe destruimos lo que hay, o bien nos

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



192 Juan PaBLo EsPERON Y MARTIN CHICOLINO

rompemos (je craque) (p. 509). En este tercer género de conocimiento
conquistamos verdaderamente la alegria-accion que conduce a la beatitud
o libertad, la cual, cuando es directa y completa, es una alegria por la
cosa misma; no es ni una «alegria compensatoria» ni una «pequefia sucia
alegria» (p. 302-303), ni una alegria basada en la esperanza (p. 300).

En el campo de las relaciones afectivas, sexuales y amatorias, esto es
lo que nos permitird hacer una distincién o diferencia —sin apelar a
ninguna moral, a ningtn signo de orden-obediencia, ni a ningin sistema
del juicio— entre el deseo libre'y el amor libre (1a cupiditasy el amor propios
del tercer género de conocimiento) y el amor y el deseo como /ibido, como
apetito bajamente sensual y compensatorio (la cupiditas-libido propia del
primer y segundo género), en el que s6lo podemos ver y experimentar a las
cosas y a las personas como un «objeto», desinteresindonos por conocer
sus propias potencias y por como se componen con nosotros, y en funciéon
de qué relaciones. En otras palabras: el deseo libre y el amor libre no tienen
en Spinoza nada que ver con buscar el placer (autre chose que chercher le
plaisir) (p. 304). Se trata mds bien una auto-afeccion mutua y reciproca,
porque las ideas que nos aporta el tercer género de conocimiento son auto-
afecciones (p. 475; 498-499; 503-504), y nos conducen a lo que Spinoza
llama acquiescentia in eo ipso (contento de si mismo), que es realmente
un modo de existencia superior y libre, no sujeto a la servidumbre de los
afectos, ni a la de la /ibido, ni de los signos sociales, sexuales, etc.

Por lo tanto, los tres géneros de conocimiento implican necesariamente
tres modos de existencia o tres maneras de vivir (p. 428), y esos tres modos
de existencia forzosamente tendrdn que implicar, segiin nuestra hipétesis
de trabajo, tres modos diferentes de la sexualidad. Poco énfasis se ha dado a
este aspecto del spinozismo.

En otras palabras, la descripcién del movimiento de pasaje del primer
género de conocimiento a los otros implica, como podemos ver, un
constante pasaje hacia una mayor perfeccién, hacia una mayor alegria,
hacia un aumento de la potencia de obrar y pensar, y por lo tanto,
hacia a un aumento del conocimiento de nosotros mismos y de los
demds, conocimiento comun de lo que podemos en comiin, es decir, de
nuestra potencia (tanto individual como colectiva) para permanecer
afirmativamente en el ser (conatus); aunque, como sabemos, eso siempre
puede retroceder, atascarse (girar en el vacio de la anti-produccién), o

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



Deleuze cum Spinoza: ética, sexualidad y politica 193

incluso enfermarse, envenenarse, romperse y morir. En este sentido, asi
como los afectos y deseos (y las ideas correspondientes a ellos) del primer
y segundo género de conocimiento no se comparan, en perfeccién, con los
afectos y deseos (y las ideas correspondientes a ellos) del tercer género, asi
también ocurrird que la sexualidad (y las ideas de sexualidad) del primer y
segundo género no se comparardn tampoco con lo que podria ser un deseo
y una sexualidad del tercer género, que es lo que Deleuze denomina (en su
curso sobre Spinoza) «la sexualidad univoca» o (en El Anti-Edipo) «el sexo
no-humano»’'. Este es el punto al que querfamos llegar, en orden a brindar
un aporte (que creemos necesario) en torno a lo que podria ser una ético-
politica sexual spinozeana.

Ahora bien, ;en que podria consistir este nuevo deseo y esta sexualidad
univoca no dada y por crear? ;Y en qué se diferenciaria del deseo y de
la sexualidad ya instituidos, establecidos y dominantes (eso que Foucault
denominaba «el dispositivo de la sexualidad»), es decir, de la sexualidad
que aprendemos (que se nos ensena) en la sociedad estatal, y que nosotros
mismos ejercemos y vivimos en medio de la sociedad estatal como si
se tratase de nuestra sexualidad humana normal y civilizada (auténtica)?
sEn qué modo de existencia nos sumergen o quieren sumergirnos todos
aquellos que, todavia hoy —y de una manera completamente contraria a
la concepcidn que Spinoza tiene de la relacién cupiditas-contatus-libido—,
nos dicen que lo propio del deseo es la falta, la carencia, la menesterosidad
(o0 el falo y la castracién), y que nos dicen que todos nuestros deseos sexuales
han de valorarse segin un sistema del juicio trascendente en funcién del
cual, y a partir de signos e interpretaciones totalmente equivocas, se nos
divide nuestra sexualidad en «normal» o «patoldgica», o, incluso, segin
un sistema del juicio trascendente que pretende valorar nuestra sexualidad

31. Cf. Deleuze/Guattari, 1992, p. 471: «El problema de la mdquina deseante, en su
cardcter esencialmente erético, no radica en modo alguno en saber si alguna vez una
méquina podrd darnos “la ilusion perfecta de la mujer” [[illusion parfaite de la femme).
Por el contrario, radica en esta cuestién: ;En qué mdquina meter a la mujer, en qué
mdaquina se mete una mujer para convertirse en el objeto no-edipico del deseo, es decir,
sexo no-humano? [cest-a-dire sexe non-humain)». El sexo no-humano, o lo no-humano de
la sexualidad humana, no refiere ni a la existencia o el reconocimiento de u# sexo o dos
sexos (la llamada “diferencia sexual”), sino que se refiere a los n-sexos: «Hacer el amor no
se reduce a hacer uno, ni siquiera dos, sino hacer cien mil; eso son las mdquinas deseantes
o el sexo no-humano: no uno ni siquiera dos sexos, sino n-sexos [ron pas un ni méme deux
sexes, mais n-sexes)» (op. cit., p. 352).

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



194 Juan PaBLo EsPERON Y MARTIN CHICOLINO

segin cudles sean las «personas» o los «objetos» que perseguimos? ;En qué
modo de existencia nos sumergen o quieren sumergirnos todos aquellos
que postulan que existe «en Ultima instancia» un cédigo trascendente
y seguro (la clase, la posicién en el esquema de produccién, etc.) para
poder distinguir de antemano, por ejemplo, entre la sexualidad burguesa
y la sexualidad progresista o proletaria? ;Y en qué modo de existencia nos
sumergen o quieren sumergirnos todos aquellos que, finalmente, postulan
que la sexualidad sélo puede definirse y valorarse segiin un los postulados
de un cddigo juridico-contractual (axiomas estatales), del tipo «contrato
sexual consentido»?

Rastreando especialmente las cartas entre Spinoza y Blyenbergh (las
llamadas «cartas del mal»), asi como algunos pasajes de la Etica, Deleuze
desglosa lo siguientes tipos de aquello que podriamos llamar «malos
amores» (amores «bajos», en tanto que amores de servidumbre); ellos son:
el adulterio (cf. p. 175-176; 220-221) y la prostitucién o amor bajamente
sensual (cf. p. 220-237; 303; 309; 427; 447-448). Estos dos tipos de amores
bajos y serviles (que existen en plena sociedad estatal) corresponden al
primer género de conocimiento y al «modo de existencia» afectivo-pasivo
que éste expresa, y que la sociedad misma estimula. Pero no por ello debe
creerse que, por oposicion, el «matrimonio» (conyugalidad) habrd de ser
para Spinoza el ejemplo del «buen amor», del amor apetecible y superior;
todo lo contrario: hemos visto que el propio Deleuze pone como ejemplo
tipico del mal amor correspondiente al primer género de conocimiento
a la tipica «escena de pareja» o escena conyugal (lz scéne de ménage), que
como hemos visto no puede brindarnos, tal y como ahora existe, mds que
pseudo-alegrias y petites joies de compensation. El «<matrimonio» (contrato
juridicamente codificado por la sociedad estatal) en si mismo no significa
nada ni posee ningun sentido ni ningiin valor positivo a priori para Spinoza;
al contrario, la conyugalidad establecida y tenida por «normal», lo mismo
que el adulterio y la prostitucién, no es sino parte del mundo relacional
dégoiitant, infect (toxico), y minable (p. 237; 258). Tanto en el matrimonio
como en el adulterio y la prostitucién lidiamos con una forma de deseo
y sexualidad en la que les hacemos pagar a los demds nuestros placeres,
nuestras satisfacciones, nuestras «descargas», nuestros goces, nuestras
tristezas, sentimientos de fracaso, nuestras «fiestas», etc.

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



Deleuze cum Spinoza: ética, sexualidad y politica 195

Por lo demis, los celos, la envidia, la ambicién, la mala conciencia,
la toxicidad, y todas las peores tristezas o alegrias-pasivas se encuentran
presentes por igual tanto en el amor del matrimonio como en el adulterio
o la prostitucién. Que la sociedad estatal, sin embargo, valore e invista al
matrimonio como practica virtuosa mientras que, por el contrario, valore e
invista al adulterio o a la prostitucién como précticas viciosas y criminales
(0, por el contrario, como aceptables y reglamentables) todavia nos dice
nada acerca de la comprensién de la composicién de relaciones, ni en torno
al #ipo de sexualidad que ejercemos. En otras palabras: ya sea capitalista
o socialista, aquello que la moral de la sociedad estatal —con sus signos
equivocos del mando y la obediencia, y con sus mdquinas de interpretacién
(sistema del juicio)— nos permite o nos prohibe, nos castiga o nos premia,
nos coarta o nos estimula, todavia no nos dice nada acerca de por gué, por
ejemplo, devenir un varén tramposo (un engafador o un prostituyente)
constituye, desde la perspectiva de los grados de potencia y de la composicion
de relaciones, un «modo de existencia» bajo, vil y depotenciante, y por lo
tanto, algo que debemos conjurar y cortar (huir y hacer huir).

Si nos dirigimos a la definicién del «<amor» en la Etica de Spinoza, vemos
que se define como una alegria (laetitia) acompanada por la idea de una
causa exterior, y que el que ama se esfuerza (conatur) necesariamente por
tener presente y conservar la cosa que ama (quam amat praesentem habere
et conservare) afectindola de alegria cuanto pueda (laetitia quantum potest
afficiendo) (1905, p. 74); pero ademds, Spinoza agrega mds adelante que este
conatus amoroso del amante es tanto mayor cuanto mayor es su amor, asf
como cuanto mayor es su esfuerzo para conseguir que la cosa amada le ame a
su vez (ut et conatus efficiendi ut res amata ipsum contra amet) (1905, p. 86)2.

Ahora bien, hemos de notar que esta es solamente la definicién dirfase
«teoremdtica» del amor; resta todavia pasar al plano «problemdtico» del
amor, que consistird en ver —en nuestra vida prdctica concreta y en
funcién de la composicién concreta de relaciones que efectuamos— con

32. Por contra, Spinoza define al «odio» como una tristeza acompanada por la idea de
una causa exterior en la que el que odia se esfuerza necesariamente por apartar y destruir la
cosa que odia (quam odio habet amovere et destruere conatur) (1905, p. 74). Sin embargo,
la ética spinozeana como «sistema de pruebas» nos dice que el odio siempre puede ser
destruido por el amor (odium amore deleri potest) (p. 89), y cuando eso ocurre, cuando el
odio se trueca en amor (in amorem transit), ese amor serd mds agrande que si el odio no
lo hubiera precedido (amor propterea maior est quam si odium non praecessisset) (p. 90).

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



196 Juan PaBLo EsPERON Y MARTIN CHICOLINO

qué tipo de afecto envolvemos a este conatus o esfuerzo por tener presente
y conservar a la cosa/persona amada; es decir, resta ver si este conatus que
es el amor surge o es motorizado en nosotros por una alegria pasiva o por
una alegria activa, pues es eso lo que marcard la diferencia y los que nos
dird algo acerca de los modos de existencia y de las maneras de vivir (y
concebir) nuestra sexualidad y nuestro deseo.

Por otro lado, es necesario notar asimismo que esta definicién del amor
detalla que se trata de una alegria (laetitia) acompanada por la idea de una
causa exterior o externa. Se trata, por lo tanto, de una definicién del «<amor»
en tanto que ese amor depende de otra cosa como su causa o idea de causa;
y asi, por el hecho mismo de depender de algo exterior —por ejemplo, de
cosas tales como la figura o la fisonomia de la persona amada, o las pasiones
que la persona amada suele suscitar o estimular en nosotros—, dicho amor
puede caer siempre en el exceso. Y el amor que puede volverse excesivo es,
precisamente, el amor que se configura a partir de alegrias pasivas o afectos
pasivos, a punto tal que este tipo de «<amor» no se diferencia en nada del
mero «placer» (titillatio):

«El “amor” es una alegria acompanada de la idea de una causa externa:
asi pues, el “placer” acompafado de la idea de una causa externa es
amor» (amor est laetitia concomitante idea causae externae: titillatio igitur,
concomitante idea causae externae amor est) (Spinoza, 1905, p. 136).

El amor que surge de afectos-pasién y de la idea de una causa exterior
es un tipo o modo del amor que precisamente puede sufrir todo tipo de
equivocidades y alteraciones, ya que, tal y como Spinoza nos lo dice, con
frecuencia nos ocurre que incluso mientras disfrutamos (fruimur) de la
cosa que apeteciamos (appetebamus) nuestro cuerpo comienza de repente
a adquirir en virtud de ese disfrute una nueva constitucién —por la cual
nuestro cuerpo queda determinado de un modo diferente al que estaba—,
y desde entonces, se excitan en nuestro cuerpo otras imdgenes de las cosas
(aliae rerum imagines in eo excitantur), a punto tal que el alma comienza al
mismo tiempo a imaginar y a desear otras cosas (mens alia imaginari aliaque
cupere incipit) (1905, p. 100). En otras palabras, el amor-pasién (pasivo)
acorde con el primer género de conocimiento, que es el amor que tiene su
origen en afectos de «placer» y de «satisfaccién» de un anhelo, es siempre un
amor mudable y siempre estard sujeto a imdgenes y signos cambiantes, que
son capaces de hacer que aquello que hasta recién amdbamos nos resulte

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



Deleuze cum Spinoza: ética, sexualidad y politica 197

ahora indiferente, o incluso odioso. De modo que desde el punto de vista
de las afecciones interiores, el amor-pasién puede saciarse y resultar odioso
(generando hastio o repugnancia, fastidium o taedium); y ello es asi porque
segun Spinoza el amor y el deseo pueden tener excesos (amor et cupiditas
excessum habere possunt), y, especialmente, se convertirdn en «exceso» en
tanto que deriven solamente de afectos-pasion, que sujetan al alma de tal
modo en la consideracién de un solo objeto, que ya no puede pensar en
otros objetos (mentem in sola unius obiecti contemplatione ita detinent, ut de
aliis cogitare nequeat) (1905, p. 136-137).

El propio Spinoza nos brinda una clave de desciframiento al decirnos
que su propia definicién del «amor» se distingue abiertamente de la
definicién brindada por el resto de los autores, por cuanto que éstos han
venido definiendo al amor muy equivocamente, es decir, lo han venido
definiendo como «la voluntad que tiene el amante de unirse a la cosa
amada» (auctorum definiunt amorem esse voluntatem amantis se iungendi rei
amatae); para Spinoza, dicha definicién no expresa para nada la «esencia»
del amor en tanto que «potencia», sino que sélo expresa una simple
«propiedad» suya (non amoris essentiam, sed eius proprietatem exprimit).
En otras palabras: la moral como «sistema del juicio» define al amor
segun su propiedad, mientras que la ética como «sistema de pruebas» lo
define segun su esencia/potencia. En efecto, ocurre que segiin Spinoza la
mayoria de los autores (filésofos, moralistas, tedlogos, etc.) se han hecho
un concepto de la «voluntad» totalmente equivocado vy ficticio, toda vez
que por ‘voluntad’ no pueden entender otra cosa que el «libre albedrio»
(liberum arbitrium). Asi, si definen al amor por su propiedad es porque lo
conciben como una «eleccién del alma» hecha en funcién de una supuesta
«libertad de la voluntad».

En orden a poder desmarcarse de estas concepciones demasiado morales
y juridicas del amor, propias de todo ‘sistema del juicio’ trascendente (sea
un sistema filoséfico, teoldgico, etc.), Spinoza nos aclara que si queremos
aceptar la definicién del amor como «la voluntad que tiene el amante
de unirse a la cosa amada», serd bajo la condicién de no considerar a la
«voluntad» como un «consentimiento» o una «deliberacién», o como si
la voluntad fuese una especie de «libre decreto del dnimo» (non intelligere
consensumvelanimi deliberationem), pues semejante concepto de «voluntad»,
nos dice Spinoza, seria ficticio (hoc fictitium esse). Punto importante y que

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



198 Juan PaBLo EsPERON Y MARTIN CHICOLINO

no se debe pasar por alto: el problema del amor, desde la perspectiva de
la esencia o la potencia, no tiene nada que ver con el consentimiento o la
deliberacién. En segundo lugar, Spinoza sostiene que por «voluntad de
unirse a la cosa amada» tampoco hay que entender un «deseo» de unirse a la
cosa amada cuando ella se encuentra ausente (rec cupiditatem sese iungendi
rei amatae quando abest), ni tampoco como el deseo de perseverar o insistir
en su presencia cuando ella se encuentra ausente (vel perseverandi in ipsius
praesentia quando adest), puesto que, de hecho, para Spinoza el amor puede
concebirse sin ninguno de esos deseos (potest namque amor absque hac aut
illa cupiditate concipi). Aqui, Spinoza es radicalmente opuesto a Descartes
y a todo el resto. Por el contrario, el concepto spinozeano de «voluntad»
relativo al «amor» es algo muy diferente: es el contento (acquiescendam)
que la presencia (y no la ausencia) de la cosa amada produce en el amante,
contento que le fortifica, o al menos mantiene la alegria del amante (1905,
p-229-230); en efecto, todos aquellos «deseos» citados no son sino tristezas,
y, por lo tanto, no fortifican sino que deprimen e impotencian la potencia
de obrar del cuerpo y la potencia de pensar del alma. El amor, el deseo, y
la sexualidad de los esclavos consiste en concebir que sélo se ama o desea
lo que falta, y que sélo amamos o deseamos algo si vemos que los demds
también han puesto el ojo en ello.

A partir de lo dicho, estamos en condiciones de elucidar qué es lo que
Spinoza considera como «amores bajos», amores-pasién, es decir, amores
serviles, pasivos, o impotenciantes, que son los amores que caben al «primer
género de conocimiento» y al modo de existencia y de vida mds bajo, a
todo ese mundo relacional dégoiitant, infect (t6xico), y minable.

El ejemplo paradigmadtico es aquel amor que podemos denominar como
«amor fiolo» o prostituyente, o amor bajamente sensual: el amor lascivo o
prostituyente (amor meretricius), esto es, el deseo de engendrar suscitado
solamente por la belleza de los cuerpos (generandi libido quae ex forma oritur),
y, en general, toda clase de <amor» que no reconozca como causa la libertad
del alma (omnis amor qui aliam causam praeter animi libertatem agnoscit),
y que ficilmente se convierte en odio (facile in Odium transit) (1905, p.
155). A condicién, nuevamente, de que por «libertad del alma» (animi
libertatem) entendamos no el libre albedrio ni el consentimiento, sino el ya
mentado contento (acquiescendam) que la presencia (y no la ausencia) de

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



Deleuze cum Spinoza: ética, sexualidad y politica 199

la cosa amada produce en el amante, contento que le fortifica, o al menos
mantiene la alegria del amante.

Asi, como podemos observar, el «<amor» definido no como propiedad
sino desde la perspectiva de la esencia/potencia activa es aquel que de
alguna manera ha conseguido desmarcarse tanto de los afectos-pasién
(pasivos) como de la idea de una causa externa, puesto que si lo que nos
obsesiona es la idea de una causa externa que encima se encuentra ausente
(sea esa causa la esposa, la amante o la prostituta), ese amor serd todo lo
que se quiera, pero nunca un amor libre suscitado por un deseo libre. Esta
es la razén por la cual Spinoza nos dice que si el lujurioso (prostituyente)
estd triste, se debe solamente al hecho de no haber podido aliviarse o
descargarse (si libidinosus tristis est quod sibi morem gerere nequeat); pero
que incluso llegado el caso de que lograse descargarse, aun asi se tratard de
una alegria-pasiva, y por lo tanto, esa alegria no puede ser sélida, ni libre
de todo conflicto del dnimo (haec laetitia vix solida, et absque ullo animi
conflictu esse potest) (1905, p. 79). Entonces, el lujurioso o prostituyente
no se define como lujurioso o prostituyente por los «objetos» o «personas»
que desea (porque desea prostitutas pudiendo desear en su lugar un buen
amor conyugal), sino por la composicién de relaciones afecto-pasivas
que traza, y por la ignorancia (y el desinterés) tanto de si mismo y de
sus potencias, como de las personas y las potencias de las personas que
prostituye. Desde esta perspectiva spinozeana, cualquier wvardn bien
reputado socialmente puede estar afirmado en un «modo de existencia»
de tipo prostituyente, incluso si nunca «pagé» a nadie por nada; incluso un
esposo puede comportarse de facto como un prostituyente con su propia
esposa toda vez que reproduzca ese maquinismo del deseo, es decir, toda
vez que efectie con ella una composicién de relaciones afecto-pasivas en
las que se desentiende de todo excepto de su propia zitillatio y de su propia
necesidad de descarga. No es el «objeto» sexual sino la composicién de
relaciones sexuales lo que nos define; pero ambos, tanto el esposo como
el prostituyente devienen «prostituyentes» porque hacen pagar a los otros
su placer, con la diferencia que, ademds, el prostituyente paga en dinero
y el esposo no paga nada. Por consiguiente, tampoco es el «dinero» lo
que define una composicion prostituyente de relaciones (como todos creen
apelando a la moral y al sistema del jucio), atn cuando el prostituyente
hecho y derecho si anteponga su dinero.

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



200 Juan PaBLo EsPERON Y MARTIN CHICOLINO

Es por eso que para Spinoza los celos (zelotypia), que son una mezcla
de afectos de odio y de envidia, son la mecdnica propia de todos nuestros
malos y bajos amores (amores de la servidumbre), tanto de aquellos amores
legales o permitidos por la sociedad (matrimonio) como de aquellos ilegales
o prohibidos (adulterio y prostitucién):

Quien imagina a la mujer que ama prostituyéndose con otro [alteri
sese prostituere], no solamente se entristecerd [contristabitur] por resultar
reprimido su propio apetito [ipsius appetitus coercetur], sino que también
la aborrecerd [aversatur] porque se ve obligado a unir la imagen de la cosa
amada a los genitales y las excreciones del otro [quia rei amatae imaginem
pudendis et excrementis alterius iungere cogitur] (Spinoza, 1905, p. 85)%.

Segtin Spinoza, siempre que el deseo y el amor estén basados en alegrias
pasivas (en placeres, titilaciones y descargas seminales del cuerpo) y
suscitados estrictamente por causas exteriores, no podrdn conducirnos mds
que a una vida (individual y social) de celos interminables, esclavitud, tristeza
y frustracion permanentes, habida cuenta de que todo amante se entristecerd
(amans contristabitur) cada vez que advierta que las circunstancias favorables
a ¢l han cambiado incluso en lo mds minimo; siendo la «frustracién»
(desiderium) una especie de tristeza-de-ausencia (falta) cardcteristica
del modo de amar correspondiente al primer género de conocimiento;
tristeza (#ristitia) que se produce respecto de la ausencia de lo que amamos
(absentiam eius quod amamus) (1905, p. 86). Para Spinoza la frustracién del
amor, o, en rigor, el amor que siempre resultard frustrante y servil (amor
del primer género), es un afecto de tristeza ad cupiditatem refero, es decir,
relativo al deseo-pasién (pasivo), ya que se trata de un deseo o apetito de
poseer una cosa (desiderium est cupiditas sive appetitus re aliqua potiundi)
alentado por el recuerdo de la cosa, y a la vez reprimido por el recuerdo de
otras que excluyen la existencia de la cosa apetecida (1905, p. 107).

Ahora bien, segin Spinoza, para experimentar este deseo/amor de
tristeza, celos, frustracién y odio (disminucién de la potencia de obrar
y pensar) ni siquiera hace falta que el vardén vea con sus propios ojos a
aquella mujer que ama o desea prostituyéndose con otro, porque la sola

33. En este pasaje es imperativo remitirse al texto latino, dado que las traducciones
disponibles al espafiol de la Etica de Spinoza (Vidal Pena y Pedro Lomba) tienden a
escamotear el cardcter prostituyente que Spinoza coloca en este pasaje, toda vez que
traducen “alteri ese prostituere” por un aséptico «entregdndose a otron.

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



Deleuze cum Spinoza: ética, sexualidad y politica 201

fijacién excesiva del alma del varén en ése solo y sinico objeto (a saber, su
amante o prostituta) es ya, en tanto que tal, es decir, en tanto que coeundsi
libido, una especie de delirii o de morbo del alma: «no menos delirantes
son considerados, ya que suelen mover a risa, los que se abrasan de amor
sonando noche y dia s6lo con su amante o prostituta» (nec minus insanire
creduntur qui amore ardent, quique noctes atque dies solam amasiam vel
meretricem somniant, quia risum movere solent) (1905, p. 137). Asi, por
mds que los varones enganadores o prostituyentes se vanaglorien de su
«potencia sexual» y su virilidad en su trato con las mujeres, sintiendo que
con su acto sexual prostituyente ellos contribuyen a aumentar no sélo su
propia potencia sino también la potencia de las mujeres —el prostituyente
cree que «empodera» a la la mujer prostituyéndola y ddndole «trabajor—,
en rigor, ocurre que no son sino tristes varones delirantes y morbosos
(impotentes « la vez que depotenciadores de los otros), porque desde el
segundo en que se sientan rechazados por su amante (qui male ab amasia
excepti sunt), caerdn inmediata y necesariamente en esa mezcla de odio
y envidia que son los celos (zelotypia), y, acto seguido, despreciardn
necesariamente a todas las mujeres (1905, p. 166), revelando finalmente
de qué estd hecho su modo de existencia:

Si alguien imagina que la cosa amada [rem amatam) se une a otro con
el mismo vinculo de amistad, o con uno mas estrecho [eodem vel arctiore
vinculo amicitiae] que aquel por el que él solo la poseia, serd afectado de
odio hacia la cosa amada [odio ipsam rem amatam afficietur], y envidiard a
ese otro [illi alteri invidebit] (Spinoza, 1905, p. 84).

Nuestros amores, los amores que estamos acostumbrados a emplazar
y componer en la sociedad estatal (ya sean los amores del matrimonio,
del adulterio, o de la prostitucién), al ser amores-pasién y al estar todos
fuertemente fijados en las causas exteriores, no son sino —por esencia y
por potencia— amores bajos y serviles, amores investidos o fijados por los
signos del mando y la obediencia (amores no libres, sino atravesados por la
jerarquia), amores que aspiran a la posesiéon permanente (posesivos) y a la
exclusividad irrestricta (celotipicos), y que derivan indefectiblemente, mds
tarde o mds temprano, en la competencia, la desconfianza, la vanagloria,
la ambicién, la envidia, y el deseo de ser amados. A punto tal, que ya
no sabemos amar ni desear sino aquello que los demds nos disputan y
nos quieren arrebatar (o nosotros les queremos arrebatar a ellos), ocasién

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



202 Juan PaBLo EsPERON Y MARTIN CHICOLINO

que conduce a Spinoza a citar el inquietante verso de Ovidio: «<Hay que
ser insensible para querer amar lo que nadie nos disputa» (ferreus est, si
quis quod sinit alter amat) (1905, p. 83). Nos hemos construido un
modo de existencia social y sexo-afectivo tal, que todo estd hecho para
que unicamente podamos experimentar amor y deseo por aquellas cosas
o personas que ya se encuentran bajo la mirada o la posesién de otro;
una cosa o una persona que nadie codicia, que nadie mira, o que nadie
posee, nos resultard indiferente. Y todavia peor: cuanta mds resistencia
y competencia haya entre las personas, tanto mds fuertemente se avivard
entre ellas el amor y el deseo de obtener aquello que se les resiste, y que es
objeto de una competencia: «si imaginamos que alguien goza [gaudere] de
alguna cosa que sélo uno puede poseer [qua unus solus potiri potest], nos
esforzaremos [conabimur] por conseguir que no posea esa cosa [ne illa re
potiatur]» (Spinoza, 1905, p. 83).

Asf, la ambicién, la vanagloria®, y el deseo de reconocimiento (el deseo
de ser reconocido, identificado y amado por los demds) se constituyen, bajo
los signos confusos del mando y la obediencia (signos propios del régimen
social), en las bajas y serviles pasiones fundamentales de los seres humanos
en tanto que se definen (y se viven) como «animales politicos» (politikd zod).
Los celos (zelotypia) y el deseo de ser amado son dos de los afectos pasivos
mds contagiosos y mds fundamentales que constituyen a la sexualidad servil
e impotente del primer género de conocimiento. Spinoza nos dice que
cuando amamos (@7amus) a una persona que es semejante a NOSOLros Nos
esforzaremos cuanto podamos (conamur quantum possumus) por conseguir
que ella nos ame a su vez (uz nos amet), es decir, nos esforzaremos por hacer
que sus afectos de amor estén asociados exclusivamente con la idea o imagen
de nosotros (concomitante idea nostri), es decir, nos esforzaremos en ser la
Unica «causa externa» de su amor, porque todo «deseo de ser amado» estd
fundado en una esperanza de gloria (spe gloriae) (1905, p. 84)%. Triste
e impotente cosa es el deseo de ser amados, porque queriendo todos ser

34. Spinoza, 1905, p. 87: «El ambicioso no desea nada tanto como la gloria» (ambitiosus
nihil aeque, ac gloriam cupit). Pero aqui se trata de la vanagloria, es decir, de «un contento
de si mismo sustentado sélo por la opinién del vulgo» (acquiescentia in se ipso quae sola
vulgi opinione fovetur), que no es sino «voluble e inconstante» (varius et inconstans) (p. 144).
35. Spinoza, 1905, p. 89: «Quien por amor hace un beneficio a alguien, lo hace en virtud del
anhelo que tiene de ser amado a su vez, esto es, con esperanza de gloria» (gui prae amore in
aliquem beneficium contulit, id facit desiderio quo tenetur ut contra ametur, hoc est spe gloriae).

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



Deleuze cum Spinoza: ética, sexualidad y politica 203

amados o alabados por todos, resulta que se odian entre si (ez dum omnes ab
omnibus laudari sew amari volunt, odio invicem sunt) (1905, p. 83).

La propia dindmica social nos atasca, al amar, en lo mds bajo del amor
y del deseo, en su mds bajo concepto, en el amor que cabe al primer género
de conocimiento; por eso en las relaciones amorosas y sexuales tal y como
ya existen y las ejercemos la concordia, la firmeza del dnimo (fortaleza
relativa a la relacién del agente consigo mismo) y la generosidad (fortaleza
relativa a la relacién del agente con los otros) resultan siempre imposibles.
Y por eso nunca deberemos creer, como hacen lo moralistas y tedlogos,
que al varén mujeriego o prostituyente /e falta conocer el verdadero amor,
puesto que «el verdadero amor» es una expresién sin sentido (tal cosa
no pre-existe), porque supone definir al amor desde la perspectiva de la
propiedad (libre albedrio y consentimiento), y no desde la perspectiva la
potencia (activa o pasiva).

A raiz de todas estas conceptualizaciones y precisiones que encontramos
en la Etica de Spinoza, cabe ahora hacernos las siguientes preguntas ético-
sexuales: ;Por qué entonces, y después de todo, los actos de engafiar o
de prostituir a alguien pueden ser considerados por nosotros como algo
«malo», es decir, como actos o pricticas que nos conducen a una menor
perfeccién (tristeza)? ;Y por qué el varén engafiador o prostituyente expresa
siempre y en todos lados un «modo de existencia» social y sexual bajo, vil,
impotente e impotenciante (incluso cuando el varén rebose de virilidad)?
sCémo explicarlo sin recurrir ni a la moral, ni al Derecho estatal (sistemas
del juicio trascendente)?

En primer lugar, hemos de recordar que, desde la perspectiva
de una ética como «sistema de pruebas», no hacemos el mal por
desconocimiento, error de juicio o ignorancia del Bien, ni tampoco lo
hacemos por el hecho de que nuestra naturaleza humana, por la caida,
se haya tornado esencialmente pecadora, ni mucho menos por el hecho
de que consentimos (consentimiento) en hacer el mal con nuestro libre
albedrio. Todas estas respuestas son dogmiticas y teolégicas que remiten
a una instancia trascendente al ser (instancia vertical y jerdrquica) en
funcién de la cual juzgamos, tasamos, valoramos, y sentenciamos todo
lo real (ya sea que creamos que dicho juez es Dios y sus mandamientos,
o la razén y sus postulados). Antes bien, hacemos el mal toda vez que
destruyamos o descompongamos una o varias relaciones ya existentes en acto.

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



204 Juan PaBLo EsPERON Y MARTIN CHICOLINO

Y bien, cuando un varén comete adulterio o prostituye, no hace mas que
descomponer relaciones, de maneras diferentes en cada caso. Es un asunto
de poder y de potencia (en rigor, de relaciones de impotencia propia asi
como de depotenciacién de los otros), y por tanto, es un asunto de politica,
no de moral. Y cada vez que moralicemos o catequicemos nuestros actos
o comportamientos (composiciones de relaciones) sexuales, aceptamos
subrepticiamente que «lo personal 70 es politico».

Siguiendo las cartas de Spinoza con Blyenbergh, Deleuze nos dice: hay
un apetito bajamente sensual (appétit bassement sensuel) cuando asocio mi
accién o la imagen de mi accidn (jassocie mon action ou limage de mon
action) a la imagen de una cosa cuya relacién es descompuesta por mi accién
(dont le rapport est décomposé par cette action); y se trata aqui de un verdadero
goce pasivo o impotente, en tanto que fascinacién por la destruccién de
relaciones (fascination de la décomposition de rapports) (p. 221). La relacién y
la practica prostituyente que el varén produce (con su novia, amante, esposa
o prostituta) nunca es «mala» por el hecho de que atafe més al cuerpo
lujurioso que al alma, por el hecho de tratarse de un asunto lbidinal de
goce carnal o concupiscente (en vez de algo puro, santo o espiritual), sino
por destruir relaciones, por disminuir la potencia, y por hacer pasar al otro
a una perfeccién menor, es decir, por contagiar la tristeza y la impotencia
por doquier: el apetito bajamente sensual no estd mal por ser sensual (ce
nest pas parce qu’il est sensuel quil est mal), sino porque no cesa de jugar
fundamentalmente sobre la descomposiciones de relaciones (i/ ne cesse pas
de jouer sur les décompositions de rapports) (p. 237).

De hecho, nuestra sexualidad no reproduciria el mal ni la violencia si
pudiésemosencontrarlamanerade poder gozarsexualmente sinz descomponer
ni la potencia de obrar 7 la potencia de pensar de los demds (rara avis in
terris et societate). Pero para ello serfa necesario una transformacién completa
y radical (dcrata) de nuestra manera de componer relaciones afectivas,
amatorias y sexuales (de relacionarnos con nuestras potencias y con las de
los demis) tal, que dicha composicién sea acorde con el segundo género de
conocimiento (fabricando «nociones comunes» entre dos o mds), y, luego,
acorde con el tercer género de conocimiento (fabricando una sexualidad
anti-jerdrquica de la univocidad). Ahora bien, si hemos seguido de cerca
las definiciones que abordamos segtin la Etica de Spinoza, comprendemos
que ¢l deseo prostituyente en el varén no puede componer ninguna nocién

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



Deleuze cum Spinoza: ética, sexualidad y politica 205

comun ni ningdn «tercer cuerpo» (troisiéme corps) con otros cuerpos (sea su
novia, amante, esposa o prostituta), sino todo lo contrario: no hace més que
descomponer y destruir relaciones (sobre todo descompone las relaciones de
aquella persona con la que se relaciona); y procede a descomponer y destruir
no por falta, carencia, desconocimiento, ignorancia, ideologia, o por no
estar «deconstruido», sino por poder.

El amor bajamente (o servilmente) sensual o prostituyente del varén es
un amor-pasién estrictamente ligado a la idea de una causa externa en el
cual el varén no se posee todavia a si mismo en sus potencias ni permite
que la otra persona se posea a si misma en sus potencias —cosa que s6lo
puede ocurrir a partir del segundo género de conocimiento y por la via
de las nociones comunes entre dos o méds cuerpos— vy, por lo tanto, ve
a los otros como «cosas» u «objetos sexuales» (objetos de satisfaccion y
descarga) que lo afectan, y literalmente se queda fijado en esa afeccién de
ese cuerpo sobre él, sin tornase nunca capaz de comprenderlo en funcion de
la relacion que los envuelve a ambos (p. 309). El prostituyente se complace
en la destruccién de relaciones. Por eso, todas las alegrias y placeres
personales masculinos que fastidien a algin otro, y que les hagan pagar
a los otros (con o sin mediacién de dinero) por ese placer, no serdn sino
lineas de odio (parce quembéter quelqu’un et la joie d'embéter quelquun, cest
trés lié aux lignes de haine) (p. 303). El llamado spinozeano es contrario:
es un llamado a construir y fabricar una sexualidad univoca (une sexualité
univoque) que todavia no existe; habida cuenta de que nosotros, todavia en
la época actual, seguimos haciendo proliferar con gran gusto y gran ruido
la total equivocidad y la completa confusién (la impotenciacién individual
y colectiva) en materia de sexualidad:

El ideal de Spinoza es abandonar el mundo de lo inadecuado y de la
pasién, el mundo de los signos oscuros y equivocos, puesto que en tanto
se queden en los signos equivocos (sean los signos de la sexualidad, sean
los de la teologia), se arrastrardn en el «primer género de conocimiento»,
se arrastran en /a peor de las existencias [vous vous trainez dans la pire des
existences]. [...] Lo mejor que pueden hacer es sustituir los signos equivocos
por el dominio de las expresiones univocas [le domaine des expressions
univoques). [...] Porque la sexualidad, desde el punto de vista del spinozismo,
estd muy anclada y es inseparable de la oscuridad de los signos. Si hubiese
una «sexualidad univoca» (57 y avait une sexualité univoque), Spinoza
estarfa completamente a favor (él no estd contra la sexualidad). Si ustedes

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



206 Juan PaBLo EsPERON Y MARTIN CHICOLINO

pudiesen extraer y vivir en la sexualidad expresiones univocas [tirer et vivre
dans la sexualité des expressions univoques], Spinoza les dirfa: «;Adelante!
iEso es lo que hay que hacer!». Sin embargo, ;existen amores univocos? Al
contrario, mds bien parece que, lejos de ponernos a descubrir fuentes de la
univocidad en la sexualidad [loin de découvrir des ressources d’univocité dans
la sexualiré], nos hemos puesto a hacer malabarismos [o7 4 jonglé], a hacer
proliferar una equivocidad de lo sexual [o7 a fait proliférer ‘équivocité du
sexuel]. Y, en nuestra época presente, seguimos yendo completamente en

ése sentido (Deleuze, 2011, p. 447-448).

Por lo que toca al propio Spinoza, va de suyo que en sus textos incurre
en una clara jerarquizacion que coloca al varén en una posicién superior
respecto de la mujer, a la que considera mds débil, ya que afirma que las
mujeres no tienen, por naturaleza, un derecho igual al de los varones
(feminas ex natura non aequale cum viris habere ius); y en esto, Spinoza
no se desmarca en lo mds minimo de la tradicién filoséfica masculina del
«sistema del juicio». Por eso llega a afirmar que, bajo el Estado (/mperium),
incluso si se trata de un Estado democridtico, es imposible que ambos sexos
gobiernen por igual (fieri non posse ut uterque sexus pariter regat), y menos
aun que los varones sean gobernados por las mujeres (ez multo minus, ut
viri a _feminis regantur) (1844a, p. 136; 76). Sobre este punto, Spinoza
mantiene la misma posicion patriarcal que la (aplastante) mayoria de los
filésofos modernos. Sin embargo, y a renglén seguido, Spinoza interpela a
la masculinidad dominante problematizando la manera masculina existente
de componer relaciones afectivas y sexuales: los varones casi siempre, dice,
aman a las mujeres movidos sélo por un mero afecto sexual (viri plerumque
ex solo libidinis affectu feminas ament), y aprecian su talento y su sabiduria
(earum ingenium et sapientiam) sélo en la medida en que ellas sean «bellas»
(pulchritudine) (ibid). En otras palabras, histéricamente el conatus de los
varones tiene la tendencia y la costumbre de auto-reducir su propio deseo
(cupiditas) masculino a una mera excitacion sexual (/ibido), y por lo tanto, en
sus composiciones de relaciones con las mujeres (sean esposas o prostitutas)
tienden a no buscar otra cosa que su satisfaccién sexual (ex solo libidinis).
Todos los varones se componrtan como prostituyentes de un modo u otro,
y eso es un problema politico. De modo que los ciudadanos varones, que
son los tnicos que tendrian la capacidad de ejercer la summa potestatis del
Estado, no viven « fin de cuentas mds que bajo un «<modo de existencia»

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



Deleuze cum Spinoza: ética, sexualidad y politica 207

atrapado completamente en el primer género de conocimiento (vida de
afectos pasivos y dependiente de causas puramente exteriores y de ideas
inadecuadas). Son esclavos, atin cuando detenten el poder democritico.

VI. LA SERVIDUMBRE VOLUNTARIA: EL ESTADO (IMPERIUM)
DEMOCRATICO COMO EL MENOR DE TODOS LOS «MALES MENORES»

«Nos a causis externis multis modis agitari, nosque, perinde ut maris undae,
a contrariis ventis agitatae, fluctuari, nostri eventus, atque fati inscios»
(Spinoza, 1905, p. 100)%.

Hay una sentencia que Spinoza repite varias veces a lo largo de la Etica
casi a modo de mantra o de conjuracién; a saber, la constatacién de hasta
qué punto los seres humanos se creen libres (en el pensamiento y en la
accién) pese a que no lo son en lo absoluto: homines se liberos esse opinentur
(1905, p. 24); homines se liberos esse putant (p. 51; 59); homines se liberos
esse existimant (p. 92); homines se liberos esse credunt (p. 93). Se trata para
Spinoza de una situacidn catastréfica para el alma y para el cuerpo sexuado,
pero también para el cuerpo politico, porque si los seres humanos estiman
que ya son libres, entonces dejan de esforzarse por devenir verdaderamente
libres, desembarazdndose de toda forma de servidumbre (mental, sexual,
y politica). Nuestra auténtica desventura consiste en que no sélo no nos
liberamos porque ya nos creemos libres, sino que, tanto peor, ademds
parecemos contentos en luchar —como afirma en el «prefacio» del Trazado
teoldgico-politico— por nuestra servidumbre y esclavitud como si se
tratase de nuestra salvacién (ut pro servitio tanquam pro salute pugneut),
incluso entregando nuestra sangre y nuestra alma (sanguinem animamque
impendere) en ello (1846, p. 5).

Ahora bien, si fabricamos nuestra propia esclavitud no es por un error
de juicio (ignorancia), ni porque tengamos falsas ideas de la libertad
(prejuicio), ni porque se nos haya enganado desde el trono o el altar
(demagogia); es porque somos pasivos (nuestras acciones surgen de puras
pasiones) y porque somos reactivos (nuestras acciones surgen de puras
respuestas a estimulos de afectos y causas externas); y esto es comun entre
los que mandan y entre los que obedecen. En rigor, deseamos siempre

36. Traduccién nuestra: «Los seres humanos somos movidos de muy diversas maneras por
causas exteriores, y, semejantes a las olas del mar que se agitan por vientos contrarios, nos
balanceamos, ignorando nuestro futuro acontecer y nuestro destino».

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



208 Juan PaBLo EsPERON Y MARTIN CHICOLINO

nuestra libertad, pero como nuestros deseos y nuestros conatos son
pasivos y reactivos, ocurre que deseando nuestra libertad hacemos nuestra
esclavitud, incluso albergando las mejores intenciones. La servidumbre
no podria venirnos desde afuera (desde un régimen politico) sin haber
ascendido zambién desde adentro (desde nuestro régimen de deseo), como
una secrecién interna o una enfermedad (m0rbo), suscitando en nosotros
toda clase de ideas, signos, imaginaciones, y asociaciones (como la supuesta
necesidad de la verticalidad y la jerarquia para que haya un ‘orden’ social,
tanto como la exclusividad de la propiedad).

Sin embargo, son también los fildsofos, moralistas, tedlogos y
gobernantes —tan pasivos y reactivos como el resto de los mortales—
quienes nos sumergen cada vez mds en esta ficcién de libertad, toda vez
que, por ejemplo, nos siguen haciendo creer que nuestra esencia/potencia
humana es «libre» porque posee un libre albedrio; o porque, en virtud
de celebrar actos de consentimiento o de convencién (pactos y contratos)
se nos permite «elegir» entre diferentes regimenes politicos, religiones,
ideologfas. Otra forma de confundirnos consiste en convencernos de lo
siguiente: que si bien es verdad que todos los seres humanos somos libres
por naturaleza y por creacién, ocurre que sin embargo resulta necesario
que algunos se conviertan en ciudadanos libres (que nunca obedecerdn a
nadie) y otros en siervos (que nunca ordenardn a nadie).

De forma tal que no es a causa de nuestras ignorancias (fz/ta de saber)
sino a causa de nuestas sabidurias, de nuestras verdades y nuestros dogmas,
que nos dejamos esclavizar y someter. Todo ese vulgo de sabios, <hombres
de Estado» y teSlogos (en la Universidad”, en el Trono, en el Tribunal,
y en el Altar) no son menos peligrosos para nuestra libertad y nuestra

37. El 16 de febrero de 1673 Johan Ludwig Fabritius, consejero de la Corte, es encargado
de ofrecetle a Spinoza la cdtedra de profesor ordinario de filosofia (ordinariam philosophiae
professionem) en la Universidad de Heidelberg, cobrando un estipendio anual, y
prometiéndole la mas amplia libertad de filosofar (philosophandi libertatem amplissimam),
bajo la no pequefia condicién de nunca perturbar la religién pablicamente establecida.
Spinoza responde el 30 de marzo rechazando in toto el cargo y el salario, alegando las
siguientes razones: porque si se dedica a la ensefianza puiblica de la filosoffa entonces ya no
podrd filosofar libremente; porque el Soberano nunca puede tener ningtn criterio valido
para pretender estabecer limites claros e inequivocos respecto de qué seria «perturbar la
religién oficial» (no puede pretender gobernar las almas); porque ya lo han tildado de
promover el atefsmo sin razén alguna; porque la ensefianza publica, tal y como ahora
existe, siempre trae necesariamente aparejadas disputas sectarias y partidistas, y toda clase

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



Deleuze cum Spinoza: ética, sexualidad y politica 209

autonomia que aquellos que acostumbramos a llamar «el peligroso pueblo
bajo», puesto que todos aquéllos sabios, hombres de Estado y teSlogos
nos invitan sistemdticamente a vivir atascados en el primer género del
conocimiento, y en el modo de existencia mds bajo. ;Cémo es que lo
logran? Organizando y codificando todas las relaciones de potencia (de
poder) y todas las composiciones humanas (sociales, econémicas y sexuales)
de forma tal que, atrapados en ellas, no nos quede otro respiro que vivir y
pensar en funcién de afectos-pasién, de deseos-pasion, de alegrias-pasién
(pequenas alegrias compensatorias), o lo que es lo mismo decir, de tristezas
indirectas o directas. Es porgue nos entristecen y nos depotencian, es porque
nos dicen que el deseo (cupiditas) es libido-falta que consiguen reducirnos
a la obediencia y la servidumbre. Y nosotros hacemos lo mismo con los
demds: nos desquitamos, y encontramos placer en ello.

De alli la definicién de servidumbre (servitutem) que Spinoza brinda en
la Etica, cuando nos dice que no consiste sino en la impotencia humana para
moderary reprimir los afectos-pasién (humanam impotentiam in moderandis
et coercendis affectibus), pues el ser humano sometido (0bnoxius) alos atectos
nunca es «auténomo» (sui juris), sino que estd bajo la jurisdiccién de la
fortuna (1905, p. 112). En este sentido, Spinoza denomina siervo o esclavo
(servum) a cualquier ser humano —pertenezca a la clase que pertenezca,
es decir, esté mds arriba o mds abajo en la jerarquia social o estatalmente
instituida— en tanto que vive segin la regla de los afectos-pasién, mientras
que denomina libre (/iberum) a cualquier ser humano en tanto que vive
segun la regla de la razén y de los afectos activos (1905, p. 149). Si la
«impotencia» difiere y se opone a la «virtud» (differentia inter vera virtutem
et impotentiam), es porque seguir a la razén y a los afectos activos es signo
de aumento de potencia mientras que seguir a los afectos-pasiones es signo
de disminucién de potencia (tristeza, ambicidn, celos, etc.):

La impotencia consiste solamente en el hecho de que el ser humano
se deja llevar por las cosas exteriores [a rebus quae extra ipsum sunt duci se
patiatur], y asi resulta determinado por ellas a hacer [agendum] lo que la
disposicién ordinaria de dichas cosas exteriores exige, pero no lo que exige
su propia naturaleza. [...] Por eso, si al contemplarse a si mismo [se ipsum
contemplatur] el ser humano percibe alguna impotencia, ello no se debe al

de enemistades (pasiones tristes) que imposibilitan lo que Spinoza ama: una vida tranquila
(tranquillitatis amore) (1844b, p. 303-304). Hegel, en cambio, acepté.

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



210 Juan PaBLo EsPERON Y MARTIN CHICOLINO

hecho de que se conoce a si mismo [ron ex eo est quod se intelligit], sino al
hecho de que su potencia de obrar estd reprimida [ipsius agendi potentia
coercetur] (Spinoza, 1905, p. 132; 141).

Esta es la razén por la cual, en franca oposicién al discurso moral
de los sabios, los hombres de Estado, los moralistas y tedlogos, Spinoza
nos dice de la manera mds herética que ni la humildad (humilitas) ni el
arrepentimiento (poenitentia)®® deben contarse entre las virtudes, sino sélo
entre las formas de la impotencia y la servidumbre.

Ahora bien, si los seres humanos viviésemos segtin la guia de la razén
(ex ductu rationis viverent), y por tanto, segun afectos activos, cada uno
detentaria su «derecho natural» sin dafio alguno para los demds; pero como
estamos sujetos a afectos (affectibus sunt obnoxii) que son pasiones (pasivos)
nos tornamos contrarios unos respecto de otros, ain cuando precisemos
de la ayuda mutua. Asi, para que los seres humanos podamos vivir en
concordia y prestarnos ayuda mutua se tornard necesario que cedamos a
nuestro «derecho naturaly (ur iure suo naturali cedant) y nos prestemos
reciprocas garantias de que no haremos nada que pueda dar lugar a un
dano ajeno (1905, p. 133). A partir de aqui, nuestro interés y utilidad
radicard en saber si cederemos (y de qué forma) nuestro derecho natural
a uno (unus), a algunos (aliquot), o a todos (omnes) (1846, p. 252-253).
Siendo para Spinoza el dltimo, es decir, Estado democritico (/mperio
democratico), aquel que resulta mds deseable dado que alli todos deciden de
comun acuerdo vivir solamente segtin el dictamen de la razén (in imperio
democratico omnes communi consensu deliberant ex solo rationis dictamine
vivere) (1846, p.253).

Sin embargo, incluso cuando ya hemos cedido nuestro derecho natural
al Estado democrdtico, continuamos estando perpetuamente atascados en
situaciones, relaciones y prdcticas absurdas en las que, por esperanza o por
miedo (que son afectos-pasién), no aspiramos a otra cosa que al mal menor,
y, en consecuencia, terminamos «no queriendo lo que queremos» tanto
como «queriendo lo que no queremos» (aturdimiento del deseo/conato);
situaciones, relaciones y practicas absurdas de las que no podremos salir
sino es precisamente a fuerza de bacer un mal menor:

38. Respecto de la humildad y el arrepentimiento como lo contrario a la virtud, cf. 1905,

p. 141; 139.

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



Deleuze cum Spinoza: ética, sexualidad y politica 211

El afecto [affectus] que dispone al ser humano de tal modo que no
quiere lo que quiere [quod vult, nolit], o que quiere lo que no quiere
(quod non vult, velit], se llama «temor» [timor], que no es otra cosa que
el «miedo» [metus], en cuanto el ser humano queda dispuesto por ¢l a
evitar un mal (que juzga que va a producirse), mediante un mal menor [ad
malum minore] (Spinoza, 1905, p. 87)%.

Y tanto peor aun: en la sociedad estatal llegamos a atascarnos en
situaciones, relaciones y practicas en las que ya ni siquiera sabemos qué es lo
que queremos (quid potius velit, nesciat), quedando aplastados en esa tristeza
que es la «consternacién» (consternatio) de sentirse en un atolladero o
laberinto (1905, p. 87). De alli que para Spinoza nos volvemos «semejantes
a las olas del mar que se agitan por vientos contrarios» (1905, p. 100).

Asi, los seres humanos nos las arreglamos a los tumbos para vivir
muy tranquilamente —puesto que somos educados para tales fines—
en sociedades estatales en las que concordamos dnicamente en el nivel
de nuestras pasiones y reacciones, de nuestras impotencias, de nuestras
sectarismos y partidismos, de nuestras negaciones y antagonismos
reciprocos, y, en consecuencia, los Estados se tornan imperfectos y afines
a la servidumbre, constituyendo e/ menor de los males menores (y nunca
el mejor de los mundos posibles). Vivimos juntos, pero sin concordar
verdaderamente en naturaleza o en potencia, sino sélo en impotencia.
Spinoza nos dice que en la medida en que los seres humanos contiuemos
sujetos a las pasiones (homines passionibus sunt obnoxii) no podrd decirse de
nosotros que concordemos en naturaleza (quod natura conveniant), porque
‘concordar en naturaleza’ significa que concordamos en potencia (potentia
convenire) pero no en impotencia o negacién, y por consiguiente, tampoco
en pasion (non autem impotentia, seu negatione, et consequenter neque etiam
passione) (1905, p. 128).

De esta suerte, la democracia representativa implica un Estado-Tristeza
o de Estado de la servidumbre voluntaria de todos con todos (que, en
rigor, son los Estados tal y como ya existen y estdn organizados todavia
hoy), que es lo que llamamos «/mperium», pero sostenido y amalgamado
en y por la negatividad, la impotencia y la dis-cordia reciprocas (cuyo

39. Spinoza sostiene que el temor, en tanto que «afecto de deseo», «es el deseo de evitar,
mediante un mal menor, otro mayor al que tenemos miedo» (timor est cupiditas maius,
quod metuimus, malum minore vitandi) (1905, p. 108).

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



212 Juan PaBLo EsPERON Y MARTIN CHICOLINO

eufemismo es el «disenso»); es el Imperium o el Estado propio de los seres
humanos que no pueden (ni quieren) hacer otra cosa mds que sufrir sus
afectos-pasiones (pasivos). Ahora bien, Spinoza nos dice que si en un
Estado las personas concuerdan sélo en algo negativo, o sea, en algo que
«no tienen», entonces no concuerdan realmente en nada (quae enim in
sola negatione, sive in eo quod non habent, conveniunt, ea revera nulla in re
conveniunt) (1905, p. 128)%.

Esto es precisamente lo contrario a un Estado donde todos constituyan
un cuerpo y una alma (univocidad democrdtica o anarquia coronada),
es decir, donde todos los seres humanos, manteniendo las diferencias de
grado de potencia que los constituyen en su singularidad, amen sin embargo
lo mismo (idem amant) —desde la perspectiva de la razén y los afectos
activos, y no desde la perspectiva de las pasiones o afectos pasivos*'—,
prestindose una ayuda mutua (auxilio mutuo) y uniendo sus fuerzas
(junctis viribus) para poder vivir virtuosa y felizmente, es decir, bajo la
guia de la razén (homines ex ductu rationis vivunt), habida cuenta de
que para Spinoza los seres humanos estin muy lejos de molestarse unos
a otros cuando aman lo mismo y concuerdan en naturaleza (quare longe
abest, ut quatenus idem amant, et natura conveniunt, invicem molesti sint)
(1905, p. 129). Sin embargo, como el propio Spinoza no cesa de afirmar
constantemente, sucede raramente que los seres humanos vivamos segun la
guia de la razdn (fiz raro ut homines ex ductu rationis vivant), puesto que la
mayoria somos envidiosos y nos ocasionamos dano los unos a los otros (u#
plerumaque invidi atque invicem molesti sint) (1905, p. 130). No dejamos de

40. Cf. Spinoza (1905, p. 129): «En la medida en que los seres humanos sufren afectos que
son pasiones, pueden ser contrarios entre si» (Quatenus homines affectibus, qui passiones
sunt, conﬂz'cmntur, possunt invicem esse contrarii).

41. En efecto, el amor y el deseo surgidos de los afectos-pasién buscardn siempre la
exclusividad y la privatizacién (por eso engendran competencia, odios, celos, venganzas,
deseo de ser amado y reconocido por los demds, etc.), mientras que el amor y el deseo
surgidos de la potencia activa (afectos activos) produce el efecto contrario: «El ser humano
amard con mds constancia el bien que ama y apetece para si si ve que otros aman eso
mismo [si viderit alios idem amare], y, de este modo, se esforzard en que los demds lo
amen; y dado que ese bien es comutn a todos [bonum omnibus commune est], y todos
pueden gozar de él [eoque omnes gaudere possunt], se esforzard entonces para que todos
gocen de él [conabitur ergo ut omnes eodem gaudeant], y tanto mds cuanto mds disfrute él
de dicho bien» (1905, p. 132). Esta serfa la definicidn de la verdadera afectividad, amor y
amistad «comin» o comunal.

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



Deleuze cum Spinoza: ética, sexualidad y politica 213

meternos (y ser metidos) en situaciones (sociales y sexuales) en las que s6lo
podemos sobrevivir (o salir) a fuerza de hacer el mal menor, de hacer pagar
a otros, de depotenciarnos y depotenciar a otros.

En otras palabras: tenemos los Estados que merecemos y los politicos
tramposos que merecemos (politici contra hominibus insidiari)** porque
nosotros, por nuestra parte, tampoco hacemos otra cosa que tendernos
trampas mutuamente, en orden a poder dar rienda suelta a nuestras pequenas
y bajas ambiciones, arribismos, celos, fiolismos, envidias, avaricias, codicias,
soberbias, ansias de gloria, deseos de reconocimiento y de amor, de dinero
y propiedad®, y etcéteras de afectos-pasién. Y como Spinoza nos dice, la
soberbia nos lleva a amar (y a demandar) la presencia de los tramposos,
los parésitos y los aduladores de toda clase (parasitorum sew adulatorum
praesentia amat), y a odiar la presencia de los generosos, porque la soberbia
es una alegria pasiva nacida de la falsa opinién por la que un ser humano
se juzga superior a los demds (1905, p. 142-143); pero para que todos
los seres humanos tendamos a juzgarnos en la sociedad como superiores
a los demds es necesario que, al mismo tiempo, y como su consecuencia
necesaria, tendamos a juzgar a los demds como inferiores a nosotros. Esta
es la trampa convencional de los signos del mando y la obediencia estatales
(representativos) que surgen de afectos pasivos y de tristezas (o pseudo-
alegrias) reciprocas. Trampa de la verticalidad y las jerarquias.

Se nos imponen por lo tanto los siguientes interrogantes: ;Cémo seria
posible que seres que son esclavos de sus pasiones y sus discordias sean
capaces, de repente, de renunciar a su derecho natural para darse reciprocas
garantias de concordia y no agresién? ;Cémo seria posible construir un
«tercer cuerpo» o «cuerpo comun» de una potencia superior a partir de seres
que son Zmpotentes (siervos de sus afectos)? Spinoza responde apelando a
dos de sus propositiones: (a) ningln afecto (affectus) puede ser reprimido
sino por un afecto mds fuerte y contrario (affectu fortiore et contrario)

42. Cf. Spinoza (1844a, p. 51): «Politici contra hominibus magis insidiari, quara consulere
creduntur, et potius callidi, quara sapientes aestimantur».

43. Spinoza, 1905, p. 157: «El dinero ha llegado a ser un compendio de todas las cosas
lomnium rerum compendium pecunia attulit], de donde resulta que su imagen suele
ocupar el alma del vulgo con mayor intensidad [uz eius imago mentem vulgi maxime
occupare soleat], pues dificilmente pueden imaginar forma alguna de alegrfa que no vaya
acompanada como causa por la idea de la moneda [vix ullam Laetitiae speciem imaginati
possunt, nisi concomitante nummorumn idea, tamquam causal».

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



214 Juan PaBLo EsPERON Y MARTIN CHICOLINO

al afecto que ha de ser reprimido, y (b) cada cual se abstiene de inferir
un dano por temor de recibir un dano mayor (unusquisque ab inferendo
damno abstinet timore maioris damni) (1905, p. 133). De modo tal que
Unicamente se podrd establecer una sociedad (societas) a condicién de que
ésta reivindique para si el derecho (ius) que tiene cada cual de vengarse
(vindicandi) y de juzgar (iudicandi) sobre el bien y el mal, y a condicién de
que tenga, por tanto, la potestad de prescribir una norma comun de vida
(potestatem communem vivendi rationem praescribendi), de dictar leyes y
garantizar su cumplimiento, no con la «razén» —que 70 puede reprimir los
afectos— sino por la «coacciény (non ratione, quae affectus coercere nequit,
sed minis firmandi) (1905, p. 133).

Por lo tanto, en el estado civil (szatu civili) se decide por comtin consenso
(communi consensu) qué es el «bien» y qué es el «mal», y cada cual estd
obligado a obedecer a la «ciudad» (unusquisque civitati obtemperare tenetur)
(1905, p. 134). A dicha sociedad Spinoza la denomina, en el libro III de
la Etica, «ciudad» (Civitas), y a quienes son protegidos por su derecho,
«ciudadanos» (cives). Sin embargo, cabe destacar que el fundamento y el
sostén de la sociedad estatal son el miedo y la coaccién, habida cuenta
de que, segun afirma Spinoza, nadie ha dejado nunca jamds de hacer
el mal por volverse racional y sabio; antes bien, contra toda la tradicién
socrética, platdnica, neo-platénica y cristiana —que, desde la perspectiva
de una filosofia de la sustancia y de lo Uno, afirmaba que «nadie hace el
mal a sabiendas sino por ignorancia del bien»—, Spinoza sostiene que la
razén y el conocimiento del «bien» y de la «virtud» no son capaces de
contrarrestar y refrenar las pasiones malignas de los seres humanos. De alli
que obedecemos no por habernos plegado a la razén libre, sino por miedo
a que la potencia superior de la comunidad recaiga sobre nosotros, que
somos un grado menor de potencia comparado con la potencia colectiva
del Imperium. No es el ser humano libre, que vive segun la guia de la razén,
el que se plantea el problema de la obediencia, sino el esclavo e impotente.

Aqui se plantea para nosotros la paradoja misma del concepto de Estado
en Spinoza: de un lado, nos dice que el Estado necesita (a) componerse
como una fuerza coman y superior (summa potestatis) tal, que sea capaz
de reprimir los afectos individuales, y, a la vez, (b) que es por temor a esa
fuerza comun y superior que los seres humanos se abstendrdn de hacerse
dafo mutuamente, o, lo que es lo mismo decir, que el Estado requiere del

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



Deleuze cum Spinoza: ética, sexualidad y politica 215

miedo y de la esperanza de los ciudadanos; pero, del otro lado, él mismo
nos dice del miedo (metus) y de la esperanza (spe) no puede salir nunca jamds
nada bueno, alegre, potente, liberatorio, signado por el amor y la amistad
(concordia), sino todo lo contrario: la tristeza, la servidumbre, la enemistad,
la discordia. Y todavia mds, nos dice que cuanto mds nos esforzamos en
vivir segan la gufa de la razén (quo magis ex ductu rationis vivere conamur),
tanto mds nos esforzaremos en no depender de la «esperanza» (spe minus
pendere), librarnos del «miedo» (metu nosmet liberare), tener el mayor
imperio posible sobre la fortuna, y dirigir nuestras acciones conforme al
seguro consejo de la razén (1905, p. 139).

Creemos posible ver aqui un llamamiento a construir una democracia
no-representativa acorde con el tercer género de conocimiento, o sociedad
de la anarquia coronada. Puesto que cabe sospechar lo siguiente: ;Cémo
podria ser que el Estado, que vive y se sostiene alimentando el miedo y la
esperanza, sea capaz de liberarnos del miedo y la esperanza? ;No socavaria
sus propias bases? ;Es realmente posible un Estado no basado en el temor
sino en la alegria y la beatitud, ni basado en la esperanza sino en el contento
de si mismo, en la acquiescentia in se ipso? ;Es posible que los seres humanos
seamos libres y disfrutemos de una vida de bienaventurados (liberi sint et
beatorum vita fruantur) mientras vivamos dentro de un Estado /Imperium
(1905, p. 142)?

Sin dudas que no es posible, puesto que en primer lugar el Estado no
puede (por la Proposicién XXXVII, Escolio II) apelar a la razén ni tampoco
imponer o instar a todo el mundo a que se guie sélo por una regla de
racionalidad —ya que la razén es incapaz, por definicién, de reprimir a los
afectos porque ella es lo que es en funcién de los afectos que envuelve—,
sino que s6lo puede apelar a la «coaccién» (de uno, algunos, o todos). Y, en
segundo lugar, porque (por la Proposicién LIV, Escolio) al Estado le resulta
siempre mds conveniente regirse por la regla de que, de dos males o de dos
tristezas/impotencias, lo mejor es que los ciudadanos elijamos siempre el
«mal menor o la tristeza/impotencia menor; es decir que, habida cuenta
de que los seres humanos raramente vivimos segtin el dictamen de la razén
(homines raro ex dictamine rationis vivunt), resulta siempre que lo menos
danoso (damni) para el Estado es que los ciudadanos, si hemos de guiarnos
por nuestros afectos pasivos, elijamos al menos guiarnos por la humildad,
el arrepentimiento, la esperanza y el miedo, puesto que ya que es inevitable

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



216 Juan PaBLo EsPERON Y MARTIN CHICOLINO

que los seres humanos pequemos, mds nos vale que pequemos en esta
materia (1905, p. 142). Segln Spinoza, esta fue, en efecto, la salida de los
profetas y de la sociedad por ellos sonada: su calculo profético del mal menor
los condujo a recomendar la humildad, el arrepentimiento, el miedo y la
esperanza como las mdximas virtudes (tanto cristianas como sociales).

La pregunta de la anarquia coronada como construccién de una nueva
forma liberatoria o auto-emancipatoria de la sociabilidad humana, o como
nueva manera de componer relaciones, es la siguiente: ;Cémo componer
un cuerpo colectivo anti-jerdrquico, comunal, que ya no tenga los rasgos
impotentes y serviles de los Estados (Zmperium) tal y como los conocemos,
que no dejan de inyectarnos esperanza y temor, y de demandar de nosotros
humildad, arrepentimiento, culpa, mala conciencia, resentimiento, etc.?
;Cudl es la relacién entre la anarquia coronada y la razén activa?

Los Estados que histéricamente conocemos, y que todavia son los
nuestros (incluso si se intitulan republicanos y democrdticos), acaso no
son sino la expresién del primer, o, con suerte, del segundo género de
conocimiento (se asientan ad aeternum en los signos equivocos del mando
y la obediencia jerdrquica y vertical), pero no pueden conducirnos ni
estimularnos a fugarnos hacia el tercer género de conocimiento, que,
liberdndonos de la esperanza y del miedo (de las tristezas e impotencias),
nos conducirfa —como tendencia, pasaje o tranmsitio a una perfeccién
mayor— hacia la alegria activa, la beatitud, la felicidad, y e/ contento de
si mismo de todos con todos. Sin dudas, entre la alternativa de vivir en una
comunidad estatal democratica represetnativa (parlamentaria) o de vivir en
soledad, el ser humano libre elegird siempre la primera, pero sdlo en tanto
que represente mejores condiciones para el despliegue de la libertad (en
tanto que la sociabilidad permita componer buenas relaciones, a diferencia
de la soledad, en la que no se puede componer nada porque no hay otros):
«El ser humano que se guia por la razén es mds libre en el Estado, donde
se vive segun leyes que obligan a todos, que en la soledad, donde sélo se
obedece a si mismo» (homo qui ratione ducitur magis in civitate, ubi ex
communi decreto vivit, quam in solitudine, ubi sibi soli obtemperat, liber est)
(Spinoza, 1905, p. 151).

La diferencia es que, de lo alto a lo bajo de la jerarquia social instituida,
el vulgo esclavo, es decir, la mayoria de los ciudadanos que mandan y obedecen
(independientemente de la clase a la que pertenezcan y de la profesién que

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



Deleuze cum Spinoza: ética, sexualidad y politica 217

ejecuten), no desea vivir en el Estado mds que por esperanza y temor, y no
concuerda con los otros ni obedece las leyes mds que por esperanza y temor*,
es decir, por estar sujetos no a su razén activa sino a sus afectos-pasién y a
sus deseos pasivos; y, de hecho, el Estado ha sido creado para recrear todo
eso, tal y como hemos visto. Mientras que, por su parte, los seres libres y
auténomos (sui juris) que viven en medio de los ciudadanos no desean la
sociabilidad que ahora existe, la sociabilidad de los ciudadanos estatales, es
decir, la sociabilidad de los ciudadanos que s6lo saben sociabilizar por el
miedo a la muerte o a la pérdida de la propiedad o la seguridad (o por la
esperanza de acrecentar su nivel de vida, sus beneficios y propiedades), sino
que, muy por el contrario, son aquellos «cualquieras» que estdn dispuestos
a obedecer pero Gnicamente en tanto que desean sujetarse (y desean que
todos se sujeten) solamente a unas reglas de vida y de utilidad que sean
real y absolutamente comunes (homo qui ratione ducitur non ducitur metu
ad obtemperandum, sed quatenus libere vivere conatur, communis vitae, et
utilitatis rationem tenere) (1905, p. 152), es decir, a unas reglas que sean
un verdadero producto de la deliberacién colectiva irrestricta, total, libre y
racional —por parte de individuos que no se dejan arrastrar por sus afectos
pasivos, sus pequefias tristezas y sus bajas alegrias compensatorias—; sélo
bajo ésta condicién desean vivir segtin una legislacién coman (ex communi
civitatis decreto vivere cupit) (1905, p. 152)%. Pero, una vez mds, ;puede
seguir llamandose «Estado» o Imperium a esa forma de la sociabilidad?
sNo le cabe mejor el término de anarquia coronada?

VII. CONSIDERACIONES FINALES: LA AUTO-EMANCIPACION EN SPINOZA
COMO ANARQUIA CORONADA

«Omnia amicorum sunt communia» (Spinoza, 1844b, p. 281).

44. Spinoza (1905, p. 155): «Suele también engendrarse la concordia, generalmente, a
partir del miedo [ex metu plerumque gigni), pero en ese caso no es sincera [sed sine fide],
y afddase a ello que el miedo surge de la impotencia del 4nimo, y por ello no es propio
de la razén» (metus ex animi impotentia oritur, et propterea ad rationis usum non pertinet).
45. Spinoza (1905, p. 153): «Si, por contra, convive con individuos que no concuerdan
en nada con su naturaleza, serd muy dificil que pueda adaptarse a ellos sin una importante
mudanza de si mismo» (vix absque magna ipsius mutatione iisdem sese accommodare poterit).

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



218 Juan PaBLo EsPERON Y MARTIN CHICOLINO
«Omnes, tam qui regunt quam qui reguntur, homines sunt absque labore
scilicet proclives ad libidinem» (Spinoza, 1846, p. 222)%.

En el nivel politico, la falsa sociabilidad estatal es, como vefamos, aquella
que se basa en los signos (altamente equivocos) del mando y la obediencia
(jerarquia) enraizados en funcién de afectos-pasién y en ideas de afectos
que dependen de causas puramente externas, que son también los signos
de la «representacién» indirecta (de la democracia como parlamentarismo);
andlogamente a como, en el nivel sexual, la servidumbre se basa en los signos
(altamente equivocos) de la sexualidad «demasiado humana», enraizada en
el deseo como /libido y como falta, y cuyas metas son la mera satisfacciéon
y el placer (titillatio). En ambos niveles, se restauran todas las jerarquias y
las competencias superiores (juicios y valores de trascendencia), es decir,
se aniquila el cardcter anti-jerdrquico que iguala a todos los entes desde la
perspectiva de la naturaleza y de la potencia. En otras palabras: la sociedad
civil estatal, incluso la democrdtica (cuando es indirecta y representativa)
desmiente completamente la situacién de libertad y autonomia (sui juris)
del estado de naturaleza, en el que nadie es superior a nadie ni nadie tiene
competencia sobre nadie, y donde cada uno es tan perfecto como puede
en funcién de sus potencias actuales (de pensar y de obrar). De alli el
problema politico fundamental: ;Cémo lograr que la sociedad replique (en
vez de coartar) la situacién de libertad e igualdad de potencias (autonomia)
propia del estado de naturaleza, pero sin los peligros ni las tristezas del
estado de naturaleza? Y de alli también la sospecha politica fundamental:
sAcaso la forma-Estado es una forma de organizacién (de composicién de
relaciones de potencia) capaz de replicar la autonomia, o, por el contrario,
es una forma de heteronomia y de servidumbre intrinsecas?

Esen este sentido que Deleuze afirma en sus clases sobre Spinoza que una
filosofia politica como ontologfa radical no se define ya por el problema del
Estado, dado que son las filosofias de lo Uno las que implican la existencia
de las jerarquias y del Estado:

;En qué sentido la ontologia puede incluir una filosofia politica? ;Y
acaso se definira por por el problema del «Estado» [par le probléme de
I’Etat]? Yo dirfa: no particularmente [pas spécialement]. |...] La verdadera
diferencia entre las «ontologfas puras» y las «filosoffas de lo Uno» [es que]

46. Traduccién nuestra: «Todos, tanto los que gobiernan como los gobernados, son seres
humanos que rehuyen el trabajo y propenden al placer».

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



Deleuze cum Spinoza: ética, sexualidad y politica 219

las filosofias de lo Uno son filosofias que implican fundamentalmente
una jerarquia de existentes [les philosophies de 'Un sont des philosophies qui
impliquent fondamentalement une hiérarchie des existants). [Por contra] el
mundo de la inmanencia ontoldgica es un mundo esencialmente anti-
jerdrquico [le monde de 'immanence ontologique est un monde essentiellement
anti-hiérarchiquel» (Deleuze, 2011, p. 108-109).

«Estado», «mora» y «sistema del juicio» trascendente (con todas sus
méquinas de interpretacién significante) son formas de restaurar las
diferencias de jerarquia. En efecto, toda jerarquia implica una diferencia
en el juicio (la hiérarchie implique une différence dans le jugement), el cual
siempre se hace en nombre de una superioridad (le jugement se fait au nom
d’une supériorité) y de una competencia superior (p. 111). Ahora bien, decir
que un «Estado inmanente» o un «Estado pluralista» es algo sin sentido
(porque constituye un falso problema) no significa bregar por el caos y
el desorden del puro espontaneismo social y sexual (y del «cuanto peor,
mejor»), sino al contrario, implica afirmar (y abrir) la posibilidad de una
nueva sociabilidad inmanente. Nueva sociabilidad por crear que no puede
consistir sino en esto: inventar las individualidades superiores en las cuales
podamos entrar a titulo de parte (inventer les individualités supérieures dans
lesquelles je peux entrer & titre de partie), dado que dichas ‘individualidades’
no pre-existen (ne préexistent pas) (p. 238). En esto consiste para Deleuze la
diferencia entre las utopias de trascendencia (utopias estatales) o las utopias
de inmanencia (anarquias coronadas).

Bajo la forma-Estado, en cualquiera de sus realizaciones (monarquia,
aristocracia o democracia), lo primero siempre es el «deber» y la
«obediencia»; en otras palabras: en el Estado la obediencia siempre es
primera (y la resistencia es segunda). El Estado define de modo trascendente
nuestros «deberes» porque se considera que los deberes son las tnicas
condiciones bajo las cuales podemos realizar nuestra esencia (les devoirs
sont précisément les conditions sous lesquelles je peux au mieux réaliser l'essence)
(p- 79). Y la denuncia de la ética spinozeana contra la moral consistia en
decirnos precisamente que no hay ninguna esencia que «realizar», sino s6lo
potencias por «componer», y que no pre-existen porque ellas mismas son
el producto de tal o cual composicién o descomposicién. El Estado no
puede escribir mds que un cédigo juridico-contractual trascendente (el
llamado «sistema del Derecho») basado en «los deberes» supuestamente

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



220 Juan PaBLo EsPERON Y MARTIN CHICOLINO

universales del <hombre» y del «ciudadano», deberes que nos subjetivan en
la obediencia como valor primero fundamental (mientras obedezcamos,
podremos criticar todo lo que queramos o podamos). La nueva sociabilidad
anti-jerdrquica no puede partir sino de la identidad entre el derecho y la
potencia (no hay esencia que realizar), a condicién de que la potencia sea
la potencia completa de toda la multitud, y a condicién de que los afectos
activos de todos tiendan no a la obediencia «por deber», sino a la obediencia
«por potencia». ;Obedecer? Puede ser, pero porque primero nos afirmamos,
todos y cada uno, en y por una potencia de resistencia activa (potencia para
descomponer sélo aquello que nos entritece, aplasta, destruye).

Ahora bien, si bien Deleuze sostiene que lo que fascina a Spinoza es
interrogarse acerca de por qué las personas no se sublevan (¢a le fascine:
comment expliquer que les gens ne se révoltent pas), al mismo tiempo nos
dice: «nunca van a encontrar las palabras «sublevacién» o «revolucién» en
Spinoza» (révolte, révolution: vous ne trouvez jamais ¢a chez Spinoza) (p. 105).
Sin dudas, el concepto de «anarquia» en la tradicién politica cldsica siempre
tuvo el sentido y el significado de ser «aquello que ocurre cuando la democracia
se deforma y pervierte», y ademds, es signo de ateismo; para la teorfa politica
cldsica (y para los poderes ficticos existentes) la anarquia es a la democracia lo
que la oligarquia es a la aristocracia y lo que el despotismo y la tirania son a
la monarquia (reversos negativos). En todos las filosoffas politicas (incluso en
Rousseau y en Hegel) la anarquia es el sinénimo de la «ocloracia» (el ascenso y
el gobierno del vulgo, o como dice Hegel, die Erzeugungl Herrschaft des Pobels)
(1911, p. 188-189; 193 y 1968, p. 81). Sin embargo, tal y como hemos
visto, el mundo de Spinoza es un mundo anti-jerdrquico y profundamente
andrquico (por eso no hay en Spinoza ningln interés por el pensamiento
dialéctico); por no olvidar la anécdota segtin la cual el propio Spinoza se
dibujé a si mismo con el rostro de Masianello, el revolucionario napolitano®.

Por lo demds, hemos visto que en Spinoza el Imperium democratico
es definido no como el summum bonum sino como el «menor» de los
males menores (de todas las formas del Imperium, es la que menos coarta

47. Segtin la biograffa de Johannes Colerus (del afio 1705), Spinoza aprendié dibujo y
pintura de forma auto-didacta, y dejé «todo un librito con esos dibujos»; entre esos dibujos,
figura el de «un pescador dibujado en mangas de camisa y con una red de barco sobre el
hombro derecho, justamente de la forma en que los grabados histéricos han dibujado al
célebre jefe rebelde de los napolitanos, Masaniello. [...] Este se parecia a él punto por punto
y que seguramente lo habfa esbozado sobre su propio rostro» (Dominguez, 1995, p. 110).

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



Deleuze cum Spinoza: ética, sexualidad y politica 221

la libertad de todos), por la sencilla razén de que el Estado democratico
es aquel capaz de brindar (por sus fundamentos) las mejores condiciones
sociales, politicas y sexuales para vivir, como mucho, en concordancia con
el segundo género de conocimiento (en funcién de la produccién de
nociones comunes); y decimos «como mucho» porque, incluso bajo el
Estado democrético puede ocurrir (y de hecho ocurre) que los ciudadanos
(gobernantes y gobernados) vivan de facto tinicamente segun el primer
género de conocimiento, es decir, como siervos voluntarios: sin haber
podido construir mds que ficciones o imaginaciones de «lo comin», que no
son en lo absoluto producciones de una razén y unos afectos colectivos
activos, sino de puros afectos pasivos y pseudo-alegrias.

Pero si la forma-Estado representa el menor de los males menores,
sigue siendo por ello mismo todavia una forma (reducida) de «lo malo»,
aun cuando eso sea preferible a un mal mayor; del mismo modo que las
alegrias-pasion, pese a ser alegrias, siguen siendo sin embargo algo «pasivo»
y «reactivo», ain cuando eso sea preferible a una tristeza directa. ;Cémo,
entonces, si es que el ser humano tiende a pasar siempre a estados cada vez
mds perfectos, habriamos de conformarnos con esta vida y este «<modo de
existencia»? Después de todo, Spinoza parece concordar con Bergson: el
Parlamentarismo estatal (es decir, el régimen de representacién indirecta)
estd hecho Gnicamente para canalizar el descontento (le mécontentement)*,
es decir, las oposiciones, los antagonismos, las contradicciones, y por tanto,
las tristezas, las frustraciones, las alegrias pasivas, bajas y serviles, pero nunca
para canalizar la potencia activa, la alegria, la auto-superacién humana. Y
ese descontento puede ser canalizado no sélo en funcién de prohibiciones y
represiones, sino incluso a través de una invitacién abierta a la transgresién
y al placer, a vivir (y a reducir) nuestro deseo como libido y titillatio.

Por eso planteamos la hipétesis de que el Estado democritico
representativo no constituye, en la filosofia politica de Spinoza, ni la dltima
palabra de la sociabilidad, ni la tltima palabra de la sexualidad: atin podria
restar la democracia anti-jerdrquica, directa y confederada, asi como formas

48. Bergson, 1990, p. 312: «Estas idas y venidas son caracteristicas del Estado moderno,
no en virtud de ninguna fatalidad histdrica [non pas en vertu de quelque fatalité historiquel,
sino porque, justamente, el régimen parlamentario estd concebido, en gran parte, para
canalizar el descontento [pour canaliser le mécontentement]». Por «idas y venidas» Bergson
se refiere a la alternancia entre partidos conservadores y progresistas.

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



222 Juan PaBLo EsPERON Y MARTIN CHICOLINO
mids liberatorias del amor y la sexualidad (que no pre-existen, que adn
estdn por inventar, y que sélo pueden existir en acto).

Pero no decimos que Spinoza e7z anarquista ni que estaba « favor de la
anarquia: sino que su ética como «sistema de pruebas» (y como ontologia
radical) nos permite maquinar la posibilidad de una nueva sociabilidad 7o-
estatal (no representativa, no vertical, no jerdrquica, etc) asi como, segin
vimos, nos permite también maquinar la posibilidad de una sexualidad
univoca. Pero, tal y como ocurria con la sexualidad, la anarquia coronada
donde todos viven segiin #7 mismo cuerpo y #na misma alma no significa
que todos piensen lo mismo, hagan lo mismo, deseen lo mismo, se interesen
por lo mismo, jueguen a lo mismo (que era el deseo del Platén de Las
Leyes). Consiste en liberar las potencias de la singularidad de cada quien
a punto tal que cada uno puede expresar su poder de pensar y de obrar al
mdximo, en maxima libertad, pero sin que nadie moleste a nadie, sin que
nadie haga pagar nada a nadie (ni sus alegrias ni sus tristezas, ni sus placeres
ni sus displaceres), sin que nadie tenga poder sobre nadie, sin que nadie
mande sobre otras personas ni nadie obedezca a ninguna persona, pero
todos obedezcan activa y positivamente s6lo ‘al comuin’ anti-jerdrquico, sin
por ello devenir autématas:

No convertir a los seres humanos de seres racionales en bestias o
«autématas» [non homines ex rationalibus bestias vel «automata» facere],
sino lograr mds bien que su alma y su cuerpo desempefien sus funciones
con seguridad, y que ellos se sirvan de su razén libre [/libera ratione] y que
no se combatan con odios, iras o engafios, ni se ataquen con perversas
intenciones [ez ne odio, ira vel dolo certent, nec animo iniquo invicem

ferantur] (Spinoza, 1846, p. 264).

En Diferencia y repeticion (1968) Deleuze define la anarchie couronnée
(anarquia coronada) como el verdadero acontecimiento (événement)
politico, es decir, como «la célera propia de la idea social», como la
expresién mds viva, activa y afirmativa de la potencia social de la «diferencia»
(la puissance sociale de la «différence»), que siempre es una potencia social
dcrata: pues la anarquia es el objeto de la verdadera sociabilidad (serait
aussi l'anarchie) (1968a, p. 269). Potencia social dcrata que por definicion
es viva, activa y afirmativa porque —por oposicién a todo «Estado
orgdnico»— expresa esa poderosa vitalidad no-orgdnica que completa la
fuerza con la fuerza (la puissante vitalité non-organique qui compléte la force

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



Deleuze cum Spinoza: ética, sexualidad y politica 223

avec la force), y que siempre enriquece (enrichit) o engrandece a aquello
con lo que entra en relacién (1993, p. 167).

Por eso las anarquias coronadas reemplazan a las jerarquias de la
representacion estatal (se substituent aux hiérarchies de la représentation),
asi como las distribuciones némadas reemplazan a las distribuciones
sedentarias de la representacién estatal (les distributions nomades substituent
aux distributions sédentaires de la représentaition) (1968a, p. 356). La
anarquia coronada no es entonces ni una sociedad donde la individualidad
se ha disuelto en un «yo social» que aplasta las singularidades (la
comunidad como cuerpo despético y burocrdtico), ni tampoco es una
sociedad donde reinan los «individuos» como dtomos sociales anclados
en su «personalidad yoica» (el «ciudadano» como sujeto social de
derechos universales que no anhela mds que ser identificado, reconocido,
representado, contractualizado); la anarquia coronada (individualidad
superior en la cual todos podemos entrar a titulo de parte extensiva e
intensiva inmanente) es una forma de organizar o componer las relaciones
de potencia (poder) tal que sea capaz de suscitar y de hacer proliferar
las singularidades o aecceidades, las diferencias de potencia que somos y
que hacemos (que no son lo mismo que las individualidades personales).
Por eso «hay una diferencia abismal entre repartir un espacio fijo entre
‘individuos” sedentarios siguiendo limites o vallados [entre des individus
sédentaires suivant des bornes ou des enclos], y repartir singularidades en un
espacio abierto sin muros ni propiedades [dans un espace ouvert sans enclos
ni propriété]» (Deleuze, 2002, p. 198-199).

En el acdpite de este tltimo apartado citdbamos las palabras de Spinoza
en su carta a Jarig Jelles del 17 de febrero de 1671, en la que decia «omnia
amicorum sunt communia» (entre amigos todas las cosas son comunes);
frase que ha sido tomada histéricamente en toda la tradicién «dcrata»
como lema. Mds exactamente: segun el Tratado politico, en el estado de
naturaleza «omnia omnium sunt» (todo es de todos), pero sélo en el sentido
de que «todas las cosas pertenecen por naturaleza a todos hasta tanto un
alguien cualquiera pueda apropiarse de ella», es decir, hasta tanto un ser
humano ejerza sus potencias con el fin de reclamarla para si y sélo para si
(omnia omnium sunt, qui scilicet potestatem habent sibi eadem vendicandi)
(1844a, p. 61); muy por el contrario, en la sociedad o comunidad 4crata,
régimen de concordia y amistad generalizada, «omnia amicorum sunt

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



224 Juan PaBLo EsPERON Y MARTIN CHICOLINO

communia» (1844b, p. 281), es decir, todas las cosas son comunes a
todos aquellos que estdn implicados en el interior de una determinada
composicidn anti-jerdrquica de relaciones, lo cual es muy diferente. Porque
decir que «todo es de todos» no es lo mismo que decir que «todo es comiin
a todos», puesto que lo primero habilita la posibilidad de la apropiacién
privada y exclusiva (espacio estriado), mientras que lo segundo habilita
lo contrario (espacio liso, sans enclos ni propriété). Por lo que nos toca,
acaso podriamos continuar los pasos de Spinoza y resignificar —desde
la perspectiva de las singularidades némadas y siguiendo los postulados
de su ética como ontologia radical y como sistema de pruebas— otro de
los grandes lemas dcratas: «A cada quien segtn sus necesidades (segun
sus afectos activos) y de cada quien segiin sus capacidades (segtn sus
potencias afirmativas del pensar y del obrar)».

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS:

Bergson, Henri (1990). Les deux sources de la morale et de la religion
(1932). PUF, Paris.

De Spinoza, Benedicti (1844a). Tractatus Politicus. Bernhardi
Tauchnitz, Lipsiae.

De Spinoza, Benedicti (1844b). Epistolae. Bernhardi Tauchnitz, Lipsiae.

De Spinoza, Benedicti (1846). Tractatus Theologico-Politicus. Bernhardi
Tauchnitz, Lipsiae.

De Spinoza, Benedicti (1905). Ethica ordine geometrico demonstrata.
Martinum Nijhoff, s/1.

Deleuze, Gilles (1968a). Différence et Répétition. Press Univ. de
France, Paris.

Deleuze, Gilles (1968b). Spinoza et le probléme de l'expression. Les Edit.
de Minuit, Paris.

Deleuze, Gilles (1973). Sur L'Anti-(Edipe II. Recuperado de: The
Deleuze Seminars (https://deleuze.cla.purdue.edu/).

Deleuze, Gilles (1978-1981). Spinoza: Les Vitesses de la Pensée.
Recuperado de: The Deleuze Seminars (https://deleuze.cla.purdue.edu/).
Hay trad. esp., Cactus, Bs. As., 2011.

Deleuze, Gilles (1986). Sur Foucault. Recuperado de: The Deleuze
Seminars (https://deleuze.cla.purdue.edu/).

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



Deleuze cum Spinoza: ética, sexualidad y politica 225

Deleuze, Gilles (1993). Critique et Clinique, Les Edit. de Minuit, Paris.

Deleuze, Gilles (2002). L’ile Déserte. Les Edit. de Minuit, Paris.

Deleuze, Gilles (2015). Lettres et Autres Textes, Les Edit. de Minuit, Paris.

Deleuze, Gilles y GUATTARI, Félix. (1980). Mille Plateaux. Les Edit.
de Minuit, Paris.

Deleuze, Gilles y GUATTARI, Félix. (1992). L’Anti-(Edipe. Les Edit.
de Minuit, Paris.

Descartes, René (1988). Les Passions de [dme. ]. Vrin, Paris.

Dominguez, Atilano (1995). Biografias de Spinoza. Alianza, Madrid.

Hegel, Georg (1911). Grundlinien der Philosophie des Rechts. Felix
Meiner, Leipzig.

Hegel, Georg (1968). Rechts, Pflichten und Religionslehre fiir die
Unterklasse. Fischer Biicherei, Frankfurt am Maine.

Hegel, Georg (1969). Jenaer Realphilosophie, Félix Meiner, Hamburg.

Hegel, Georg (1979). Enzyklopidie der philosophischen Wissenschaften
im Grundprisse, Suhrkamp, Frankfurt am Main.

Leibniz, Gottfried (1904). Neue Abhandlungen iiber den menschlichen
Verstand. Diirr'schen Buchhandlung, Leipzig.

Locke, John (1894). An Essay Concerning Human Understanding.
Clarendon Press, Oxford.

Schopenhauer, Arthur (1913). Die Welt als Wille und Vorstellung 11,
Georg Muller, Miinchen.

Schopenhauer, Arthur (2018). Metaphysik der Sitten, Félix Meiner, Hamburg,

Juan PaBrLo EspERON: Profesor y Doctor en Filosofia, e Investigador
del CONICET. Es profesor Asociado de Metafisica II en la Universidad
del Salvador (USAL) y profesor Titular de las materias Introduccién
a la Epistemologfa y Etica y Deontologfa profecional en la Universidad
Nacional de La Matanza (UNLaM). Es Director de la Revista Académica de
Filosofia «Nuevo Pensamiento» dependiente del Instituto de Investigaciones
Filoséficas de la Universidad del Salvador. Es miembro del Centro de
Estudios Filoséficos de la Academia Nacional de Ciencias de Buenos Aires.
Ha publicado recientemente las obras E/ Acontecimiento, la Diferencia y el
«Entre», Ed. Anthropos, Barcelona2019; Hegel, Heideggery el Acontecimiento,

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



226 Juan PaBLo EsPERON Y MARTIN CHICOLINO

Ed. UNLaM, San Justo, 2022 y El don del Pensar, Escritos en homenaje a
Juan Carlos Scannone, Arkho Ediciones, Bs. As., 2023 y Acontecimiento
II. Critica y emancipacion. El potencial emancipatorio del tercer giro critico,
Ed. Doble ], Sevilla, 2024.; ademds de numerosos articulos en libros y
revistas cientificas con referato nacionales e internacionales respecto de las
filosofias de Hegel, Nietzsche, Heidegger y Deleuze. Actualmente dirije
el proyecto titulado «LAS FUNCIONES CRITICAS DEL EREIGNIS
EN EL PENSAMIENTO DE HEIDEGGER» en el Instituto de
Investigaciones Filoséficas dependiente de la Facultad de Filosofia de la
Universidad del Salvador; y «MAS ALLA DEL GIRO LINGUISTICO-
HERMENEUTICO. Alcance, limitaciones y porvenir del segundo giro
critico» en el Departamento de Humanidades y Ciencias Sociales, Secretaria
de Ciencia y Técnica, Universidad Nacional de la Matanza. Dependiente de
la Secretarfa de Politicas Universitarias del Ministerio de Educacién de la
Nacién, en el marco del programa de Incentivo a Docentes Investigadores.

Lineas de investigacion: Como investigador y docente de filosofia, me
especializo en filosoffa contempordnea, especificamente en el campo
de la ontologia y la metafisica. Estudio el pensamiento de Nietzsche,
Heidegger y Deleuze en torno al problema de la diferencia ontolégica y
el acontecimiento. Metodolégicamente mis investigaciones se inscriben
dentro de los modelos de pensamientos fenomenoldgico y hermenéutico.
Estas investigaciones conllevan multiples campos de aplicacién, ya sean las
ciencias politicas, la sociologfa, el arte, la psicologia, entre otras disciplinas.

Publicaciones recientes:

— Esperén, ]. P; Etchegaray, R. (2024), «Una ética como hermenéutica
estética de la vida. Una lectura deleuziana de Spinoza», en NUEVO
ITINERARIO. Revista digital de filosofia, dependiente del instituto y el
departamento de filosofia de la facultad de humanidades de la Universidad
Nacional del Nordeste, Resistencia, Chaco, Argentina. Volumen 20, Num.
2, 2024. Pag. 1-8 ISSN 1850-3578. DOI: https://doi.org/10.30972/
nvt.2027908 Disponible: Nuevo Itinerario

— Esperén, J. P; Etchegaray, R. (2025), «Una ética inmanente y
relacional a partir de la interpretacién conjunta que Gilles Deleuze hace de
Nietzsche y Spinoza», en TABANO. Revista de Filosofia dependiente de la
Facultad de Filosofia y Letras de la Universidad Catdlica Argentina, CABA,
N°25, enero-junio de 2025. Pag. 1-11 (ISSN 2591-572X). DOI: https://

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



Deleuze cum Spinoza: ética, sexualidad y politica 227

doi.org/10.46553/tab.25.2025.e4 Disponible en: https://erevistas.uca.
edu.ar/index.php/TAB

—Esperén, ]. P, Etchegaray, R. (2025), «Hermenéuticay Acontecimiento
como instancia critica en Heidegger. Elementos epistemoldgicos
preliminares para disenar un protocolo para la investigacién en ciencias
sociales que tenga en cuenta la dimensién acontecimental», en AORISTO-
International Journal of Phenomenology, Hermeneutics and Metaphysics
dependiente de Unioeste-Universidade Estadual do Oeste do Parand,
Brasil. ISSN 2526-592X (versao eletronica). Vol. 8, N°4 2025. Pdg.
1-14. Disponible en: Aoristo-International Journal of Phenomenology,
Hermeneutics and Metaphysics EN PRENSA

— Esperén, J. P. (2025), «Hermenéutica del acontecimiento. Puntos de
encuentro entre Heidegger y Deleuze», en TABANO. Revista de Filosofia
dependiente de la Facultad de Filosofia y Letras de la Universidad Catélica
Argentina, CABA, N°27, enero-junio de 2026. Pdg. 1-12. ISSN 2591-
572X. DOI: https://doi.org/10.46553/tab.25.2025.e4. Disponible en:
https://erevistas.uca.edu.ar/index.php/TAB EN PRENSA

Correo: juanpabloesperon@gmail.com

Martin CHicoriNo: Licenciado en Filosofia, Profesor de Filosofia, y
Doctorando en Filosofia con Beca del CONICET (préximo a defender
su Tesis, bajo el titulo: «Deleuze, Guattari y Foucault: contra-filosofia y
sexo-politica. La critica dcrata contra el sujeto, el deseo, el sexo y el poder
fabricados por la filosofia juridico-contractual del siglo XVII/XIX»). Se
desempefa como docente universitario e investigador en la Universidad
del Salvador (USAL), en las materias Metafisica Il y Filosofia Social y
Politica (ambas pertenecen al dGltimo afio de la carrera de Lic. en Filosofia).
Miembro Editor de la Revista Nuevo Pensamiento, dependiente del
Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Universidad del Salvador.
También es artista sonoro-visual, integrante de «Moi Non Plus» (colectivo
de Cine Independiente, que cuenta con 2 films largometrajes y diversos
documentales: https://www.youtube.com/@MoiNonPlus/). En adyacencia
a la produccién cientifica y académica realiza publicaciones de libros bajo
licencia de Creative Commons (sin ISBN), que socializa abiertamente a
toda la comunidad: https://archive.org/details/@mart_n_chicolino

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



228 Juan PaBLo EsPERON Y MARTIN CHICOLINO

Lineas de investigacion: Como docente e investigador se especializa
en problemas relativos tanto a la filosofia moderna como a la filosofia
contempordnea, particularmente en el campo de la filosofia social y politica.
Sus investigaciones en el campo de la psico-sexo politica derivan también
hacia el entrecruce (critico) entre filosoffa, psicoandlisis y psiquiatria,
en pos de problematizar (acriticamente) las complementariedades entre
el ejercicio del poder/gobierno y la Salud Mental y Sexual; esto tltimo
desde la perspectiva del esquizo-anilisis, el psicoandlisis critico, y la anti-
psiquiatria. Actualmente participa del siguiente proyecto de investigacién:
«Las funciones criticas del Ereignis en el pensamiento de Heidegger», en
el Instituto de Investigaciones Filoséficas dependiente de la Facultad de
Filosofia de la Universidad del Salvador.

Publicaciones recientes:

— Sus publicaciones mds recientes constan de dos Capitulos en libros
de AAVV.: (1) «Filosofia moderna y falo-poder. El giro dcrato-critico
despatriarcal de Deleuze, Guattari y Foucaulp. En: Esperon, J.P. (Ed.).
“Acontecimiento II. Critica y emancipacién” (Ed. Doble J., Sevilla. 2025);
(2) «Wilhelm Reich: una teoria sexual falo-fiola. Masculinidad prostituyente y
violencias sexuales en el freudo-marxismo». En: Herndndez, S. (Ed.). “Crisis
en Psicologia” (Ed. El divin negro, México, S. L. de Potosi). Ademds,
los siguientes articulos de investigacién cientifica: (3) «Gilles Deleuze:
Esquizoandlisis vs. Materialismo dialéctico. Parte Il. Esclavos libertos,
proletarios y capitalistas: personificaciones masculinas de la dominacion psico-
sexual patriarcal. Tébano, Revista de Filosofia. Buenos Aires: Universidad
Catdlica Argentina. 2025, N°26. (4) «Benedictus de Spinoza bene dictus de
Anarchia». (Des)trogos: revista de pensamiento radical. Minas Gerais, Belo
Horizonte: Universidade Federal de Minas Gerais. 2025, Vol. 6, N°2 (5)
«;Qué revolucion? Patriarcado, capitalismo y violencias masculinas en algunas
derivas actuales del psicoandlisis militante». Décsir. Revista de psicoandlisis.
México, Morelia. 2024, Vol. n°11. (6) «Gilles Deleuze: Esquizo-andlisis vs.
Materialismo Dialéctico. Parte 1. Salvajes, Bdrbaros y Civilizados: ;procesos
dialécticos o procesos maquinicos?». Tiabano. Revista de Filosofia. Buenos
Aires: Universidad Catélica Argentina. 2024, N°25.

Correo: martinchicolino@gmail.com

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



