CLARIDADES. REVISTA DE FILOSOF{A

vol. 17 | ndm. 2 | 2025 | paginas 137-155.

GILLES DELEUZE Y LA UTOPIiA.
UNA CONSIDERACION (IN)ACTUAL

Gilles Deleuze and Utopia. An (in)actual Consideration

ANTONIO CaAsTILLA CEREZO
Universidat de Barcelona | Espafia

Fecha de envio: 26/04/2024 | Fecha de aceptacién: 12/09/2024 | DOI: 10.24310/crf.17.2.2025.19052

Resumen

Palabras clave

Suele asumirse que Gilles Deleuze no es un «pensador
utdpicor. Sin embargo, hay en su obra (y, en especial, en
los escritos que firmé conjuntamente con Félix Guattari)
determinados pasajes que, aunque poco NUMErosos,
apuntan con claridad hacia una acepcién para nada
habitual del término «utopia». El propésito central de este
articulo consiste en atender a las implicaciones tedricas
principales de esos pasajes, mostrando tanto lo que en
ellos permite atribuir a Deleuze (y Guattari) una actitud
«utépica» como lo que no. Secundariamente, se tratard de
vincular las conclusiones a las que se haya llegado respecto
a esos pasajes con los sentidos que en otros autores de
alguna manera ligados a los dos citados tienen las palabras
«actualidad» e «inactualidady.

Gilles Deleuze; Félix Guattari; filosofia; utopia; inactual.

ISSN: 1889-6855 ISSN-e: 1989-3787 DL.: PM 1131-2009

Asociacién para la promocién de la Filosofia y la Cultura en

Milaga (FICUM) y UMA Editorial



138 AnNTONIO CaSsTiLLA CEREZO

Abstract It is usually assumed that Gilles Deleuze is not a «utopian
thinker». However, there are certain passages in his work
(and, in particular, in the writings he co-signed with Félix
Guattari) that, although few in number, clearly point
to a not at all usual meaning of the term «utopia». The
central purpose of this article consists in attending to the
main theoretical implications of these passages, showing
both what in them allows us to attribute to Deleuze
(and Guattari) an «utopian» attitude and what does not.
Secondarily, we will try to link the conclusions reached
with respect to those passages with the meanings that in
other authors somehow linked to the two mentioned have
the words «actuality» and «inactuality».

Keywords Gilles Deleuze; Félix Guattari; philosophy; utopia; inactual.

INTRODUCCION

n la pregunta por la actualidad de un pensamiento filos6fico existe
un peligro en el que no siempre se repara y que consiste en aceptar,
ni que sea implicitamente, que ese estado de cosas al que llamamos
«actualidad» es un criterio legitimo para determinar el valor de
aquel pensamiento, perdiéndose con ello de vista la posibilidad de que, por
el contrario, sea justamente ese pensamiento la medida que deberiamos
adoptar para medir el valor de nuestra «actualidad». Este peligro, de por
si preocupante cuando condiciona la actitud que adoptamos hacia a la
obra de un pensador ya fallecido, muestra toda su virulencia cuando se
transforma en un imperativo en virtud del cual los pensadores atin vivos
se ven conminados a abordar tan solo problemas «actuales», es decir,
impuestos por otros. La pregunta surge, entonces, inevitable: ;quiénes son
€50S «Otros»?
En las primeras lineas del aforismo 81 de Minima moralia, Theodor W.
Adorno aborda este mismo problema en los términos que siguen:

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



Gilles Deleuze y la utopia. Una consideracion (in)actual 139

Entre las fatales transferencias del terreno de la planificacién econémica
ala teoria, que ya no se diferencia en nada de las lineas generales del todo, se
cuenta la creencia en la administrabilidad del trabajo intelectual en funcién
de aquello de lo que es necesario o racional ocuparse. Se juzga sobre el
orden de las prioridades. Pero al despojar al pensamiento del momento de
la espontaneidad, su necesidad queda cancelada. El pensamiento se reduce
asi a disposiciones sueltas y cambiantes. Igual que en la economia de guerra
se decide sobre las prioridades en la distribucién de las materias primas
y en la fabricacién de este o aquel tipo de armamento, se infiltra en las
teorfas una jerarquia de cosas importantes con ventaja para las cuestiones
de importante actualidad o de especial relevancia y con aplazamiento
o indulgente tolerancia de lo no principal, que sélo puede pasar como
ornamento de los hechos fundamentales, como finesse. La nocién de
lo relevante se establece desde puntos de vista organizativos, y la de lo
actual se mide por la tendencia objetiva mds poderosa del momento. La
esquematizacién segiin lo importante y lo accesorio suscribe en la forma
el orden de valores de la praxis dominante aunque ésta lo contradiga en su

contenido (Adorno, 2022: 141-142).

Detengdmonos unos instantes en este texto de Adorno, que se
estructura, si no hemos entendido mal, en los siguientes cuatro pasos: en
primer lugar, en él se sostiene que el hecho de que al trabajo intelectual se
le asignen desde fuera las tareas que debe afrontar resulta de la aplicacién
al dmbito tedrico de unos modos de funcionar previamente operativos e,
incluso, dominantes en el terreno econémico; acto seguido, se declara que
esa aplicacién, por anular la espontaneidad del pensamiento, impide a este
permanecer fiel a sus propias necesidades; a continuacién, se afirma que, al
arruinarse la fidelidad a su propia necesidad interna, el pensamiento ofrece
de la actualidad un examen poco profundo, que se entrega rdpidamente a
la verborrea, reiterando una serie de lugares comunes cada vez que afronta
uno de esos asuntos que, justamente, le son impuestos exteriormente; y, por
tltimo, se advierte que incluso (y, acaso, en particular) cuando el contenido
del pensamiento asi desvirtuado se pretende critico con el estado de cosas
actual, el hecho mismo de que haya asumido que ese estado es lo que debe
dictar aquello sobre lo que debe pensarse implica una adhesién profunda al
status quo que ningln antagonismo de superficie puede compensar.

Sumemos a todo ello el hecho de que, si existe un tema que nuestra
época sefala como «inactual», muy probablemente este sea el de la utopia.

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



140 ANTONIO CasTILLA CEREZO
Agobiados como estamos por la crisis climdtica, el agotamiento de los
recursos naturales, las incognitas que plantean los vertiginosos avances de
la tecnologia, y no sé cudntas cosas mds, aceptamos con demasiada facilidad
que «lo actual» es la distopia, esto es, el sentimiento de la inminencia de
un futuro que nos parece en gran medida indeseable. En un ambiente
intelectual marcado por ese signo, preguntar si la filosofia de Gilles Deleuze
es 0 no utdpica y, en caso afirmativo, en qué sentido lo es, no parece la via
mds apta para determinar el grado de «actualidad» de su pensamiento.
No debemos, con todo, caer en este tipo de conclusiones, a todas luces
precipitadas; en lugar de ello, hemos de considerar detenidamente dicho
asunto, contemplando la opcién de que una revisién exhaustiva de sus
presupuestos y de sus conceptos fundamentales despeje un camino para la
comprensién del nexo que la nocién de «utopfa» mantiene con el orden
de problemas antes apuntado, y al que se pretende apuntar mediante el
empleo de los términos «actual» e «inactual».

I. SOBRE «UTOPIA» Y «DESTERRITORIALIZACION»

Como acabamos de anticipar, el término «utopia» no parece formar parte
del listado de asuntos relevantes para el pensamiento deleuzeano. Esto es
igualmente vdlido para aquellos autores que, como el mismo Deleuze, se
formaron durante el periodo de mayor influjo del estructuralismo sobre la
filosoffa francesa. En este sentido puede citarse como ejemplo también a
Michel Foucault, quien al comienzo de Les mots et les choses reprodujo, como
es sabido, un célebre texto de Borges del que advirtié que no solamente
la risa, sino también el malestar que le suscitaba (y que era, justamente,
lo que le habia forzado detenerse en él) provenia del hecho de que tal
texto no constituyera una utopfa, sino una heterotopia. Abundando en
esta ultima distincién, Foucault sefialé en ese mismo libro que las utopias
parecen desafiar a lo real, pero lo hacen desde un lugar tramposo, pues
no cuestionan el fondo lingiiistico sobre el que la realidad se sostiene
sino que, apoydndose sobre ese fondo, se entregan a la imaginacién de un
mundo o#ro que no difiere en lo esencial de una evasién y que comporta,
en consecuencia, un abandono del terreno de lo propiamente politico. En
palabras de este autor:

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



Gilles Deleuze y la utopia. Una consideracion (in)actual 141

[...] Las utopias consuelan: pues si no tienen un lugar real, se desarrollan
en un espacio maravilloso y liso; despliegan ciudades de amplias avenidas,
jardines bien dispuestos, comarcas ficiles, aun si su acceso es quimérico.
Las heterotopias inquietan, sin duda porque minan secretamente el
lenguaje, porque impiden nombrar esto y aquello, porque rompen los
nombres comunes o los enmaranan, porque arruinan de antemano la
«sintaxis» (...). Por ello, las utopias permiten las fibulas y los discursos: se
encuentran en el filo recto del lenguaje, en la dimensién fundamental de la
fébula; las heterotopias (como las que con tanta frecuencia se encuentran
en Borges) secan el propdsito, detienen las palabras en si mismas, desafian,
desde su raiz, toda posibilidad de gramdtica; desatan los mitos y envuelven
en esterilidad el lirismo de las frases (Foucault, 2003: 3).

Pasando ahora al término «desterritorializacién», este si decididamente
deleuzeano-guattariano, advertiremos ante todo que remite a un proceso
en virtud del cual el territorio deja de estar bien definido; ahora bien,
como justamente es eso (0 sea, un territorio) lo que supuestamente la
utopia no tiene, cabria pensar que por esta via podria reintroducirse la
problemdtica del pensamiento utépico en la filosofia de Deleuze. Sin
embargo, esta operacién no resulta ni mucho menos inmediata, ya que
podriamos decir que, aunque la utopia es una construccién social-politica
imaginaria que no tiene adn territorio, supone la pretensién de llegar a
tenerlo y, por consiguiente, apunta en un sentido inverso al de la decidida
apuesta por la desterritorializacién con la que se identifica generalmente
la actitud filoséfica de Deleuze y Guattari. Asi, estos dos tltimos autores
no podrian estar verdaderamente interesados en la nocién de «utopia»,
tal y como habiamos ya afirmado en relacién a Deleuze. Pero también
cabria considerar que, tal vez, si la utopia no tiene lugar (como invita a
pensar su propia etimologia) es porque cualquier lugar es el suyo, o sea,
porque no cabe identificarla con un 7o where (o, lo que es igual, con una
carencia de lugar), sino con un now here' (es decir, porque tiene lugar
Gnicamente «aqui y ahora»). Si asi fuera, entonces la utopia no consistiria
en un proyecto que se trataria de realizar en el futuro, sino en una manera
de incidir en el presente y no implicaria, por lo tanto, la bisqueda de

1. Este juego de palabras es desarrollado por Deleuze en Difference et répétition (Ct.
Deleuze, 2002: 420) a partir de la alusién a una célebre obra de cardcter utopista escrita
por Samuel Butler y titulada Erewhon, titulo que resulta de la inversién del orden de las
letras de la palabra nowbhere.

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



142 ANTONIO CasTILLA CEREZO
un territorio especifico, sino un vinculo con lo que Deleuze y Guattari
llamaron «la tierra». En esta contraposicién entre «territorio» y «tierran,
que ocupa un lugar central en el capitulo 4 de ;Qué es la filosofia?, el Gltimo
de estos dos términos designa al fondo de desterritorializacién sobre el que
se recortan los territorios y que, por ello mismo, no reclama actualizarse en
un territorio especifico, sino en un territorio cualquiera.

Una vez observado esto dltimo, regresemos adn por unos instantes
al término «utopia». Como es bien sabido, esta palabra proviene de una
celebérrima obra de Tomas Moro, cuyo titulo completo es, si lo traducimos
del latin, el que sigue: Librillo verdaderamente dorado, no menos beneficioso
que entretenido, sobre el mejor estado de una repiiblica y sobre la isla de
Utopia. Pues bien, como indica ese titulo, el primer asunto relevante en
dicho texto de Moro consiste en determinar cudl es para una reptblica
el «estado 6ptimo» e, inmediatamente después, y dado que el escrito en
cuestién se pretende tan «beneficioso» como «entretenido», se tratard de
considerar en qué medida es posible que la «cosa publica» se aproxime al
«estado 6ptimo» previamente descrito. Tenemos aqui un nuevo motivo
para considerar que Deleuze no es un pensador utépico, pues el problema
que por relacién a las categorias de la modalidad le interes6 no fue tanto
el de lo posible como el de lo virtual. Recordemos que en referencia a este
tltimo término escribié Deleuze en el «Anexo» a sus Dialogues con Claire
Parnet, que lo virtual constituye una «nube de imdgenes»” (Deleuze,
1996: 179) —esto es, un ambiente— que envuelve a lo actual y que
no se confunde, por lo tanto, con la cosa concreta; en segundo lugar,
que las virtualidades se emiten y se absorben, se crean y se destruyen
«en un tiempo mds corto que el minimo de tiempo continuo pensable»
(Deleuze, 1996: 179), de manera que nunca son del todo previsibles; y,
finalmente, que su cardcter fugaz mantiene a los virtuales bajo el principio
de incertidumbre o de indeterminacién, de modo que no sabriamos decir
exactamente qué es lo que estd sucediendo o, mejor atin, qué es lo que estd
como flotando en ese ambiente.

Lo dicho en los dltimos cuatro parrafos puede proporcionar argumentos
a dos posturas contrarias, tanto es asi que ha servido de base para cierta
controversia. Marcelo Antonelli ha mencionado a algunos autores como

2. La traduccién de este fragmento, asi como la de todos los que en este articulo
extraemos de ediciones no publicadas en castellano, es nuestra.

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



Gilles Deleuze y la utopia. Una consideracion (in)actual 143

ejemplos de cada una de esas dos posiciones encontradas en un pasaje que
comienza sefialando que lan Buchanan atribuye a Deleuze

[...] una confianza utépica en la posibilidad de transformar por
completo nuestra manera de pensar y de cambiar las cosas mediante nuevos
agenciamientos®. En otro sentido, Paul Patton le adjudica un «utopismo
politico inmanente», cercano en algunos aspectos al de John Rawls, que
busca expandir los limites de lo que es politicamente practicable®. Por su
parte, Francois Zourabichvili halla en la «conciencia universal minoritaria»
la utopia deleuzeana’, mientras que René Scherer la encuentra en la
propuesta de una «creencia en este mundo»®. Desde otra vertiente, Philippe
Mengue subraya la tension entre Deleuze y las utopias dado que éstas son
pensamientos de lo posible, mientras que la filosofia deleuzeana constituye
un pensamiento de lo virtual” (Antonelli, 2012: 519-520).

El mismo Antonelli se ha posicionado en esta discusién afirmando
que no hay ninguna utopia en el pensamiento de Deleuze, y ello por
los siguientes tres motivos: en primer lugar, porque Deleuze reivindica
la nocién de «devenir», que contrapone a la de «historia», siendo esta la
Unica por relacién a la cual (segin Antonelli) tiene sentido emplear el
concepto de «utopia»; segundo, porque Deleuze apela a la necesidad de
crear «un pueblo que falta» y desatiende, en consecuencia, a los relatos
utdpicos construidos por un pueblo ya existente; tercero y tltimo, porque
Deleuze no manifesté6 nunca el menor interés por la realizacién de un
imposible, sino solo por la permanente creacién de nuevas formas de vida.
Lo que nos resulta mds llamativo en esta argumentacién es que las «<nuevas
formas de vida» recién aludidas constituyen, justamente, el contenido de
la utopia deleuzeana segiin autores como Zourabichvili o Scherer (si bien
cada uno de ellos verbaliza esta cuestién en sus propios términos), de
manera que la contraposicién empleada en este punto no parece servir de
base para un razonamiento concluyente.

3. (Buchanan, 2000: 117 ss., 164 ss.)
4. (Patton, 2009: 75-86)

5. (Zourabichvili, 1998: 355)

6. (Scherer: 1998: 126)

7. (Mengue, 2009: 108)

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



144 AnNTONIO CaSsTiLLA CEREZO

II. LA uTOPiA EN ESCRITOS DE DELEUZE ANTERIORES A
¢ QUE ES LA FILOSOFIA?

Los textos a los que a continuacién atenderemos contienen ciertos
elementos que pueden contribuir a reforzar una y otra de las dos posturas
recién mencionadas, si bien en la mayoria de los casos parecen fortalecer
la posicién de quienes entienden que en el pensamiento Deleuze no hay
utopia alguna.

El primero de tales textos se encuentra en el prélogo escrito por este
autor para La anomalia salvaje, de Toni Negri. Nos estamos refiriendo al
pasaje en el que, tras resumir en pocas lineas una de las tesis centrales de
la interpretacién que Negri hace del pensamiento de Spinoza (esto es, la
del cardcter antijuridico de ese pensamiento), Deleuze escribe lo siguiente:

Aunque se indique la importancia y la novedad de esta tesis de Negri, el
lector puede desconfiar de la atmdésfera de utopia que se desprende de ella.
También Negri senala el cardcter excepcional de la situacién holandesa,
que hace posible la posicién spinozista: contra la familia Orange, que
representa una potestas conforme a la Europa mondrquica, la Holanda
de los hermanos De Witt puede intentar promover un mercado como
espontaneidad de las fuerzas productivas o un capitalismo como forma
inmediata de socializacién de las fuerzas. Anomalia spinozista y anomalia
holandesa... Pero, en un caso tanto como en el otro, ;no es la misma utopia?

[...] (Deleuze, 2007: 176).

Este senalamiento del cardcter utépico de una propuesta como algo que
puede generar desconfianza en sus lectores resulta matizado, no obstante,
en El Anti-Edipo, concretamente en un pasaje de dicho libro en el cual,
tras afirmar que el deseo es productivo, se advierte que su produccién
no es, sin embargo, fantasmdtica (o sea, que no resulta de la aspiracién
a conseguir un objeto imaginario del que se careceria), sino que tan
solo produce a partir de lo que se encuentra. Dicho en otros términos:
no es que no exista la carencia, sino que esta también es producida; lo
fantasmidtico (y, por lo mismo, lo imaginario) no es, pues, primero, y
por este motivo que los fantasmas no son individuales, sino siempre de
grupo. Es asi, aclaran Deleuze y Guattari, porque si el deseo produce
lo real —o sea, porque si entre las mdquinas deseantes y las mdquinas
sociales-técnicas no hay diferencia de naturaleza, de manera que el deseo
no constituye una realidad meramente mental o psiquica, opuesta a la

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



Gilles Deleuze y la utopia. Una consideracion (in)actual 145

realidad material de la produccién social—, entonces producird algo que
no se reduce a la esfera de lo individual. Dicha identidad de naturaleza
entre los dos tipos de mdquinas mencionados es, asi, la razén Gltima
por la que estos dos autores no tienen interés en diferenciar el fantasma
individual del fantasma de grupo, sino que optan por establecer una
distincién entre dos tipos de fantasma de grupo, vinculando solo a uno
de ellos las utopfias del siglo XIX, en las lineas que siguen:

[...] El fantasma nunca es individual; es fantasma de grupo, como
supo mostrarlo el andlisis institucional. Y si hay dos clases de fantasmas
de grupo, es debido a que la identidad puede ser leida en los dos sentidos,
segin que las mdquinas deseantes sean tomadas en las grandes masas
gregarias que forman, o segin que las mdquinas sociales sean relacionadas
con las fuerzas elementales del deseo que las forman. Por tanto, puede
suceder, en el fantasma de grupo, que la libido cargue el campo social
existente, comprendido en sus formas mds represivas; o puede suceder,
al contrario, que proceda a una contracatexis que conecte el deseo
revolucionario con el campo social existente (por ejemplo, las grandes
utopias socialistas del siglo XIX funcionan, no como modelos ideales,
sino como fantasmas de grupo, es decir, como agentes de la productividad
real del deseo que hacen posible una descarga, retiro de catexis, o una
«desinstitucién» del campo social actual, en provecho de una institucién
revolucionaria del propio deseo) [...] (Deleuze, Guattari, 1985: 37).

Mis alld incluso del hecho de que en este punto Deleuze y Guattari
entiendan ciertas utopias como manifestaciones del deseo revolucionario,
el motivo de nuestro interés por el pasaje que acabamos de reproducir es
que en €| se apunta una distincién que, como veremos, anos mds tarde
dichos autores establecieron (en ;Qué es la filosofia?), no ya entre dos tipos
de vinculo entre el deseo y lo real, sino directamente entre dos sentidos
del término «utopia». Siesta tltima diferencia se anuncia en las lineas que
recién citadas es porque en ellas Deleuze y Guattari hablan de la utopfa,
no ya en los términos de un modelo ideal, que es como frecuentemente
se la entiende, sino en otro sentido, menos habitual —de tal manera
que, cuanto menos implicitamente, estdn afirmando la existencia de dos
sentidos distintos—, del término «utopia». Esta acepcién menos usual
de la utopia es algo que, segiin Deleuze y Guattari, no cabe encontrar
solo en proyectos decimondnicos del estilo de, pongamos por caso, el de

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



146 ANTONIO CasTILLA CEREZO
Fourier, sino siempre que (como advirtiera Pierre Klossowski) los afectos
o las pulsiones, en lugar de reducirse a meros efectos de la infraestructura,
pertenecen inmediatamente a esta tltima. Asi:

[...] Si todavia es preciso hablar de utopia [...] a lo Fourier,
ciertamente no es como modelo ideal, sino como accién y pasién
revolucionarias. Klossowski, en sus obras recientes, nos indica el tnico
medio para superar el paralelismo estéril en el que nos debatimos entre
Freud y Marx: descubriendo la manera como la produccién social y
las relaciones de produccién son una institucién del deseo y como los
afectos o las pulsiones forman parte de la propia infraestructura. Pues
forman parte de ella, estdn alli presentes en todos los modos, creando
en las formas econdmicas su propia represién asi como los medios para
romper con esta represién (Deleuze, Guattari, 1985: 69-70).

Claro que entender que la produccién deseante forma parte de
la infraestructura supone desligarla de la superestructura o, lo que es
igual, de la ideologia. Ahora bien, desvincular la produccién deseante
de la ideologia y, a la vez, relacionarla con la dltima de las acepciones
del término «utopia» que hemos mencionado es lo que lleva a Deleuze
y a Guattari a hablar de la existencia de una utopia «activista». Esta
serfa justamente aquella que, en lugar de proponer (ideolégicamente)
un modelo ideal de sociedad que se trataria de realizar en un momento
futuro, consistirfa Unicamente en el modo en que los afectos y las
pulsiones inciden directamente en la produccién de realidad (no solo
a nivel individual, sino también social) que tiene lugar en el presente.
Pero, justo después de sostener que existe una utopia activista (esto es,
no vinculada por principio a lo imaginario, sino a lo real), estos dos
autores cuestionan que a tal cosa deba llamdrsele «utopia» (sin duda,
porque esta palabra se asocia cominmente a un sentido que no es el
que venimos desarrollando en las tltimas lineas). En suma, Deleuze y
Guattari emplean la palabra «utopia», o bien en su acepcién mds habitual,
y entonces no les interesa en modo alguno, o bien en el sentido que
acabamos de especificar, en cuyo caso si que lo reivindican, pero con la
precaucién que recién mencionada.

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



Gilles Deleuze y la utopia. Una consideracion (in)actual 147

II1. DOS OBSERVACIONES (A MODO DE INCISO)

Antes de abordar los dos pasajes de ;Qué es filosofia? a los que, como
anticipamos, prestaremos especial atencién, conviene introducir las
siguientes dos observaciones.

La primera de ellas es la siguiente: si puede asumirse en términos
generales que Deleuze es lo que escolarmente se ha dado en llamar un
«filésofo de la diferencia», entonces habrd que entender que no es un
«filésofo de la identidad» ni, por lo mismo, tampoco un «filésofo de la
oposicién». En efecto, las diferencias no se confunden con la oposicién
entre una tesis y una antitesis, sino que mantienen relacién con términos
que, en tanto que diferenciados unos de otros, se aproximan o se alejan
entre si indefinida, asintéticamente. Ahora bien, cuando Deleuze y Guattari
emplean el término «absoluto» en el capitulo 4 de ;Qué es la filosofia?
(mds exactamente, cuando hablan alli de «desterritorializacién absoluta»),
debemos tener presente que ese término significa para un filésofo de la
diferencia algo muy distinto de lo que quiere decir para un filésofo de la
oposicién. Asi, cuando un filésofo de este dltimo tipo habla de «absoluto»
se refiere a algo que se alcanza solamente cuando las oposiciones han sido
dialécticamente superadas, de modo que entiende el absoluto como un
punto de llegada o, lo que es lo mismo, de detencién; por el contario, en
el capitulo de ;Qué es la filosofia? al que acabamos de referirnos, «absoluto»
es un adjetivo que se atribuye tan solo a aquella diferencia que se prolonga
indefinidamente, privando asi de sentido a la pretensién de alcanzar un
punto de llegada (o, lo que es igual, de detencién) para el movimiento
del pensar. Si la filosofia de la diferencia no puede tener simpatias por
la dialéctica hegeliana es, primero, porque esta presupone que no solo es
posible, sino también (e, incluso, sobre todo) deseable alcanzar el saber
absoluto mediante la superacién de las oposiciones que se despliegan a lo
largo de la Historia de las ideas; pero, en segundo lugar, porque esa misma
dialéctica pretende explicar la Historia, lo que en principio resulta extrano
para un filésofo, ya que este trabaja con conceptos, esto es, con algo fijo, lo
que deja por resolver la pregunta a propésito de cémo es posible dar una
explicacién de la Historia (o sea, de algo cambiante) mediante conceptos.
Mds todavia, las explicaciones del cambio se encuentran siempre expuestas
a un mismo peligro, que amenaza a las explicaciones en general, a saber:
cuando se pretende que un fenémeno ha sido enteramente explicado,

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



148 ANTONIO CasTILLA CEREZO
parece que este no podria haber sido de otro modo, de modo que lo que
se suprime la contingencia en general —y, por consiguiente, también la
contingencia de los encuentros, sin la cual el deseo no puede, segtin hemos
visto, incidir inmediatamente sobre la produccién de lo real—.

La segunda observacién que nos parece preciso introducir en este punto
es la que sigue: hemos dicho que, si Deleuze busca una utopia, esta serd la
de un pueblo que falta, y no la de un pueblo ya existente. Deleuze no pudo
dejar de tener presente en este sentido el «caso Heidegger», y ello porque
este pensador alemdn sostuvo que la filosoffa primera es la ontologia, es
decir, la investigacién que trata de dar respuesta a la pregunta por el ser;
ahora bien, como «el ser» no es ningtin ente, no se encuentra en ningdin
lugar concreto y, a la vez, acontece por doquier (o, por lo menos, alli donde
quiera que hay ente). Esta diferencia entre «ser» y «ente» resuena en la
distincién que Deleuze y Guattari establecieron entre «los territorios» y «la
tierra», y ello por el siguiente motivo: los territorios, que son concretos,
se definen sobre el fondo (que los atraviesa) de la tierra; pero la tierra,
justamente en la medida en que atraviesa a los territorios sin confundirse
con ellos, es la potencia de desterritorializacién que cada territorio
contiene. Pero, entonces, la filosofia serfa ya en Heidegger indisociable
de un movimiento que, atravesando lo concreto (o sea, a los entes), no se
confundirfa con ente alguno; asi, el pensamiento heideggeriano pareceria
compatible con una desterritorializacién que no pudiera contenerse en
ningun territorio, que es a lo que Deleuze y Guattari parecen referirse en
su tltimo libro mediante el empleo del término «tierra». Y, sin embargo,
Heidegger sostuvo, no solo que la filosofia aparecié por vez primera en un
instante y un lugar muy especificos (la Grecia antigua), sino también que
en la época moderna la misién histérica de restaurar la ontologia —cuya
decadencia se confundiria con la de la misma Europa, aprisionada por
«la gran tenaza que forman Rusia por un lado y Estados unidos por el
otro» (Heidegger, 2003: 42)— corresponde al pueblo alemdn, esto es, a
un pueblo ya existente, el cual, «por encontrarse en el centro [de Europal,
sufre la mayor presién de estas tenazas, por ser el pueblo con mds vecinos
y por tanto el mds amenazado y, con todo ello, el pueblo metafisico»
(Heidegger, 2003: 43). No serfa, pues, un pueblo por venir el que tendria
que ver con una desterritorializacién operada cada vez con mds intensidad
sobre el presente, sino un pueblo existente, el alemdn —lo que constituye

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



Gilles Deleuze y la utopia. Una consideracion (in)actual 149

una reterritorializacién del pensamiento incompatible, a nuestro modo de
ver, con la utopia activista que hemos encontrado apuntada en Deleuze y
Guattari—.

IV. SOBRE EL CAPITULO 4 DE ;s QUE ES LA FILOSOFIA?

El tramo de la obra escrita conjuntamente por estos dos autores en el que,
como hemos venido anunciando, nos centraremos en el presente apartado
se articula alrededor de cuatro distinciones.

La primera de ellas es la que acabamos de anticipar, ya que no es otra
que la distincién entre «territorio» y «tierra».

En cuanto a la segunda, estd directamente vinculada a la anterior, pues
es la que se establece entre «desterritorializacién» y «territorializacién» (o,
también, «reterritorializacién»), términos a propésito de los cuales Deleuze
y Guattari observaron, en las lineas que citamos a continuacién, que
corresponden a dos movimientos mutuamente complementarios, por lo
que no cabe determinar a priori cudl de ellos es cronolégicamente anterior
al otro:

[...] Los movimientos de desterritorializacién no son separables
de los territorios que se abren sobre otro lado ajeno, y los procesos de
reterritorializacién no son separables de la tierra que vuelve a proporcionar
territorios. Se trata de dos componentes, el territorio y la tierra, con dos
zonas de indiscernibilidad (del territorio a la tierra) y la reterritorializacién
(de la tierra al territorio). No puede decirse cudl de ellos va primero [...]

(Deleuze, Guattari, 1993: 86).

Tras establecer estas primeras dos distinciones, dichos autores se
centran en el término «desterritorializacién», por relacién al cual
diferencian ante todo las «desterritorializaciones de trascendencia» y las
«desterritorializaciones de inmanencia». Las desterritorializaciones de
transcendencia son aquellas que dejan atrds los territorios concretos para
ir «hacia arriba» o, si se quiere, «de la tierra al cielo», operacién vinculada
a una mentalidad que suele encontrarse en los Estados imperiales. Por su
parte, las desterritorializaciones de inmanencia predominaron en la Grecia
antigua, lo que mantiene relacién, siempre a juicio de Deleuze y Guattari,
con la circunstancia de que los primeros filésofos fuesen extranjeros, pero
que no llegasen a ser propiamente filésofos hasta que se instalaron en polis

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



150 ANTONIO CasTILLA CEREZO
griegas, o sea, hasta que se encontraron con un medio determinado. Asi
pues, lo que dio lugar a la filosofia fue un encuentro entre cierto tipo de
individuos y un determinado ambiente o, si se quiere, entre un movimiento
de desterritorializacién absoluta y un medio relativo.

Es para caracterizar ese ambiente propio de la Grecia antigua que
Deleuze y Guattari introdujeron en el capitulo 4 de ;Qué es la filosofia?
una cuarta y ultima distincién, que separa la desterritorializacién relativa
(es decir, la propia de la antigua Grecia, y que no excluye la posibilidad de
que tenga lugar una reterritorializacién) y la desterritorializacién absoluta
(que, a su vez, es lo que aportaron al medio griego los filésofos llegados
del extranjero en la antigiiedad). Introducir esta cuarta distincién sirve a
Deleuze y Guattari para caracterizar la desterritorializacién absoluta como
un elemento inherente al pensamiento, el cual, cuando logra trabajar sin
ataduras, no se atiene a limite alguno —que es lo que por vez primera se
atisbé, de nuevo segiin estos dos pensadores, en el encuentro que tuvo
lugar en la antigiiedad entre determinados extranjeros y el medio griego—.

Sin embargo, el interés prioritario de Deleuze y Guattari no es hablar de
la antigua Grecia, sino del mundo actual y, por lo tanto, del capitalismo.
En relacién a este asunto central, dichos dos autores sefialan que en el
capitalismo también se produce, como en la Grecia antigua, la articulacién
de una desterritorializacién relativa y de una desterritorializacién absoluta,
peroaunaescalamucho mayor. Esto podria permitiraladesterritorializacién
alcanzar su absoluto y, por lo tanto, afectar a toda la tierra; sin embargo,
en el mundo moderno la desterritorializacién no alcanza verdaderamente
su absoluto por cuanto, aunque el capitalismo es el sistema de produccién
que dispone de mds medios para llevar la desterritorializacién al infinito,
es también el que puede obstaculizar en mayor grado el salto al absoluto de
ese proceso. Por lo mismo, la posicién de la filosofia en el mundo moderno
es paraddjica; asi, de una parte, el capitalismo ofrece al pensamiento mds
posibilidades que ninglin otro sistema —en la medida en que estd en
el nicleo mismo de este ultimo llegar a la desterritorializacién absoluta
(que, como hemos anticipado, constituye una tendencia inherente al
pensamiento)— pero, de otra, en ninguna época anterior encontré la
filosofia tantos obstdculos, ya que el capitalismo no cesa de reterritorializar
los flujos de pensamiento. En un contexto semejante, la tarea (politica) que
corresponde a la filosofia tinicamente puede consistir en hacer reales las

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



Gilles Deleuze y la utopia. Una consideracion (in)actual 151

potencias de desterritorializacién que el capitalismo es capaz de liberar, pero
que cominmente inhibe por multiples medios. Esta paradéjica situacién
tiene consecuencias muy diversas, algunas de las cuales han sido expuestas,
a nuestro parecer de manera ltcida y concisa, por Yves-Charles Zarka en su
prélogo al volumen titulado Deleuze politico. Nueve cartas inéditas de Gilles
Deleuze. Una de esas consecuencias es, a juicio de Zarka, el hecho de que en
la situacién moderna se haya creado un marketing filoséfico en virtud del
cual se invierte la relacién entre el periodista y el intelectual, siendo ahora
el periodista quien determina lo que se ha de decir y cémo hay que decirlo,
quien fija el valor, establece aquello de lo que hay que hablar y de lo que es
conveniente callar, deslizando asi el didlogo hacia un formato de entrevista
cuya consigna global parece ser ««el pensamiento en un minuto», en suma,
el pensamiento que no piensa nada» (Zarka, 2010: 8). De ello surgen, en
primer lugar, una cierta cantidad de clowns medidticos que pueden hacerse
pasar (y, lo que es todavia peor, ser tomados) como filésofos, cuando lo que
tienen es en realidad una particular capacidad para adaptarse al sistema
de produccién del pensamiento vigente en la actualidad; y, segundo, el
pensamiento como lugar comun, que tiende a sofocar al pensamiento
verdaderamente creativo.

Que un diagndstico semejante coincida en gran medida con el que
casi al inicio de estas pdginas identificamos en el aforismo 81 de Minima
moralia acaso no resulte tan sorprendente si reparamos en que el primero
de los dos pasajes del capitulo 4 de ;Qué es la filosofia? en los que se abordan
los problemas ligados a la nocién de «utopia» Deleuze y Guattari sostienen
que la filosofia se encuentra mis lejos de la opinién publica o del consenso
impuesto por los medios de comunicacién masivos que de «lo que Adorno
llamaba «dialéctica negativa», y de lo que la escuela de Frankfurt designaba
como “utopia’®» (Deleuze, Guattari, 1993: 101). De esta declaracién nos
parece conveniente retener los siguientes dos aspectos:

En primer lugar, que el hecho de que contenga no solamente la tnica
ocasion en la que Deleuze mencioné a Adorno en su obra escrita, sino
también una referencia a aquella modalidad de la dialéctica en la que
la negacién (y, por consiguiente, la oposicién entre dos términos) no
constituye el paso previo a una negacién-de-la-negacién (por la que se

8. A este ultimo respecto, el referente explicito de Deleuze y Guattari es E/ espiritu de la
utopia, de Ernst Bloch.

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



152 ANTONIO CasTILLA CEREZO
superaria dicha oposicién), como en Hegel. Esto no significa, sin embargo,
que en este punto Deleuze y Guattari renieguen de la «filosofia de la
diferencia» para abrazar la «filosofia de la oposicién», pues lo que en este
pasaje estdn afirmando dichos autores es, literalmente, que la filosofia estd
mds cerca de posiciones como la de Adorno que de la opinién publica,
del consenso masificado, etc., con lo que (en la medida en que estar cerca
de algo es estar necesariamente fuera de ese mismo algo) implicitamente
estardn poniendo a Adorno todavia fuera de la filosofia, por mis que
préximo a esta.

Y, segundo, que la alusién a la utopia contenida en ese fragmento debe
complementarse con esta otra, que aparece algo mds adelante en el mismo
parrafo:

[...] es con la utopia con lo que la filosofia se vuelve politica, y lleva
a su mdximo extremo la critica de su época. La utopia no se separa del
movimiento infinito: designa etimoldgicamente la desterritorializacién
absoluta, pero siempre en el punto critico en el que ésta se conecta con
el medio relativo presente, y sobre todo con las fuerzas sofocadas en este
medio (Deleuze, Guattari, 1993: 101).

A esto ultimo debe anadirse que, de nuevo segiin Deleuze y Guattari,
la revolucién (término tan caro a estos dos autores, como han mostrado
en multiples lugares de su obra conjunta) no es un suefio que se realizaria
traiciondndose, sino una utopia de inmanencia que Unicamente tendria
lugar, si es que llega a tenerlo, aqui y ahora.

Pasemos a continuacién, y brevemente, al segundo y altimo pasaje del
capitulo 4 de ;Qué es la filosofia? en el que se alude de manera explicita a la
utopia. Ese texto nos advierte que si «utopia» es una mala palabra es porque
no se la suele relacionar con el devenir, sino con la Historia. Ahora bien,
sno se estd estableciendo con ello una oposicién frontal entre «devenir»
e «Historia» y, por lo tanto, abandonando la actitud caracteristica de la
filosoffa de la diferencia? Una vez mds, no pensamos que eso suceda en la
obra de Deleuze y Guattari; en esta ocasién porque, casi a reglén seguido
de la afirmacién que acabamos de parafrasear, dichos autores caracterizan
al devenir como algo que nace «en la Historia, y se sume de nuevo en
ella, pero no le pertenece» (Deleuze, Guattari, 1993: 112), es decir,
como un acontecimiento que surge siempre de encuentros que pueden
ubicarse histéricamente, pero que no se reducen a esa ubicacién. Es por

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



Gilles Deleuze y la utopia. Una consideracion (in)actual 153

esto, finalmente, que el devenir no tiene ni pasado, ni futuro, sino solo
«ahora» (now) y, también, que carece de origen y de destino, teniendo lugar
Unicamente «aqui» (bere).

A MANERA DE CIERRE

El porvenir hacia el que los devenires apuntan no es en ningin caso
un futuro histdrico, sino lo infinito (en el sentido de las lineas que se
aproximan entre si indefinida, asintéticamente). Ahora bien, mientras
que Foucault denominé «actual» a lo que apunta hacia aquello que,
como lo infinito, no es un resultado especifico y previsible ni puede
serlo, en cambio Nietzsche llamé «inactual» a eso mismo. La razén de
esta divergencia terminoldgica es, a nuestro parecer, la que sigue: Foucault
calificé de «actual» a esas instancias por la relacién que estas mantienen con
el aqui y el ahora (esto es, porque son manifestaciones de un «activismo»
que no se confundiria con un proyecto que alguien aspiraria a realizar en el
futuro), mientras que Nietzsche calificé a ello mismo de «inactual» porque
la utopia «activista» (por emplear aqui de nuevo este término acunado por
Deleuze y Guattari) es un modo de incidir en el presente que opera «a la
contra» del resto de aspectos del presente mismo —o sea, porque aunque
esa actividad solo tiene lugar en el presente, solo aparece bajo el aspecto
de una resistencia presente al mismo presente—. Si no hay contradiccién
alguna entre Foucault y Nietzsche a este respecto es, pues, porque esos
dos autores describen desde perspectivas complementarias (como, por otra
parte, Deleuze y Guattari en los diversos pasajes de su obra conjuntamente
escrita en los que abordan esta cuestién) aquel factor que les parecié que
en el presente podia continuar abriendo espacios para lo imprevisible,
asunto este constituye a nuestro juicio un problema politico central de
nuestro tiempo —en la medida en que las tecnologias actuales apuntan,
como ha observado Eric Sadin, hacia una dimensién anticipativa cuyo
propdsito es el de «predecir una multitud de gestos, hechos y tendencias,
consumando parcialmente la ambicién ancestral y demitrgica de querer
penetrar el futuro» (Sadin, 2017: 34)—. Mantener (cuanto menos, en
parte) imprevisibles los movimientos del pensar puede parecer una utopia
muy poco ambiciosa; pero si, como hemos anticipado, el pensamiento
tiende, cuando se articula con un medio particular, a poner en cuestién
nuestra relacién con ese medio, entonces esa utopia tal vez podria erigirse

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



154 ANTONIO CasTILLA CEREZO
una via de acceso privilegiada para abordar una parte significativa de los
problemas politicos de nuestra época.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS:

Adorno, Th. (2022): Minima moralia. Reflexiones desde la vida danada.
Madrid: Akal (trad. Joaquin Chamorro Mielke).

Antonelli, M. [en linea]: «El problema de la utopia en Gilles Deleuze,
en ISEGORIA. Revista de Filosofia Moral y Politica 47 (2012), pp. 519-
539. DOI: https://doi.org/10.3989/isegoria.2012.047.07 [Consultado:
24/02/2024].

Buchanan, 1. (2000): Deleuzism. A Metacommentary, Edinburgh:
Edinburgh U. P.

Deleuze, G. (2002): Diferencia y repeticion. Buenos Aires: Amorrortu
(trad. Maria Silvia Delpy y Hugo Beccacece).

Deleuze, G. (2007): Dos regimenes de locos. Iextos y entrevistas (1975-
1995). Valencia: Pre-Textos, pp. 175-177 (trad. José Luis Pardo).

Deleuze, G., Guattari, F. (1985): El Anti Edipo. Barcelona: Paidés (trad.
Fancisco Monge).

Deleuze, G., Guattari, F (1993): ;Qué es la filosofia? Barcelona:
Anagrama (trad. Thomas Kauf).

Deleuze, G., Parnet, C. (1996): Dialogues. Paris: Flammarion.

Foucault, M. (2003): Las palabras y las cosas. Una arqueologia de las
ciencias humanas. Buenos Aires: Siglo XXI (trad. Elsa Cecilia Frost).

Heidegger, M. (2003): Introduccion a la metafisica. Barcelona: Gedisa
(trad. Angela Ackermann Pildri).

Mengue, Ph. (2009): Utropies et devenirs deleuziens. Paris: CHarmattan.

Patton, P. (2009): «Deleuze, Rawls et la philosophie politique
utopique», en Cités. «Deleuze politique», n° 40, pp. 75-86.

Sadin, E. (2017): La humanidad aumentada. La administracién digital del
mundo. Buenos Aires: Caja Negra (trad. Javier Blanco y Cecilia Paccazochi).

Scherer, R. (1998): Regards sur Deleuze. Paris: Kimé.

Zarka, Y. Ch. (2010): «Deleuze y la filosofia», en Y. Ch. Zarka (ed.),
Deleuze politico. Nueve cartas inéditas de Gilles Deleuze. Buenos Aires:
Nueva Visién, pp. 7-11 (trad. Heber Cardoso).

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



Gilles Deleuze y la utopia. Una consideracion (in)actual 155

Zourabichvili, E (1998): «Deleuze et le possible (de 'involontarisme
en politique)», en E. Alliez (ed.), Gilles Deleuze. Une vie philosophique.
Paris: Synthélabo, pp. 335-357.

AntoNIO CastiLLa CERrezo: Licenciado en Filosofia y Ciencias de la
Educacién por la Universidad de Barcelona y doctor en Filosofia por esa
misma universidad, en cuyo Departamento de Filosofia es actualmente
profesor agregado. Comenzé su carrera docente en México, concretamente
enla Universidad Auténomade Zacatecasy en el Instituto de Comunicacién,
Artes y Humanidades de Monterrey. Entre sus investigaciones filos6ficas
publicadas destacan los siguientes libros: La condicidn sombria. Filosofia y
terror (Plaza y Valdés, 2014); La imagen-grito. Estudios sobre cine de terror
(Comares, 2018); Una extrana triangulacion. Lenguaje, obra y literatura
en Michel Foucault (Comares, 2019); llustracion y (anti-)cartoon. Estudios
sobre cine de animacién cldsico (Comares, 2023).

Lineas de investigacion: Sus principales lineas de investigacién son la
estética (en particular, del cine) y la filosofia contemporaneas, con especial
atencion a los desarrollos del pensamiento nietzscheano en lengua francesa
(Bataille, Foucault, Deleuze), italiana (Colli) y espafola (Zambrano).

Publicaciones recientes:

— Castilla Cerezo, A. (2025), Mostrando el proceso. El ejemplo de La
casa Lobo, Con A de Animacién. (21), 104-121. hteps://doi.org/10.4995/
caa.2025.21983

— Castilla Cerezo, A. (2025), Marfa Zambrano. Critica de la razén
discursiva, E/ Ciervo. (810), 28-29. https://elciervo.es/articulos/maria-
zambrano-critica-de-la-razon-discursiva/

— Castilla Cerezo, A. (2025), El planeta salvaje (1973) y el surgimiento
del cine de animacién moderno. En: Crespin Perales, M.; Méndez Lloret,
M. L. (2025), Cine y filosofia. Miradas oblicuas, Tirant Humanidades,
Valencia, 171-189.

Correo: acastillac@ub.edu

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)






