
Gilles Deleuze y la utopía. 
Una consideración (in)actual

Gilles Deleuze and Utopia. An (in)actual Consideration

Antonio Castilla Cerezo
Universidat de Barcelona | España

Fecha de envío: 26/04/2024 |  Fecha de aceptación: 12/09/2024  |  DOI: 10.24310/crf.17.2.2025.19052

 

ISSN: 1889-6855 ISSN-e: 1989-3787 DL.: PM 1131-2009 
Asociación para la promoción de la Filosofía y la Cultura en 

Málaga (FICUM) y UMA Editorial

Resumen Suele asumirse que Gilles Deleuze no es un «pensador 
utópico». Sin embargo, hay en su obra (y, en especial, en 
los escritos que firmó conjuntamente con Félix Guattari) 
determinados pasajes que, aunque poco numerosos, 
apuntan con claridad hacia una acepción para nada 
habitual del término «utopía». El propósito central de este 
artículo consiste en atender a las implicaciones teóricas 
principales de esos pasajes, mostrando tanto lo que en 
ellos permite atribuir a Deleuze (y Guattari) una actitud 
«utópica» como lo que no. Secundariamente, se tratará de 
vincular  las conclusiones a las que se haya llegado respecto 
a esos pasajes con los sentidos que en otros autores de 
alguna manera ligados a los dos citados tienen las palabras 
«actualidad» e «inactualidad».

Claridades. Revista de filosofía
vol. 17 | núm. 2 | 2025 | páginas 137-155.

Gilles Deleuze; Félix Guattari; filosofía; utopía; inactual.Palabras clave



138 Antonio Castilla Cerezo

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Introducción

En la pregunta por la actualidad de un pensamiento filosófico existe 
un peligro en el que no siempre se repara y que consiste en aceptar, 
ni que sea implícitamente, que ese estado de cosas al que llamamos 
«actualidad» es un criterio legítimo para determinar el valor de 

aquel pensamiento, perdiéndose con ello de vista la posibilidad de que, por 
el contrario, sea justamente ese pensamiento la medida que deberíamos 
adoptar para medir el valor de nuestra «actualidad». Este peligro, de por 
sí preocupante cuando condiciona la actitud que adoptamos hacia a la 
obra de un pensador ya fallecido, muestra toda su virulencia cuando se 
transforma en un imperativo en virtud del cual los pensadores aún vivos 
se ven conminados a abordar tan solo problemas «actuales», es decir, 
impuestos por otros. La pregunta surge, entonces, inevitable: ¿quiénes son 
esos «otros»?

En las primeras líneas del aforismo 81 de Minima moralia, Theodor W. 
Adorno aborda este mismo problema en los términos que siguen:

Abstract It is usually assumed that Gilles Deleuze is not a «utopian 
thinker». However, there are certain passages in his work 
(and, in particular, in the writings he co-signed with Félix 
Guattari) that, although few in number, clearly point 
to a not at all usual meaning of the term «utopia». The 
central purpose of this article consists in attending to the 
main theoretical implications of these passages, showing 
both what in them allows us to attribute to Deleuze 
(and Guattari) an «utopian» attitude and what does not. 
Secondarily, we will try to link the conclusions reached 
with respect to those passages with the meanings that in 
other authors somehow linked to the two mentioned have 
the words «actuality» and «inactuality».

Keywords Gilles Deleuze; Félix Guattari; philosophy; utopia; inactual.



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Gilles Deleuze y la utopía. Una consideración (in)actual 139

Entre las fatales transferencias del terreno de la planificación económica 
a la teoría, que ya no se diferencia en nada de las líneas generales del todo, se 
cuenta la creencia en la administrabilidad del trabajo intelectual en función 
de aquello de lo que es necesario o racional ocuparse. Se juzga sobre el 
orden de las prioridades. Pero al despojar al pensamiento del momento de 
la espontaneidad, su necesidad queda cancelada. El pensamiento se reduce 
así a disposiciones sueltas y cambiantes. Igual que en la economía de guerra 
se decide sobre las prioridades en la distribución de las materias primas 
y en la fabricación de este o aquel tipo de armamento, se infiltra en las 
teorías una jerarquía de cosas importantes con ventaja para las cuestiones 
de importante actualidad o de especial relevancia y con aplazamiento 
o indulgente tolerancia de lo no principal, que sólo puede pasar como 
ornamento de los hechos fundamentales, como finesse. La noción de 
lo relevante se establece desde puntos de vista organizativos, y la de lo 
actual se mide por la tendencia objetiva más poderosa del momento. La 
esquematización según lo importante y lo accesorio suscribe en la forma 
el orden de valores de la praxis dominante aunque ésta lo contradiga en su 
contenido (Adorno, 2022: 141-142).

Detengámonos unos instantes en este texto de Adorno, que se 
estructura, si no hemos entendido mal, en los siguientes cuatro pasos: en 
primer lugar, en él se sostiene que el hecho de que al trabajo intelectual se 
le asignen desde fuera las tareas que debe afrontar resulta de la aplicación 
al ámbito teórico de unos modos de funcionar previamente operativos e, 
incluso, dominantes en el terreno económico; acto seguido, se declara que 
esa aplicación, por anular la espontaneidad del pensamiento, impide a este 
permanecer fiel a sus propias necesidades; a continuación, se afirma que, al 
arruinarse la fidelidad a su propia necesidad interna, el pensamiento ofrece 
de la actualidad un examen poco profundo, que se entrega rápidamente a 
la verborrea, reiterando una serie de lugares comunes cada vez que afronta 
uno de esos asuntos que, justamente, le son impuestos exteriormente; y, por 
último, se advierte que incluso (y, acaso, en particular) cuando el contenido 
del pensamiento así desvirtuado se pretende crítico con el estado de cosas 
actual, el hecho mismo de que haya asumido que ese estado es lo que debe 
dictar aquello sobre lo que debe pensarse implica una adhesión profunda al 
status quo que ningún antagonismo de superficie puede compensar.

Sumemos a todo ello el hecho de que, si existe un tema que nuestra 
época señala como «inactual», muy probablemente este sea el de la utopía. 



140 Antonio Castilla Cerezo

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Agobiados como estamos por la crisis climática, el agotamiento de los 
recursos naturales, las incógnitas que plantean los vertiginosos avances de 
la tecnología, y no sé cuántas cosas más, aceptamos con demasiada facilidad 
que «lo actual» es la distopía, esto es, el sentimiento de la inminencia de 
un futuro que nos parece en gran medida indeseable. En un ambiente 
intelectual marcado por ese signo, preguntar si la filosofía de Gilles Deleuze 
es o no utópica y, en caso afirmativo, en qué sentido lo es, no parece la vía 
más apta para determinar el grado de «actualidad» de su pensamiento. 
No debemos, con todo, caer en este tipo de conclusiones, a todas luces 
precipitadas; en lugar de ello, hemos de considerar detenidamente dicho 
asunto, contemplando la opción de que una revisión exhaustiva de sus 
presupuestos y de sus conceptos fundamentales despeje un camino para la 
comprensión del nexo que la noción de «utopía» mantiene con el orden 
de problemas antes apuntado, y al que se pretende apuntar mediante el 
empleo de los términos «actual» e «inactual».

I. Sobre «utopía» y «desterritorialización»
Como acabamos de anticipar, el término «utopía» no parece formar parte 
del listado de asuntos relevantes para el pensamiento deleuzeano. Esto es 
igualmente válido para aquellos autores que, como el mismo Deleuze, se 
formaron durante el período de mayor influjo del estructuralismo sobre la 
filosofía francesa. En este sentido puede citarse como ejemplo también a 
Michel Foucault, quien al comienzo de Les mots et les choses reprodujo, como 
es sabido, un célebre texto de Borges del que advirtió que no solamente 
la risa, sino también el malestar que le suscitaba (y que era, justamente, 
lo que le había forzado detenerse en él) provenía del hecho de que tal 
texto no constituyera una utopía, sino una heterotopía. Abundando en 
esta última distinción, Foucault señaló en ese mismo libro que las utopías 
parecen desafiar a lo real, pero lo hacen desde un lugar tramposo, pues 
no cuestionan el fondo lingüístico sobre el que la realidad se sostiene 
sino que, apoyándose sobre ese fondo, se entregan a la imaginación de un 
mundo otro que no difiere en lo esencial de una evasión y que comporta, 
en consecuencia, un abandono del terreno de lo propiamente político. En 
palabras de este autor:



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Gilles Deleuze y la utopía. Una consideración (in)actual 141

[…] Las utopías consuelan: pues si no tienen un lugar real, se desarrollan 
en un espacio maravilloso y liso; despliegan ciudades de amplias avenidas, 
jardines bien dispuestos, comarcas fáciles, aun si su acceso es quimérico. 
Las heterotopías inquietan, sin duda porque minan secretamente el 
lenguaje, porque impiden nombrar esto y aquello, porque rompen los 
nombres comunes o los enmarañan, porque arruinan de antemano la 
«sintaxis» (…). Por ello, las utopías permiten las fábulas y los discursos: se 
encuentran en el filo recto del lenguaje, en la dimensión fundamental de la 
fábula; las heterotopías (como las que con tanta frecuencia se encuentran 
en Borges) secan el propósito, detienen las palabras en sí mismas, desafían, 
desde su raíz, toda posibilidad de gramática; desatan los mitos y envuelven 
en esterilidad el lirismo de las frases (Foucault, 2003: 3).

Pasando ahora al término «desterritorialización», este sí decididamente 
deleuzeano-guattariano, advertiremos ante todo que remite a un proceso 
en virtud del cual el territorio deja de estar bien definido; ahora bien, 
como justamente es eso (o sea, un territorio) lo que supuestamente la 
utopía no tiene, cabría pensar que por esta vía podría reintroducirse la 
problemática del pensamiento utópico en la filosofía de Deleuze. Sin 
embargo, esta operación no resulta ni mucho menos inmediata, ya que 
podríamos decir que, aunque la utopía es una construcción social-política 
imaginaria que no tiene aún territorio, supone la pretensión de llegar a 
tenerlo y, por consiguiente, apunta en un sentido inverso al de la decidida 
apuesta por la desterritorialización con la que se identifica generalmente 
la actitud filosófica de Deleuze y Guattari. Así, estos dos últimos autores 
no podrían estar verdaderamente interesados en la noción de «utopía», 
tal y como habíamos ya afirmado en relación a Deleuze. Pero también 
cabría considerar que, tal vez, si la utopía no tiene lugar (como invita a 
pensar su propia etimología) es porque cualquier lugar es el suyo, o sea, 
porque no cabe identificarla con un no where (o, lo que es igual, con una 
carencia de lugar), sino con un now here1 (es decir, porque tiene lugar 
únicamente «aquí y ahora»). Si así fuera, entonces la utopía no consistiría 
en un proyecto que se trataría de realizar en el futuro, sino en una manera 
de incidir en el presente y no implicaría, por lo tanto, la búsqueda de 

1. Este juego de palabras es desarrollado por Deleuze en Difference et répétition (Cf. 
Deleuze, 2002: 420) a partir de la alusión a una célebre obra de carácter utopista escrita 
por Samuel Butler y titulada Erewhon, título que resulta de la inversión del orden de las 
letras de la palabra nowhere.



142 Antonio Castilla Cerezo

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

un territorio específico, sino un vínculo con lo que Deleuze y Guattari 
llamaron «la tierra». En esta contraposición entre «territorio» y «tierra», 
que ocupa un lugar central en el capítulo 4 de ¿Qué es la filosofía?, el último 
de estos dos términos designa al fondo de desterritorialización sobre el que 
se recortan los territorios y que, por ello mismo, no reclama actualizarse en 
un territorio específico, sino en un territorio cualquiera. 

Una vez observado esto último, regresemos aún por unos instantes 
al término «utopía». Como es bien sabido, esta palabra proviene de una 
celebérrima obra de Tomas Moro, cuyo título completo es, si lo traducimos 
del latín, el que sigue: Librillo verdaderamente dorado, no menos beneficioso 
que entretenido, sobre el mejor estado de una república y sobre la isla de 
Utopía. Pues bien, como indica ese título, el primer asunto relevante en 
dicho texto de Moro consiste en determinar cuál es para una república 
el «estado óptimo» e, inmediatamente después, y dado que el escrito en 
cuestión se pretende tan «beneficioso» como «entretenido», se tratará de 
considerar en qué medida es posible que la «cosa pública» se aproxime al 
«estado óptimo» previamente descrito. Tenemos aquí un nuevo motivo 
para considerar que Deleuze no es un pensador utópico, pues el problema 
que por relación a las categorías de la modalidad le interesó no fue tanto 
el de lo posible como el de lo virtual. Recordemos que en referencia a este 
último término escribió Deleuze en el «Anexo» a sus Dialogues con Claire 
Parnet, que lo virtual constituye una «nube de imágenes»2 (Deleuze, 
1996: 179) —esto es, un ambiente— que envuelve a lo actual y que 
no se confunde, por lo tanto, con la cosa concreta; en segundo lugar, 
que las virtualidades se emiten y se absorben, se crean y se destruyen 
«en un tiempo más corto que el mínimo de tiempo continuo pensable» 
(Deleuze, 1996: 179), de manera que nunca son del todo previsibles; y, 
finalmente, que su carácter fugaz mantiene a los virtuales bajo el principio 
de incertidumbre o de indeterminación, de modo que no sabríamos decir 
exactamente qué es lo que está sucediendo o, mejor aún, qué es lo que está 
como flotando en ese ambiente.

Lo dicho en los últimos cuatro párrafos puede proporcionar argumentos 
a dos posturas contrarias, tanto es así que ha servido de base para cierta 
controversia. Marcelo Antonelli ha mencionado a algunos autores como 

2. La traducción de este fragmento, así como la de todos los que en este artículo 
extraemos de ediciones no publicadas en castellano, es nuestra.



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Gilles Deleuze y la utopía. Una consideración (in)actual 143

ejemplos de cada una de esas dos posiciones encontradas en un pasaje que 
comienza señalando que Ian Buchanan atribuye a Deleuze

[…] una confianza utópica en la posibilidad de transformar por 
completo nuestra manera de pensar y de cambiar las cosas mediante nuevos 
agenciamientos3. En otro sentido, Paul Patton le adjudica un «utopismo 
político inmanente», cercano en algunos aspectos al de John Rawls, que 
busca expandir los límites de lo que es políticamente practicable4. Por su 
parte, François Zourabichvili halla en la «conciencia universal minoritaria» 
la utopía deleuzeana5, mientras que René Scherer la encuentra en la 
propuesta de una «creencia en este mundo»6. Desde otra vertiente, Philippe 
Mengue subraya la tensión entre Deleuze y las utopías dado que éstas son 
pensamientos de lo posible, mientras que la filosofía deleuzeana constituye 
un pensamiento de lo virtual7 (Antonelli, 2012: 519-520).

El mismo Antonelli se ha posicionado en esta discusión afirmando 
que no hay ninguna utopía en el pensamiento de Deleuze, y ello por 
los siguientes tres motivos: en primer lugar, porque Deleuze reivindica 
la noción de «devenir», que contrapone a la de «historia», siendo esta la 
única por relación a la cual (según Antonelli) tiene sentido emplear el 
concepto de «utopía»; segundo, porque Deleuze apela a la necesidad de 
crear «un pueblo que falta» y desatiende, en consecuencia, a los relatos 
utópicos construidos por un pueblo ya existente; tercero y último, porque 
Deleuze no manifestó nunca el menor interés por la realización de un 
imposible, sino solo por la permanente creación de nuevas formas de vida. 
Lo que nos resulta más llamativo en esta argumentación es que las «nuevas 
formas de vida» recién aludidas constituyen, justamente, el contenido de 
la utopía deleuzeana según autores como Zourabichvili o Scherer (si bien 
cada uno de ellos verbaliza esta cuestión en sus propios términos), de 
manera que la contraposición empleada en este punto no parece servir de 
base para un razonamiento concluyente. 

3.  (Buchanan, 2000: 117 ss., 164 ss.)
4.  (Patton, 2009: 75-86)
5. (Zourabichvili, 1998: 355)
6. (Scherer: 1998: 126)
7. (Mengue, 2009: 108)



144 Antonio Castilla Cerezo

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

II. La utopía en escritos de Deleuze anteriores a 
¿Qué es la filosofía?

Los textos a los que a continuación atenderemos contienen ciertos 
elementos que pueden contribuir a reforzar una y otra de las dos posturas 
recién mencionadas, si bien en la mayoría de los casos parecen fortalecer 
la posición de quienes entienden que en el pensamiento Deleuze no hay 
utopía alguna.

El primero de tales textos se encuentra en el prólogo escrito por este 
autor para La anomalía salvaje, de Toni Negri. Nos estamos refiriendo al 
pasaje en el que, tras resumir en pocas líneas una de las tesis centrales de 
la interpretación que Negri hace del pensamiento de Spinoza (esto es, la 
del carácter antijurídico de ese pensamiento), Deleuze escribe lo siguiente: 

Aunque se indique la importancia y la novedad de esta tesis de Negri, el 
lector puede desconfiar de la atmósfera de utopía que se desprende de ella. 
También Negri señala el carácter excepcional de la situación holandesa, 
que hace posible la posición spinozista: contra la familia Orange, que 
representa una potestas conforme a la Europa monárquica, la Holanda 
de los hermanos De Witt puede intentar promover un mercado como 
espontaneidad de las fuerzas productivas o un capitalismo como forma 
inmediata de socialización de las fuerzas. Anomalía spinozista y anomalía 
holandesa... Pero, en un caso tanto como en el otro, ¿no es la misma utopía? 
[…] (Deleuze, 2007: 176).

Este señalamiento del carácter utópico de una propuesta como algo que 
puede generar desconfianza en sus lectores resulta matizado, no obstante, 
en El Anti-Edipo, concretamente en un pasaje de dicho libro en el cual, 
tras afirmar que el deseo es productivo, se advierte que su producción 
no es, sin embargo, fantasmática (o sea, que no resulta de la aspiración 
a conseguir un objeto imaginario del que se carecería), sino que tan 
solo produce a partir de lo que se encuentra. Dicho en otros términos: 
no es que no exista la carencia, sino que esta también es producida; lo 
fantasmático (y, por lo mismo, lo imaginario) no es, pues, primero, y 
por este motivo que los fantasmas no son individuales, sino siempre de 
grupo. Es así, aclaran Deleuze y Guattari, porque si el deseo produce 
lo real —o sea, porque si entre las máquinas deseantes y las máquinas 
sociales-técnicas no hay diferencia de naturaleza, de manera que el deseo 
no constituye una realidad meramente mental o psíquica, opuesta a la 



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Gilles Deleuze y la utopía. Una consideración (in)actual 145

realidad material de la producción social—, entonces producirá algo que 
no se reduce a la esfera de lo individual. Dicha identidad de naturaleza 
entre los dos tipos de máquinas mencionados es, así, la razón última 
por la que estos dos autores no tienen interés en diferenciar el fantasma 
individual del fantasma de grupo, sino que optan por establecer una 
distinción entre dos tipos de fantasma de grupo, vinculando solo a uno 
de ellos las utopías del siglo XIX, en las líneas que siguen:

[…] El fantasma nunca es individual; es fantasma de grupo, como 
supo mostrarlo el análisis institucional. Y si hay dos clases de fantasmas 
de grupo, es debido a que la identidad puede ser leída en los dos sentidos, 
según que las máquinas deseantes sean tomadas en las grandes masas 
gregarias que forman, o según que las máquinas sociales sean relacionadas 
con las fuerzas elementales del deseo que las forman. Por tanto, puede 
suceder, en el fantasma de grupo, que la libido cargue el campo social 
existente, comprendido en sus formas más represivas; o puede suceder, 
al contrario, que proceda a una contracatexis que conecte el deseo 
revolucionario con el campo social existente (por ejemplo, las grandes 
utopías socialistas del siglo XIX funcionan, no como modelos ideales, 
sino como fantasmas de grupo, es decir, como agentes de la productividad 
real del deseo que hacen posible una descarga, retiro de catexis, o una 
«desinstitución» del campo social actual, en provecho de una institución 
revolucionaria del propio deseo) […] (Deleuze, Guattari, 1985: 37).

Más allá incluso del hecho de que en este punto Deleuze y Guattari 
entiendan ciertas utopías como manifestaciones del deseo revolucionario, 
el motivo de nuestro interés por el pasaje que acabamos de reproducir es 
que en él se apunta una distinción que, como veremos, años más tarde 
dichos autores establecieron (en ¿Qué es la filosofía?), no ya entre dos tipos 
de vínculo entre el deseo y lo real, sino directamente entre dos sentidos 
del término «utopía».  Si esta última diferencia se anuncia en las líneas que 
recién citadas es porque en ellas Deleuze y Guattari hablan de la utopía, 
no ya en los términos de un modelo ideal, que es como frecuentemente 
se la entiende, sino en otro sentido, menos habitual —de tal manera 
que, cuanto menos implícitamente, están afirmando la existencia de dos 
sentidos distintos—, del término «utopía». Esta acepción menos usual 
de la utopía es algo que, según Deleuze y Guattari, no cabe encontrar 
solo en proyectos decimonónicos del estilo de, pongamos por caso, el de 



146 Antonio Castilla Cerezo

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Fourier, sino siempre que (como advirtiera Pierre Klossowski) los afectos 
o las pulsiones, en lugar de reducirse a meros efectos de la infraestructura, 
pertenecen inmediatamente a esta última. Así:

[…] Si todavía es preciso hablar de utopía […] a lo Fourier, 
ciertamente no es como modelo ideal, sino como acción y pasión 
revolucionarias. Klossowski, en sus obras recientes, nos indica el único 
medio para superar el paralelismo estéril en el que nos debatimos entre 
Freud y Marx: descubriendo la manera como la producción social y 
las relaciones de producción son una institución del deseo y como los 
afectos o las pulsiones forman parte de la propia infraestructura. Pues 
forman parte de ella, están allí presentes en todos los modos, creando 
en las formas económicas su propia represión así como los medios para 
romper con esta represión (Deleuze, Guattari, 1985: 69-70).

Claro que entender que la producción deseante forma parte de 
la infraestructura supone desligarla de la superestructura o, lo que es 
igual, de la ideología. Ahora bien, desvincular la producción deseante 
de la ideología y, a la vez, relacionarla con la última de las acepciones 
del término «utopía» que hemos mencionado es lo que lleva a Deleuze 
y a Guattari a hablar de la existencia de una utopía «activista». Esta 
sería justamente aquella que, en lugar de proponer (ideológicamente) 
un modelo ideal de sociedad que se trataría de realizar en un momento 
futuro, consistiría únicamente en el modo en que los afectos y las 
pulsiones inciden directamente en la producción de realidad (no solo 
a nivel individual, sino también social) que tiene lugar en el presente. 
Pero, justo después de sostener que existe una utopía activista (esto es, 
no vinculada por principio a lo imaginario, sino a lo real), estos dos 
autores cuestionan que a tal cosa deba llamársele «utopía» (sin duda, 
porque esta palabra se asocia comúnmente a un sentido que no es el 
que venimos desarrollando en las últimas líneas). En suma, Deleuze y 
Guattari emplean la palabra «utopía», o bien en su acepción más habitual, 
y entonces no les interesa en modo alguno, o bien en el sentido que 
acabamos de especificar, en cuyo caso sí que lo reivindican, pero con la 
precaución que recién mencionada.



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Gilles Deleuze y la utopía. Una consideración (in)actual 147

III. Dos observaciones (a modo de inciso)
Antes de abordar los dos pasajes de ¿Qué es filosofía? a los que, como 

anticipamos, prestaremos especial atención, conviene introducir las 
siguientes dos observaciones. 

La primera de ellas es la siguiente: si puede asumirse en términos 
generales que Deleuze es lo que escolarmente se ha dado en llamar un 
«filósofo de la diferencia», entonces habrá que entender que no es un 
«filósofo de la identidad» ni, por lo mismo, tampoco un «filósofo de la 
oposición». En efecto, las diferencias no se confunden con la oposición 
entre una tesis y una antítesis, sino que mantienen relación con términos 
que, en tanto que diferenciados unos de otros, se aproximan o se alejan 
entre sí indefinida, asintóticamente. Ahora bien, cuando Deleuze y Guattari 
emplean el término «absoluto» en el capítulo 4 de ¿Qué es la filosofía? 
(más exactamente, cuando hablan allí de «desterritorialización absoluta»), 
debemos tener presente que ese término significa para un filósofo de la 
diferencia algo muy distinto de lo que quiere decir para un filósofo de la 
oposición. Así, cuando un filósofo de este último tipo habla de «absoluto» 
se refiere a algo que se alcanza solamente cuando las oposiciones han sido 
dialécticamente superadas, de modo que entiende el absoluto como un 
punto de llegada o, lo que es lo mismo, de detención; por el contario, en 
el capítulo de ¿Qué es la filosofía? al que acabamos de referirnos, «absoluto» 
es un adjetivo que se atribuye tan solo a aquella diferencia que se prolonga 
indefinidamente, privando así de sentido a la pretensión de alcanzar un 
punto de llegada (o, lo que es igual, de detención) para el movimiento 
del pensar. Si la filosofía de la diferencia no puede tener simpatías por 
la dialéctica hegeliana es, primero, porque esta presupone que no solo es 
posible, sino también (e, incluso, sobre todo) deseable alcanzar el saber 
absoluto mediante la superación de las oposiciones que se despliegan a lo 
largo de la Historia de las ideas; pero, en segundo lugar, porque esa misma 
dialéctica pretende explicar la Historia, lo que en principio resulta extraño 
para un filósofo, ya que este trabaja con conceptos, esto es, con algo fijo, lo 
que deja por resolver la pregunta a propósito de cómo es posible dar una 
explicación de la Historia (o sea, de algo cambiante) mediante conceptos. 
Más todavía, las explicaciones del cambio se encuentran siempre expuestas 
a un mismo peligro, que amenaza a las explicaciones en general, a saber: 
cuando se pretende que un fenómeno ha sido enteramente explicado, 



148 Antonio Castilla Cerezo

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

parece que este no podría haber sido de otro modo, de modo que lo que 
se suprime la contingencia en general —y, por consiguiente, también la 
contingencia de los encuentros, sin la cual el deseo no puede, según hemos 
visto, incidir inmediatamente sobre la producción de lo real—. 

La segunda observación que nos parece preciso introducir en este punto 
es la que sigue: hemos dicho que, si Deleuze busca una utopía, esta será la 
de un pueblo que falta, y no la de un pueblo ya existente. Deleuze no pudo 
dejar de tener presente en este sentido el «caso Heidegger», y ello porque 
este pensador alemán sostuvo que la filosofía primera es la ontología, es 
decir, la investigación que trata de dar respuesta a la pregunta por el ser; 
ahora bien, como «el ser» no es ningún ente, no se encuentra en ningún 
lugar concreto y, a la vez, acontece por doquier (o, por lo menos, allí donde 
quiera que hay ente). Esta diferencia entre «ser» y «ente» resuena en la 
distinción que Deleuze y Guattari establecieron entre «los territorios» y «la 
tierra», y ello por el siguiente motivo: los territorios, que son concretos, 
se definen sobre el fondo (que los atraviesa) de la tierra; pero la tierra, 
justamente en la medida en que atraviesa a los territorios sin confundirse 
con ellos, es la potencia de desterritorialización que cada territorio 
contiene. Pero, entonces, la filosofía sería ya en Heidegger indisociable 
de un movimiento que, atravesando lo concreto (o sea, a los entes), no se 
confundiría con ente alguno; así, el pensamiento heideggeriano parecería 
compatible con una desterritorialización que no pudiera contenerse en 
ningún territorio, que es a lo que Deleuze y Guattari parecen referirse en 
su último libro mediante el empleo del término «tierra». Y, sin embargo, 
Heidegger sostuvo, no solo que la filosofía apareció por vez primera en un 
instante y un lugar muy específicos (la Grecia antigua), sino también que 
en la época moderna la misión histórica de restaurar la ontología —cuya 
decadencia se confundiría con la de la misma Europa, aprisionada por 
«la gran tenaza que forman Rusia por un lado y Estados unidos por el 
otro» (Heidegger, 2003: 42)— corresponde al pueblo alemán, esto es, a 
un pueblo ya existente, el cual, «por encontrarse en el centro [de Europa], 
sufre la mayor presión de estas tenazas, por ser el pueblo con más vecinos 
y por tanto el más amenazado y, con todo ello, el pueblo metafísico» 
(Heidegger, 2003: 43). No sería, pues, un pueblo por venir el que tendría 
que ver con una desterritorialización operada cada vez con más intensidad 
sobre el presente, sino un pueblo existente, el alemán —lo que constituye 



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Gilles Deleuze y la utopía. Una consideración (in)actual 149

una reterritorialización del pensamiento incompatible, a nuestro modo de 
ver, con la utopía activista que hemos encontrado apuntada en Deleuze y 
Guattari—.

IV. Sobre el capítulo 4 de ¿Qué es la filosofía?
El tramo de la obra escrita conjuntamente por estos dos autores en el que, 
como hemos venido anunciando, nos centraremos en el presente apartado 
se articula alrededor de cuatro distinciones. 

La primera de ellas es la que acabamos de anticipar, ya que no es otra 
que la distinción entre «territorio» y «tierra». 

En cuanto a la segunda, está directamente vinculada a la anterior, pues 
es la que se establece entre «desterritorialización» y «territorialización» (o, 
también, «reterritorialización»), términos a propósito de los cuales Deleuze 
y Guattari observaron, en las líneas que citamos a continuación, que 
corresponden a dos movimientos mutuamente complementarios, por lo 
que no cabe determinar a priori cuál de ellos es cronológicamente anterior 
al otro: 

[…] Los movimientos de desterritorialización no son separables 
de los territorios que se abren sobre otro lado ajeno, y los procesos de 
reterritorialización no son separables de la tierra que vuelve a proporcionar 
territorios. Se trata de dos componentes, el territorio y la tierra, con dos 
zonas de indiscernibilidad (del territorio a la tierra) y la reterritorialización 
(de la tierra al territorio). No puede decirse cuál de ellos va primero […] 
(Deleuze, Guattari, 1993: 86).

Tras establecer estas primeras dos distinciones, dichos autores se 
centran en el término «desterritorialización», por relación al cual 
diferencian ante todo las «desterritorializaciones de trascendencia» y las 
«desterritorializaciones de inmanencia». Las desterritorializaciones de 
transcendencia son aquellas que dejan atrás los territorios concretos para 
ir «hacia arriba» o, si se quiere, «de la tierra al cielo», operación vinculada 
a una mentalidad que suele encontrarse en los Estados imperiales. Por su 
parte, las desterritorializaciones de inmanencia predominaron en la Grecia 
antigua, lo que mantiene relación, siempre a juicio de Deleuze y Guattari, 
con la circunstancia de que los primeros filósofos fuesen extranjeros, pero 
que no llegasen a ser propiamente filósofos hasta que se instalaron en polis 



150 Antonio Castilla Cerezo

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

griegas, o sea, hasta que se encontraron con un medio determinado. Así 
pues, lo que dio lugar a la filosofía fue un encuentro entre cierto tipo de 
individuos y un determinado ambiente o, si se quiere, entre un movimiento 
de desterritorialización absoluta y un medio relativo.

Es para caracterizar ese ambiente propio de la Grecia antigua que 
Deleuze y Guattari introdujeron en el capítulo 4 de ¿Qué es la filosofía? 
una cuarta y última distinción, que separa la desterritorialización relativa 
(es decir, la propia de la antigua Grecia, y que no excluye la posibilidad de 
que tenga lugar una reterritorialización) y la desterritorialización absoluta 
(que, a su vez, es lo que aportaron al medio griego los filósofos llegados 
del extranjero en la antigüedad). Introducir esta cuarta distinción sirve a 
Deleuze y Guattari para caracterizar la desterritorialización absoluta como 
un elemento inherente al pensamiento, el cual, cuando logra trabajar sin 
ataduras, no se atiene a límite alguno —que es lo que por vez primera se 
atisbó, de nuevo según estos dos pensadores, en el encuentro que tuvo 
lugar en la antigüedad entre determinados extranjeros y el medio griego—.

Sin embargo, el interés prioritario de Deleuze y Guattari no es hablar de 
la antigua Grecia, sino del mundo actual y, por lo tanto, del capitalismo. 
En relación a este asunto central, dichos dos autores señalan que en el 
capitalismo también se produce, como en la Grecia antigua, la articulación 
de una desterritorialización relativa y de una desterritorialización absoluta, 
pero a una escala mucho mayor. Esto podría permitir a la desterritorialización 
alcanzar su absoluto y, por lo tanto, afectar a toda la tierra; sin embargo, 
en el mundo moderno la desterritorialización no alcanza verdaderamente 
su absoluto por cuanto, aunque el capitalismo es el sistema de producción 
que dispone de más medios para llevar la desterritorialización al infinito, 
es también el que puede obstaculizar en mayor grado el salto al absoluto de 
ese proceso. Por lo mismo, la posición de la filosofía en el mundo moderno 
es paradójica; así, de una parte, el capitalismo ofrece al pensamiento más 
posibilidades que ningún otro sistema —en la medida en que está en 
el núcleo mismo de este último llegar a la desterritorialización absoluta 
(que, como hemos anticipado, constituye una tendencia inherente al 
pensamiento)— pero, de otra, en ninguna época anterior encontró la 
filosofía tantos obstáculos, ya que el capitalismo no cesa de reterritorializar 
los flujos de pensamiento. En un contexto semejante, la tarea (política) que 
corresponde a la filosofía únicamente puede consistir en hacer reales las 



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Gilles Deleuze y la utopía. Una consideración (in)actual 151

potencias de desterritorialización que el capitalismo es capaz de liberar, pero 
que comúnmente inhibe por múltiples medios. Esta paradójica situación 
tiene consecuencias muy diversas, algunas de las cuales han sido expuestas, 
a nuestro parecer de manera lúcida y concisa, por Yves-Charles Zarka en su 
prólogo al volumen titulado Deleuze político. Nueve cartas inéditas de Gilles 
Deleuze. Una de esas consecuencias es, a juicio de Zarka, el hecho de que en 
la situación moderna se haya creado un marketing filosófico en virtud del 
cual se invierte la relación entre el periodista y el intelectual, siendo ahora 
el periodista quien determina lo que se ha de decir y cómo hay que decirlo, 
quien fija el valor, establece aquello de lo que hay que hablar y de lo que es 
conveniente callar, deslizando así el diálogo hacia un formato de entrevista 
cuya consigna global parece ser ««el pensamiento en un minuto», en suma, 
el pensamiento que no piensa nada» (Zarka, 2010: 8). De ello surgen, en 
primer lugar, una cierta cantidad de clowns mediáticos que pueden hacerse 
pasar (y, lo que es todavía peor, ser tomados) como filósofos, cuando lo que 
tienen es en realidad una particular capacidad para adaptarse al sistema 
de producción del pensamiento vigente en la actualidad; y, segundo, el 
pensamiento como lugar común, que tiende a sofocar al pensamiento 
verdaderamente creativo.

Que un diagnóstico semejante coincida en gran medida con el que 
casi al inicio de estas páginas identificamos en el aforismo 81 de Minima 
moralia acaso no resulte tan sorprendente si reparamos en que el primero 
de los dos pasajes del capítulo 4 de ¿Qué es la filosofía? en los que se abordan 
los problemas ligados a la noción de «utopía» Deleuze y Guattari sostienen 
que la filosofía se encuentra más lejos de la opinión pública o del consenso 
impuesto por los medios de comunicación masivos que de «lo que Adorno 
llamaba «dialéctica negativa», y de lo que la escuela de Frankfurt designaba 
como “utopía”8» (Deleuze, Guattari, 1993: 101). De esta declaración nos 
parece conveniente retener los siguientes dos aspectos:

En primer lugar, que el hecho de que contenga no solamente la única 
ocasión en la que Deleuze mencionó a Adorno en su obra escrita, sino 
también una referencia a aquella modalidad de la dialéctica en la que 
la negación (y, por consiguiente, la oposición entre dos términos) no 
constituye el paso previo a una negación-de-la-negación (por la que se 

8. A este último respecto, el referente explícito de Deleuze y Guattari es El espíritu de la 
utopía, de Ernst Bloch.



152 Antonio Castilla Cerezo

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

superaría dicha oposición), como en Hegel. Esto no significa, sin embargo, 
que en este punto Deleuze y Guattari renieguen de la «filosofía de la 
diferencia» para abrazar la «filosofía de la oposición», pues lo que en este 
pasaje están afirmando dichos autores es, literalmente, que la filosofía está 
más cerca de posiciones como la de Adorno que de la opinión pública, 
del consenso masificado, etc., con lo que (en la medida en que estar cerca 
de algo es estar necesariamente fuera de ese mismo algo) implícitamente 
estarán poniendo a Adorno todavía fuera de la filosofía, por más que 
próximo a esta. 

Y, segundo, que la alusión a la utopía contenida en ese fragmento debe 
complementarse con esta otra, que aparece algo más adelante en el mismo 
párrafo:

[…] es con la utopía con lo que la filosofía se vuelve política, y lleva 
a su máximo extremo la crítica de su época. La utopía no se separa del 
movimiento infinito: designa etimológicamente la desterritorialización 
absoluta, pero siempre en el punto crítico en el que ésta se conecta con 
el medio relativo presente, y sobre todo con las fuerzas sofocadas en este 
medio (Deleuze, Guattari, 1993: 101).

A esto último debe añadirse que, de nuevo según Deleuze y Guattari, 
la revolución (término tan caro a estos dos autores, como han mostrado 
en múltiples lugares de su obra conjunta) no es un sueño que se realizaría 
traicionándose, sino una utopía de inmanencia que únicamente tendría 
lugar, si es que llega a tenerlo, aquí y ahora.

Pasemos a continuación, y brevemente, al segundo y último pasaje del 
capítulo 4 de ¿Qué es la filosofía? en el que se alude de manera explícita a la 
utopía. Ese texto nos advierte que si «utopía» es una mala palabra es porque 
no se la suele relacionar con el devenir, sino con la Historia. Ahora bien, 
¿no se está estableciendo con ello una oposición frontal entre «devenir» 
e «Historia» y, por lo tanto, abandonando la actitud característica de la 
filosofía de la diferencia? Una vez más, no pensamos que eso suceda en la 
obra de Deleuze y Guattari; en esta ocasión porque, casi a reglón seguido 
de la afirmación que acabamos de parafrasear, dichos autores caracterizan 
al devenir como algo que nace «en la Historia, y se sume de nuevo en 
ella, pero no le pertenece» (Deleuze, Guattari, 1993: 112), es decir, 
como un acontecimiento que surge siempre de encuentros que pueden 
ubicarse históricamente, pero que no se reducen a esa ubicación. Es por 



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Gilles Deleuze y la utopía. Una consideración (in)actual 153

esto, finalmente, que el devenir no tiene ni pasado, ni futuro, sino solo 
«ahora» (now) y, también, que carece de origen y de destino, teniendo lugar 
únicamente «aquí» (here).

A manera de cierre

El porvenir hacia el que los devenires apuntan no es en ningún caso 
un futuro histórico, sino lo infinito (en el sentido de las líneas que se 
aproximan entre sí indefinida, asintóticamente). Ahora bien, mientras 
que Foucault denominó «actual» a lo que apunta hacia aquello que, 
como lo infinito, no es un resultado específico y previsible ni puede 
serlo, en cambio Nietzsche llamó «inactual» a eso mismo. La razón de 
esta divergencia terminológica es, a nuestro parecer, la que sigue: Foucault 
calificó de «actual» a esas instancias por la relación que estas mantienen con 
el aquí y el ahora (esto es, porque son manifestaciones de un «activismo» 
que no se confundiría con un proyecto que alguien aspiraría a realizar en el 
futuro), mientras que Nietzsche calificó a ello mismo de «inactual» porque 
la utopía «activista» (por emplear aquí de nuevo este término acuñado por 
Deleuze y Guattari) es un modo de incidir en el presente que opera «a la 
contra» del resto de aspectos del presente mismo —o sea, porque aunque 
esa actividad solo tiene lugar en el presente, solo aparece bajo el aspecto 
de una resistencia presente al mismo presente—. Si no hay contradicción 
alguna entre Foucault y Nietzsche a este respecto es, pues, porque esos 
dos autores describen desde perspectivas complementarias (como, por otra 
parte, Deleuze y Guattari en los diversos pasajes de su obra conjuntamente 
escrita en los que abordan esta cuestión) aquel factor que les pareció que 
en el presente podía continuar abriendo espacios para lo imprevisible, 
asunto este constituye a nuestro juicio un problema político central de 
nuestro tiempo —en la medida en que las tecnologías actuales apuntan, 
como ha observado Eric Sadin, hacia una dimensión anticipativa cuyo 
propósito es el de «predecir una multitud de gestos, hechos y tendencias, 
consumando parcialmente la ambición ancestral y demiúrgica de querer 
penetrar el futuro» (Sadin, 2017: 34)—. Mantener (cuanto menos, en 
parte) imprevisibles los movimientos del pensar puede parecer una utopía 
muy poco ambiciosa; pero si, como hemos anticipado, el pensamiento 
tiende, cuando se articula con un medio particular, a poner en cuestión 
nuestra relación con ese medio, entonces esa utopía tal vez podría erigirse 



154 Antonio Castilla Cerezo

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

una vía de acceso privilegiada para abordar una parte significativa de los 
problemas políticos de nuestra época.

Referencias Bibliográficas:
Adorno, Th. (2022): Minima moralia. Reflexiones desde la vida dañada. 

Madrid: Akal (trad. Joaquín Chamorro Mielke).
Antonelli, M. [en línea]: «El problema de la utopía en Gilles Deleuze», 

en ISEGORÍA. Revista de Filosofía Moral y Política 47 (2012), pp. 519-
539. DOI: https://doi.org/10.3989/isegoria.2012.047.07 [Consultado: 
24/02/2024].

Buchanan, I. (2000): Deleuzism.  A  Metacommentary,  Edinburgh: 
Edinburgh  U.  P.

Deleuze, G. (2002): Diferencia y repetición. Buenos Aires: Amorrortu 
(trad. María Silvia Delpy y Hugo Beccacece).

Deleuze, G. (2007): Dos regímenes de locos. Textos y entrevistas (1975-
1995). Valencia: Pre-Textos, pp. 175-177 (trad. José Luis Pardo).

Deleuze, G., Guattari, F. (1985): El Anti Edipo. Barcelona: Paidós (trad. 
Fancisco Monge).

Deleuze, G., Guattari, F. (1993): ¿Qué es la filosofía? Barcelona: 
Anagrama (trad. Thomas Kauf ).

Deleuze, G., Parnet, C. (1996): Dialogues. Paris: Flammarion.
Foucault, M. (2003): Las palabras y las cosas. Una arqueología de las 

ciencias humanas. Buenos Aires: Siglo XXI (trad. Elsa Cecilia Frost).
Heidegger, M. (2003): Introducción a la metafísica. Barcelona: Gedisa 

(trad. Angela Ackermann Pilári).
Mengue, Ph. (2009): Utopies et devenirs deleuziens. Paris: L’Harmattan.
Patton, P. (2009): «Deleuze,  Rawls  et  la  philosophie  politique  

utopique»,  en  Cités.  «Deleuze  politique»,  nº  40,  pp. 75-86.  
Sadin, É. (2017): La humanidad aumentada. La administración digital del 

mundo. Buenos Aires: Caja Negra (trad. Javier Blanco y Cecilia Paccazochi).
Scherer, R. (1998): Regards  sur  Deleuze.  Paris: Kimé.
Zarka, Y. Ch. (2010): «Deleuze y la filosofía», en Y. Ch. Zarka (ed.), 

Deleuze político. Nueve cartas inéditas de Gilles Deleuze. Buenos Aires: 
Nueva Visión, pp. 7-11 (trad. Heber Cardoso).



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Gilles Deleuze y la utopía. Una consideración (in)actual 155

Zourabichvili, F. (1998): «Deleuze et le possible (de l’involontarisme 
en politique)», en E. Alliez (ed.), Gilles  Deleuze.  Une  vie  philosophique.  
Paris: Synthélabo,  pp. 335-357. 

Antonio Castilla Cerezo: Licenciado en Filosofía y Ciencias de la 
Educación por la Universidad de Barcelona y doctor en Filosofía por esa 
misma universidad, en cuyo Departamento de Filosofía es actualmente 
profesor agregado. Comenzó su carrera docente en México, concretamente 
en la Universidad Autónoma de Zacatecas y en el Instituto de Comunicación, 
Artes y Humanidades de Monterrey. Entre sus investigaciones filosóficas 
publicadas destacan los siguientes libros: La condición sombría. Filosofía y 
terror (Plaza y Valdés, 2014); La imagen-grito. Estudios sobre cine de terror 
(Comares, 2018); Una extraña triangulación. Lenguaje, obra y literatura 
en Michel Foucault (Comares, 2019); Ilustración y (anti-)cartoon. Estudios 
sobre cine de animación clásico (Comares, 2023).

Líneas de investigación: Sus principales líneas de investigación son la 
estética (en particular, del cine) y la filosofía contemporáneas, con especial 
atención a los desarrollos del pensamiento nietzscheano en lengua francesa 
(Bataille, Foucault, Deleuze), italiana (Colli) y española (Zambrano).

Publicaciones recientes:
– Castilla Cerezo, A. (2025), Mostrando el proceso. El ejemplo de La 

casa Lobo, Con A de Animación. (21), 104-121. https://doi.org/10.4995/
caa.2025.21983 

– Castilla Cerezo, A. (2025), María Zambrano. Crítica de la razón 
discursiva, El Ciervo. (810), 28-29. https://elciervo.es/articulos/maria-
zambrano-critica-de-la-razon-discursiva/ 

– Castilla Cerezo, A. (2025), El planeta salvaje (1973) y el surgimiento 
del cine de animación moderno. En: Crespin Perales, M.; Méndez Lloret, 
M. I. (2025), Cine y filosofía. Miradas oblicuas, Tirant Humanidades, 
Valencia, 171-189.

Correo: acastillac@ub.edu




