CLARIDADES. REVISTA DE FILOSOF{A
vol. 17 | ndm. 2 | 2025 | paginas 11-37

TEOLOGIA Y GENERO EN LA CRITICA AL
MONACATO FORZADO DE ARCANGELA
TARABOTTI

Theology and Gender in Arcangela Tarabotti s Critique of

Forced Enclosure

AGUSTIN GABRIEL BIANCHI
Universidad Nacional de General Sarmiento | Argentina

Fecha de envio: 19/02/2024 | Fecha de aceptacién: 08/07/2024 | DOI: 10.24310/crf.17.2.2025.19017

Resumen En esta lectura, su reinterpretacién de la creacién de la mujer
y de la figura de Eva ocupan un lugar central y servirdn
como argumento en su defensa del sexo femenino in toro vy,
particularmente, en su condena del monacato forzado —
préctica muy en boga en la Venecia del siglo XVII e, incluso,
padecida por la misma autora—. En la interpretacién
tarabottiana la mujer aparece como mds noble, refinada,
fuerte y digna que el varén no solo por el modo en que fue
creada, sino también por ser la causa de que el ser humano
en general alcance la perfeccién. A su vez, en la visién de la
monja veneciana la figura de Eva es valorada por representar
la sed de conocimiento de todas las mujeres.

Palabras clave Tarabotti; Venecia; teologia; protofeminismo; convento.

ISSN: 1889-6855 ISSN-e: 1989-3787 DL.: PM 1131-2009
Asociacién para la promocién de la Filosofia y la Cultura en

Milaga (FICUM) y UMA Editorial



12 AcusTtiN GABRIEL BiancHI

Abstract In this article I aim to analyse the particular reading of
Genesis realized by Arcangela Tarabotti (1604-1652) in
her most famous work, 7irannia paterna. In this reading,
both her reinterpretation of the creation of woman and
the figure of Eve occupy a central place and serve as
arguments in her defence of the female sex % roro and, in
particular, in her condemnation of forced enclosure —a
practice that was very fashionable in the 17™ century’s
Venice and even suffered by the author herself—. In
the Tarabottian interpretation, the woman appears more
noble, refined, strong and dignified than the man not
only because of the way she was created, but also because
she is the reason why the human being as whole attains
perfection. Likewise, in the vision of the Venetian nun,
the figure of Eve is valued for representing the thirst for

knowledge of all women.

Keywords Tarabotti; Venice; theology; protofeminism; convent.

INTRODUCCION

lena Cassandra Tarabotti nacié en 1604 en Venecia, hija de Stefano

Tarabotti y Marfa Cadena. Se presume que su padre la mandé

al convento benedictino de Sant’Anna a los once afos de edad

debido a una malformacién congénita (una pequena cojera). La
razén de su decisién habria sido la dificultad de casarla ventajosamente con
ese defecto, ya que ninguna de sus hermanas fue recluida en un convento.
Este es un primer punto importante, pues nos permite introducir una
constante en la produccién escrita de nuestra autora: la remisién a su
propia experiencia vital a la hora de criticar a la sociedad en la que vive y a
la hora de reflexionar sobre aspectos centrales de su teoria como la libertad
y la igualdad de las mujeres.

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



Teologia y género en la critica al monacato forzado de Arcangela Taraborti 13

Al respecto, debemos tener en cuenta la malformacién congénita de
la autora, crucial en su biografia, cuando leemos la condena categérica a
la prictica de los padres a forzar a sus hijas a entrar en un convento por
razones econémicas o aduciendo dificultades al introducirlas en el mercado
matrimonial

[Los padres] no dan por esposa a Jests las [hijas] mds bellas y virtuosas;
sino a las mds repugnantes y deformes. Y si en sus familias se encuentran
cojas, jorobadas, tullidas o imbéciles, como si el defecto de la naturaleza
fuese culpa de ellas, son condenadas a estar en prisién durante toda su vida.

(Tarabotti, 1654: 63)".

Sobre su padre Stefano no encontramos ninguna mencién en los
escritos de la joven veneciana, mientras que a su madre la recuerda en su
muerte —1649— en una carta dirigida a su amiga Betta Polani, en quien
busca consuelo (Panizza, 2007: 351).

A la edad de dieciséis afos tomé los votos de pobreza, castidad,
obediencia y de stabilitas loci. Este tltimo distingue a la Orden Benedictina
de las demds y consistia en la obligacién de permanecer en el mismo
convento durante toda la vida, pero también en la muerte, es decir, debia
ser enterrada alli®. A partir de este hecho, sor Arcangela —el nombre que
utilizard al tomar los hdbitos— fue recluida definitivamente en contra de su
voluntad en el convento y el tinico contacto que tuvo con el exterior desde
entonces fue mediado por cartas y libros (Aguilar Gonzdlez, 2011: 101).
Morirfa en 1652, encerrada toda su vida en lo que ella misma denominé
«prigione» e incluso «inferno monacale».

A pesar de esto, la vida de Arcangela en el convento de Sant’Anna
se caracterizé por la rebeldia y los contactos que tejié con importantes
personajes de la vida politica y cultural de la republica veneciana. Desde

1. Tarabotti (1654: 63): «<non danno per ispose a Giesu le pilt belle, e virtuose; ma le pitt
sozze, e defformi, e se nella lor famiglia si rittrovano zoppe, gobbe, sciancate, & scempie,
quasi ch'il diffetto della natura, sia diffetto d’esse, vengono condennate a starsi prigione tutte
il tepo della lor vita». Todas las traducciones de Tirannia paterna son de nuestra autoria.

2. Al respecto, comenta Santos Uriarte: «Quedé eternamente atrapada bajo los muros de
un convento que le robé lo que ella mds apreciaba: la libertad y la salvacién» (2023: 51).
3. En su obra La semplicita ingannata, cuyo titulo original era Tirannia paterna, Tarabotti
afirma que en las puertas de los conventos podria inscribirse aquello que Dante leyé antes de
entrar al Infierno: «lasciate ogni speranza, voi ch ‘entrate» (Inf- 3.9). (Cfr. Tarabotti, 1654: 60).

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



14 AGUSTIN GABRIEL BIANCHI
un comienzo se negd a vestir el hdbito religioso y a cortarse el cabello
como estaba prescripto a las monjas. Estas actitudes de rebeldia son
fundamentales para comprender la produccién tedrica de Arcangela, pues
su obra, principalmente la que serd objeto de nuestro estudio, se encuentra
marcada por la distancia entre el rol que le es asignado (monja venedictina)
y su conciencia de sufrir una injusticia por parte de sus padres y la sociedad
que le adjudicé ese rol sin tener en cuenta su libertad y voluntad. Sumado
a ello, debemos mencionar la relacién de la benedictina con la Academia
Veneciana de los Incogniti, particularmente con su distinguido fundador
Gian Francesco Loredan y su secretario académico, Ferrante Palavicino.
Esta prestigiosa academia tenia fama de promover el anticlericalismo y
varios de sus miembros eran conocidos como libertinos, lo que hace aun
mis curioso el hecho de que una monja benedictina, por rebelde que fuese,
haya sido la tnica escritora mujer en gozar de la compania y el apoyo
financiero de la academia de Loredan (Panizza, 2007: 351).

En las obras que escribe Tarabotti, principalmente en la que serd objeto
de nuestro andlisis, La sempliciti ingannata o Tirannia paterna®, publicada
péstumamente en 1654, encontramos por primera vez una denuncia
abierta a la estructura patriarcal de la sociedad que resulta en beneficios
econémicos, sociales, politicos y culturales a los hombres como grupo en
detrimento de las mujeres’. Sumado a ello, Tarabotti realiza una labor
de conceptualizacién sobre las causas de esta desigualdad. El problema
principal que Tarabotti aborda en sus escritos es la denigracién de las
mujeres por parte de los padres, los eruditos, las autoridades politicas e
incluso las instituciones eclesidsticas. Esta critica al orden establecido,
tanto en sus vertientes sociopoliticas como econémicas y culturales, la
hace merecedora de ser considerada una clara precursora del feminismo
moderno (Santos Uriarte, 2023: 49).

El propésito de este articulo es analizar la particular lectura que realiza
Arcangela Tarabotti del texto biblico, especialmente del Génesis, en su obra

4. En nuestro trabajo, decidimos utilizar este segundo titulo, que por otra parte es el
que la autora pensé en un principio, debido a que segtin nuestro juicio se adecua mds a
la intencién y la vehemencia con la cual la autora denuncia las injusticias de su tiempo.
5. En el marco de este articulo, entendemos por patriarcado tanto a la subordinacién de lo
femenino a lo masculino como también la estructura social, econémica, politica y cultural
que sostiene este orden jerdrquico entre lo masculino y lo femenino. Sobre este concepto
véase el cldsico estudio de Lerner (1986).

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



Teologia y género en la critica al monacato forzado de Arcangela Taraborti 15

mads célebre, Tirannia paterna. Es por ello que en los siguientes apartados
profundizaremos en la convergencia entre teologia, politica y critica social
que lleva a la prictica Tarabotti en su denuncia de la tiranfa patriarcal de
su época. En el estudio introductorio a su traduccién al inglés de Tirannia
paterna, Letizia Panizza senala la necesidad de explorar, entre otros varios
temas, la teologia y la interpretacién biblica tarabottianas (Cfr. 2004: 29),
por lo que nuestra intencién es realizar un aporte hacia esa direccién. En
este sentido, la tesis que defendemos es que en la critica tarabottiana al
monacato forzado, la teologia y la exégesis biblica ocupan un lugar central
en su argumentacion.

Para cumplir con nuestro propésito, en primer lugar analizaremos el
lugar que ocupa el tratado Tirannia paterna en la produccién escrita de
Tarabotti. En una segunda instancia, realizaremos una aproximacién a
la prictica del monacato forzado en la Venecia del siglo XVI y XVIIL. A
continuacién, abordaremos las criticas que la autora dedica al monacato
forzado y el modo en que utiliza tanto argumentos teoldgicos como
socio-politicos en su denuncia de esta infame préctica. Por ultimo,
examinaremos su reinterpretacién de la creacién de la mujer en Génesis,
donde puede observarse la manera en que la mujer aparece como mds
noble, refinada, fuerte y digna que el varén no solo por el modo en que
fue creada, sino también por ser la causa de que el género humano alcance
la perfeccién. Asimismo, indagaremos sobre la importancia de la figura de
Eva, la cual, segtin la visién de Tarabotti, es valorada por representar la sed
de conocimiento de todas las mujeres.

1. EL TRATADO TIRANNIA PATERNA (1654) Y SU LUGAR
EN LA OBRA TARABOTTIANA

Siguiendo a Mantioni, el corpus tarabottiano puede dividirse en tres
grandes bloques (2014: 104). En primer lugar, una trilogia sobre la
condicién monacal: 7irannia paterna, obra publicada péstumamente en
1654 y con un titulo més «suavizado», La semplicita ingannata. A pesar de
todo, esta obra se incluird en el Index librorum prohibitorum del Vaticano
en 1660 (Panizza, 2004: 25). Inferno monacale, que nunca se publicaria, y,
por ultimo, Paradiso monacale, esta obra si publicada en 1643.

El segundo bloque consta de un diptico proto-feminista: / ‘Antisatira,
compuesta en 1644 como respuesta a una satira de Francesco Buoninsegni

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



16 AGUSTIN GABRIEL BIANCHI
de Siena (amigo de Loredan), en la cual el escritor se burlaba del supuesto
exceso de amor a los lujos por parte de las mujeres®; y el tratado también
polemista Che le donne siano della spezie degli uomini. Difesa delle donne,
publicado en 1651 con el pseudénimo Galerana Barcitotti y en respuesta a
una obra de 1647 titulada Che le donne non siano della spezie degli womini.
Discorso piacevole, atribuido a Orazio Plata Romano’.

Por dltimo, en 1650 se publican las Lettere familiari e di complimento,
la correspondencia de Arcangela con varias figuras relevantes de la vida
publica veneciana, dedicada a su editor y benefactor Loredan.

En este articulo, s6lo analizaremos el tratado Zirannia paterna®, pero
si hay una caracteristica transversal a toda la produccién tarabottiana es
el hecho de que hace de las circunstancias de su propia vida —siendo la
clausura involuntaria el acontecimiento capital de su experiencia vital—
el «punto de apoyo de una critica de su sociedad y el trampolin para una
visién original de la igualdad y la libertad de las mujeres» (King, 1991:
89). En su critica a la sociedad veneciana, Tarabotti no duda en acusar
directamente y sin eufemismos a los padres que encierran a sus hijas en
los conventos sin su consentimiento. El lenguaje utilizado por la escritora
veneciana es visceral y condenatorio cuando se trata de denunciar las
injusticias cometidas contra las mujeres (Aguilar Gonzadlez, 2011: 101).

Pero retornemos al distorsionado comienzo ;Cémo es posible, oh
enganadores, que encierren en su seno corazones tan crueles que no sufran
de atormentar el cuerpo de sus hijas, que son, sin embargo, de sus propias
entrafas? Con la consecuente pérdida de sus almas, cuya naturaleza es tan
noble, que sea para salvar a una sola, Cristo descenderia de los cielos y
regresarfa a la cruz si fuese necesario [...].

Cuando veo a una de estas desventuradas jovencitas traicionadas por sus
propios padres, me parece ver lo que le sucede al pajarito que, en su pura
inocencia, ahi en los frondosos drboles y en las orillas de los rios, deleita el
oido con dulce susurro y gentil armonia, consolando el corazén de quien
oye, cuando he ahi que es capturado por las redes insidiosas y privado de

6. Hay traduccién al castellano tanto de la obra de Francesco Buoninsegni de Siena como
de la respuesta de Arcangela Tarabotti. Véase Tarabotti, 2013a.

7. Obra tarabottiana también traducida a nuestro idioma. Véase Tarabotti, 2013b.

8. Sobre el andlisis de las demds obras de Tarabotti teniendo en cuenta la divisién expuesta
en los pdrrafos anteriores, véase Mantioni (2014: 115 y ss.).

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



Teologia y género en la critica al monacato forzado de Arcangela Taraborti 17

la preciosa libertad. [...] y asi enterrarlas vivas en los claustros para toda su

vida, atadas con votos indisolubles (Tarabotti, 1654: 44, 46-47)°.

Pero estas criticas no van dirigidas solamente a los padres: Tarabotti
apunta también a las instituciones religiosas y politicas que avalan estas
précticas'®. En su condicién de monja benedictina, la critica global a las
instituciones de su época, desde la familia, pasando por la Iglesia hasta el
Estado politico fue especialmente sangrante porque es emitida por alguien
que se encuentra dentro del sistema y sufre sus injusticias en carne propia
(Aguilar Gonzdlez, 2011: 109). Esta fue una de las circunstancias que llevé
a que, como se menciond, su obra haya terminado en el ndex librorum
prohibitorum.

Tirannia paterna se divide en tres libros. A lo largo de la obra, de
contenido fuertemente teoldgico y politico, se denuncia el crimen del
monacato forzado como un delito contra Dios. Se afirma también que
tanto varones como mujeres por igual fueron creados con intelecto,
memoria, voluntad y, principalmente, libre albedrio; y para justificar esta
idea realiza una interpretacién protofeminista del relato del Génesis y de la
creacién de Eva. Principalmente en el tercer libro, se realiza un elogio de la
Virgen Maria como modelo de virtud para todas las mujeres y, en palabras
de Panizza, se realiza también una lectura feminista del Nuevo Testamento

9. Tarabotti (1654: 44, 46-47): «Ma torniamo all incominciato distorso. Com’¢ possible,
0 ingannatori, che chiudate in seno un cuore cosi crudele, che soffra di tormentar il
corpo delle vostre figliuole, che pur son vostre viscere, con perdita sorse della lor anima,
la cui natura ¢ tanto nobile, che per salvarne una sola se bisognasse, Christo di nuovo
discenderebbe dal cielo in terra, e tornerebbe a partir morte di croce [...]

Parmi, quando veggio una di queste fuenturate fanciulle, cosi tradite da proprii genitori,
di veder quello, ch’aviene all’augelletto , il quale nella sua pura simplicita 14 tra le frondi
de gl’alberi , o lungo le rive de’ fiumi, vd con dolce sussurro , e con gentil’ armonia
allettando l'orecchio , e consolando il cuore di chi I'ascolta, quand’ ecco viene da rete
insidiosa allacciato, e privo della cara liberta. [...] e cosi sepelirle vive ne’chiostri, per tutta
la lor vita, legate d’indissolubili nodi [...]».

10. En su critica a estas précticas, las mujeres con verdadera vocacién para el monacato son
excluidas e incluso elogiadas por la propia Arcangela: «Porto una santa invidia allo stato
di quelle consacrate 4 Dio, che chiamate dalle divine inspirationi seguono la vocatione
con tanti buoni essempii, & opere sante, [...] queste meritano di goder in cielo la virginal
coronar. [Tengo una santa envidia al estado de aquellas consagradas a Dios, llamadas por
inspiracién divina a seguir la vocacién con tantos buenos ejemplos y santas obras, [...]
estas merecen gozar la virginal corona en el Cielo]. (Tarabotti, 1654: 58).

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



18 AcusTtiN GABRIEL BiancHI

con el fin de establecer la igualdad de género como una doctrina cristiana
fundamental (2004: 23).

Otro aspecto interesante que quisiecramos remarcar de la critica
tarabottianaen Tirannia paterna, ala par delos mencionados anteriormente,
es el desenmascaramiento de las causas sociales, econémicas y politicas
del enclaustramiento femenino que lleva a cabo. En efecto, la sumisién
de las mujeres, la supresién de su libertad, educacién y dignidad como
seres humanos responde, segin el analisis tarabottiano, a una légica de
gobierno; es decir, es producto de un interés politico y, en particular,
obedece al provecho masculino de sostener un sistema que los beneficia en
detrimento de sus pares mujeres (Santos Uriarte, 2023: 56).

2. INFERNO MONAcALE: UNA APROXIMACION A LA PRACTICA DEL
MONACATO FORZADO EN LA VENECIA DEL SIGLO XVI-XVII

Antes de adentrarnos de lleno en el contenido del tratado Tirannia paterna,
conviene detenernos sobre las caracteristicas generales de la practica del
monacato forzado que se critica alli.

El convento, esto es, el establecimiento que aloja a una comunidad
religiosa, en tanto dispositivo para controlar una poblacién femenina
excedente, es una institucién propia del occidente medieval cristiano. No
se encuentra presente ni en la antigiiedad, ni en Asia, ni tampoco en la
religién islimica (King, 1991: 81).

En el lugar y periodo que nos interesa, la Venecia del siglo XVI-XVII,
tanto la institucién mondstica como la matrimonial se encontraban
fuertemente ligadas entre si. En muchas ocasiones, para los padres era
mds rentable social y econémicamente mandar a sus hijas al convento que
casarlas y pagar los costosos dotes matrimoniales al novio: en estos casos, las
razones laicas tenfan mds peso que las devocionales. Por este motivo, tener
en cuenta las politicas matrimoniales son fundamentales para comprender
el fenémeno del monacato forzado.

Segtin Margaret King (1991: 83) y Susanna Mantioni (2016: 279), la
mayor parte de las mujeres que vivian en los conventos tenfan un origen
patricio justamente porque estos establecimientos eran una solucién
cuando las familias no podian enfrentar los gastos de dotar a todas sus hijas.
Ahora bien, esta tendencia se encontraba mds manifiesta en la repdblica
veneciana que en otros lugares: en 1581, cerca del 54% del total de las

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



Teologia y género en la critica al monacato forzado de Arcangela Taraborti 19

mujeres aristocrdticas eran monjas, mientras que el niimero de conventos
se elevaba a treinta y siete hacia finales de la Republica''.

Sumado a ello, Mantioni remarca una peculiaridad de la legislacién
veneciana: una ley promulgada por el Senado en 1501 prohibia la renuncia
de los votos mondsticos sin la aprobacién de las autoridades laicas. Esto
quiere decir que, incluso cuando se consiguiera la aprobacién de la autoridad
eclesidstica romana, la anulacién del voto mondstico podia ser impugnada
por las autoridades laicas de Venecia. Mantioni trae a colacién el caso de
Lucrezia Barbarigo en 1627, cuya renuncia a los votos fue obstaculizada por
todos los medios por parte del Senado veneciano, aun habiendo conseguido
la aprobacién desde Roma (Cfr. Mantioni, 2016: 290). Este caso nos
informa sobre la importancia politica que tenia la clausura femenina para el
poder laico de Venecia.

No debe extrafar, por lo tanto, los casos de conducta ilicita por parte
de mujeres que pertenecian de manera involuntaria a la comunidad de
los monasterios y cuyas salidas eran impedidas tanto por los padres como
por las autoridades civiles. Sobre todo, en la Republica de Venecia, la
«inconducta conventual» era un problema que era reconocido incluso por
las autoridades eclesidsticas y laicas.

Quizds en ninguna parte el problema de la mala conducta conventual
excedid al de Venecia. [...] En los siglos XIV y XV, treinta y tres conventos
se vieron involucrados en uno o mds procesamientos por fornicacién con
monjas. Nueve de ellos tuvieron entre diez y cincuentay dos procesamientos.
El caso mds escandaloso fue el del convento benedictino de Sant”Angelo
di Contorta, poblado por mujeres de las familias venecianas mds ilustres.
Entre 1401 y 1487, enfrenté cincuenta y dos procesos por delitos sexuales

(King, 1991: 85).

Estos testimonios de rebeldia permiten defender, como lo hace
Mantioni, que el silencio y la obediencia en los monasterios femeninos son
una ficcién mds que una realidad (2014: 300), y que existieron espacios
de resistencia —de autoafirmacién y modesta posibilidad de accién, mds
que de emancipacién— frente a los mecanismos de poder patriarcal que
operaban en los conventos (2014: 10-11).

11. Quince de ellos agustinos, diez benedictinos, ocho franciscanos, dos dominicanos,
uno carmelita y uno servita. Cf. King, 1991: 83.

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



20 AGUSTIN GABRIEL BIANCHI
Ahora bien, aun teniendo en cuenta los casos de rebeldia mondstica
por parte de mujeres, no podemos estimar certeramente la magnitud del
problema del monacato forzado debido a que dependemos exclusivamente
de los casos que han sido procesados y archivados por la justicia
veneciana. Es licito pensar, incluso, que muchas mujeres sin vocacién
religiosa aceptaron resignadamente su destino conventual. Lo cierto es
que incluso con los documentos disponibles en los archivos venecianos
y de otras regiones, la historiografia tendié a ignorar las respuestas que
las mujeres han dado a su propia opresién (Mantioni, 2014: 12). Es por
esta razén que el caso de Arcangela Tarabotti resulta tan excepcional, pues
es un importante testimonio que otorga voz a muchas de esas mujeres
injustamente despojadas de su libre albedrio.

Durante el siglo XVII, Venecia era una de las pocas republicas que
gozaban de libertad politica en la peninsula itdlica y sus ciudadanos se
jactaban de ello. Y, sin embargo, esta ilustre republica, libre de cualquier
coercién externa, practicaba en su seno la «mds execrable tirania contra sus
propias mujeres» (Panizza, 2004: 16). Esta tirania llevada adelante por los
hombres de la republica, sefala Tarabotti, no sélo era un crimen contra
sus congéneres, sino también contra la voluntad de Dios, quien otorgé el
regalo de la libertad tanto a sus hijos como a sus hijas.

La malicia de los hombres no podria inventar un crimen mds grande,
que aquel de oponerse directamente a las determinaciones de Dios, que
deberian ser irrevocables, y he aqui que no cesan de violarlas diariamente
con acciones interesadas.

Entre tales excesos culposos, ocupa el primer lugar la audacia de aquellos
que sin tener en cuenta el libre albedrio concedido por Su Divina Majestad
tanto a los hombres como a las mujeres, y con pretextos en apariencia
santos, pero en realidad malvados, encierran a las inocentes mujeres,
forzosamente y con engafio, entre las cuatro paredes de un monasterio,
haciéndolas residentes perpetuas de una prisién [...] (Tarabotti, 1654: 1)*%.

12. «Non poteva la malitia de gli huomini inventar la pitt enorme sceleratezza, che quella
d’opponersi immediatamente alle determinationi di Dio, che dourebbero efferirrefragabili,
e pur eglino con attioni interessate non cessano giornalmente di violarle. Fra tali eccessi di
colpe, tiene il primo luogo I’ardire di coloro, che non preguidicio del libero arbitrio de
S.D.M. concesso, tanto a’i maschi, quanto alle femine, con pretesti in apparenza santi; ma

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



Teologia y género en la critica al monacato forzado de Arcangela Taraborti 21

Esta tirania, denominada tirannia paterna por Tarabotti, se sostenia en
un complejo entramado estructural que operaba a partir de varios planos
superpuestos: teoldgico, politico, social, e, incluso, psicolégico (Panizza,
2004: 16). La tarea que se propone la autora veneciana en Tirannia paterna
no es otra que restaurar, aunque sea en una suerte de contra discurso, la
libertad de las mujeres que, como ella misma, fueron condenadas al
aberrante crimen del monacato forzado. Esta tarea, que estudiaremos en
los siguientes apartados, cobra toda su relevancia publica y politica en la
obra de la benedictina pues, mientras se continte llevando adelante este
crimen, la propia Republica de Venecia no serd auténticamente libre.

3. TEOLOGIA Y EXEGESIS BIBLICA AL SERVICIO DE LA CAUSA
DE LAS MUJERES: CRITICA A LA TIRANIA DEL PATRIARCADO EN
ARCANGELA TARABOTTI

Una de las afirmaciones mds provocadoras de Arcangela Tarabotti en el
tratado 7irannia paterna es que el convento es, para aquellas mujeres
forzadas a permanecer alli sin vocacién propia, un infierno, un entierro
en vida.

El lugar de estas infelices (hablo siempre de las monjas involuntarias) no
se puede comparar (cosa verdaderamente horrible de oir, pero verdadero)
sino a un infierno. Sélo el infierno se asemeja con la infelicidad de estas

forzadas siervas de Cristo (Tarabotti, 1654: 60)'.

Tarabotti es consciente de que su descripcion de la situacién de estas
mujeres es terrible y, sin embargo, necesaria de incluir en el debate pablico
porque, en primer lugar, la perpetuacion de esta realidad injusta pone en
peligro la libertad de la cual la repiblica veneciana se jacta; y, en segundo
lugar, porque significa la condena al eterno tormento de los ciudadanos y
ciudadanas cémplices de esta execrable tirania.

En este sentido, la escritora compara el crimen del monacato forzado que
préctica la Republica de Venecia con los tiranos mds grandes de la historia:

in realtd maluagi, chiudono con inganno forzatamente fra quattro mura d'un Monastero le
semplici donne, facendole in perpetuo habitatrici d"una prigione [...]».

13. «La stanza di queste infelici (parlo sempre delle involontarie monache) non si pud
paragonare (cosa in vero horribile da sentirsi; ma vera) che ad un’inferno. L’inferno solo
ha similitudine con infelicit di queste sfortate serve di Christon.

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



22 AGUSTIN GABRIEL BIANCHI
Nerén y Diocleciano, ambos implacables perseguidores del cristianismo en
el Imperio romano. Pero he aqui que los crimenes de sus conciudadanos
venecianos son peores que el de estos emperadores, pues estos atormentaban
el cuerpo de los martires, mientras que aquellos no sélo cometen sus delitos
contra su propia sangre —la de sus hijas y hermanas—, sino que también
condenan el alma de estas mujeres al violentar su voluntad y forzarlas a
llevar una vida que se asemeja mds a una muerte en vida'.

Ahora bien, el infierno monacal descripto por Tarabotti no sélo es la
expresién de una politica tirdnica y de una sociedad corrompida e hipdcrita;
sino también, y fundamentalmente, un delito contra la voluntad divina.

En las perfecciones de este gran edificio, en tan altos misterios, no
encuentro que, ni simbdlica ni realmente, aparezca una sola sombra,
desde la cual cualquier intelecto perspicaz pueda aceptar como signo,
de que Dios hubiese deseado que en este mundo haya monjas forzadas;
estas no son producto sino de la sola humana —o mds bien inhumana—
invencién (Tarabotti, 1654: 15)'.

Otro aspecto a destacar del pasaje anterior es que las monjas forzadas,
asi como los conventos que las alojan, no son producto de la Providencia ni
de un plan divino, sino la invencién de algunos hombres malvados. Segin
Tarabotti, estos hombres no sélo se oponen a Dios, sino que también se
burlan de él al nombrar una cosa por otra.

En suma, esta es una impia, engafiosa y maliciosa invencién de los
hombres que, no sin burla hacia Dios, el cual queria que Addn impusiese
el nombre a todas las cosas, asignaron el nombre de monjas a estas infelices

almas [...] (Tarabotti, 1654: 16)'°.

14. Cfr. Tarabotti, 1654, 44-45: «Ustedes merecen los eternos tormentos mds que Nerén
y Diocleciano, los mayores tiranos del mundo. Porque ellos, masacrando y atormentando
cruelmente los cuerpos de los santos mértires, no afectaron a tal punto sus almas» [Piti de’
maggiori Tiranni del mondo, pitt dico de” Neroni, e Diocletiani, voi meritate gli eterni
cruccii, poich’essi, truccidando, e tormentando, crudelmente i corpi de” santi martiri,
non pregiudicavano loro punto nell anima].

15. «Nelle perfettioni di questa gran fabrica, 6 in questi cosi alti misterii, non trovo,
che simbolicamente, 6 realmente apparisca pur un’ombra sola, che da qual si voglia
inteletto perspicace potesse esser accennata per segno, che Dio havesse desiderio, che in
questo mondo ci fossero monache sforzate, le quali sono effetti non daltri, che della sola
humana, anzi pilt tosto dishumana inventione».

16. «Insomma questa ¢ un’empia, ingannevole, ¢ malitiosa inventione de gli huomini,

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



Teologia y género en la critica al monacato forzado de Arcangela Taraborti 23

Tarabotti es precisa al sefialar que la invencién del monacato forzado
y la interpretacién miségina del texto biblico acarrea la hipocresia de los
hombres y, asimismo, desemboca en una situacién de ventajas y privilegios
para ellos'. Es decir, la autora del siglo XVII es consciente del cardcter
politico y de género de estos posicionamientos.

Un ejemplo de esto ltimo puede encontrarse en una licida pdgina
de Tirannia paterna, en donde Tarabotti se pregunta por la razén de que
los votos matrimoniales puedan ser disueltos y los votos religiosos que
toman las monjas no. Al ser ambos sacramentos, no habria razén para
tal diferencia. Y, sin embargo, la autora veneciana sugiere ingeniosamente
que la razén de fondo en la aceptacién del divorcio y en la negacién de
conceder la libertad a las monjas que se hayan arrepentido de sus votos es
la hipocresia.

Si en el sacramento del matrimonio, contraido en el Paraiso en estado
de inocencia, efectuado y confirmado en las personas de tantos Patriarcas y
Profetas, corroborado por la asistencia de Cristo y autenticado por el ejemplo
de la misma santisima Virgen, aunque por fuera de la ley ordinaria, y sin
ofensa de su candor virginal, con justas causas se concede el divorcio, y nudo
tan santo y tan estrecho, puede sin embargo de alguna manera desatarse, o
al menos por la muerte de una de las partes, ;por qué deben ser condenadas
las monjas con inapelable decreto en el sacramento de su profesién, a
observaciones eternamente irrefragables? (Tarabotti, 1654: 48-49)'8.

che non senza onta di Dio, il quale volle, che Adamo imponesse il nome a tutte le cose,
assignarono il titolo di monache & queste infelici [...]».

17. Cfr. Tarabotti, 1654, 3: «Pero estos no sélo no lamentan este inconveniente [el encierro
de sus hijas]; por el contrario, los mds catélicos y espirituales, o mejor dicho los mds
hipécritas, tienen como mdxima ofrecer a Dios con injusto sacrificio aquellas criaturas
para no degradar sus intereses». (Ma questi non solo non piangono tal” inconveniente,
anzi i pitt Catolici, 6 spirituali, o pilt tosto i pitt Ippocriti, per non degradar i loro interessi,
hanno per massima d offrire & Dio con ingiusto sacrificio quelle creature). Subrayado nuestro.
18. «Se nel sacramento del matrimonio, contratto nel Paradiso in istato d’innocenza,
effequito e confirmato nelle persone di tanti Patriarchi, e Profeti, corroborato
dall’assistenza di Christo & autenticato dall’essempio della medesima beatifiima Vergine,
benche fuori della legge ordinaria, e senza offesa del suo candor virginale, con giuste
cause si concede il divortio, e tutto che sia nodo cosi santo, e cosi stretto, pud nondimeno
in qualche maniera scioglersi, o almeno per la morte d’una delle parti finire; perche
denno esser condennate le monache con inappellabile decreto nel sacramento della loro
proffessione, ad osservationi eternamente irrefragabili?».

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



24 AGUSTIN GABRIEL BIANCHI
Continuando con su feroz critica al orden politico imperante que otorga
ventajas y privilegios al vardn, Tarabotti afirma desde el convento que la
falta de educacién, cultura y participacién politica de las mujeres no es
una condicién de su naturaleza, sino el producto histérico de una sociedad
patriarcal y del interés politico y las decisiones egoistas de los hombres.

También yo confieso que el ser idiota es una cualidad de nuestra
condicién, en la cual vivimos gracias a las determinaciones de ustedes,
hombres, que nos quieren ignorantes en supremo grado. Pero hacen muy
bien, segtin su politica, en mantenernos alejadas de las operaciones cientificas
del intelecto, como quienes conociendo que, sumando las ciencias a la
naturaleza y a la disposicién espiritual de las mujeres, llegarian a usurparles
los honores y las ganancias, que con medios ilicitos ustedes adquirieron,
ejerciendo las profesiones de jurisconsultos y abogados: profesiones que, si
fuesen practicadas por las mujeres, las causas se decidirfan con mds justicia,
y los clientes no quedarian despojados de riquezas como lo hacen ustedes
con tanta avaricia (Tarabotti, 1654: 153)%.

Tarabotti no niega que las mujeres aparezcan mds idiotas que los varones;
sin embargo, esto no se debe a algiin temperamento o particularidad
intelectual del sexo femenino, sino a la voluntad masculina de mantenerlas
incultas y analfabetas impidiendo su acceso a la educacién y la cultura.
Con este movimiento, Tarabotti desplaza la desigualdad de facultades y
capacidades entre varones y mujeres que podrian verificarse en su sociedad
desde un plano biolégico-natural —posicién que era justificada a partir de
la biologfa aristotélica y la teoria de los humores hipocrdtico-galénica, aun
vigentes en el siglo XVII**— hacia un horizonte histérico-politico y, por lo
tanto, contingente, es decir, posible de ser modificado.

Pero también la naturaleza, en tanto obra divina, es utilizada por
Tarabotti como critica hacia la prictica del monacato forzado y la supuesta

19. «Anch’io perd confesso, che I'esser idiota ¢ qualit nostra propria, nella quale allevate
viviamo, merc¢ le determinationi di voi altri huomini, che ne volete ignoranti in supremo
grado Ma benissimo operate, secondo la vostra politica, in tenerci lontane dall’ operationi
scientifiche dell’ intelletto, come quelli, che conoscendo, ch’agiunte le scienze alla naturale
e spiritosa dispositione delle donne, arriverebbero ad usurparui gli honori, e guadagni,
che con mezi illeciti acquistate, esercitando le professioni di jurisconsulto, ed’Avocato:
funtioni, che se fossero praticate dalle femine con piti giustitia, certo sariano decise le
cause, & i clienti non rimarebbero spogliati da noi con tanta avaritia come sono da voi».
20. Sobre la medicina en la temprana Modernidad europea remitimos a Lindemann (1999).

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



Teologia y género en la critica al monacato forzado de Arcangela Taraborti 25

inferioridad de las mujeres. En este sentido, Tarabotti elogia la varietas de
la naturaleza, cuya diversidad fue prescripta por Dios para deleitarse en su
obra y revelar su omnipotencia a los hombres. Para que haya armonia debe
haber diferencia; y si todas las creaturas fuesen iguales entre si, si todos los
seres humanos se inclinasen con misma voluntad a las mismas cosas, la
naturaleza perderfa su maravilla y la operacién divina su potencia.

Dios no dispensé a todos de una misma voluntad, un mismo deseo, un
mismo impulso, porque si bien es invariable e inmutable en si mismo, sin
embargo, se deleita en la variedad de las cosas. Diferentes son los humores
pecaminosos, y si la mdquina de este mundo, hecha con tanta arquitectura
y magisterio del Eterno Artifice, no estuviese llena de diversidad casi
infinita, sino que todas las cosas fuesen iguales entre si, no resultaria en
tanta admiracién para quien la observase. Pues, como dice el Poeta: Sdlo
por su variedad la naturaleza es bella.

Si todas las creaturas humanas, que son de la misma sustancia y con
prefijado nimero de miembros iguales, fuesen también semejantes en
todo aspecto —tamafio, colores, proporciones y belleza—, se arruinaria el
fundamento de la maravilla creada por la obra divina, y razonablemente se
podria omitir decir: Maravillosas son tus obras, Serior (Ap 15:3) (Tarabotti,

1654: 65-66)*".

Si tenemos en cuenta este encomio de la variedad y la diversidad en la
obra divina, podemos comprender la dimensién del crimen de aquellos
que, sin tener en cuenta la voluntad y la variedad de capacidades de los seres
humanos en general y de las mujeres en particular, suprimen la libertad de
las jévenes venecianas y pretenden encerrarlas en los conventos. Como

21. dddio non dispensod 2 tutte una volontd, un desiderio, un fomite, perche se bene
¢ invariabile in se stesso, & immutabile, si diletta nondimeno della varietd delle cose.
Diversi sono gl’humori peccanti, e se la machina di questo mondo fatta con tanta
architetura, e magistero dall’ artifice eterno, non fosse piena di quasi infinite diversitd; ma
che tutte le cose fossero fra di loro simili, non riuscirebbe di tanta vaghezza 4 chi la mira,
poiche, come dice il Poéta. Solo per variar natura ¢ bella. Se tutte le humane creature, che
sono d’una medesima sostanza, col prefisso numero di membra equali, fossero in tutto, e
per tutto nella sembianza, grandezza, colori, proportioni, e bellezze simili, sarebbe rouinato
il fondamento della maraviglia generata dall’ opere divine, e raggionevolmente potrebbessi
tralasciar di dire. Quam mirabilia sunt opera tua Domine?». El Poeta citado podria tratarse
de Serafino dell’Aquila (Aquilano), poeta petrarquista de finales del siglo XV.

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



26 AcusTiN GABRIEL BiancHI
mencionamos, esta prictica es, a los ojos de Tarabotti, principalmente un
crimen contra Dios y su obra.

Sélo la variedad y la diversidad, tanto en los hombres como en sus
inclinaciones, en las bestias, aves, peces, plantas, flores y frutos, causa
asombro a la inteligencia humana, y revela a nuestros ojos la omnipotencia
divina. ;Por qué, entonces, ti quieres contradecir las obras del Justisimo,
queriendo que todas las mujeres vivan conforme al hébito, en el mismo
recinto, en la misma mesa, y en todas las operaciones, mientras el Sefior de
Senores muestra un milagro de su infinita sabidurfa al haber creado todas las
cosas diversas entre si? ;Por qué quieres modificar a tu antojo esta voluntad
de que la naturaleza ha sido creada en diversidad? Esto es querer alterar y
corregir las obras de quien no puede errar (Tarabotti, 1654: 66-67)*.

Lo dicho hasta aqui justifica plenamente la caracterizacién de la sociedad
moderna patriarcal como «un estado de guerra permanente contra las
mujeres» (Santos Uriarte, 2023: 54), una guerra que se declara en diferentes
planos: politico, teolégico, socio-econdmico, simbdlico. La propia Tarabotti
hace alusién a esta declaracién de guerra por parte de los hombres hacia
las mujeres: «Haced la guerra a las inocentes a partir de vuestras malicias,
en detrimento de vuestras carnes malnacidas, que finalmente resultard en
vuestras inicuas almas en llamas y tormentos eternos» (Tarabotti, 1654:
206)*. Creemos, asimismo, que la perspectiva de la escritora veneciana se
acerca al planteo contempordneo de la antropéloga argentina Rita Segato,
para quien la guerra contra las mujeres en la sociedad actual se desarrolla
principalmente de manera informal y, por lo tanto, sin tregua, tanto en el
plano moral-simbélico como en el plano corporal-material (Cfr. 2016). En
este punto, no podemos dejar de destacar el importante lugar que ocupa la
obra tarabottiana en la protohistoria del feminismo.

22. «Solo la varietd, e dissimilitudine, tanto ne gl’huomini, quanto nelle inclinationi loro,
nelle fiere, uccelli, pesci, piante, fiori, e frutti genera stupore all” humana intelligenza, e palesa
a gl” occhi nostri la divina omnipotenza: perche dunque vuoi tu contrafar’ all’ opere del
giustissimo, con voler, che molte donne vivano tutte conformi nell” habito, nell’ habitatione,
nella mensa, & in ogni operatione; mentre il Sign. de’ Sign. mostra un miracolo della sua
infinita sapienza nell’ haver create tutte le cose fra di loro dissimili? Perche vuoi agiustare a
tuo talento quei voleri, che la natura ha creati discordi? Questo ¢ un voler’ alterar, e correger
le operationi di chi non puo errare».

23. «Fate guerra all'innocenti con le vostre tristitie, 4 pregiudicio delle vostre mal nate carni,
che finalmente poi il tutto rissulterd per I’ inique anime vostre in incendii, e tormenti eterni».

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



Teologia y género en la critica al monacato forzado de Arcangela Taraborti 27

4. LA CREACION DE LA MUJER EN EL RELATO DEL GENESIS
SEGUN ARCANGELA TARABOTTI

A continuacién examinaremos la reinterpretacién de la creacién de la
mujer relatada en el texto biblico y la exégesis tarabottiana de la figura de
Eva y su importancia en el argumento de la escritora veneciana en defensa
del sexo femenino y en contra de la prictica del monacato forzado.

Ciertamente, una de las caracteristicas de la critica al monacato forzado
y de la defensa del sexo femenino que lleva adelante Arcangela Tarabotti es
la utilizacién de las Sagradas Escrituras, incluso en contra de lo establecido
por el canon de las instituciones eclesidsticas y por los padres de la Iglesia.
La estrategia de Tarabotti es poner de su lado la Palabra de Dios en contra
de las aucroritates que defienden la desigualdad entre el varén y la mujer:
una autoridad divina, incapaz de error, contra una autoridad terrenal,
proclive a la incorrecta interpretacién del texto biblico.

En el siguiente pasaje, Arcangela no duda en sostener que la «alta
Providencia» ha concedido, tanto ala mujer (donna) como al varén (huomo),
tanto el libre albedrio como la triada intelecto, memoria y voluntad®.

Abuso grandisimo, error inexcusable, resolucién inicua, temeridad
evidente, cuando se ve claramente que aquella alta Providencia concedié
a la creatura, sea del uno o del otro sexo, no menos a la mujer que al
hombre, el libre albedrio, el intelecto, la memoria y la voluntad. Con estas
tres facultades pueden escapar del mal evitable y seguir el bien elegible, sin

temor servil [...] (Tarabotti, 1654: 3-4)%.

24. Esta triada entre intelecto, memoria y voluntad (intelligentia, memoria, voluntas) es
de raigambre agustiniana y demuestra el amplio conocimiento tarabottiano del vocabulario
filosdfico medieval. Estas tres facultades son la imagen del misterio trinitario presente en el
alma humana: por medio de ellos somos imagen de Dios y nos asemejamos a su naturaleza
(Cfr. San Agustin, c. s. Arrian., XVI, 1990: 308-310). Para Agustin, estas tres facultades no
son tres sustancias separadas, sino una vinica esencia inseparable en analogia con las personas
de la Trinidad divina: un Dios, tres personas (Padre, Hijo, Espiritu Santo); un alma, tres
Jacultades (intelecto, memoria y voluntad) (Cfy. San Agustin, trin. X, 11, 18, 1956: 605 y
ss.). Es de destacar que, teniendo en cuenta este bagaje doctrinal agustiniano, Tarabotti haga
explicito que tanto al varén como a la mujer les fuera concedido estas tres facultades que,
Juntas, hacen de ambos imagen completamente andloga de la naturaleza divina.

25. «Abuso grandissimo, errore inescusabile, rissolutione iniqua, temerita evidente, quando
si vede chiaro, che quell’alta Providenza ha conceduto alla creatura, sia 6 dell’uno, o
dell’altro Sesso, il libero arbitrio, e dottd non meno la donna, che 1’huomo, d’intelleto,

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



28 AGUSTIN GABRIEL BIANCHI
Ambos sexos poseen idénticas facultades (libre albedrio, intelecto,
memoria y voluntad) y, por lo tanto, no hay razén para postular una
desigualdad que se apoye en el género. En momentos de su defensa del
género femenino, Tarabotti sostiene la paridad entre el varén y la mujer
apoyandose en el texto biblico. La mujer, dice la autora veneciana, fue dada
al varén como «ayuda semejante a él» (Adiutorium simile sibi) (Tarabotti,
1654: 19). Basdndose en este andlisis textual, Tarabotti concluye que,
con la palabra «semejante» (simile), Dios quiso que la mujer tenga tanta
dignidad y mérito como el varén. Dicho de otra manera, que la mujer
haya sido creada en tanto ayuda, no quiere decir que sea inferior, sino que
comparte el mismo estatus ontoldgico que el primer hombre?. De hecho,
en otro pasaje de Zirannia paterna se aclara un poco mds el significado
que para Arcangela Tarabotti tenia esta caracterizacién de la mujer como
«ayuda semejante a él»: Dios cred a la mujer no en tanto subordinada al
varén, sino en tanto compania (compagna), a fin de que lo enriquezca de

memoria, e volontd, accid con queste tré¢ potenze fuggisse il mal evitabile, e seguisse il
benelegibile, non timor servile [...]».

26. Debemos senalar que el término original hebreo para «ayuda», ¥10 ‘ézer, aparece en
otros lados en el texto biblico, pero respecto del auxilio de Dios hacia el pueblo de Israel. Véase
por ejemplo en Sal 115: 9 («Oh Israel, conffa en Jehova; El es tu ayuda y tu escudo») y en
Os 13: 9 («Te perdiste, oh Isracl, mds en mi estd tu ayuda»), entre muchos otros lugares.
En ambas citas, en la Vulgata se traduce el 3171 ‘ézer por auxilium. Esto nos permite inferir
que el andlisis de Tarabotti se encuentra en lo correcto en la medida que brindar auxilium no
implica necesariamente una condicion ontoldgica menor respecto a quien lo recibe.

Otro término relacionado con adiutorium y auxilium es el de humilitas. Siguiendo a
Magnavacca (2005: 332): “Los escoldsticos, en general, la han entendido como la virtud
que impide tender inmoderadamente a lo que estd mds alld de las solas fuerzas humanas.
De este modo, implica de suyo la relacién con Dios y el reconocimiento de la necesidad
que de El se tiene”. Asi pues, la humilitas consiste en el reconocimiento de las propias
debilidades y limitaciones y tiene, como contraparte, la condicién de superbia u orgullo.
En Tarabotti, la primera cualidad, en tanto virtud, es dada a la mujer: Eva es enganada
por el demonio por su inocencia (sempliciziy). Mientras que la segunda, en tanto vicio,
es dada al varén. Es, en todo caso, el pecado addmico, caracterizado por Tarabotti como
temeridad audaz (temerita audace) y orgullo (superbia) (Cfr. Tarabotti, 1654: 30-31).
Muchas mujeres, a su vez, utilizaron la humilitas como estrategia para ingresar a los
estamentos masculinos. Para aludir a solo un par de ejemplos, podemos mencionar a
Hildegarda de Bingen y a Christine de Pizan. Para un andlisis de estas dos cualidades
(humildad y orgullo) en la construccién de la identidad religiosa femenina de los siglos
XVII y XVIII, véase Guinot (2018).

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



Teologia y género en la critica al monacato forzado de Arcangela Taraborti 29

méritos”. De ahi que Tarabotti se dirija a los hombres malvados de su
época que disponen de las jévenes a su antojo de la siguiente manera:

Si te fue dada como ayuda, no fue para servirte como esclava, como
injustamente vas sofisticando a tu favor, aduciendo razones contrarias a
las Sagradas Escrituras y a las palabras de quien no puede mentir: Crezcan
y multipliquense; llenen la tierra y dominen a los peces del mar, a las aves
del cielo y a rodas las bestias que se mueven sobre la tierra (Gn 1:28), dice el
Creador de todo tanto al hombre como a la mujer.

[...] No le dice a Addn: dominards a la mujer (Tarabotti, 1654: 22-23)%,

Hasta aqui pareceria que Tarabotti defiende la paridad entre el varén y la
mujer. No obstante, la critica tarabottiana al trato de las instituciones hacia
sus congéneres la conduce a realizar una lectura radical del texto biblico que
defienda, esta vez, la superioridad del género femenino respecto al masculino.

En contraposicién a aquellos que conciben a las mujeres como «el sexo
enfermo, débil y frégil» (sesso infermo, debile e fragile) (Cfr. Tarabotti, 1654:
21), en la interpretacién tarabottiana del Génesis la mujer aparece como
mds «noble, refinada, fuerte y digna» (nobile, delicata, forte e meritevole) que
el varén (Tarabotti, 1654: 11), principalmente por tres razones. Estas tres
razones se encuentran intimamente ligadas al modo en el cual la primera
mujer fue creada por Dios en el relato biblico.

En primer lugar, por el momento en el cual la mujer fue creada.
Dios reservé la creacién de la mujer para el final de su obra en virtud de
«privilegiarla, dar testimonio de su gracia hacia ella y alegrar al mundo

27. Cfr. Tarabotti, 1654: 8: «Sin la mujer, €l [el varén] habria sido el epigono de todas las
imperfecciones; pensando [Dios] dijo: 70 es bueno que el hombre esté sélo; hagamosle una
ayuda semejante a él. Y asi quiso fabricarle aquella companera, que debia enriquecerlo de
méritos y ser la gloria universal de toda la humanidad.» (Senza la donna egli farebbe stato
lepilogo di tutte 'imperfettioni, pensando disse Non esse bonum hominem esse solums;
Jaciamus ei adiutorium simile sibi. E cosi volle fabricargli quella compagna, che dovea
arricchirlo di meriti & essere la gloria universale di tutta I’humanitd).

28. «[...] Se t’¢ data come aiuto, non t’ha da servire per schiava, come ingiustamente
vai sofisticando & tuo pro, & adducendo raggioni contrarie alla sacra Scrittura, & alle
parole di chi non pud mentire. Crescite, et multiplicamini, et replete terram, et dominamini
piscibus maris, et volatilibus caeli, et universis animantibus, quae moventur super terram,
disse il Creator del tutto, tanto all’huomo, quanta alla donna.

[...] Non disse ad Adamo, signoreggerai la donna».

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



30 AGUSTIN GABRIEL BIANCHI
entero con su esplendor»®. Por lo tanto, al ser la Gltima en ser creada, la
mujer es la creatura mds excelente y el més bello adorno del mundo™.

En segundo lugar, la mujer es més excelente que el varén a causa del
lugar en que una y otro fueron creados. En efecto, seglin una antigua
tradicién que Arcangela retoma, Addn fue creado en el Campo de Damasco
(lugar cercano a la ciudad de Damasco), mientras que Eva fue formada
en el Paraiso Terrestre, esto es, en el Jardin del Edén. Al ser un sitio mds
sagrado, la mujer alcanza una nobleza superior respecto del varén: «Formé
al soberbio hombre en el Campo de Damasco, y de una de sus costillas
formé a la mujer en el Paraiso Terrestre»’.

En tercer lugar, la mujer es mds perfecta respecto al varén a causa de la
calidad del material con el que fue formada. Esto se desprende del fragmento

29. Cfr. Tarabotti, 1654: 10: «<Havendo |"omnipotente risservata nel fine di cosi bell ‘opra
la creatione della donna, volle privilegiarla, autenticar le di lei gratie e rallegrar” il mondo
tutto col di lei splendore».

30. Cabe sefialar que este mismo argumento aparece en el tratado De nobilitate et
praeccellentia foemini sexus de Cornelius Agrippa, publicado en 1529: «Toda la sabiduria
del creador y todo su poder fueron concluidos y consumados en la mujer, mds alld de la
cual no puede imaginarse ninguna otra criatura. [...] Asi, mientras se creaba el mundo,
la mujer fue la dltima creacién, pero la primera en autoridad y dignidad, conforme a la
concepcién de la mente divina» (2011: 79). Tenemos noticias de que Arcangela accedi6 a
una traduccion italiana de la obra de Agrippa (Cfr. Panizza, 2004: 16).

31. Tarabotti, 1654: 10: «Formd [’huomo, ch’¢ cosi superbo nel Campo Damasceno,
d’una delle cui formd la donna nel Paradiso Terrestre». Un argumento similar ya se
encontraba en La cité des dames (1405) de Christine de Pizan: Cémo Naturaleza, discipula
del Divino Maestro, iba a tener méds poder que quien le confiere su autoridad! Dios tuvo
en su pensamiento eterno la idea del hombre y de la mujer. Cuando quiso sacar a Addn del
limo de la tierra en el campo de Damasco, asi lo hizo y llevéle hasta el Paraiso Terrenal,
que era y sigue siendo el sitio mds hermoso de este mundo. Allf lo dejé dormido y formé
el cuerpo de la mujer con una de sus costillas para significar que ella debia permanecer a su
lado como su compafiera, no estar a sus pies como una esclava, y que él habria de quererla
como a su propia carne» (2013: 43). Es de remarcar el conocimiento que tenia Tarabotti
de esta tradicion, pues la localizacién del Paraiso Terrestre se encuentra en varias obras
enciclopédicas medievales tales como Speculum historiale de Vincent de Beauvais (s. XII-
XI) y Legenda aurea de Jacobus de Voragine (s. XIII). Esta tradicion es retomada también,
entre otros, por Niccold da Poggibonsi en el relato sobre su viaje a Tierra Santa en el Libro
doltramare (1345), por Franco Sacchetti en su Sposizioni dei Vangeli (1378-1381), por
Giovanni Boccaccio en su apartado dedicado a Eva en De mulieribus claris (c. 1361) y el
propio Cornelius Agrippa en su ya citada obra de 1529. Estas dos tltimas parecen ser las
fuentes principales de nuestra autora respecto a la localizacién del Paraiso Terrenal.

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



Teologia y género en la critica al monacato forzado de Arcangela Taraborti 31

citado anteriormente: mientras que el varén fue formado a partir del polvo
de la tierra, Dios hizo a la mujer a partir de la costilla del varén, es decir, de
un material mds perfecto®. A partir de estas razones, Arcangela concluye
que la mujer es el compendio de todas las perfecciones de la creacién y la
causa de que el ser humano en general alcance la perfeccion.

De esto, si no fuese mujer, deduciria el argumento de que, tanto por
la calidad de la materia como por el sitio en el cual fue creada, la mujer es
mds noble, refinada, fuerte y digna que el hombre (Tarabotti, 1654: 11)%.

5. LA FIGURA DE EVA Y SU SIGNIFICADO EN LA DEFENSA
TARABOTTIANA DEL SEXO FEMENINO

Una de las figuras mds denostadas por la tradicién fue la de la primera
mujer del relato biblico, Eva. Por esta razén, aquellas y aquellos que
pretendieron realizar un encomio del sexo femenino frente a la misoginia
de la tradicién, tuvieron que ocuparse de esta figura. Tarabotti no es una
excepcidn y, ciertamente, Eva ocupa un lugar importantisimo en su defensa
del sexo femenino™.

Primeramente, nuestra autora debe lidiar con la acusacién que se realiza
a Eva de haber sido la culpable de la caida del género humano entero por

el hecho de probar el fruto del drbol que Dios habia prohibido comer.

32. Nuevamente, una posible fuente de este argumento se encontrarfa en Cornelius
Agrippa: «Supera la mujer al varén por la materia de creacién, porque no fue creada a
partir de algtin objeto inanimado o del vil lodo, como el hombre, sino a partir de una
materia purificada, vivificante y animada, es decir, del alma racional que participa de la
inteligencia divina. El varén fue hecho por Dios a partir de la tierra, que por su propia
naturaleza produce los seres animados de cualquier género con la ayuda del influjo celeste.
Por el contrario, la mujer fue creada por Dios solo, por encima de toda accién del cielo
y de la naturaleza, sin que cooperara ninguna fuerza, concorde consigo misma en todo,
integra y perfecta» (2011: 83).

33. «Da cid, se non fossi femina, dedurrei argomento, che, e per la qualita della materia,
di cui fu formata, e per riguardo del sito in cui fu creata, la donna sia pit nobile, delicata,
forte, e meritevole, che non & 1"’huomon.

34. Tarabotti no es la primera autora italiana en tratar la figura de Eva y las implicaciones
de su pecado. La veronesa Isotta Nogarola habia dedicado todo un didlogo al tema en
1451, defendiendo, al igual que nuestra escritora, que el pecado de Addn es mds grave que
el de la primera mujer (Cfr. Nogarola, 2013).

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



32 AGUSTIN GABRIEL BIANCHI
Este #dpos clsico de la tradicidn serd rebatido por Tarabotti a partir de una
lectura ad litteram del Génesis.

El supremo motor, justisimo y perfecto en todas sus operaciones, no
puede errar. Después del incidente de la manzana, no llamé primero a la
mujer para castigarla, como principal culpable y primera causa del pecado;
sino que dijo: Addn, ;dénde estds? (Gn 3:9) No por otra razén sino para
inculparlo como principal causa de nuestro dano (Tarabotti, 1654: 25)%.

Tarabotti parte de los siguientes supuestos: el relato de la creacién en la
Biblia es fiel a los hechos y Dios es incapaz de errar debido a la perfeccién de
sus operaciones. A partir de ello, Tarabotti senala que, luego del incidente
de la manzana, Dios se dirige a Addn, no a Eva, porque el primero es el
responsable del pecado segin la omnipotencia divina. Por esta razdn, el
género humano heredé el pecado original de Addn, no de Eva. Arcangela
se hace eco de una tradicién para la cual la prohibicién de comer del fruto
fue dada a Adédn, no a Eva, porque ésta atin no habia sido creada cuando
Dios pone en palabras la proscripcién®. Por esta misma causa, si ambos

35. «Il supremo motore, che, giustissimo e perfetto in ogni sua operatione, non puo errare;
dopo il fallo del violato pomo, non chiamo prima la donna per riprenderla 6 castigarla,
come principalmente rea, e prima cagione del peccato; ma disse: Adam ubi es? Non per
altra cagione che per publicarlo origine principale del nostro danno». Senalamos aqui
que en varios de los fragmentos que citamos de Tarabotti, la autora veneciana demuestra
conocer el vocabulario filoséfico aristotélico-tomista de las causas para referirse a Dios.
En la teologfa tarabottiana, Dios es entendido tanto como causa formal, final y eficiente.
En los pasajes que elegimos para ilustrar el pensamiento de Tarabotti, Dios aparecié
como supremo motor del Universo, es decir, aquel que produce el movimiento o cambio.
Asimismo, Dios se manifiesta como justisimo y perfecto en todas sus operaciones. En este
sentido, Dios es el bien supremo, fuente y origen de todas las esencias y perfecciones de
la creatura. Por dltimo, nuestra autora también se refirié al Creador como un artesano o
artifice eterno respecto de su obra (edificio [fzbrica), méquina del mundo, arquitectura).
Magnavacca sefala, al respecto, que el término artifex durante el Renacimiento se comenzé
a aplicar metaféricamente al Dios Creador (2005: 96). Todos estos sentidos se solapan en
la teologfa tarabottiana. Otras referencias a Dios en Tirannia paterna son sommo fattore
(1654: 5), facitore dell’universo (1654: 9), Benedetto Creatore (1654: 15), Celeste Creatore
(1654:17) y eterno Benefattore (1654: 282).

36. Mientras que la proscripcién de comer del drbol aparece en Gn 2:17, la creacién de la
mujer a partir de la costilla de Addn se relata en Gn 2:22.

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



Teologia y género en la critica al monacato forzado de Arcangela Taraborti 33

hubieran pecado, Addn lo hizo con conocimiento de que lo hacia; mientras
que Eva, si se considera que pecd, lo hizo por ignorancia y enganada®.

Asimismo, el hecho de que la serpiente haya decidido engafar a Eva
indica que ella era juzgada como la creatura mds excelente de la creacién,
y, por lo tanto, una afrenta mayor a la potestad del Dios judeocristiano.
En la lectura tarabottiana, es un hecho elogioso de la cualidad femenina
que la serpiente engafie a Eva diciendole que comiera del fruto prohibido
porque, al hacerlo, conseguiria sabidurfa. En efecto, teniendo en cuenta
este elemento, Arcangela Tarabotti hace de la sed por el conocimiento
(brama di sapere), es decir, el deseo de aprender, la principal caracteristica
de Evay, por extensidn, del género femenino iz toro.

No de otro modo la serpiente infernal sugiri6 a Eva que comiera la
manzana prohibida, sino sélo suponiendo que ese fruto era apto para
aprender la sabiduria. «Seréis, le dijo, conocedores del bien y del mal (Gn
3:5), y asi ella, por esta sed de conocimiento, sin culpar a quien es como
es, complacié al maldito tentador. De esto surge cierto argumento: que las
mujeres no son tan torpes que no aprecien la inteligencia, como ustedes
sirvientes salvajes andan publicando. Y si bien las infelices estdn excluidas
de la posibilidad de aprender las artes perfectamente, debido a vuestra
temeraria tiranfa; sin embargo, tienen un estimulo continuo de su lado,
que las espolea a profesarlas (Tarabotti, 1654: 171-172)%.

37. Este mismo argumento aparece en De nobilitate et praeccellentia faemini sexus de
Cornelius Agrippa: «la bendicién le fue otorgada gracias a la mujer, en cambio, la ley, ley
de ira y de maldicidn, gracias al varén. Al varén le habfa sido prohibido el fruto del 4rbol,
no a la mujer, que todavia no habia sido creada; en efecto, a ella Dios la quiso libre desde
el principio. Por eso el varén pecé al comer, no la mujer; el varén causé la muerte, no la
mujer. Y todos nosotros hemos pecado por Addn, no por Eva, y contraemos el pecado
original no a partir de la primera mujer sino del primer varén». (2011: 104-105).

38. «Non con altri mezzi suggeri il serpente infernale ad Eva il cibarsi del vietato pomo,
se non solo col suporle, che quel frutto fosse atto a far apprendere la sapienza. Eritis, le
diss egli, scientes bonum, et malum, e cosi ella per questa brama di sapere, non biasimeuole
in chi si sia, compiacque al maledetto tentatore. Da cid cavasi certo argomento, che le
donne non siano cosi stollide, che non apprezzino l"intelligenza, come voi altri intendenti
selvatici andate publicando. E se ben le infelici sono escluse dal poterle perfettamente
apprendere, per la vostra temeraria tirannide, con che loro il dinegate: tengono elle perd
un continuo stimolo 4 fianchi, che le sprona al proffesso delle dottrine».

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



34 AGUSTIN GABRIEL BIANCHI
Asi pues, Arcangela valora la figura de Eva no por el pecado de comer la
manzana, sino por representar la sed de conocimiento de todas las mujeres.
En el marco de esta valoracién presente en la cita anterior, Tarabotti
denuncia la desigualdad en el acceso a la cultura entre varones y mujeres.
La causa de esta desigualdad, se desprende del argumento tarabottiano,
no es una supuesta condicién natural que limita intelectualmente a las
mujeres; todo lo contrario, pues las mujeres cuentan con un «estimulo
continuo» a profesar las artes. La causa de esta desigualdad, en cambio, se
encuentra en la expulsién del sexo femenino de los espacios de la cultura;
marginacién perpetuada por la tirania del varén. En otras palabras,
Tarabotti denuncia ya a mitad del siglo XVII uno de los fundamentos que
sostienen al patriarcado, y lo hace reinterpretando a uno de los principales
personajes que alimentaron los argumentos miséginos durante siglos: la
primera mujer del relato biblico.

6. A MODO DE CONCLUSION

En el presente articulo hemos explorado las criticas de Arcangela Tarabotti
a un problema social relevante de su tiempo: el monacato forzado de
Venecia en el siglo XVII. Observamos el desenmascaramiento que ofrece
la autora sobre la matriz patriarcal de la sociedad en la que vive, y la indole
de los argumentos que utiliza para sostener su posicion.

En efecto, Tarabotti muestra con toda claridad que el monacato
forzado responde a una légica de gobierno patriarcal que ofrece ventajas
sociales, econdmicas, politicas y culturales a quienes ejercen esta tiranfa.
La consciencia del cardcter politico y la perspectiva de género que lleva a
la practica la escritora veneciana del siglo XVII no deja sorprender en este
punto y ya tuvimos la oportunidad de destacarla como un claro antecedente
del feminismo moderno.

Hemos observado cémo Tarabotti comienza postulando la igualdad
entre varén y mujer a partir de sus caracteristicas en comun (libre albedrio
y las tres facultades: intelecto, memoria y voluntad), para luego sostener la
superioridad del género femenino en virtud del orden cronolégico (tltima
en la creacién), el sitio (el Paraiso Terrenal) y la calidad del material (la
costilla del primer hombre) a partir de la cual fue creada. Luego hemos
tenido la oportunidad de analizar la valorizacién de Tarabotti respecto a la
figura de Eva y cémo la primera mujer viene a representar el deseo de saber

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



Teologia y género en la critica al monacato forzado de Arcangela Taraborti 35

de todas las mujeres, en contra de la tradicién candnica que privilegiaba la
lectura de Eva como ingenua y culpable del pecado original y la pérdida de
gracia de la humanidad.

El hecho de que utilice argumentos teoldgicos y la exégesis biblica
para sostener la paridad de género y criticar la practica del monacato
forzado también es algo a subrayar respecto a Tarabotti, y bien la puede
hacer merecedora de anticipar, en lineas generales, la corriente de teologia
feminista de fines del siglo XIX y mitad del siglo XX*. En efecto, segin
Arcangela Tarabotti no hay que desechar o desautorizar la Palabra de Dios
para enfrentarse a aquellos que la utilizan para denostar al género femenino,
sino reinterpretarlo y utilizarlo en su contra.

Al imputar a los hombres de su época un crimen a la vez politico y
teoldgico, Tarabotti pone en cuestién los fundamentos mds firmes que
sostenfan la realidad social de su época, pues se atrevié a dudar de la
supuesta libertad de la que se jactaban ciudadanos y gobernantes de la
serenissima republica de Venecia. Por ello, el contra discurso que ofrece la
escritora desde el convento benedictino resulta, como ha senalado Susanna
Mantioni (2014: 300 y ss.), uno de los episodios de autoafirmacién y
resistencia frente al poder patriarcal mds importantes de los albores del
pensamiento feminista en la Modernidad.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Agrippa, C. (2011): Acerca de la nobleza y excelencia del sexo femenino.
trad. Marta Royo ez al. Buenos Aires: Ed. Winograd.

Aguilar Gonzdlez, J. (2011): Las matadistas italianas del siglo XVII.
Sevilla: ArCiBel Editores.

Agustin de Hipona (1990): Réplica al sermén de los arrianos [c. s.
Arrian.]. Obras Completas XXXVIII. Madrid: B.A.C.

Agustin de Hipona (1956): Tratado sobre la Santisima Trinidad [trin.].
Obras Completas V. Madrid: B.A.C.

Gibellini, R. (1998). La teologia del siglo XX. trad. Rufino Velasco.
Santander: Ed. SAL TERRAE.

39. Sobre la teologia feminista véase Gibellini (1998: 445-476).

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



36 AcGusTiN GABRIEL BiaNcHI
Guinot, L. (2018). «El orgullo y la humildad en la construccién de la
identidad religiosa femenina durante los siglos XVI1 y XVIIl», eHumanista/
IVITRA, 14, pp. 41-57.

King, M. (1991): Women of the Renaissance. Chicago y Londres:
University of Chicago Press.

Lerner, G. (1986): The Creation of Patriarchy. Nueva York: Oxford
University Press.

Lindemann, M. (1999): Medicine and Society in Early Modern Europe.
Cambridge: Cambridge University Press.

Magnavacca, S. (2005): Léxico técnico de filosofia medieval. Buenos
Aires: Mifo y Dévila.

Mantioni, S. [tesis de doctorado]: Monacazioni forzate e forme di
resistenza al patriarcalismo nella Venezia della Controriforma, (2014), heep://
hdl.handle.net/2307/4241 [Consultado: 10/02/2024].

Mantioni, S. (2016): «Y fui vestida e hice después la profesién con
la boca, pero no con el corazén: el fenémeno de los monacatos forzosos
femeninos en Venecia (siglos XVI-XVII)», en G. E Rubio (ed.),
Caleidoscopio de la vida cotidiana (siglos XVI-XVIII). Logrono (La Rioja):
Editorial Sinindice, pp. 279-291.

Nogarola, 1. (2013): ;Quién pecé mds, Addn o Eva?. trad. Juan Aguilar
Gonzilez. Sevilla: ArCiBel Editores.

Panizza, L. (2004): «Volume Editor’s Introduction», en A. Tarabotti,
Paternal Tiranny. trad. Letizia Panizza. London: The University of
Chicago Press.

Panizza, L. (2007): «Tarabotti, Arcangela», en D. Robin ez al. (eds.),
Encyclopedia of Women in the Renaissance. Italy, France and England.
California: ABC-CLIO, pp. 351-355.

Pizdn, Cristina de. (2013): La ciudad de las damas. trad. Marie-José
Lemarchand. Madrid: Ed. Siruela.

Santos Uriarte, I. (2023): «Arcangela Tarabotti: metafisica y politica»,
Logos. Anales del Seminario de Metafisica, 56 (1), pp. 47-66. https://doi.
org/10.5209/asem.84182.

Segato, R. (2016): La guerra contra las mujeres. Madrid: Traficantes
de Suenos.

Tarabotti, A. (1654): La semplicita ingannata de Galerana Baratotti.
Leiden: G. Sambix (Elzevier).

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



Teologia y género en la critica al monacato forzado de Arcangela Taraborti 37

Tarabotti, A. (2013a): Antisdtira menipea. Contra el lujo de las mujeres.
trad. Dolores Ramirez Almazan. Sevilla: ArCiBel Editores.

Tarabotti, A. (2013b): Las mujeres son de la misma especie que los hombres.
trad. Juan Aguilar Gonzdlez. Sevilla: ArCiBel Editores.

AcgusTiN GaBRIEL BiancHI: Profesor Universitario de Educacién
Superior en Filosofia y Especialista en Filosofia Politica por la Universidad
Nacional de General Sarmiento. Actualmente se encuentra realizando el
Doctorado en Filosofia en la Universidad de Buenos Aires y es becario
doctoral del CONICET. Su investigacién se centra en las influencias
neoplaténicas y herméticas de la antropologia bruniana.

Publicaciones recientes: <El concepto de anima mundo en el Renacimiento:
Nicolds de Cusa, Marsilio Ficino y Giordano Bruno» en la revista /ngenium
(en prensa); «El tiempo en suspension: aspectos teoldgico-filoséficos
de la idea de wan Shabaw en Revista lberoamericana de Teologia (2025);
«Naturalismo, politica y religién en Giordano Bruno» en Cuadernos de
Filosofia. Revista del Instituto de Filosofia de la Universidad de Buenos Aires
(2023); «Una pensadora renacentista: Christine de Pizan y la construccién
de un sujeto politico femenino en La ciudad de las damas (1405)», en Juan
Rearte y Guadalupe Marando (comp.); La lengua literaria como activismo
politico de las mujeres y las disidencias en la modernidad europea (2023);
«Tullia d’Aragona: una lectura feminista avant la lettre del neoplatonismo
renacentista» en la revista Cuadernos del Sur Filosofia (2023).

Lineas de investigacion:

— Filosofia del Renacimiento y la temprana Modernidad.

Correo: agustinbianchil9@gmail.com

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)






