
«La mesa portaplumea al libro» 
¿Un sinsentido? La lectura 
tradicional y la lectura austera 
del sinsentido en Wittgenstein

«The table penholders the book» Nonsense? The 
traditional reading and the austere reading of 
nonsense in Wittgenstein

Camila-Rocío Riquelme-Fierro 

Universidad de la Concepción (Chile)

Fecha de envío: 27/11/2023

Fecha de aceptación:  17/04/2024

DOI: 10.24310/crf.17.1.2025.17918 

 

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025), pp. 187-215. 
ISSN: 1889-6855 ISSN-e: 1989-3787 DL.: PM 1131-2009 

Asociación para la promoción de la Filosofía y la Cultura en Málaga (FICUM)

Resumen

El objetivo de este trabajo es examinar 
el problema amplio de la teoría del 
juicio como relación múltiple de 
Bertrand Russell. En primer lugar, 
explicaremos las ideas fundamentales 
de dicha teoría, la cual postula que el 
juicio es una relación entre el sujeto 
y una multiplicidad de entidades, y 
esta figuran en el juicio como meros 

objetos. Posteriormente, analizaremos 
la lectura tradicional del problema 
amplio o la crítica del sinsentido que 
Wittgenstein realiza a dicha teoría, 
cuyo núcleo se sintetiza en la idea 
de que bajo la teoría del juicio como 
relación múltiple es posible juzgar 
sinsentidos, porque nada regula que 
las entidades puedan sustituirse por 
otras entidades del género lógico 
incorrecto. Por último, analizaremos 



188 Camila-Rocío Riquelme-Fierro

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Introducción

En Principia Mathematica (1910) y en On the Nature of Truth and 
Falsehood (1910) Russell introduce la teoría del juicio como relación 
múltiple. Esta teoría plantea que las actitudes como los juicios y 

creencias no son una relación dual entre el sujeto de la actitud y un objeto 
único, sino son una relación entre el sujeto de la actitud y un objeto que 
es una pluralidad. Por ejemplo, bajo un enfoque proposicional, el juicio 
de Otelo de que Desdémona ama a Casio es una relación entre Otelo y 
la proposición unificada «Desdémona ama a Casio», donde la relación de 

lo que Wittgenstein plantea sobre 
el sinsentido en el Tractatus. En base 
a esto, concluiremos que existen 
dos interpretaciones de la crítica del 
sinsentido: la lectura tradicional, y la 
lectura austera del sinsentido. 

Palabras claves

Teoría del juicio como relación 
múltiple; problema amplio; 

proposición; sinsentido; Russell, 
Wittgenstein.

Abstract

The aim of this paper is to examine 
the wide problem of Bertrand 
Russell’s multiple relation theory of 
judgment. Firstly, we will explain 
the fundamental ideas of that theory, 
which postulates that judgment is a 
relationship between the subject and 
a multiplicity of entities, and these 

appear in the judgment as mere objects. 
Then, we will analyze the traditional 
reading of the wide problem or the 
criticism of nonsense that Wittgenstein 
makes of said theory, whose core is 
synthesized in the idea that under the 
multiple relation theory of judgment it 
is possible to judge nonsense, because 
nothing regulates that entities can 
be replaced by other entities of the 
incorrect logical genus. Finally, we will 
analyze what Wittgenstein raises about 
nonsense in the Tractatus. Based on 
this, we will conclude that there are 
two interpretations of the criticism of 
nonsense: the traditional reading, and 
the austere reading of nonsense.

Keywords

Multiple relation theory of 
judgement; wide problem; 

propositions; nonsense; Russell; 
Wittgenstein.



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

«La mesa portaplumea al libro» ¿Un sinsentido? 189

amar unifica a los constituyentes Desdémona y Casio. En contraste, la 
teoría del juicio como relación múltiple sostendrá que dicho juicio es una 
relación entre Otelo, Desdémona, Casio y la relación de amar. Y es el acto 
de juzgar de Otelo lo que unificaría los elementos mencionados. 

En 1913 Wittgenstein realiza una crítica fundamental a la teoría del 
juicio como relación múltiple de Bertrand Russell. Esta crítica es conocida 
como «el problema amplio» o «la crítica del sinsentido». Las distintas 
interpretaciones coinciden en que dicha crítica causó el abandono de la 
teoría y del manuscrito Theory of Knowledge (1913) por parte de Russell. Sin 
embargo, las interpretaciones no coinciden en la naturaleza de la crítica de 
Wittgenstein, en parte, porque esta solo se deja ver en algunos manuscritos 
y cartas entre los autores. La interpretación más aceptada es que bajo la 
teoría de Russell todas las entidades son del mismo género, por lo que no 
podemos distinguir sujetos, ni predicados, ni verbos. Esto nos lleva a la 
posibilidad de intercambiar, por ejemplo, la entidad que ocupa el lugar 
de un verbo por la entidad que ocupa el lugar de sujeto en un juicio. Por 
ejemplo, la entidad «juega» en el juicio de que Catalina juega los dados por 
la entidad «Pedro» obteniendo el juicio de que Catalina Pedro los dados, 
lo cual constituiría un caso de sinsentido. Denominaré esta interpretación 
como la lectura tradicional del sinsentido.

Plantearé una lectura alternativa denominada lectura austera del 
sinsentido, la cual está basada específicamente a la noción del sinsentido 
defendida por la interpretación resoluta del Tractatus de Diamond y 
Conant1. Esta lectura rechaza que el sinsentido se deba a transgresiones 
específicas de tipo lógico relacionadas con el género de las entidades. Esto, 
porque para el Wittgenstein del Tractatus solo tendríamos un tipo de 
entidades: los objetos o los nombres, cuyas posibilidades de combinación 
son internas a estos. Los sinsentidos ocurrirían únicamente porque no se ha 
asignado significado a alguna de las partes de una proposición. El asunto 
fundamental es que podríamos asignarlo, por lo que el sinsentido ya no se 
explica en virtud de que una palabra ocupe un lugar correspondiente a otro 
género lógico. En el Tractatus Wittgenstein repite la crítica del sinsentido a 
la teoría de Russell, por lo que comprenderemos la crítica bajo el sinsentido 
austero. Sintéticamente, la idea es que para Wittgenstein lo fundamental 
en su teoría es que si dos nombres (u objetos) pueden ocurrir juntos en 

1. Si la lectura resoluta del Tractatus es o no acertada no es el objetivo de este artículo.



190 Camila-Rocío Riquelme-Fierro

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

la proposición, es porque esos nombres pueden combinarse y ya. Por lo 
que el sinsentido ocurriría cuando se falla en otorgarles significado. En este 
sentido Russell no lograría explicar la combinación de los constituyentes, 
sino que las entidades ocurrirían por separado y la forma lógica se añadiría 
posteriormente.  En base a lo anterior, sostendremos que para Wittgenstein 
existen dos explicaciones del sinsentido: la lectura tradicional del sinsentido 
(de 1913) y la lectura austera del sinsentido (del Tractatus). 

I. La teoría del juicio como relación múltiple de 
Bertrand Russell

Una de las cuestiones más importantes a resolver para Russell fue 
proporcionar una teoría del juicio satisfactoria. Russell denominó 
«juicio» o «creencia» al tipo de fenómeno mental en el que las cosas son 
representadas en la consciencia de cierta manera, con la convicción de 
que así son realmente (Russell en Zalabardo, 2015: 15). El autor da el 
siguiente ejemplo en The Philosophy of Logical Atomism: Si yo pregunto 
¿qué día de la semana es hoy? Y tú respondes «jueves», ocurre en tu mente 
en ese momento la creencia de que es jueves (Russell, 1919: 48). Según 
Zalabardo, la principal tarea de la teoría del juicio de Russell es entender 
la manera específica en la que la mente está relacionada con el mundo en 
un juicio. 

En The Principles of Mathematics (1903) Russell comprende las 
proposiciones como entidades estructuradas, de naturaleza extramental y 
extralingüística, cuyos componentes consistirían en objetos y relaciones del 
mundo. Tal como indica Zalabardo, esta descripción de las proposiciones 
refleja su descripción de los hechos. Para Russell, un hecho es una entidad 
compleja en la que ciertos objetos se combinan en una unidad mediante 
una relación (Zalabardo, 2015: 17). Russell lo expresa así: «dada cualquier 
relación entre objetos, estos objetos en relación forman un objeto complejo 
que puede ser llamado hecho» (Russell, 1907: 45). Vemos que tanto las 
proposiciones verdaderas como las proposiciones falsas exhibirían la 
misma estructura que los hechos, dado que ambas constituyen una unidad 
de elementos efectuada por una relación. Pero justamente por ello esta 
caracterización de las proposiciones nos lleva a la dificultad de explicar 
las proposiciones falsas, pues nos encontramos con una entidad falsa que 



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

«La mesa portaplumea al libro» ¿Un sinsentido? 191

consiste en objetos relacionados realmente por un verbo o relación, lo cual 
resulta difícil de explicar. 

Russell examina esta dificultad en su análisis sobre el juicio. Dado que 
existen los juicios falsos, por ejemplo, el juicio de Paula de que el gato usa 
un suéter, debiésemos aceptar que la mente de Paula se relaciona con una 
entidad tal, la proposición «el gato usa suéter»2, que sus constituyentes están 
relacionados realmente entre sí. Sin embargo, el juicio es falso precisamente 
porque dicha entidad no existe. Russell examina esta dificultad que surge 
de la explicación del juicio como relación dual y plantea una segunda 
estrategia: la teoría del juicio como relación múltiple.

I.i. Primera estructura del juicio como relación múltiple
Como vimos en la sección anterior, para Russell, de la necesidad de admitir 
la falsedad en las creencias se sigue la imposibilidad de considerar la creencia 
como una relación mental hacia un solo objeto, el cual correspondería a 
aquello que se cree (Russell, 1912: 61). Es decir, que un sujeto S juzga que 
p no será explicado como una relación entre el sujeto S y la proposición 
que juzga (p). Por ejemplo, supongamos que Otelo juzga falsamente que 
Desdémona ama a Casio. Naturalmente, no podríamos decir que esta 
creencia consiste en una relación con el objeto «Desdémona ama a Casio», 
porque si dicho objeto existe, entonces la creencia sería verdadera. Ahora 
bien, no existe dicho objeto. «Por consiguiente su creencia no puede 
consistir en una relación con este objeto» (Russell, 1912: 61). Es así como 
Russell llega a la idea de que una teoría del juicio no puede consistir en una 
relación entre la mente y un solo objeto, a saber: una proposición. Russell 
plantea que la relación que se da al juzgar o al creer es una relación de varias 
entidades y no de solo dos entidades (Russell, 1912: 62). En el caso de 
Otelo este no tendría en su mente el objeto «Desdémona ama a Casio», sino 
que tendríamos una relación de cuatro entidades una de las cuales es Otelo. 
Russell estipula que la relación del sujeto con cada uno de los constituyentes 
será de tipo «ser consciente de», en tanto que para juzgar debemos ser 
conscientes de ellos, e introduce el concepto de familiaridad3 (acquaintance) 

2. Utilizaremos comillas simples para referirnos a las proposiciones y los constituyentes 
de estas.
3. La familiaridad (acquaintance) es para Russell una forma de consciencia inmediata 
(Proops, 2011, p. 152).



192 Camila-Rocío Riquelme-Fierro

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

para referirse a aquello (Russell, 1910: 220, Russell, 1912: 80). El autor 
explica que esto no significa que el juicio como tal consiste en que Otelo 
tiene una relación con Desdémona, otra relación con amar y también otra 
con Casio, lo que serían tres relaciones por separado, sino que en una 
creencia la relación relevante es una relación comprehensiva que se da 
entre Otelo y todos los constituyentes a la vez. El hecho complejo en el 
que Otelo juzga es un conjunto de cuatro entidades (Otelo, Desdémona, 
amar y Casio) enlazados por la relación de juzgar y es esta relación la que 
otorga unidad al complejo, o constituye una unidad compleja, tal como 
el cemento otorga unidad a los ladrillos (Russell, 1910: 220, Russell, 
1912: 81). Así, se concluye que un juicio o una creencia es aquello que 
«relaciona una mente con varias cosas diferentes a ella […] no es otra 
cosa que esta relación de creer o juzgar que enlaza la mente con diversas 
cosas distintas de ella» (Russell, 1912: 80). Russell considera la mente 
como sujeto del juicio y las entidades juzgadas como objetos. Entonces, 
cuando Otelo juzga que Desdémona ama a Casio, Otelo es el sujeto, y 
Desdémona, amar y Casio son los objetos del juicio. Ahora bien, según 
lo mencionado anteriormente, tanto el sujeto como los objetos son todos 
constituyentes del juicio. Esta idea original de Russell para definir el juicio 
podría formalizarse así: 

J (S, a, R, b)

Tal que J es el juicio del sujeto S sobre los objetos a y b estando en la 
relación R. En el caso del juicio de Otelo ya mencionado tendríamos:

J (O, d, A, c) 

En dicho caso se trata de Otelo juzgando que Desdémona ama a Casio. 
Como puede verse, el juicio se caracteriza en términos de dos relaciones: 
una relación principal y una relación subordinada. La relación principal 
es la actitud proposicional del juicio y la subordinada es la relación de 
amar. Puede verse también que en el esquema no figura la proposición 
«Desdémona ama a Casio», pues no hay tal cosa como las proposiciones 
como objeto del juicio, sino solamente, en este caso, dos objetos y una 
relación subordinada que el sujeto predica de ellos en el juicio. Russell 
establece que, a diferencia de los juicios falsos, en los juicios verdaderos 



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

«La mesa portaplumea al libro» ¿Un sinsentido? 193

existe otra unidad compleja, un complejo extramental, en la cual la relación 
subordinada, que era uno de los objetos de la creencia, enlaza los otros 
objetos (Russell, 1912: 81). Así, por ejemplo, si Otelo cree verdaderamente 
que Desdémona ama a Casio, hay una unidad compleja tal como «el amor 
de Desdémona a Casio» compuesta por los objetos de la creencia, en el 
mismo orden que figuraban en la creencia y unidos por la relación que era 
uno de los constituyentes de la creencia. En cambio, si Otelo cree falsamente 
que Desdémona ama a Casio, no hay una unidad compleja tal como  «el 
amor de Desdémona a Casio». Así, «si los dos términos están unidos en 
un complejo por la relación, la creencia es verdadera; de lo contrario, es 
falsa» (Russell, 1912: 81). Russell se refiere a esta unidad compleja como 
hecho correspondiente a la creencia, por lo que una creencia será verdadera 
cuando haya un hecho correspondiente, y falsa cuando no haya un hecho 
correspondiente (Russell, 1912: 82). 

Vemos que en la teoría del juicio como relación múltiple se mantiene la 
idea de que los juicios verdaderos están relacionados con un hecho, es decir, 
que un juicio es verdadero si y solo si existe un complejo extramental con 
las entidades relacionadas tal y como aparecen en el complejo judicativo y, 
sin embargo, aceptar esto no lleva a la consecuencia absurda de creer hechos 
falsos porque ya no está el supuesto de la relación dual con un solo objeto. 
Así, Russell resuelve el problema de los juicios falsos a través de descartar la 
idea de que el juicio es una relación dual entre la mente y la proposición. 

I.ii. Segunda estructura del juicio como relación múltiple
En Theory of Knowledge (1913) Russell plantea una nueva versión de 
la teoría del juicio como relación múltiple4. En relación con las ideas 
planteadas en 1910 y 1912 Russell introduce un nuevo constituyente 
a la estructura del juicio, a saber, la forma lógica. Esta no se introduce 
para solucionar el problema del orden o sentido (Hylton, 1990: 344, 
Zalabardo, 2015: 26). De hecho, para Russell las dificultades que surgen 
del problema de la dirección no son esenciales para explicar el juicio o la 
creencia, por lo que decide examinar el caso de aquellos complejos que 
no presentan el problema de la dirección (Russell, 1913: 112). Russell 
explica que:

4. Este libro es publicado en 1984.



194 Camila-Rocío Riquelme-Fierro

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Si estamos familiarizados con a y con la similitud y con b, 
podemos entender la afirmación «a es similar a b», incluso si no 
podemos compararlos directamente y «ver» su similitud. Pero esto 
no sería posible a menos que supiéramos cómo se juntan, es decir, a 
menos que estuviéramos familiarizados con la forma de un complejo 
dual (Russell, 1913: 101).

Vemos que además de tener familiaridad con los constituyentes es 
necesario, además, saber cómo se juntan. En la versión anterior de la teoría 
del juicio como relación múltiple Russell sostuvo que los objetos y el 
sentido de la relación eran suficientes para explicar el complejo judicativo. 
Sin embargo, Russell repara en que esto no garantiza que los objetos del 
complejo estén unidos. Supongamos que S juzga que A y B son similares. Si 
este juicio es verdadero, entonces el complejo ya correspondería a unidad 
estructurada. Y, por el contrario, si el juicio es falso, la relación de juicio no 
puede brindar unificación a aquello:

En realidad, no podemos «unirlos» (A, B y similitud), ya que A 
y B son similares, en cuyo caso ya están unidos, o son diferentes, 
en cuyo caso ninguna cantidad de pensamiento puede obligarlos a 
unirse (Russell, 1913: 31). 

A raíz de este problema Russell ofrece un argumento para incorporar 
las formas lógicas al complejo judicativo. Russell considera que el proceso 
de «unión» que podemos efectuar en el pensamiento es el proceso de 
relacionarlos (A, B y similitud) con la forma general de los complejos 
duales (Russell, 1913: 32). El autor explica que la comprensión de la 
forma podría expresarse como «algo y algo tienen una cierta relación», y 
al relacionarnos con los objetos llegamos a la idea de que «algo, a saber, 
A y algo, a saber, B, tiene una relación, a saber, semejanza» (Russell, 
1913:116). Russell agrega para juzgar que A es similar a B necesitamos 
entender la forma del complejo que debe existir si dicho complejo fuese 
verdadero (Russell, 1913: 116). 

El autor establece que al igual que cuando juzgamos es necesario tener 
primeramente familiaridad con las entidades del juicio, también es preciso 
tener familiaridad con la forma lógica. Dado que habíamos establecido 
que cuando juzgamos, los objetos que son constituyentes del juicio son 
aquellos con los que estamos familiarizados, entonces, tendríamos al sujeto 



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

«La mesa portaplumea al libro» ¿Un sinsentido? 195

S, la relación de juzgar J y como constituyentes del juicio tendríamos los 
objetos a, R, b en el caso de una relación dual, y sumado a esto, z, la forma 
de los complejos duales. El complejo total del juicio ocurrirá cuando el 
sujeto S tiene una relación J con los objetos en cuestión. La simbolización 
es la siguiente: 

J (S, a, R, b, z) 

Entonces, el juicio de que A es similar a B consistiría en un complejo 
tal que la relación de juicio conecta a S, A, B, similitud y la forma general 
de los complejos duales. 

II. La lectura tradicional de la crítica del sinsentido

Russell sostiene que en la teoría del juicio como relación múltiple la 
relación de juzgar es la encargada de unificar y otorgar dirección a los 
constituyentes. Dentro de los objetos que juzgamos, el verbo subordinado 
ya no relacionará a los constituyentes. Russell explica que en esta teoría 
el verbo figura como un objeto más. Es decir, que el verbo5 cumplirá el 
mismo rol neutral que los demás constituyentes. Es justamente esto lo 
que Russell considera como una de las fallas decisivas de su teoría antes 
de 1913. En The Philosophy of Logical Atomism6 (1919), Russell considera 
algunas dificultades que había enfrentado la teoría del juicio y menciona 
lo siguiente:

El punto está relacionado con que haya dos verbos en el juicio 
y con el hecho de que ambos verbos tienen que ocurrir como verbos, 
porque si una cosa es un verbo, no puede ocurrir sino como verbo. 
Supongamos que tomo «A cree que B ama a C», «Otelo cree que 
Desdémona ama a Casio». Ahí tienes una creencia falsa. Tienes 
este extraño estado de cosas de que el verbo «ama» aparece en esa 
proposición y parece ocurrir como relacionando a Desdémona con 
Casio cuando de hecho no es así, pero sin embargo ocurre como 

5. El verbo subordinado es el verbo o relación que sería responsable de la unidad del 
hecho que tendría que darse para que la creencia sea verdadera. Es decir que si S cree que 
Desdémona ama a Casio, el hecho correspondiente a la creencia, si esta fuese verdadera, 
es el hecho de que Desdémona ama a Casio, en el cual ama relaciona realmente a 
Desdémona y Casio.
6. Publicado en 1985.



196 Camila-Rocío Riquelme-Fierro

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

un verbo, ocurre del modo en el que un verbo debe. Quiero decir 
que cuando A cree que B ama a C, tiene que haber un verbo en 
el lugar donde ocurre «ama». No se puede poner un sustantivo en su 
lugar. Por lo tanto, está claro que el verbo subordinado (es decir, 
el verbo distinto de creer) funciona como un verbo y parece estar 
relacionando dos objetos, pero de hecho no lo hace cuando un juicio 
resulta ser falso (Russell, 2010: 57-58). 

Russell resume el problema así:

Entonces traté el verbo como si uno pudiera ponerlo simplemente 
como un objeto […] como si uno pudiera poner «ama» al mismo 
nivel que Desdémona y Casio (Russell, 2010: 59).

Podemos considerar estos pasajes como fuentes de información para 
comprender la naturaleza de la crítica del sinsentido. En base a esto 
mantendremos que:

(a) Los sinsentidos son aquellos juicios en los que las posiciones de los 
objetos y verbo subordinado son ocupadas por entidades del tipo lógico 
incorrecto.

Ahora bien, ¿a qué nos referimos con entidades del tipo lógico incorrecto? 

II.i. Objetos del género lógico incorrecto
La teoría del juicio como relación múltiple se sitúa dentro de la teoría 
general de los complejos. Básicamente, un complejo es todo aquello que 
tenga constituyentes (Russell, 1985: 79 en Johnston, 2012: 16). Estos 
constituyentes figuran en el complejo que ellos constituyen. Russell habla 
del modo en que figuran los constituyentes, dado que un constituyente 
no solo ocurre en un complejo, sino que ocurre de un modo particular. 
Johnston (2012) sostiene que Russell tipifica sus entidades en referencia 
a tales modos. Consideremos lo expuesto en la primera parte del primer 
capítulo. Tenemos entidades que son relaciones y otras entidades que solo 
pueden entrar en el complejo como sujeto de un predicado o como una de 
las entidades de la relación. Johnston sostiene que el tipo lógico (logical type) 
de una entidad restringe las formas en las que puede y no puede aparecer 
dentro de los complejos (Johnston, 2012: 16). Por ejemplo, Aristóteles 
corresponde a un particular que no puede ocurrir como verbo que relacione 



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

«La mesa portaplumea al libro» ¿Un sinsentido? 197

a Sócrates y Platón, dado que esto atentaría contra la naturaleza misma de 
Aristóteles como objeto o particular.

Ahora bien, hablar de tipos (types) genera confusiones en la discusión, 
por lo que es necesario introducir la distinción entre tipos (types) y géneros 
(kinds) que establece Pincock (2008). La teoría de tipos en Principia 
Mathematica (2010) establece distinciones de tipo entre funciones 
proposicionales. Mientras que los géneros (kinds) son los particulares y 
universales (u objetos, propiedades y relaciones). Esta diferencia puede 
visualizarse mediante el siguiente ejemplo: la proposición «Sócrates es 
sabio» no tiene como un constituyente la función proposicional «x es 
sabio», sino el universal «sabiduría». En Principia los objetos, propiedades 
y relaciones corresponden a una misma categoría: las entidades, las cuales 
se caracterizan por corresponder al estatus ontológico de ser. Y todas estas 
entidades pueden ser el sujeto lógico de alguna proposición. Por tanto, 
todas las entidades russellianas caen bajo una sola categoría metafísica. 
Hasta ahora la discusión planteada sugería que el problema de las entidades 
que entran en el complejo judicativo involucra en algún sentido la teoría 
de tipos (Griffin, 1985, Sommerville, 1980, Johnston, 2012). Vimos que 
esto no es así, por lo que es preferible reformular el problema del sinsentido 
del siguiente modo, para evitar confusiones:

(a*) Los sinsentidos son aquellos juicios en los que las posiciones de los 
objetos y verbo subordinado son ocupadas por entidades del género (kind) 
lógico incorrecto.

Por tanto, lo que se requeriría para evitar la ocurrencia de sinsentidos es 
distinguir los distintos géneros de entidades que pueden entrar al complejo 
judicativo. La solución requerida puede expresarse así:

(S) Para evitar sustituciones indebidas que permiten el sinsentido 
debemos garantizar que los objetos, propiedades y relaciones son entidades 
de distintos géneros.

II.ii. Sinsentido a través de la sustitución incorrecta 
Ahora bien, ¿cómo, en base a (S), se resolvería el problema del sinsentido? 
Podemos comprender el problema claramente a través del argumento de la 
sustitución formulado por Johnston:

Si hay un complejo A lógicamente posible en el cual la entidad e1 
aparece en un modo m (por ejemplo, como relación dual) y un complejo B 



198 Camila-Rocío Riquelme-Fierro

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

lógicamente posible en el cual una segunda entidad e2 aparece en el mismo 
modo m, entonces hay un complejo lógicamente posible A’ que resulta de 
substituir e2 por e1 en cualquier posición que aparezca en A en el modo m 
(Johnston, 2012: 19). 

De acuerdo con la teoría del juicio como relación múltiple, el juicio de 
Otelo de que Desdémona ama a Casio es un complejo en el que uno de 
sus constituyentes es el amor. En este caso el amor no relaciona a los demás 
constituyentes, por lo que figura como un objeto más. Es decir, aparece 
bajo el género de objeto. Dado el argumento de la sustitución, es posible 
sustituir el amor por cualquier otra entidad equivalente, incluyendo el 
particular Yago. Esto porque ambas entidades corresponderían al mismo 
género. Asimismo, podríamos sustituir «sostiene» en el juicio de que la 
mesa sostiene el libro por «portaplumas» obteniendo el juicio de que la 
mesa portaplumea al libro. 

Consideremos otro ejemplo. El juicio de que Platón es mortal es un 
complejo cuyos constituyentes son Platón y la mortalidad. Dado que ambos 
son meros objetos, podríamos sustituirlos por cualquier otra entidad. Por 
ejemplo, podríamos sustituir mortalidad por Sócrates obteniendo el juicio 
de que Platón es Sócrates, en el cual Sócrates figura como predicado (dado 
que el juicio inicial era un juicio predicativo y no un juicio de identidad). 
El problema que surge para Russell es explicar que el juicio de que Platón 
es mortal difiere del juicio de que Platón es Sócrates tal que el primero 
representa a Platón y la mortalidad como combinados en sujeto y predicado 
y el segundo no representa a Platón y a Sócrates como combinados en 
sujeto y predicado (Johnston, 2012: 33). Sería este precisamente el punto 
de Wittgenstein en la carta de 1913 en donde «Mortalidad es Sócrates» es 
un ejemplo de sinsentido:

He cambiado mis puntos de vista sobre los complejos «atómicos»: 
Ahora creo que las Cualidades, Relaciones (como Amor), etc. ¡Son todas 
cópulas! Esto significa que analizo la proposición sujeto-predicado, 
digamos, «Sócrates es humano» en «Sócrates7» y «Algo es humano» (que 
me parece no es complejo). La razón de esto es muy fundamental: ¡Creo 
que no puede haber distintos tipos de cosas! En otras palabras, cualquier 
cosa que pueda ser simbolizada por un nombre propio simple debe ser 

7. Utilizaremos comillas simples para referirnos a los constituyentes de las proposiciones 
wittgenstenianas, los cuales corresponden a nombres,



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

«La mesa portaplumea al libro» ¿Un sinsentido? 199

de un tipo. Y además: Toda teoría de tipos debe ser hecha superflua por 
una teoría correcta del simbolismo: Por ejemplo, si analizo la proposición 
«Sócrates es mortal» en Sócrates, mortalidad y (∃ x, y)∈1(x, y) necesito 
una teoría de tipos que me diga que «Mortalidad es Sócrates» es un 
sinsentido, porque si trato «Mortalidad» como nombre propio, como 
lo hice, no hay nada que me impida hacer las sustituciones del modo 
incorrecto (Wittgenstein, 1979: 25). 

En esta carta Wittgenstein compara dos análisis de hechos de la forma 
sujeto-predicado. En el primer análisis la cópula combina el sujeto y el 
predicado como objetos en un complejo unitario. En el segundo análisis 
el predicado cumple el rol de combinación y tiene al sujeto como único 
objeto. Como vemos, Wittgenstein propone distinguir entre dos géneros: 
los objetos (o nombres) y las propiedades, relaciones, etc. Estas últimas 
son formas (cópulas), y dado que son de distinto género que los objetos, 
no pueden ser reemplazadas por los objetos. Es así como (S) bloquearía 
la posibilidad del sinsentido russelliano: Sócrates no puede ocupar la 
posición de predicado porque no es el género de cosa que puede cumplir 
el rol asignado a los predicados (Zalabardo, 2015: 16)8. La crítica, en 
definitiva, es que para Russell no hay distinción entre géneros de cosas en el 
complejo judicativo, por lo que podemos reemplazar objetos y propiedades 
obteniendo juicios o proposiciones tales como «La mesa portaplumea el 
libro» o «Mortalidad es Sócrates». En el primer caso un objeto figura como 
verbo y en el segundo caso un objeto figura como predicado. 

El recorrido hasta ahora es que bajo la teoría del juicio como relación 
múltiple (i) todas las entidades pertenecen al mismo género, por tanto (ii) 
podemos reemplazarlas por cualquier entidad dentro del juicio. Pero (iii) 
esto da lugar a sustituciones incorrectas en la que sujetos figuran como 

8. Pese a que Zalabardo sostiene que Sócrates no puede ocupar la posición de 
predicado porque no puede cumplir el rol predicativo, sostiene más adelante que «los 
juicios de sinsentidos de los que Wittgenstein acusa a la teoría de Russell de permitir 
son específicamente juicios de un solo verbo: los complejos que resultarían si el verbo 
subordinado en un juicio hecho de buena fe fuera reemplazado por algo que no sea un 
verbo» (Zalabardo, 2015, p. 18). Este no parece ser el caso si consideramos el mismo 
ejemplo planteado en el que «Mortalidad es Sócrates» es un sinsentido precisamente 
porque Sócrates figura como predicado, el cual podemos obtener por sustitución de 
«Mortalidad es inevitable». En este tipo de casos el sinsentido no lo obtuvimos por 
reemplazar el verbo subordinado (ser) por algo que no sea un verbo, sino por reemplazar 
un predicado por un objeto. 



200 Camila-Rocío Riquelme-Fierro

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

predicados y sujetos figuran como verbos, obteniendo así sinsentidos. Es 
necesario, por tanto, garantizar frente a (i) que los objetos, propiedades y 
relaciones sean de distintos géneros. Esto es lo que postula Wittgenstein 
en la carta de 1913 al distinguir los objetos/nombres de los predicados. 

III. Los objetos, propiedades y relaciones tractarianas

En la ontología de Russell, Frege y Wittgenstein de 1913 existen 
distintas entidades cuyas categorías lógicas se caracterizan por sus roles de 
combinación. En cambio, en el Tractatus no habría géneros de entidades 
que contrasten con los objetos (Johnston, 2009: 148), ya que no existe 
la distinción entre objetos (o nombres) versus formas, porque las formas 
son absorbidas en los objetos y corresponden ahora a sus posibilidades de 
combinación. Por tanto, no parece incorrecto decir que en la ontología de 
Wittgenstein hay un solo género lógico, que está constituido justamente 
por los objetos tractarianos. En junio de 1915 Wittgenstein escribe que 
«Las relaciones y propiedades, etc, son objetos también» (Wittgenstein, 
1979: 61 citado en Johnston, 2009: 148). Además, sostiene que: 

Objetos, etc. se utiliza aquí para cosas tales como un color, un punto 
en un espacio visual, etc (…) Una palabra no tiene sentido excepto 
en una proposición. Los «objetos» también incluyen relaciones; una 
proposición no son dos cosas conectadas por una relación. «Cosa» 
y «relación» están en el mismo nivel. Los objetos cuelgan como si 
estuvieran en una cadena. (Wittgenstein, 1980: 120). 

Vemos, por tanto, que las propiedades y relaciones son objetos. Por 
tanto, objetos, propiedades y relaciones están al mismo nivel. Wittgenstein 
ya no defiende distintos géneros de cosas, como en la carta de 1913, 
sino que debemos pensar en los objetos, propiedades y relaciones «como 
constituyentes de un único género (kind) lógico» (Johnston, 2009: 5). Tal 
como indica Pears:

Hay importantes fuentes de evidencia no solo en su trabajo 
preparatorio para el libro, sino también en sus comentarios 
posteriores sobre él, muchos de los cuales implican que al menos 
había permitido la posibilidad de contar las relaciones y propiedades 
como objetos (Pears, 1987: 9). 



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

«La mesa portaplumea al libro» ¿Un sinsentido? 201

Ahora bien, ¿qué es lo que define a un objeto tractariano como tal? 
La característica esencial de los objetos o cosas en el Tractatus es que sean 
posibles constituyentes de estados de cosas. Wittgenstein dice que «§2.012: 
Si una cosa puede ocurrir en un estado de cosas, la posibilidad del estado 
de cosas debe estar escrita en la cosa misma». Las posibilidades que tiene 
un objeto para combinarse son internas y constituyen su forma lógica. 
Esta naturaleza lógica interna les permite combinarse con otros objetos 
para constituir estados de cosas. Dado que los objetos son entidades que 
requieren combinarse unas con otras, podemos decir igualmente que todas 
las partes de un signo proposicional son insaturadas o incompletas (Candlish 
y Damnjanovic, 2012: 88). Pero si todas las partes son incompletas, ¿acaso 
pueden combinarse de cualquier modo? Candlish y Damnjanovic sostienen 
que, por ejemplo, los nombres pueden combinare de cualquier modo, dado 
que su naturaleza consiste simplemente en la posibilidad de combinarse con 
otros nombres para constituir un signo proposicional. Siguiendo esta idea, 
parece que podríamos constituir una unidad proposicional, por ejemplo, 
con los nombres de la colección [«mesa», «portaplumas», «libro»]. En efecto, 
para Candlish y Damnjanovic (2012: 90) la respuesta de Wittgenstein sería 
que sí se puede. Es solo un hecho contingente que nuestras reglas sintácticas 
no permitan tal combinación. Si, por ejemplo, asignáramos un significado 
al hecho de que «mesa» y «libro» ocurren al lado de «portaplumas», entonces 
«La mesa portaplumas al libro» sería un signo proposicional con sentido. 
Consideremos otro ejemplo clásico: «Mortalidad es Sócrates». Los objetos 
de la colección [Mortalidad, Sócrates] pueden ciertamente combinarse 
entre sí. Solo expresamos lingüísticamente dicha combinación en «Sócrates 
es mortal», pero nada (lógicamente) impide que pudiéramos expresarla en 
«Mortalidad es Sócrates». Ya no cabe explicar el sinsentido por un error 
lógico en la combinación de nombres y formas (o predicados), porque 
ahora solo tenemos palabras, los nombres tractarianos, que en principio 
pueden combinarse entre sí de cualquier modo. Wittgenstein nos dice: 

§5.4733 Frege dice: «Toda proposición legítimamente construida 
debe tener un sentido: y yo digo: Toda proposición posible 
está legítimamente construida, y si no tiene sentido esto se debe 
únicamente a que no le hemos dado un significado a cualquiera de 
sus partes constitutivas».



202 Camila-Rocío Riquelme-Fierro

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Así «Sócrates es idéntico» no dice nada, porque no habíamos dado 
ningún significado a la palabra «idéntico» como adjetivo. Pues cuando 
entra como signo de identidad simboliza de modo completamente 
distinto —la relación designada es por completo diferente— y, por 
lo tanto, el símbolo es en los dos casos enteramente distinto: los dos 
símbolos tienen el signo en común sólo por accidente. 

Podemos inferir de esto que si «Mortalidad es Sócrates» corresponde a 
un sinsentido, es porque no le hemos dado un significado a «es Sócrates», 
pero la cuestión fundamental es que podríamos dárselo. La posibilidad de 
los signos proposicionales requiere que hayamos establecido una sintaxis 
convencional que determina las maneras en que las palabras pueden 
relacionarse entre sí, tal como indican Candlish y Damnjanovic (2012: 91): 
«una vez decididas las convenciones particulares, la lógica misma dicta las 
formas en que se pueden combinar varios signos». Los autores agregan: 

Para obtener un signo proposicional que exprese un sinsentido, 
tendríamos que crear un signo con una forma lógica imposible. 
Como esto es imposible, nuestros intentos de hacerlo terminarían 
diciendo nada. Por ejemplo, si tomamos un signo que normalmente 
usamos como nombre propio y lo colocamos en una posición de 
adjetivo, habremos hecho un signo proposicional sin sentido hasta 
que le asignemos un significado cuando lo usemos como adjetivo 
(Candlish y Damnjanovic, 2012: 91).

Por ejemplo, si tomamos el signo «Sócrates» que normalmente usamos 
como nombre propio y lo colocamos como adjetivo en «Mortalidad es 
Sócrates» obtendremos un signo proposicional sin sentido hasta que le 
demos un significado a «es Sócrates». Entonces, podríamos interpretar «es 
Sócrates» como es una propiedad de Sócrates, y así decir algo con sentido 
mediante el signo proposicional «Mortalidad es Sócrates». La cuestión 
fundamental es que, según el Tractatus, el sinsentido no puede deberse a 
que ciertos signos no puedan combinarse entre sí. 

III.i. La lectura austera del sinsentido
En la sección anterior caracterizamos el sinsentido como el resultado de 
combinaciones lógicas erróneas en el que un sujeto, por ejemplo, ocupa el 



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

«La mesa portaplumea al libro» ¿Un sinsentido? 203

lugar de un predicado. Por ejemplo, el juicio de que Carlos es Raúl, donde 
«es Raúl» figura como predicado, correspondería a un juicio sinsentido. 
Durante las últimas décadas se han enfrentado dos interpretaciones sobre 
el Tractatus conocidas como la lectura tradicional y la lectura resoluta. 
Estas dos interpretaciones se presentan como explicaciones diferentes del 
propósito de Wittgenstein, y por ello difieren en la forma de entender 
la penúltima proposición del libro «Mis proposiciones son esclarecedoras 
de este modo; que quien me comprende acaba por reconocer que son 
sinsentidos, siempre que el que comprenda haya salido a través de ellas fuera 
de ellas» (Wittgenstein, §6.54). Para esta investigación, no nos centraremos 
en las interpretaciones del Tractatus, sino de las nociones de sinsentido que 
se desprenden de ellas.

Para comprender la discusión en torno al sinsentido tal como lo entiende 
Wittgenstein en 6.54, es necesario introducir la distinción entre sinsentidos 
sustanciales y sinsentidos austeros. Los primeros ocurrirían como resultado 
de poner una entidad de una categoría lógica en el lugar que corresponde a 
una entidad de otra categoría. Esto constituiría una violación de la sintaxis 
lógica debido a la combinación ilegítima de palabras significativas (Segatto, 
2022: 3). Se trata una vez más del tipo de sinsentidos identificados en 
la sección anterior. Y esta concepción del sinsentido la que Wittgenstein 
emplearía en su crítica a la teoría russelliana del juicio. Precisamente porque 
surgen desde la transgresión de ciertos límites específicos de la sintaxis lógica, 
por lo que son lógicamente ilegítimos. Por otro lado, tenemos el segundo 
tipo de sinsentidos, considerados como austeros o meros sinsentidos. Este 
tipo de sinsentidos se produce cuando hay una cadena de signos en los que 
no puede percibirse ningún símbolo (y por tanto no puede haber un error 
lógico) justamente porque no hemos dado un significado determinado a 
alguno de los signos (Bronzo, 2012: 47, Conant, 2000: 191). 

Cora Diamond y James Conant han defendido la lectura resoluta9 del 
Tractatus la cual se compromete con el sinsentido austero. Se defiende que 
Wittgenstein habría estado comprometido solo con esta concepción del 
sinsentido en el Tractatus (por tanto, la proposición 6.54), según la cual el 

9. Esta es una lectura del Tractatus que ofrece una explicación alternativa a la lectura 
estándar. No atenderemos a esta distinción en esta investigación, sino que nos centraremos 
en la noción de sinsentido. 



204 Camila-Rocío Riquelme-Fierro

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

sinsentido solo puede surgir de una falta de significado, no de la presencia 
de un tipo errado de significado (Segatto, 2022: 2). 

La idea central del sinsentido austero es que el sinsentido solo resulta de 
no haber dado significado a ciertas palabras, por lo que no habría distintos 
tipos de sinsentidos. Tal como indica Bronzo (2012: 48), se abandonan 
los sinsentidos que surgirían cuando una proposición transgrede ciertos 
criterios especificados por una teoría del significado, expresando un 
contenido lógicamente ilegítimo. Pues, se puede dar significado a un 
signo de diferentes maneras. Igualmente, Diamond y Conant (2004: 58) 
argumentan que la lectura resoluta del Tractatus rechaza cualquier idea según 
la cual los sinsentidos son una suerte de violación de alguna condición lógica 
en la construcción legítima de oraciones. Pues, no hay ninguna oración 
o proposición intrínsecamente defectuosa. De ahí que «si una oración no 
tiene sentido, entonces, desde el punto de vista del sinsentido que forma 
parte de cualquier lectura resuelta, contiene una palabra o palabras a las que 
no se les ha dado significado10» (Diamond & Conant, 2004: 59). Es decir, 
no habría sinsentidos que ocurren porque ciertas palabras ocupan el lugar 
lógico correspondiente a otras palabras, y así los significados presentes que 
tienen esas palabras no pueden combinarse adecuadamente entre sí. En los 
términos russellianos ya conocidos, se trataría de que no hay sinsentidos 
que ocurran porque cierta entidad ocupa el lugar lógico correspondiente a 
otra entidad. Básicamente, vemos que esta lectura es incompatible con la 
noción que habíamos introducido en la sección II:

(a*) Los sinsentidos son aquellos juicios en los que las posiciones de los 
objetos y verbo subordinado son ocupadas por entidades del género lógico 
incorrecto. 

Por tanto, desde una lectura resoluta del Tractatus según la cual solo 
habría sinsentidos austeros, ya no es válido interpretar así la crítica de 
Wittgenstein a la teoría del juicio como relación múltiple. Pues, la teoría 
de Russell no podría fallar porque permita sinsentidos especificados por 
(a*), es decir, sinsentidos que surgen por errores lógicos de combinación.

III.ii. El sinsentido como falla en el significado 
de las partes

10. Las itálicas se han agregado para este trabajo.



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

«La mesa portaplumea al libro» ¿Un sinsentido? 205

La lectura resoluta aboga por la idea de que el sinsentido no puede surgir de 
emplear un signo de manera incorrecta, sino de no haber determinado el 
sentido, es decir, no haber dado significado a alguna de las partes. Conant 
sostiene que la sintaxis lógica no se ocupa de signos, sino de símbolos, y un 
símbolo solo tiene vida dentro del contexto de una proposición significativa 
(Conant 2001: 41-42 en Segatto, 2022: 4). Pero la sintaxis lógica no es una 
teoría con la tarea de distinguir las combinaciones de símbolos legítimas 
de las ilegítimas, porque simplemente, dado que los símbolos (a diferencia 
de los signos) ya se rigen por una sintaxis lógica, no hay combinaciones de 
símbolos que sean ilegítimas (Segatto, 2022: 4). Wittgenstein dice así que 
«cualquier proposición posible está construida legítimamente» (§5.4733). 
Retomando el ejemplo de «Sócrates es idéntico», aquí tendríamos un 
sinsentido porque no le hemos dado ningún uso lógico-sintáctico (y por 
tanto ningún significado) a «es idéntico» como predicado monádico en 
lugar de su uso habitual como predicado relacional de dos argumentos, 
por ejemplo, en «Sócrates es idéntico a Felipe». Retomemos ahora el 
ejemplo de «Mortalidad es Sócrates». Si lo analizamos bajo esta explicación 
tractariana deberíamos decir, análogamente, que «Mortalidad es Sócrates» 
es un sinsentido porque no hemos dado ningún uso lógico-sintáctico 
(y por tanto ningún significado) a «es Sócrates». Por lo que en este caso 
«Sócrates» no simboliza nada. No podríamos afirmar bajo esta explicación 
que «Mortalidad es Sócrates» es un sinsentido porque «Sócrates» es una 
entidad-sujeto y aparece figurando como parte de un predicado, lo cual es 
incorrecto en términos lógico-sintácticos, puesto que si fuera así no sería 
un sinsentido: es un sinsentido solo en tanto que no le hayamos dado un 
uso lógico-sintáctico como parte de un predicado. Wittgenstein repite que 
si (una proposición) no tiene sentido esto se debe únicamente a que no le hemos 
dado un significado a cualquiera de sus partes constitutivas. En el Tractatus 
explica con mayor detalle su noción de sinsentido, por lo que no parece 
inadecuado sospechar que a esta altura Wittgenstein ya no sostuviera una 
concepción del sinsentido tal como lo expresa (a*).

Diamond y Conant sostienen que la ausencia de sentido no es algo 
que pueda inferirse a partir de algún criterio de ilegitimidad lógica. La 
presencia del sentido no dependería de una teoría del significado que 
determine condiciones de legitimidad para el uso de las palabras que 
puedan ser quebrantadas dando origen así a un sinsentido. Según el 



206 Camila-Rocío Riquelme-Fierro

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Tractatus, ninguna combinación de signos que podamos juntar puede fallar 
por motivos de ilegitimidad lógica: 

§5.4732: No podemos darle a un signo un sentido erróneo. 
Entonces, no podemos concluir mediante un análisis de alguna 
condición específica que los signos no tienen sentido. 

Por ejemplo, si «Sócrates Platón» no tiene significado es porque no le 
hemos dado significado al hecho de que «Sócrates» está a la izquierda de 
«Platón». Lo interesante es que podríamos otorgárselo, porque «cualquier 
cadena de signos puede tomarse como un hecho de varias maneras; y que 
esos signos estén en estas o aquellas relaciones puede tomarse entonces 
para significar esto o aquello» (Diamond y Conant, 2004: 60). En ese caso, 
podríamos preguntar «¿Quién enseñó a quién?» y responder «Sócrates 
Platón». Una vez más, no hay ninguna condición lógica que sea quebrantada 
por «Sócrates Platón». Los autores ofrecen otro ejemplo: «Jane merengues 
los huevos». Este ejemplo claramente podría corresponder a un sinsentido 
según la lectura tradicional puesto que merengues no es el género de cosa 
que pueda ocupar el lugar de un verbo en una proposición o juicio. Si, por 
ejemplo, escucháramos el ejemplo en una conversación habitual, nuestra 
propia capacidad ordinaria para hablar y pensar nos llevaría a reconocer 
que en «Jane merengues los huevos» no se usa «merengue» en la forma que 
habíamos aprendido. Pues, no habíamos utilizado antes dicha palabra para 
referirnos a una acción. Pero, los autores agregan, podemos considerar que 
el ejemplo no carece de sentido, si nos damos cuenta de un nuevo uso. 
Por ejemplo, una persona podría introducir una nueva manera de usar la 
palabra «merengues», o incluso «merenguea», para hablar de una forma 
de batir con alegría. Ahora bien, si escuchamos que «Jane merengues las 
ecuaciones» sin saber el contexto o tener alguna explicación, sospecharíamos 
con razón que nos encontramos frente a un sinsentido. Nuevamente lo 
relevante, en caso de no haberle dado un uso a la palabra, es que podríamos 
dárselo. Para la lectura austera del sinsentido, una oración no tiene sentido 
solo si contiene una palabra o palabras sin significado. 

Conant se pregunta: ¿Es posible identificar una expresión como 
perteneciente a una categoría lógica particular si ocurre en un lugar 
incorrecto? La respuesta de Wittgenstein sería que no. Si queremos saber si 
una palabra pertenece a una expresión-objeto o a una expresión-concepto 



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

«La mesa portaplumea al libro» ¿Un sinsentido? 207

en una proposición, empleando ahora la terminología fregeana, no 
podemos simplemente basarnos en concepciones anteriores, sino analizar 
la estructura lógica del juicio y observar qué rol lógico cumple ese segmento 
de la proposición, es decir, cómo contribuye al sentido del todo (Conant, 
2000: 189). Wittgenstein dice:

§3.3 Sólo la proposición tiene sentido; sólo en el contexto de la 
proposición tiene el nombre significado.

§3.314 La expresión tiene sólo significado en una proposición […].

§3.32 El signo es la parte del símbolo perceptible por los sentidos.

§3.321 Dos símbolos diferentes pueden también tener en común 
el signo (el signo escrito o el signo oral). Los designan de diferente 
modo y manera.

Lo relevante para Conant es la distinción entre signo y símbolo. El 
signo es aquello que puede ser percibido por los sentidos, mientras que 
el símbolo es una unidad lógica que expresa algo en la proposición. Por 
ejemplo, «Viena es la capital de Austria» y «Trieste no es Viena» tendrían 
en común el signo «Viena» (así como el signo «es»), pero ningún símbolo 
en común. A este respecto, Wittgenstein escribe:

§3.323 En el lenguaje corriente ocurre muy a menudo que 
la misma palabra designe de modo y manera diferentes porque 
pertenezca a diferentes símbolos –o que dos palabras que designan 
de modo y manera diferentes se usen aparentemente del mismo 
modo en la proposición. Así, la palabra «es» se presenta como 
cópula, como signo de igualdad y como expresión de la existencia; 
«existir», como un verbo intransitivo, lo mismo que «ir»; «idéntico», 
como adjetivo; hablamos de algo, pero también de que algo sucede. 
(En la proposición «Verde es verde»  —donde la primera palabra es 
un nombre propio y la última un adjetivo—, estas palabras no sólo 
tienen diferente significado, sino son también diferentes símbolos). 



208 Camila-Rocío Riquelme-Fierro

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

El signo proposicional «Verde es verde» puede ser tomado como 
simbolizando tres cosas distintas. Por ejemplo, podríamos decir que Mr. 
Verde es verde, que Mr. Verde es Mr. Verde o que el color verde es el 
color verde (Conant, 2000: 193). Conant hace énfasis en que el signo 
«es» simboliza relaciones lógicas distintas en los tres casos. En el primer 
caso «es» simboliza una cópula, en el segundo caso «es» expresa una 
relación de identidad y en el tercer caso «es» expresa una relación de co-
extensionalidad. En cuanto al signo «verde», en el primer caso tenemos 
que la primera ocurrencia es un nombre propio y la segunda un adjetivo, 
en el segundo caso sus dos ocurrencias son como un nombre propio, y en 
el tercero sus dos ocurrencias son como un nombre común. Volviendo a 
la cita de Wittgenstein, el signo «verde» no solo tiene distinto significado, 
sino que también son símbolos distintos. Conant concluye que, a través de 
los ejemplos, Wittgenstein intenta mostrar que no podemos deducir de 
la notación del lenguaje ordinario cómo un signo simboliza en un caso 
dado (Conant, 2000: 193). Ahora bien, ¿cómo es que podemos llegar a 
saber esto? Wittgenstein dice en §3.326: «Para reconocer el símbolo en 
el signo debemos considerar el contexto de su uso significativo». Se sigue 
inversamente, como sostiene Conant, que reconocer un signo proposicional 
como sinsentido es ser incapaz de reconocer el símbolo (es decir, el uso 
significativo) en el signo (Conant, 2000: 194). 

Para Diamond y Conant, no podemos diagnosticar sinsentidos en 
términos de la transgresión de condiciones para que una combinación de 
signos sea una proposición (Diamond y Conant, 2004: 60). Ni siquiera 
para inferir que alguna palabra o ciertas palabras en una proposición carecen 
de significado. Siguiendo la idea de que la unidad significativa básica es la 
proposición, y los nombres, relaciones y propiedades se abstraen, tenemos 
que un sinsentido no es una unidad significativa, por lo que no podríamos 
abstraer partes significativas. Es decir, no podemos abstraer símbolos o 
palabras significativas, porque estas no ocurren como partes parciales 
significativas si la proposición a la que pertenecen de entrada no tiene 
sentido. Tal como indica Conant: «Uno puede identificar la contribución 
que los sentidos de las partes de una proposición hacen al sentido del todo 
solo si el todo tiene un sentido» (Conant, 2000: 194). 

Según el Tractatus, no hay ejemplos de poner un nombre 
propio donde pertenece una palabra-concepto, porque si uno 



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

«La mesa portaplumea al libro» ¿Un sinsentido? 209

puede distinguir apropiadamente que lo que pertenece a ese lugar 
es una palabra-concepto, entonces esa es una condición suficiente 
para tratar cualquier cosa que esté en ese lugar como una palabra-
concepto. No hay nada, en la concepción de Usinn (sinsentido) 
que avanza el Tractatus, que corresponda a la falta de sentido de 
una proposición debido al significado que las partes ya han tomado 
aisladamente. Según la concepción tractariana, sólo hay una forma 
en que una oración puede ser un Usinn (sinsentido): al no simbolizar 
(Conant, 2000: 194-195). 

En síntesis, una oración (es decir, un signo proposicional) solo puede 
ser un sinsentido cuando no simboliza, es decir, cuando sus partes no son 
significativas porque el todo no es significativo. Desde esta lectura, no 
podríamos considerar una palabra como lógicamente incorrecta y, por tanto, 
como responsable de generar un sinsentido. Esta idea ataca directamente 
la versión tradicional de la crítica de Wittgenstein a la teoría del juicio 
como relación múltiple, en la cual se defendía que el sinsentido se produce 
justamente porque alguna palabra ocupa un lugar correspondiente a otro 
género lógico. Por ejemplo, en «Mortalidad es Sócrates», la idea era que 
«Sócrates» figura en el lugar correspondiente a (una parte de) un predicado, 
lo cual resulta incorrecto lógicamente y así produce un sinsentido. Esto ya 
no parece sostenible tomando en cuenta pasajes cruciales del Tractatus. 
Desde la lectura resoluta, una palabra puede ocurrir en un nuevo lugar 
lógico, pues podemos contextualizar este uso como significativo: tratar a 
«Sócrates» como un predicado a partir del sentido que tiene la proposición 
como un todo. 

IV. La crítica de Wittgenstein a Russell bajo la lectura 
austera del sinsentido

Pues bien, revisemos la lectura tradicional de la crítica de Wittgenstein, 
considerando el nivel de la referencia, en vez del nivel lingüístico, en el que 
se sitúa la teoría de Russell: 

(a*) Los sinsentidos son aquellos juicios en los que las posiciones de los 
objetos y verbo subordinado son ocupadas por entidades del género (kind) 
lógico incorrecto.

Para lo cual la solución requerida se expresaba así:



210 Camila-Rocío Riquelme-Fierro

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

(S) Para evitar sustituciones indebidas que permiten el sinsentido 
debemos establecer que los objetos, propiedades y relaciones son entidades 
de distintos géneros. 

En efecto, a través de (S) evitaríamos que las entidades que entran 
al complejo de juicio sean todas objetos, que es lo que permite una 
sustitución errónea. Aceptamos que esta es la solución de Wittgenstein 
en la carta de 1913: «Ahora creo que las cualidades, relaciones (como 
Amor), etc. ¡Son todas cópulas! Esto significa que analizo la proposición 
sujeto-predicado, digamos, "Sócrates es humano" en "Sócrates" y "Algo 
es humano"» (Wittgenstein, 1979: 25). Dado que en la teoría del juicio 
como relación múltiple no se distinguen distintos géneros de cosas, 
podemos hacer sustituciones incorrectas que dan lugar a sinsentidos. La 
solución de Wittgenstein en esa carta apunta a distinguir dos géneros de 
cosas: los objetos (o nombres) y las propiedades y relaciones (o formas). 
Entonces, ya no podríamos sustituir objetos por relaciones o propiedades 
dado que pertenecen a distintos géneros de cosas. A esta altura de la 
discusión Wittgenstein pensaba que esto solucionaría el problema de la 
sustitución y, por tanto, el problema del sinsentido. Ahora bien, esto no 
parece ser congruente con lo expresado en el Tractatus. Vimos que para 
el Wittgenstein del Tractatus solo tenemos un género de entidades, los 
objetos, cuya característica esencial es que pueden combinarse entre sí. 
Los objetos se abstraen de estados de cosas, y las palabras significativas 
se abstraen de las unidades proposicionales. En consecuencia, bajo esta 
lectura se rechaza (S) como una solución al problema del sinsentido.

Además, vimos que Wittgenstein en el Tractatus se refiere a la crítica 
del sinsentido solo en una ocasión. El autor expresa que el análisis de 
la proposición «A juzga que P» debe mostrar que es imposible juzgar 
sinsentidos. Y, agrega, «la teoría de Russell no satisface este requisito» 
(Wittgenstein, §5.5422). Sin embargo, Wittgenstein no ofrece ejemplos o 
alguna explicación de esta crítica, contrariamente a Notes on Logic y la carta 
de 1913. Sin embargo, en otras partes del Tractatus se presenta una noción 
del sinsentido más elaborada, por lo que a partir de esta podemos inferir 
cuál es ahora su crítica a Russell. Pero ya no parece congruente sostener 
que el sinsentido tractariano se produce porque ciertas entidades ocupan 
erróneamente el lugar al que pertenece otra entidad, porque ahora solo 



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

«La mesa portaplumea al libro» ¿Un sinsentido? 211

tenemos un género de cosas. En base a esto rechazamos que (a*) sea una 
buena caracterización del sinsentido tractariano.

En contraste, vimos una nueva concepción del sinsentido, la concepción 
austera que es defendida por la lectura resoluta del Tractatus. Según esta 
concepción, al nivel lingüístico de las proposiciones los sinsentidos surgen 
por la falla en dar significado a ciertas palabras. En tanto que podamos 
combinar ciertos nombres en una unidad proposicional, se revela que estos 
nombres pueden combinarse así y, por tanto, están bien combinados. Por 
ejemplo, podríamos combinar en una unidad proposicional los nombres 
«mesa», «portaplumas» y «libro», si decidimos dar un nuevo significado a 
la palabra «portaplumas» en el contexto de una conversación. Si dichos 
nombres no tienen significado es porque nuestras reglas sintácticas 
actuales no permiten dicha combinación, pero la cuestión es que podrían 
combinarse así, lo que ocurriría si la palabra «portaplumas» adquiriera 
un nuevo uso lógico-sintáctico. Ahora bien, resulta fundamental para 
explicar que los nombres y los objetos en general pueden combinarse 
entre sí, comprender que esta posibilidad de combinación su característica 
fundamental. Los objetos tractarianos se caracterizan únicamente por su 
posibilidad de combinarse con otros objetos, y así también los nombres 
para formar una unidad proposicional o un hecho. Por lo que no podemos 
tener dos objetos o dos nombres mal combinados: si se combinan es 
porque está dentro de su posibilidad de combinación. Por el contrario, las 
entidades russellianas existen fuera de cualquier combinación, por lo que 
podemos tener dos entidades russellianas mal combinadas en una unidad 
judicativa. Esto significa a nivel lingüístico que «mesa», «portaplumas»  
y «libro» podrían combinarse en una unidad proposicional sin que, 
por ejemplo, «portaplumas» tuviese un nuevo uso lógico-sintáctico que 
permitiese esa combinación. Pues, las entidades russellianas pueden 
combinarse de cualquier modo, y luego la forma lógica ocurre como una 
entidad agregada, lo que significa que la combinación es algo externo a la 
naturaleza misma de esas entidades. En otras palabras, dado que no hay 
roles combinatorios, entonces se permiten combinaciones de entidades 
que no responden a las posibilidades lógicas de lo que es juzgable (con 
sentido). Para Wittgenstein, en cambio, la forma lógica es la condición 
de combinación que está presente en los objetos mismos, incluyendo los 
nombres, por lo que si se combinan entre sí es porque pueden combinarse. 



212 Camila-Rocío Riquelme-Fierro

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Diamond explica así el carácter externo de la combinación en Russell: 

Russell cree que el sujeto lógico humanidad es en realidad una y 
la misma cosa que el concepto atribuido a Sócrates cuando decimos 
que es humano (son «exacta y numéricamente» iguales); y añade 
que la diferencia entre la humanidad cuando se habla de ella por 
un término con los rasgos lógicos de un nombre propio y cuando 
se predica de algo está en las relaciones externas del concepto 
humanidad y no en la naturaleza intrínseca de la cosa de la que 
estamos hablando (Diamond, 1995: 104). 

Por ejemplo, tanto en el juicio de que Sócrates es mortal como en el juicio 
de que Platón es Sócrates figura una sola entidad: Sócrates. La diferencia 
entre que Sócrates figure como sujeto o figure como predicado es una 
diferencia externa. Por tanto, las distintas entidades podrían combinarse 
de forma errónea porque el modo en que se combinan en el juicio se 
agrega externamente. Mientras que, como vimos, para Wittgenstein «en 
la proposición «Verde es verde» —donde la primera palabra es un nombre 
propio y la última un adjetivo—, estas palabras no sólo tienen diferente 
significado, sino son también diferentes símbolos)» (Wittgenstein, 
§3.323). Por tanto, no tenemos una y la misma palabra significativa, sino 
que se trata de dos palabras distintas porque son símbolos distintos. En 
base a esto no podemos tener una palabra significativa en un lugar que 
no corresponde, pues se combinará de modo distinto y, por tanto, será un 
símbolo distinto. Defendemos que esta es la crítica de Wittgenstein a la 
teoría del juicio como relación múltiple en el Tractatus: la teoría de Russell 
permite el sinsentido porque la combinación existe fuera de las entidades, y 
así tendremos combinaciones que no responden a las posibilidades lógicas 
de lo que es juzgable. No negamos que la lectura tradicional de la crítica 
sea la correcta interpretación de la crítica en Notes on Logic y en la carta 
de 1913. Sin embargo, esta lectura ya no resulta satisfactoria como una 
interpretación del Tractatus, si consideramos la nueva concepción de la 
naturaleza de los objetos, incluyendo los constituyentes proposicionales 
que Wittgenstein introdujo allí. Se concluye entonces que la crítica de 
Wittgenstein a la teoría de Russell tiene dos versiones: la lectura tradicional 
del sinsentido y la lectura austera del sinsentido. 



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

«La mesa portaplumea al libro» ¿Un sinsentido? 213

Referencias bibliográficas

Bronzo, S. (2012): «The Resolute Reading and Its Critics: An 
Introduction to the Literature». Wittgenstein-Studien 3 (1), pp. 45-80.

Candlish, S. & Damnjanovic, N. (2012): «The Tractatus and the Unity 
of the Proposition». In Jl Zalabardo (ed.), Wittgenstein’s Early Philosophy. 
Oxford University Press. pp. 64.

Conant, J. & Diamond, C. (2004): «On reading the tractatus 
resolutely: Reply to Meredith Williams and Peter Sullivan». In Max Kölbel 
& Bernhard Weiss (eds.), Wittgenstein’s Lasting Significance. London; New 
York: Routledge. pp. 42-97.

Conant, J. (2000): «Elucidation and nonsense in Frege and early 
Wittgenstein». In Alice Crary & Rupert J. Read (eds.), The New 
Wittgenstein. Routledge. pp. 174-217.

Diamond, C. (1981): «What Nonsense Might Be». Philosophy 56 (215), 
pp. 5 - 22.

Diamond, C (1995): The realistic spirit: Wittgenstein, philosophy, and the 
mind. Cambridge, MA, USA: MIT Press.

Griffin, N. (1986): «Wittgenstein Criticism of Russell’s Theory of 
Judgement». Philosophical Studies, 47(2), pp. 132-135.

Hylton, P. (1990): Russell, Idealism, and the Emergence of Analytic 
Philosophy. Oxford: Clarendon.

Johnston, C. (2009): «Tractarian objects and logical categories». Synthese 
167 (1), pp. 145 - 161.

Johnston, C. (2012): «Russell, Wittgenstein and Synthesis in Thought». 
In J. L. Zalabardo (ed.), Wittgenstein’s Early Philosophy. Oxford: Oxford 
University Press, pp. 15-36

Pincock, C. (2008): «Russell’s Last (and Best) Multiple-Relation Theory 
of Judgement». Mind, 117, pp. 107–40.

Pears, D.  (1987): The False Prison. Clarendon Press: Oxford.
Proops, I. (2011): «Russell on Substitutivity and the Abandonment of 

Propositions». The Philosophical Review, 120(2), pp. 151-205
Russell, B. (1903): The Principles of Mathematics. Cambridge:  

Cambridge University Press.
Russell, B. (1907): «On the Nature of Truth». Proceedings of the 

Aristotelian Society, pp. 7, 28-49.



214 Camila-Rocío Riquelme-Fierro

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Russell, B. (1910): «On the nature of truth and falsehood». Philosophical 
Essays. New York: Routledge.

Russell, B. (1912): Problems of Philosophy. Oxford: Oxford University 
Press 1998 Edition.

Russell, B. (1913): Theory of Knowledge: The 1913 Manuscript. London: 
Routledge, in 1992.

Russell, B. (1919): The Philosophy of Logical Atomism. New York: 
Routledge.

Russell, B. (1992): «What is Logic?» in Logical and Philosophical Papers, 
1909–1913, ed. J. G. Slater. London: Routledge.

Segatto, A. (2022): «Nonsense and the Context Principle in 
Wittgenstein’s Tractatus». Disputatio. Philosophical Research Bulletin. 11, 
23, pp. 117-136.

Sommerville, S. (1980): Wittgenstein to Russell (July, 1913). ‘I am very 
sorry to hear… my objection paralyses you’. In R. Haller and W. Grassl (eds), 
Language, Logic, 260 References and Philosophy: Proceedings of the 4th 
International Wittgenstein Symposium. Vienna: Holder-Pichler-Tempsky, 
pp. 182-7.

Whitehead, A, Russell, B. (1910): Principia Mathematica. Cambridge: 
Cambridge University Press.

Wittgenstein, L. (1922): Tractatus Logico-Philosophicus. Tr by D. F. 
Pears and B. F. McGuinness. London: Routledge & Kegan Paul.

Wittgenstein, L. (1979): Ludwig Wittgenstein Cartas a Russell Keynes y 
Moore. Ed. G. Von Wright. Madrid: Taurus.

Wittgenstein, L. (1984): Notebooks 1914-1916 Ludwig Wittgenstein. 
University Of Chicago Press: Chicago.

Zalabardo, J. (2015): Representation and Reality in Wittgenstein’s 
Tractatus. Oxford: Oxford University Press.

Camila-Rocío Riquelme-Fierro: Magíster en Filosofía por la 
Universidad de Concepción. Docente Universidad de Concepción y 
Universidad Nacional Andrés Bello.

Líneas de investigación: Filosofía del lenguaje, Filosofía de la mente y 
Epistemología de la religión.



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

«La mesa portaplumea al libro» ¿Un sinsentido? 215

Publicaciones recientes:
– «Teorías intrínsecas de la consciencia: el objeto secundario de Brentano 

y la autorrepresentación de Kriegel». Revista Palabra y Razón, 24, 131-15 
https://doi.org/10.29035/pyr.24.13 [Latindex]

Correo: camilarriq@gmail.com




