«La mesa portaplumea al libro»
:Un sinsentido? La lectura
tradicional y la lectura austera

iz
| =9
CLARIDADES

REVISTA DE FILOSOFA

ISSN 18896855 - ISSN-E 1989-3787

del sinsentido en Wittgenstein

«The table penholders the book» Nonsense? The
traditional reading and the austere reading of

nonsense in Wittgenstein

RESUMEN

El objetivo de este trabajo es examinar
el problema amplio de la teoria del
juicio como relacién multiple de
Bertrand Russell. En primer lugar,
explicaremos las ideas fundamentales
de dicha teoria, la cual postula que el
juicio es una relacién entre el sujeto
y una multiplicidad de entidades, y
esta figuran en el juicio como meros

Camira-Rocio RiQUELME-FIERRO

Universidad de la Concepcion (Chile)

Fecha de envio: 27/11/2023
Fecha de aceptacién: 17/04/2024

DOI: 10.24310/crf.17.1.2025.17918

objetos. Posteriormente, analizaremos
la lectura tradicional del problema
amplio o la critica del sinsentido que
Wittgenstein realiza a dicha teoria,
cuyo nucleo se sintetiza en la idea
de que bajo la teorfa del juicio como
relacién multiple es posible juzgar
sinsentidos, porque nada regula que
las entidades puedan sustituirse por
otras entidades del género légico
incorrecto. Por dltimo, analizaremos

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025), pp. 187-215.
ISSN: 1889-6855 ISSN-e: 1989-3787 DL.: PM 1131-2009
Asociacién para la promocién de la Filosoffa y la Cultura en Mdlaga (FICUM)



188

lo que Wittgenstein plantea sobre
el sinsentido en el Tractatus. En base
a esto, concluiremos que existen
dos interpretaciones de la critica del
sinsentido: la lectura tradicional, y la

lectura austera del sinsentido.

PALABRAS CLAVES

Teoria del juicio como relacién
multiple; problema amplio;
proposicién; sinsentido; Russell,
Wittgenstein.

ABSTRACT

The aim of this paper is to examine
the wide problem of Bertrand
Russell’s multiple relation theory of
judgment. Firstly, we will explain
the fundamental ideas of that theory,
which postulates that judgment is a
relationship between the subject and
a multiplicity of entities, and these

Camrira-Rocio RiQqueELME-FiERRO

appear in the judgment as mere objects.
Then, we will analyze the traditional
reading of the wide problem or the
criticism of nonsense that Wittgenstein
makes of said theory, whose core is
synthesized in the idea that under the
multiple relation theory of judgment it
is possible to judge nonsense, because
nothing regulates that entities can
be replaced by other entities of the
incorrect logical genus. Finally, we will
analyze what Wittgenstein raises about
nonsense in the 7Tractatus. Based on
this, we will conclude that there are
two interpretations of the criticism of
nonsense: the traditional reading, and
the austere reading of nonsense.

KEYWORDS

Multiple relation theory of
judgement; wide problem;
propositions; nonsense; Russell;
Wittgenstein.

INTRODUCCION

.

n Principia Mathematica (1910) y en On the Nature of Truth and
J Falsehood (1910) Russell introduce la teoria del juicio como relacién
multiple. Esta teorfa plantea que las actitudes como los juicios y

creencias no son una relacién dual entre el sujeto de la actitud y un objeto
Ginico, sino son una relacién entre el sujeto de la actitud y un objeto que
es una pluralidad. Por ejemplo, bajo un enfoque proposicional, el juicio
de Otelo de que Desdémona ama a Casio es una relacién entre Otelo y
la proposicién unificada «Desdémona ama a Casio», donde la relacién de

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



«La mesa portaplumea al libro» ;Un sinsentido? 189

amar unifica a los constituyentes Desdémona y Casio. En contraste, la
teorfa del juicio como relacién mdltiple sostendrd que dicho juicio es una
relacién entre Otelo, Desdémona, Casio y la relacién de amar. Y es el acto
de juzgar de Otelo lo que unificaria los elementos mencionados.

En 1913 Wittgenstein realiza una critica fundamental a la teorfa del
juicio como relacién multiple de Bertrand Russell. Esta critica es conocida
como «el problema amplio» o «la critica del sinsentido». Las distintas
interpretaciones coinciden en que dicha critica causé el abandono de la
teorfa y del manuscrito 7heory of Knowledge (1913) por parte de Russell. Sin
embargo, las interpretaciones no coinciden en la naturaleza de la critica de
Wittgenstein, en parte, porque esta solo se deja ver en algunos manuscritos
y cartas entre los autores. La interpretacién mds aceptada es que bajo la
teorfa de Russell todas las entidades son del mismo género, por lo que no
podemos distinguir sujetos, ni predicados, ni verbos. Esto nos lleva a la
posibilidad de intercambiar, por ejemplo, la entidad que ocupa el lugar
de un verbo por la entidad que ocupa el lugar de sujeto en un juicio. Por
ejemplo, la entidad «juega» en el juicio de que Catalina juega los dados por
la entidad «Pedro» obteniendo el juicio de que Catalina Pedro los dados,
lo cual constituirfa un caso de sinsentido. Denominaré esta interpretacién
como la lectura tradicional del sinsentido.

Plantearé una lectura alternativa denominada leczura austera del
sinsentido, la cual estd basada especificamente a la nocién del sinsentido
defendida por la interpretacién resoluta del 7Zractatus de Diamond y
Conant'. Esta lectura rechaza que el sinsentido se deba a transgresiones
especificas de tipo l6gico relacionadas con el género de las entidades. Esto,
porque para el Wittgenstein del 77actatus solo tendriamos un tipo de
entidades: los objetos o los nombres, cuyas posibilidades de combinacién
son internas a estos. Los sinsentidos ocurririan tinicamente porque no se ha
asignado significado a alguna de las partes de una proposicién. El asunto
fundamental es que podriamos asignarlo, por lo que el sinsentido ya no se
explica en virtud de que una palabra ocupe un lugar correspondiente a otro
género légico. En el Tractatus Wittgenstein repite la critica del sinsentido a
la teoria de Russell, por lo que comprenderemos la critica bajo el sinsentido
austero. Sintéticamente, la idea es que para Wittgenstein lo fundamental
en su teoria es que si dos nombres (u objetos) pueden ocurrir juntos en

1. Si la lectura resoluta del Tractatus es o no acertada no es el objetivo de este articulo.

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



150 Camrira-Rocio RiQqueELME-FiERRO
la proposicién, es porque esos nombres pueden combinarse y ya. Por lo
que el sinsentido ocurriria cuando se falla en otorgarles significado. En este
sentido Russell no lograria explicar la combinacién de los constituyentes,
sino que las entidades ocurririan por separado y la forma l6gica se afadiria
posteriormente. En base a lo anterior, sostendremos que para Wittgenstein
existen dos explicaciones del sinsentido: la lectura tradicional del sinsentido
(de 1913) y la lectura austera del sinsentido (del Tractatus).

I. LA TEORIA DEL JUICIO COMO RELACION MULTIPLE DE
BERTRAND RUSSELL

Una de las cuestiones mds importantes a resolver para Russell fue
proporcionar una teorfa del juicio satisfactoria. Russell denominé
«juicio» o «creencia» al tipo de fenémeno mental en el que las cosas son
representadas en la consciencia de cierta manera, con la conviccién de
que asi son realmente (Russell en Zalabardo, 2015: 15). El autor da el
siguiente ejemplo en 7he Philosophy of Logical Atomism: Si yo pregunto
squé dia de la semana es hoy? Y td respondes «jueves», ocurre en tu mente
en ese momento la creencia de que es jueves (Russell, 1919: 48). Segun
Zalabardo, la principal tarea de la teoria del juicio de Russell es entender
la manera especifica en la que la mente estd relacionada con el mundo en
un juicio.

En 7he Principles of Mathematics (1903) Russell comprende las
proposiciones como entidades estructuradas, de naturaleza extramental y
extralingtifstica, cuyos componentes consistirian en objetos y relaciones del
mundo. Tal como indica Zalabardo, esta descripcién de las proposiciones
refleja su descripcién de los hechos. Para Russell, un hecho es una entidad
compleja en la que ciertos objetos se combinan en una unidad mediante
una relacién (Zalabardo, 2015: 17). Russell lo expresa asi: «dada cualquier
relacién entre objetos, estos objetos en relacién forman un objeto complejo
que puede ser llamado hecho» (Russell, 1907: 45). Vemos que tanto las
proposiciones verdaderas como las proposiciones falsas exhibirian /
misma estructura que los hechos, dado que ambas constituyen una unidad
de elementos efectuada por una relacién. Pero justamente por ello esta
caracterizacién de las proposiciones nos lleva a la dificultad de explicar
las proposiciones falsas, pues nos encontramos con una entidad falsz que

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



«La mesa portaplumea al libro» ;Un sinsentido? 191

consiste en objetos relacionados realmente por un verbo o relacién, lo cual
resulta dificil de explicar.

Russell examina esta dificultad en su andlisis sobre el juicio. Dado que
existen los juicios falsos, por ejemplo, el juicio de Paula de que el gato usa
un suéter, debiésemos aceptar que la mente de Paula se relaciona con una
entidad tal, la proposicién «el gato usa suéter»?, que sus constituyentes estdn
relacionados realmente entre si. Sin embargo, el juicio es falso precisamente
porque dicha entidad 7o existe. Russell examina esta dificultad que surge
de la explicacién del juicio como relacién dual y plantea una segunda
estrategia: la teorfa del juicio como relacién multiple.

I.1. PRIMERA ESTRUCTURA DEL JUICIO COMO RELACION MULTIPLE

Como vimos en la seccién anterior, para Russell, de la necesidad de admitir
la falsedad en las creencias se sigue la imposibilidad de considerar la creencia
como una relacién mental hacia un solo objeto, el cual corresponderia a
aquello que se cree (Russell, 1912: 61). Es decir, que un sujeto § juzga que
p no serd explicado como una relacién entre el sujeto Sy la proposicién
que juzga (p). Por ejemplo, supongamos que Otelo juzga falsamente que
Desdémona ama a Casio. Naturalmente, no podriamos decir que esta
creencia consiste en una relacién con el objeto «Desdémona ama a Casio»,
porque si dicho objeto existe, entonces la creencia serfa verdadera. Ahora
bien, no existe dicho objeto. «Por consiguiente su creencia no puede
consistir en una relacién con este objeto» (Russell, 1912: 61). Es asi como
Russell llega a la idea de que una teorfa del juicio no puede consistir en una
relacién entre la mente y un solo objeto, a saber: una proposicién. Russell
plantea que la relacién que se da al juzgar o al creer es una relacién de varias
entidades y no de solo dos entidades (Russell, 1912: 62). En el caso de
Otelo este no tendria en su mente el objeto «Desdémona ama a Casio», sino
que tendriamos una relacién de cuatro entidades una de las cuales es Otelo.
Russell estipula que la relacién del sujeto con cada uno de los constituyentes
serd de tipo «ser consciente de», en tanto que para juzgar debemos ser
conscientes de ellos, e introduce el concepto de familiaridad® (acquaintance)

2. Utilizaremos comillas simples para referirnos a las proposiciones y los constituyentes
de estas.

3. La familiaridad (acquaintance) es para Russell una forma de consciencia inmediata
(Proops, 2011, p. 152).

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



192 Camrira-Rocio RiQqueELME-FiERRO
para referirse a aquello (Russell, 1910: 220, Russell, 1912: 80). El autor
explica que esto no significa que el juicio como tal consiste en que Otelo
tiene una relacién con Desdémona, otra relacién con amar y también otra
con Casio, lo que serfan tres relaciones por separado, sino que en una
creencia la relacién relevante es una relacién comprehensiva que se da
entre Otelo y todos los constituyentes a la vez. El hecho complejo en el
que Otelo juzga es un conjunto de cuatro entidades (Otelo, Desdémona,
amar y Casio) enlazados por la relacién de juzgar y es esta relacién la que
otorga unidad al complejo, o constituye una unidad compleja, tal como
el cemento otorga unidad a los ladrillos (Russell, 1910: 220, Russell,
1912: 81). Asi, se concluye que un juicio o una creencia es aquello que
«relaciona una mente con varias cosas diferentes a ella [...] no es otra
cosa que esta relacién de creer o juzgar que enlaza la mente con diversas
cosas distintas de ella» (Russell, 1912: 80). Russell considera la mente
como sujeto del juicio y las entidades juzgadas como objetos. Entonces,
cuando Otelo juzga que Desdémona ama a Casio, Otelo es el sujeto, y
Desdémona, amar y Casio son los objetos del juicio. Ahora bien, segiin
lo mencionado anteriormente, tanto el sujeto como los objetos son todos
constituyentes del juicio. Esta idea original de Russell para definir el juicio
podria formalizarse asi:

J(S a R b)

Tal que / es el juicio del sujeto S sobre los objetos @ y & estando en la
relacién R. En el caso del juicio de Otelo ya mencionado tendriamos:

J (O, d, A, o)

En dicho caso se trata de Otelo juzgando que Desdémona ama a Casio.
Como puede verse, el juicio se caracteriza en términos de dos relaciones:
una relacién principal y una relacién subordinada. La relacién principal
es la actitud proposicional del juicio y la subordinada es la relacién de
amar. Puede verse también que en el esquema no figura la proposicién
«Desdémona ama a Casio», pues no hay tal cosa como las proposiciones
como objeto del juicio, sino solamente, en este caso, dos objetos y una
relacién subordinada que el sujeto predica de ellos en el juicio. Russell
establece que, a diferencia de los juicios falsos, en los juicios verdaderos

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



«La mesa portaplumea al libro» ;Un sinsentido? 193

existe otra unidad compleja, un complejo extramental, en la cual la relacién
subordinada, que era uno de los objetos de la creencia, enlaza los otros
objetos (Russell, 1912: 81). Asi, por ejemplo, si Otelo cree verdaderamente
que Desdémona ama a Casio, hay una unidad compleja tal como «el amor
de Desdémona a Casio» compuesta por los objetos de la creencia, en el
mismo orden que figuraban en la creencia y unidos por la relacién que era
uno de los constituyentes de la creencia. En cambio, si Otelo cree falsamente
que Desdémona ama a Casio, no hay una unidad compleja tal como «el
amor de Desdémona a Casio». Asi, «si los dos términos estan unidos en
un complejo por la relacién, la creencia es verdadera; de lo contrario, es
falsa» (Russell, 1912: 81). Russell se refiere a esta unidad compleja como
hecho correspondiente a la creencia, por lo que una creencia serd verdadera
cuando haya un hecho correspondiente, y falsa cuando no haya un hecho
correspondiente (Russell, 1912: 82).

Vemos que en la teoria del juicio como relacién maltiple se mantiene la
idea de que los juicios verdaderos estdn relacionados con un hecho, es decir,
que un juicio es verdadero si y solo si existe un complejo extramental con
las entidades relacionadas tal y como aparecen en el complejo judicativo y,
sin embargo, aceptar esto no lleva a la consecuencia absurda de creer hechos
falsos porque ya no estd el supuesto de la relacién dual con un solo objeto.
Asi, Russell resuelve el problema de los juicios falsos a través de descartar la
idea de que el juicio es una relacién dual entre la mente y la proposicién.

I.11. SEGUNDA ESTRUCTURA DEL JUICIO COMO RELACION MULTIPLE

En 7heory of Knowledge (1913) Russell plantea una nueva versién de
la teorfa del juicio como relacién multiple*. En relacién con las ideas
planteadas en 1910 y 1912 Russell introduce un nuevo constituyente
a la estructura del juicio, a saber, la forma ldgica. Esta no se introduce
para solucionar el problema del orden o sentido (Hylton, 1990: 344,
Zalabardo, 2015: 26). De hecho, para Russell las dificultades que surgen
del problema de la direccién no son esenciales para explicar el juicio o la
creencia, por lo que decide examinar el caso de aquellos complejos que
no presentan el problema de la direccién (Russell, 1913: 112). Russell
explica que:

4. Este libro es publicado en 1984.

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



194 Camrira-Rocio RiQqueELME-FiERRO
Si estamos familiarizados con 2 y con la similitud y con b,
podemos entender la afirmacién «z es similar a b», incluso si no
podemos compararlos directamente y «ver» su similitud. Pero esto
no serfa posible a menos que supiéramos cémo se juntan, es decir, a
menos que estuviéramos familiarizados con la forma de un complejo

dual (Russell, 1913: 101).

Vemos que ademds de tener familiaridad con los constituyentes es
necesario, ademds, saber cémo se juntan. En la version anterior de la teoria
del juicio como relacién multiple Russell sostuvo que los objetos y el
sentido de la relacién eran suficientes para explicar el complejo judicativo.
Sin embargo, Russell repara en que esto no garantiza que los objetos del
complejo estén unidos. Supongamos que S juzga que A y B son similares. Si
este juicio es verdadero, entonces el complejo ya corresponderia a unidad
estructurada. Y, por el contrario, si el juicio es falso, la relacién de juicio no
puede brindar unificacién a aquello:

En realidad, no podemos «unirlos» (4, B y similitud), ya que A
y B son similares, en cuyo caso ya estdn unidos, o son diferentes,
en cuyo caso ninguna cantidad de pensamiento puede obligarlos a

unirse (Russell, 1913: 31).

A raiz de este problema Russell ofrece un argumento para incorporar
las formas légicas al complejo judicativo. Russell considera que el proceso
de «unién» que podemos efectuar en el pensamiento es el proceso de
relacionarlos (A4, B y similitud) con la forma general de los complejos
duales (Russell, 1913: 32). El autor explica que la comprensién de la
forma podria expresarse como «algo y algo tienen una cierta relacién», y
al relacionarnos con los objetos llegamos a la idea de que «algo, a saber,
Ay algo, a saber, B, tiene una relacidn, a saber, semejanza» (Russell,
1913:116). Russell agrega para juzgar que A es similar a B necesitamos
entender la forma del complejo que debe existir si dicho complejo fuese
verdadero (Russell, 1913: 116).

El autor establece que al igual que cuando juzgamos es necesario tener
primeramente familiaridad con las entidades del juicio, también es preciso
tener familiaridad con la forma légica. Dado que habiamos establecido
que cuando juzgamos, los objetos que son constituyentes del juicio son
aquellos con los que estamos familiarizados, entonces, tendriamos al sujeto

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



«La mesa portaplumea al libro» ;Un sinsentido? 195

S, la relacién de juzgar /y como constituyentes del juicio tendriamos los
objetos @, R, b en el caso de una relacién dual, y sumado a esto, z, la forma
de los complejos duales. El complejo total del juicio ocurrird cuando el
sujeto § tiene una relacién / con los objetos en cuestién. La simbolizacién
es la siguiente:

J(S a R b 2)

Entonces, el juicio de que A es similar a B consistiria en un complejo
tal que la relacién de juicio conecta a S, A, B, similitud y la forma general
de los complejos duales.

II. LA LECTURA TRADICIONAL DE LA CRITICA DEL SINSENTIDO

Russell sostiene que en la teoria del juicio como relacién multiple la
relacién de juzgar es la encargada de unificar y otorgar direccién a los
constituyentes. Dentro de los objetos que juzgamos, el verbo subordinado
ya no relacionard a los constituyentes. Russell explica que en esta teoria
el verbo figura como wun objero mds. Es decir, que el verbo® cumplird el
mismo rol neutral que los demds constituyentes. Es justamente esto lo
que Russell considera como una de las fallas decisivas de su teorfa antes
de 1913. En 7he Philosophy of Logical Atomism® (1919), Russell considera
algunas dificultades que habia enfrentado la teorfa del juicio y menciona
lo siguiente:

El punto estd relacionado con que haya dos verbos en el juicio
y con el hecho de que ambos verbos tienen que ocurrir como verbos,
porque si una cosa es un verbo, no puede ocurrir sino como verbo.
Supongamos que tomo «A4 cree que B ama a C», «Otelo cree que
Desdémona ama a Casio». Ahi tienes una creencia falsa. Tienes
este extraio estado de cosas de que el verbo «ama» aparece en esa
proposicién y parece ocurrir como relacionando a Desdémona con
Casio cuando de hecho no es asi, pero sin embargo ocurre como

5. El verbo subordinado es el verbo o relacién que seria responsable de la unidad del
hecho que tendria que darse para que la creencia sea verdadera. Es decir que si § cree que
Desdémona ama a Casio, el hecho correspondiente a la creencia, si esta fuese verdadera,
es el hecho de que Desdémona ama a Casio, en el cual ama relaciona realmente a
Desdémona y Casio.

6. Publicado en 1985.

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



196 Camrira-Rocio RiQqueELME-FiERRO
un verbo, ocurre del modo en el que un verbo debe. Quiero decir
que cuando A cree que B ama a C, tiene que haber un verbo en
el lugar donde ocurre «ama». No se puede poner un sustantivo en su
lugar. Por lo tanto, estd claro que el verbo subordinado (es decir,
el verbo distinto de creer) funciona como un verbo y parece estar

relacionando dos objetos, pero de hecho no lo hace cuando un juicio
resulta ser falso (Russell, 2010: 57-58).

Russell resume el problema ast:

Entonces traté el verbo como si uno pudiera ponerlo simplemente
como un objeto [...] como si uno pudiera poner «ama» al mismo
nivel que Desdémona y Casio (Russell, 2010: 59).

Podemos considerar estos pasajes como fuentes de informacién para
comprender la naturaleza de la critica del sinsentido. En base a esto
mantendremos que:

(a) Los sinsentidos son aquellos juicios en los que las posiciones de los
objetos y verbo subordinado son ocupadas por entidades del tipo 16gico
incorrecto.

Ahora bien, ;a qué nos referimos con entidades del #ipo légico incorrecto?

II.1. OBJETOS DEL GENERO LOGICO INCORRECTO

La teoria del juicio como relacién multiple se sitia dentro de la teoria
general de los complejos. Bdsicamente, un complejo es todo aquello que
tenga constituyentes (Russell, 1985: 79 en Johnston, 2012: 16). Estos
constituyentes figuran en el complejo que ellos constituyen. Russell habla
del modo en que figuran los constituyentes, dado que un constituyente
no solo ocurre en un complejo, sino que ocurre de un modo particular.
Johnston (2012) sostiene que Russell tipifica sus entidades en referencia
a tales modos. Consideremos lo expuesto en la primera parte del primer
capitulo. Tenemos entidades que son relaciones y otras entidades que solo
pueden entrar en el complejo como sujeto de un predicado o como una de
las entidades de la relacién. Johnston sostiene que el tipo 16gico (logical type)
de una entidad restringe las formas en las que puede y no puede aparecer
dentro de los complejos (Johnston, 2012: 16). Por ejemplo, Aristételes
corresponde a un particular que no puede ocurrir como verbo que relacione

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



«La mesa portaplumea al libro» ;Un sinsentido? 197

a Sécrates y Platén, dado que esto atentaria contra la naturaleza misma de
Aristételes como objeto o particular.

Ahora bien, hablar de tipos (#ypes) genera confusiones en la discusién,
por lo que es necesario introducir la distincién entre tipos (zypes) y géneros
(kinds) que establece Pincock (2008). La teoria de tipos en Principia
Mathematica (2010) establece distinciones de tipo entre funciones
proposicionales. Mientras que los géneros (kinds) son los particulares y
universales (u objetos, propiedades y relaciones). Esta diferencia puede
visualizarse mediante el siguiente ejemplo: la proposicién «Sécrates es
sabio» no tiene como un constituyente la funcién proposicional «x es
sabio», sino el universal «sabiduria». En Principia los objetos, propiedades
y relaciones corresponden a una misma categoria: las entidades, las cuales
se caracterizan por corresponder al estatus ontolégico de ser. Y todas estas
entidades pueden ser el sujeto légico de alguna proposicién. Por tanto,
todas las entidades russellianas caen bajo una sola categoria metafisica.
Hasta ahora la discusién planteada sugeria que el problema de las entidades
que entran en el complejo judicativo involucra en algin sentido la teoria
de tipos (Griffin, 1985, Sommerville, 1980, Johnston, 2012). Vimos que
esto no es asi, por lo que es preferible reformular el problema del sinsentido
del siguiente modo, para evitar confusiones:

(a*) Los sinsentidos son aquellos juicios en los que las posiciones de los
objetos y verbo subordinado son ocupadas por entidades del género (kind)
16gico incorrecto.

Por tanto, lo que se requeriria para evitar la ocurrencia de sinsentidos es
distinguir los distintos géneros de entidades que pueden entrar al complejo
judicativo. La solucién requerida puede expresarse asi:

(8) Para evitar sustituciones indebidas que permiten el sinsentido
debemos garantizar que los objetos, propiedades y relaciones son entidades
de distintos géneros.

I1.11. SINSENTIDO A TRAVES DE LA SUSTITUCION INCORRECTA

Ahora bien, ;cdmo, en base a (§), se resolveria el problema del sinsentido?
Podemos comprender el problema claramente a través del argumento de la
sustitucion formulado por Johnston:

Si hay un complejo A légicamente posible en el cual la entidad e/
aparece en un modo 7 (por ejemplo, como relacién dual) y un complejo B

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



198 Camrira-Rocio RiQqueELME-FiERRO
l6gicamente posible en el cual una segunda entidad e2 aparece en el mismo
modo 7, entonces hay un complejo l6gicamente posible A’ que resulta de
substituir 2 por e/ en cualquier posicién que aparezca en A en el modo 7
(Johnston, 2012: 19).

De acuerdo con la teoria del juicio como relacién multiple, el juicio de
Otelo de que Desdémona ama a Casio es un complejo en el que uno de
sus constituyentes es el amor. En este caso el amor no relaciona a los demds
constituyentes, por lo que figura como un objeto mds. Es decir, aparece
bajo el género de objero. Dado el argumento de la sustitucién, es posible
sustituir el amor por cualquier otra entidad equivalente, incluyendo el
particular Yago. Esto porque ambas entidades corresponderian al mismo
género. Asimismo, podriamos sustituir «sostiene» en el juicio de que la
mesa sostiene el libro por «portaplumas» obteniendo el juicio de que la
mesa portaplumea al libro.

Consideremos otro ejemplo. El juicio de que Platén es mortal es un
complejo cuyos constituyentes son Platén y la mortalidad. Dado que ambos
son meros objetos, podriamos sustituirlos por cualquier otra entidad. Por
ejemplo, podriamos sustituir mortalidad por Sécrates obteniendo el juicio
de que Platén es Socrates, en el cual Sécrates figura como predicado (dado
que el juicio inicial era un juicio predicativo y no un juicio de identidad).
El problema que surge para Russell es explicar que el juicio de que Platén
es mortal difiere del juicio de que Platén es Sécrates tal que el primero
representa a Platén y la mortalidad como combinados en sujeto y predicado
y el segundo no representa a Platén y a Sécrates como combinados en
sujeto y predicado (Johnston, 2012: 33). Seria este precisamente el punto
de Wittgenstein en la carta de 1913 en donde «Mortalidad es Sécrates» es
un ejemplo de sinsentido:

He cambiado mis puntos de vista sobre los complejos «atémicos»:
Ahora creo que las Cualidades, Relaciones (como Amor), etc. {Son todas
copulas! Esto significa que analizo la proposicién sujeto-predicado,
digamos, «Sécrates es humano» en «Sécrates’» y «Algo es humano» (que
me parece no es complejo). La razén de esto es muy fundamental: ;Creo
que no puede haber distintos tipos de cosas! En otras palabras, cualquier
cosa que pueda ser simbolizada por un nombre propio simple debe ser

7. Utilizaremos comillas simples para referirnos a los constituyentes de las proposiciones
wittgenstenianas, los cuales corresponden a nombres,

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



«La mesa portaplumea al libro» ;Un sinsentido? 199

de un tipo. Y ademds: Toda teoria de tipos debe ser hecha superflua por
una teorfa correcta del simbolismo: Por ejemplo, si analizo la proposicién
«Sécrates es mortal» en Sécrates, mortalidad y (3 x, y)€1(x, y) necesito
una teorfa de tipos que me diga que «Mortalidad es Sécrates» es un
sinsentido, porque si trato «Mortalidad» como nombre propio, como
lo hice, no hay nada que me impida hacer las sustituciones del modo
incorrecto (Wittgenstein, 1979: 25).

En esta carta Wittgenstein compara dos andlisis de hechos de la forma
sujeto-predicado. En el primer andlisis la cépula combina el sujeto y el
predicado como objetos en un complejo unitario. En el segundo andlisis
el predicado cumple el rol de combinacién y tiene al sujeto como unico
objeto. Como vemos, Wittgenstein propone distinguir entre dos géneros:
los objetos (o nombres) y las propiedades, relaciones, etc. Estas altimas
son formas (cépulas), y dado que son de distinto género que los objetos,
no pueden ser reemplazadas por los objetos. Es asi como (S) bloquearia
la posibilidad del sinsentido russelliano: Sécrates no puede ocupar la
posicién de predicado porque no es el género de cosa que puede cumplir
el rol asignado a los predicados (Zalabardo, 2015: 16)®. La critica, en
definitiva, es que para Russell no hay distincién entre géneros de cosas en el
complejo judicativo, por lo que podemos reemplazar objetos y propiedades
obteniendo juicios o proposiciones tales como «La mesa portaplumea el
libro» o «Mortalidad es Sécrates». En el primer caso un objeto figura como
verbo y en el segundo caso un objeto figura como predicado.

El recorrido hasta ahora es que bajo la teoria del juicio como relacién
multiple (i) todas las entidades pertenecen al mismo género, por tanto (ii)
podemos reemplazarlas por cualquier entidad dentro del juicio. Pero (iii)
esto da lugar a sustituciones incorrectas en la que sujetos figuran como

8. Pese a que Zalabardo sostiene que Sécrates no puede ocupar la posicién de
predicado porque no puede cumplir el rol predicativo, sostiene mds adelante que «los
juicios de sinsentidos de los que Wittgenstein acusa a la teoria de Russell de permitir
son especificamente juicios de un solo verbo: los complejos que resultarfan si el verbo
subordinado en un juicio hecho de buena fe fuera reemplazado por algo que no sea un
verbo» (Zalabardo, 2015, p. 18). Este no parece ser el caso si consideramos el mismo
ejemplo planteado en el que «Mortalidad es Sécrates» es un sinsentido precisamente
porque Sécrates figura como predicado, el cual podemos obtener por sustitucion de
«Mortalidad es inevitable». En este tipo de casos el sinsentido no lo obtuvimos por
reemplazar el verbo subordinado (ser) por algo que no sea un verbo, sino por reemplazar
un predicado por un objeto.

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



200 CamiLa-Rocio RIQUELME-FIERRO
predicados y sujetos figuran como verbos, obteniendo asi sinsentidos. Es
necesario, por tanto, garantizar frente a (i) que los objetos, propiedades y
relaciones sean de distintos géneros. Esto es lo que postula Wittgenstein
en la carta de 1913 al distinguir los objetos/nombres de los predicados.

II1. Los OBJETOS, PROPIEDADES Y RELACIONES TRACTARIANAS

En la ontologia de Russell, Frege y Wittgenstein de 1913 existen
distintas entidades cuyas categorias légicas se caracterizan por sus roles de
combinacién. En cambio, en el Tractatus no habria géneros de entidades
que contrasten con los objetos (Johnston, 2009: 148), ya que no existe
la distincién entre objetos (o nombres) versus formas, porque las formas
son absorbidas en los objetos y corresponden ahora a sus posibilidades de
combinacién. Por tanto, no parece incorrecto decir que en la ontologia de
Wittgenstein hay un solo género légico, que estd constituido justamente
por los objetos tractarianos. En junio de 1915 Wittgenstein escribe que
«Las relaciones y propiedades, etc, son objetos también» (Wittgenstein,
1979: 61 citado en Johnston, 2009: 148). Ademds, sostiene que:

Objetos, etc. se utiliza aqui para cosas tales como un color, un punto
en un espacio visual, etc (...) Una palabra no tiene sentido excepto
en una proposicién. Los «objetos» también incluyen relaciones; una
proposicién no son dos cosas conectadas por una relacién. «Cosa»
y «relacién» estdn en el mismo nivel. Los objetos cuelgan como si
estuvieran en una cadena. (Wittgenstein, 1980: 120).

Vemos, por tanto, que las propiedades y relaciones son objetos. Por
tanto, objetos, propiedades y relaciones estdn al mismo nivel. Wittgenstein
ya no defiende distintos géneros de cosas, como en la carta de 1913,
sino que debemos pensar en los objetos, propiedades y relaciones «como
constituyentes de un tnico género (kind) 16gico» (Johnston, 2009: 5). Tal
como indica Pears:

Hay importantes fuentes de evidencia no solo en su trabajo
preparatorio para el libro, sino también en sus comentarios
posteriores sobre él, muchos de los cuales implican que al menos
habia permitido la posibilidad de contar las relaciones y propiedades
como objetos (Pears, 1987:9).

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



«La mesa portaplumea al libro» ;Un sinsentido? 201

Ahora bien, ;qué es lo que define a un objeto tractariano como tal?
La caracteristica esencial de los objetos o cosas en el Tractatus es que sean
posibles constituyentes de estados de cosas. Wittgenstein dice que «§2.012:
Si una cosa puede ocurrir en un estado de cosas, la posibilidad del estado
de cosas debe estar escrita en la cosa misma». Las posibilidades que tiene
un objeto para combinarse son internas y constituyen su forma légica.
Esta naturaleza légica interna les permite combinarse con otros objetos
para constituir estados de cosas. Dado que los objetos son entidades que
requieren combinarse unas con otras, podemos decir igualmente que todas
las partes de un signo proposicional son insaturadas o incompletas (Candlish
y Damnjanovic, 2012: 88). Pero si todas las partes son incompletas, ;acaso
pueden combinarse de cualquier modo? Candlish y Damnjanovic sostienen
que, por ejemplo, los nombres pueden combinare de cualquier modo, dado
que su naturaleza consiste simplemente en la posibilidad de combinarse con
otros nombres para constituir un signo proposicional. Siguiendo esta idea,
parece que podriamos constituir una unidad proposicional, por ejemplo,
con los nombres de la coleccidn [«mesa», «portaplumas», «libro»]. En efecto,
para Candlish y Damnjanovic (2012: 90) la respuesta de Wittgenstein seria
que sz se puede. Es solo un hecho contingente que nuestras reglas sintdcticas
no permitan tal combinacién. Si, por ejemplo, asigndramos un significado
al hecho de que «mesa» y «libro» ocurren al lado de «portaplumas», entonces
«La mesa portaplumas al libro» serfa un signo proposicional con sentido.
Consideremos otro ejemplo clésico: «Mortalidad es Sdcrates». Los objetos
de la coleccién [Mortalidad, Sécrates] pueden ciertamente combinarse
entre si. Solo expresamos lingiiisticamente dicha combinacién en «Sécrates
es mortal», pero nada (I6gicamente) impide que pudiéramos expresarla en
«Mortalidad es Sécrates». Ya no cabe explicar el sinsentido por un error
l6gico en la combinacién de nombres y formas (o predicados), porque
ahora solo tenemos palabras, los nombres tractarianos, que en principio
pueden combinarse entre si de cualquier modo. Wittgenstein nos dice:

§5.4733 Frege dice: «Toda proposicién legitimamente construida
debe tener un sentido: y yo digo: Toda proposicién posible
estd legitimamente construida, y si no tiene sentido esto se debe
Gnicamente a que no le hemos dado un significado a cualquiera de
sus partes constitutivas».

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



202 Camrira-Rocio RiQqueELME-FiERRO

Asi «Sécrates es idéntico» no dice nada, porque no habfamos dado
ningiin significado a la palabra «idéntico» como adjetivo. Pues cuando
entra como signo de identidad simboliza de modo completamente
distinto —Ila relacién designada es por completo diferente— y, por
lo tanto, el simbolo es en los dos casos enteramente distinto: los dos
simbolos tienen el signo en comun sélo por accidente.

Podemos inferir de esto que si «Mortalidad es Sécrates» corresponde a
un sinsentido, es porque no le hemos dado un significado a «es Sécrates»,
pero la cuestién fundamental es que podriamos darselo. La posibilidad de
los signos proposicionales requiere que hayamos establecido una sintaxis
convencional que determina las maneras en que las palabras pueden
relacionarse entre si, tal como indican Candlish y Damnjanovic (2012: 91):
«una vez decididas las convenciones particulares, la 16gica misma dicta las
formas en que se pueden combinar varios signos». Los autores agregan:

Para obtener un signo proposicional que exprese un sinsentido,
tendriamos que crear un signo con una forma légica imposible.
Como esto es imposible, nuestros intentos de hacerlo terminarfan
diciendo nada. Por ejemplo, si tomamos un signo que normalmente
usamos como nombre propio y lo colocamos en una posicién de
adjetivo, habremos hecho un signo proposicional sin sentido hasta
que le asignemos un significado cuando lo usemos como adjetivo
(Candlish y Damnjanovic, 2012: 91).

Por ejemplo, si tomamos el signo «Sécrates» que normalmente usamos
como nombre propio y lo colocamos como adjetivo en «Mortalidad es
Sécrates» obtendremos un signo proposicional sin sentido hasta que le
demos un significado a «es Sécrates». Entonces, podriamos interpretar «es
Sécrates» como es una propiedad de Sécrates, y asi decir algo con sentido
mediante el signo proposicional «Mortalidad es Sécrates». La cuestién
fundamental es que, segiin el 77actatus, el sinsentido no puede deberse a
que ciertos signos no puedan combinarse entre si.

III.1. LA LECTURA AUSTERA DEL SINSENTIDO

En la seccién anterior caracterizamos el sinsentido como el resultado de
combinaciones légicas erréneas en el que un sujeto, por ejemplo, ocupa el

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



«La mesa portaplumea al libro» ;Un sinsentido? 203

lugar de un predicado. Por ejemplo, el juicio de que Carlos es Ratl, donde
«es Raul» figura como predicado, corresponderia a un juicio sinsentido.
Durante las tltimas décadas se han enfrentado dos interpretaciones sobre
el Tractatus conocidas como la lectura rradicional y la lectura resoluta.
Estas dos interpretaciones se presentan como explicaciones diferentes del
propésito de Wittgenstein, y por ello difieren en la forma de entender
la pendltima proposicién del libro «Mis proposiciones son esclarecedoras
de este modo; que quien me comprende acaba por reconocer que son
sinsentidos, siempre que el que comprenda haya salido a través de ellas fuera
de ellas» (Wittgenstein, §6.54). Para esta investigacién, no nos centraremos
en las interpretaciones del 7ractatus, sino de las nociones de sinsentido que
se desprenden de ellas.

Para comprender la discusién en torno al sinsentido tal como lo entiende
Wittgenstein en 6.54, es necesario introducir la distincién entre sinsentidos
sustanciales y sinsentidos austeros. Los primeros ocurrirfan como resultado
de poner una entidad de una categoria l6gica en el lugar que corresponde a
una entidad de otra categoria. Esto constituirfa una violacién de la sintaxis
16gica debido a la combinacién ilegitima de palabras significativas (Segatto,
2022: 3). Se trata una vez mds del tipo de sinsentidos identificados en
la seccién anterior. Y esta concepcién del sinsentido la que Wittgenstein
emplearia en su critica a la teorfa russelliana del juicio. Precisamente porque
surgen desde la transgresién de ciertos limites especificos de la sintaxis 16gica,
por lo que son légicamente ilegitimos. Por otro lado, tenemos el segundo
tipo de sinsentidos, considerados como austeros o meros sinsentidos. Este
tipo de sinsentidos se produce cuando hay una cadena de signos en los que
no puede percibirse ningtin simbolo (y por tanto no puede haber un error
16gico) justamente porque no hemos dado un significado determinado a
alguno de los signos (Bronzo, 2012: 47, Conant, 2000: 191).

Cora Diamond y James Conant han defendido la lectura resoluta’ del
Tractatus la cual se compromete con el sinsentido austero. Se defiende que
Wittgenstein habria estado comprometido solo con esta concepcién del
sinsentido en el 77actatus (por tanto, la proposicién 6.54), segin la cual el

9. Esta es una lectura del Tractatus que ofrece una explicacién alternativa a la lectura
estdndar. No atenderemos a esta distincién en esta investigacion, sino que nos centraremos
en la nocién de sinsentido.

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



204 CamiLa-Rocio RIQUELME-FIERRO
sinsentido solo puede surgir de una fa/ta de significado, no de la presencia
de un tipo errado de significado (Segatto, 2022: 2).

La idea central del sinsentido austero es que el sinsentido solo resulta de
no haber dado significado a ciertas palabras, por lo que 7o habria distintos
tipos de sinsentidos. Tal como indica Bronzo (2012: 48), se abandonan
los sinsentidos que surgirian cuando una proposicién transgrede ciertos
criterios especificados por una teorfa del significado, expresando un
contenido 16gicamente ilegitimo. Pues, se puede dar significado a un
signo de diferentes maneras. Igualmente, Diamond y Conant (2004: 58)
argumentan que la lectura resoluta del Tractatus rechaza cualquieridea segin
la cual los sinsentidos son una suerte de violacién de alguna condicién l6gica
en la construccién legitima de oraciones. Pues, no hay ninguna oracién
o proposicién intrinsecamente defectuosa. De ahi que «si una oracién no
tiene sentido, entonces, desde el punto de vista del sinsentido que forma
parte de cualquier lectura resuelta, contiene una palabra o palabras a las que
no se les ha dado significado'» (Diamond & Conant, 2004: 59). Es decir,
no habria sinsentidos que ocurren porque ciertas palabras ocupan el lugar
16gico correspondiente a otras palabras, y asi los significados presentes que
tienen esas palabras no pueden combinarse adecuadamente entre si. En los
términos russellianos ya conocidos, se trataria de que no hay sinsentidos
que ocurran porque cierta entidad ocupa el lugar légico correspondiente a
otra entidad. Bdsicamente, vemos que esta lectura es incompatible con la
nocién que habiamos introducido en la seccién II:

(a*) Los sinsentidos son aquellos juicios en los que las posiciones de los
objetos y verbo subordinado son ocupadas por entidades del género 16gico
incorrecto.

Por tanto, desde una lectura resoluta del 77actatus segun la cual solo
habria sinsentidos austeros, ya no es vilido interpretar asi la critica de
Wittgenstein a la teoria del juicio como relacién multiple. Pues, la teoria
de Russell no podria fallar porque permita sinsentidos especificados por
(a*), es decir, sinsentidos que surgen por errores légicos de combinacién.

[IL.11. EL SINSENTIDO COMO FALLA EN EL SIGNIFICADO
DE LAS PARTES

10. Las itdlicas se han agregado para este trabajo.

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



«La mesa portaplumea al libro» ;Un sinsentido? 205

La lectura resoluta aboga por la idea de que el sinsentido no puede surgir de
emplear un signo de manera incorrecta, sino de no haber determinado el
sentido, es decir, no haber dado significado a alguna de las partes. Conant
sostiene que la sintaxis légica no se ocupa de signos, sino de simbolos, y un
simbolo solo tiene vida dentro del contexto de una proposicién significativa
(Conant 2001: 41-42 en Segatto, 2022: 4). Pero la sintaxis l6gica no es una
teorfa con la tarea de distinguir las combinaciones de simbolos legitimas
de las ilegitimas, porque simplemente, dado que los simbolos (a diferencia
de los signos) ya se rigen por una sintaxis légica, no hay combinaciones de
simbolos que sean ilegitimas (Segatto, 2022: 4). Wittgenstein dice asi que
«cualquier proposicién posible estd construida legitimamente» (§5.4733).
Retomando el ejemplo de «Sécrates es idéntico», aqui tendriamos un
sinsentido porque no le hemos dado ningtin uso légico-sintéctico (y por
tanto ningdn significado) a «es idéntico» como predicado monddico en
lugar de su uso habitual como predicado relacional de dos argumentos,
por ejemplo, en «Sécrates es idéntico a Feliper. Retomemos ahora el
ejemplo de «Mortalidad es Sécrates». Si lo analizamos bajo esta explicacién
tractariana deberfamos decir, andlogamente, que «Mortalidad es S6crates»
es un sinsentido porque no hemos dado ningtin uso 16gico-sintictico
(y por tanto ningtn significado) a «es Sécrates». Por lo que en este caso
«Sécrates» no simboliza nada. No podriamos afirmar bajo esta explicacién
que «Mortalidad es Sécrates» es un sinsentido porque «Sécrates» es una
entidad-sujeto y aparece figurando como parte de un predicado, lo cual es
incorrecto en términos légico-sinticticos, puesto que si fuera asi no seria
un sinsentido: es un sinsentido solo en tanto que no le hayamos dado un
uso légico-sintdctico como parte de un predicado. Wittgenstein repite que
si (una proposicion) no tiene sentido esto se debe sinicamente a que no le hemos
dado un significado a cualquiera de sus partes constitutivas. En el Tractatus
explica con mayor detalle su nocién de sinsentido, por lo que no parece
inadecuado sospechar que a esta altura Wittgenstein ya no sostuviera una
concepcién del sinsentido tal como lo expresa (a*).

Diamond y Conant sostienen que la ausencia de sentido no es algo
que pueda inferirse a partir de algtn criterio de ilegitimidad 16gica. La
presencia del sentido no dependeria de una teoria del significado que
determine condiciones de legitimidad para el uso de las palabras que
puedan ser quebrantadas dando origen asi a un sinsentido. Segin el

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



206 CamiLa-Rocio RIQUELME-FIERRO
Tractatus, ninguna combinacién de signos que podamos juntar puede fallar
por motivos de ilegitimidad légica:

§5.4732: No podemos darle a un signo un sentido erréneo.
Entonces, no podemos concluir mediante un andlisis de alguna
condicién especifica que los signos no tienen sentido.

Por ejemplo, si «Sécrates Platén» no tiene significado es porque no le
hemos dado significado al hecho de que «Sécrates» estd a la izquierda de
«Platén». Lo interesante es que podriamos otorgdrselo, porque «cualquier
cadena de signos puede tomarse como un hecho de varias maneras; y que
esos signos estén en estas o aquellas relaciones puede tomarse entonces
para significar esto o aquello» (Diamond y Conant, 2004: 60). En ese caso,
podriamos preguntar «;Quién ensefié a quién?» y responder «Sécrates
Platén». Una vez mds, no hay ninguna condicién 16gica que sea quebrantada
por «Sécrates Platén». Los autores ofrecen otro ejemplo: «Jane merengues
los huevos». Este ejemplo claramente podria corresponder a un sinsentido
segun la lectura tradicional puesto que merengues no es el género de cosa
que pueda ocupar el lugar de un verbo en una proposicién o juicio. Si, por
ejemplo, escuchdramos el ejemplo en una conversacién habitual, nuestra
propia capacidad ordinaria para hablar y pensar nos llevaria a reconocer
que en «Jane merengues los huevos» no se usa «<merengue» en la forma que
habiamos aprendido. Pues, no habiamos utilizado antes dicha palabra para
referirnos a una accién. Pero, los autores agregan, podemos considerar que
el ejemplo no carece de sentido, si nos damos cuenta de un nuevo uso.
Por ejemplo, una persona podria introducir una nueva manera de usar la
palabra «merengues», o incluso «merenguea», para hablar de una forma
de batir con alegria. Ahora bien, si escuchamos que «Jane merengues las
ecuaciones» sin saber el contexto o tener alguna explicacién, sospechariamos
con razén que nos encontramos frente a un sinsentido. Nuevamente lo
relevante, en caso de no haberle dado un uso a la palabra, es que podriamos
dirselo. Para la lectura austera del sinsentido, una oracién no tiene sentido
solo si contiene una palabra o palabras sin significado.

Conant se pregunta: ;Es posible identificar una expresién como
perteneciente a una categoria légica particular si ocurre en un lugar
incorrecto? La respuesta de Wittgenstein serfa que no. Si queremos saber si
una palabra pertenece a una expresién-objeto o a una expresién-concepto

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



«La mesa portaplumea al libro» ;Un sinsentido? 207

en una proposicién, empleando ahora la terminologia fregeana, no
podemos simplemente basarnos en concepciones anteriores, sino analizar
la estructura légica del juicio y observar qué rol légico cumple ese segmento
de la proposicién, es decir, cémo contribuye al sentido del todo (Conant,
2000: 189). Wittgenstein dice:

§3.3 Sélo la proposicién tiene sentido; s6lo en el contexto de la
proposicién tiene el nombre significado.

§3.314 La expresion tiene sélo significado en una proposicién [...].

§3.32 El signo es la parte del simbolo perceptible por los sentidos.

§3.321 Dos simbolos diferentes pueden también tener en comin
el signo (el signo escrito o el signo oral). Los designan de diferente
modo y manera.

Lo relevante para Conant es la distincién entre signo y simbolo. El
signo es aquello que puede ser percibido por los sentidos, mientras que
el simbolo es una unidad légica que expresa algo en la proposicién. Por
ejemplo, «Viena es la capital de Austria» y «Trieste no es Viena» tendrian
en comun el signo «Viena» (asi como el signo «es»), pero ningtin simbolo
en comun. A este respecto, Wittgenstein escribe:

§3.323 En el lenguaje corriente ocurre muy a menudo que
la misma palabra designe de modo y manera diferentes porque
pertenezca a diferentes simbolos —o que dos palabras que designan
de modo y manera diferentes se usen aparentemente del mismo
modo en la proposicién. Asi, la palabra «es» se presenta como
c6pula, como signo de igualdad y como expresién de la existencia;
«existir», como un verbo intransitivo, lo mismo que «ir»; «idéntico»,
como adjetivo; hablamos de algo, pero también de que algo sucede.
(En la proposicién «Verde es verde» —donde la primera palabra es
un nombre propio y la dltima un adjetivo—, estas palabras no sélo
tienen diferente significado, sino son también diferentes simbolos).

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



208 CamiLa-Rocio RIQUELME-FIERRO
El signo proposicional «Verde es verde» puede ser tomado como
simbolizando tres cosas distintas. Por ejemplo, podriamos decir que Mr.
Verde es verde, que Mr. Verde es Mr. Verde o que el color verde es el
color verde (Conant, 2000: 193). Conant hace énfasis en que el signo
«es» simboliza relaciones légicas distintas en los tres casos. En el primer
caso «es» simboliza una cépula, en el segundo caso «es» expresa una
relacién de identidad y en el tercer caso «es» expresa una relacién de co-
extensionalidad. En cuanto al signo «verde», en el primer caso tenemos
que la primera ocurrencia es un nombre propio y la segunda un adjetivo,
en el segundo caso sus dos ocurrencias son como un nombre propio, y en
el tercero sus dos ocurrencias son como un nombre comun. Volviendo a
la cita de Wittgenstein, el signo «verde» no solo tiene distinto significado,
sino que también son simbolos distintos. Conant concluye que, a través de
los ejemplos, Wittgenstein intenta mostrar que no podemos deducir de
la notacién del lenguaje ordinario cémo un signo simboliza en un caso
dado (Conant, 2000: 193). Ahora bien, ;cémo es que podemos llegar a
saber esto? Wittgenstein dice en §3.326: «Para reconocer el simbolo en
el signo debemos considerar el contexto de su uso significativo». Se sigue
inversamente, como sostiene Conant, que reconocer un signo proposicional
como sinsentido es ser incapaz de reconocer el simbolo (es decir, el uso
significativo) en el signo (Conant, 2000: 194).

Para Diamond y Conant, no podemos diagnosticar sinsentidos en
términos de la transgresién de condiciones para que una combinacién de
signos sea una proposicién (Diamond y Conant, 2004: 60). Ni siquiera
para inferir que alguna palabra o ciertas palabras en una proposicién carecen
de significado. Siguiendo la idea de que la unidad significativa bdsica es la
proposicién, y los nombres, relaciones y propiedades se abstraen, tenemos
que un sinsentido no es una unidad significativa, por lo que no podriamos
abstraer partes significativas. Es decir, no podemos abstraer simbolos o
palabras significativas, porque estas no ocurren como partes parciales
significativas si la proposicién a la que pertenecen de entrada no tiene
sentido. Tal como indica Conant: «Uno puede identificar la contribucién
que los sentidos de las partes de una proposicién hacen al sentido del todo
solo si el todo tiene un sentido» (Conant, 2000: 194).

Segin el Tractatus, no hay ejemplos de poner un nombre
propio donde pertenece una palabra-concepto, porque si uno

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



«La mesa portaplumea al libro» ;Un sinsentido? 209

puede distinguir apropiadamente que lo que pertenece a ese lugar
es una palabra-concepto, entonces esa es una condicién suficiente
para tratar cualquier cosa que esté en ese lugar como una palabra-
concepto. No hay nada, en la concepcién de Usinn (sinsentido)
que avanza el Tractatus, que corresponda a la falta de sentido de
una proposicién debido al significado que las partes ya han tomado
aisladamente. Segun la concepcién tractariana, sélo hay una forma
en que una oracion puede ser un Usinn (sinsentido): al no simbolizar
(Conant, 2000: 194-195).

En sintesis, una oracién (es decir, un signo proposicional) solo puede
ser un sinsentido cuando no simboliza, es decir, cuando sus partes no son
significativas porque el todo no es significativo. Desde esta lectura, no
podriamos considerar una palabra como légicamente incorrectay, por tanto,
como responsable de generar un sinsentido. Esta idea ataca directamente
la versién tradicional de la critica de Wittgenstein a la teoria del juicio
como relacién mdltiple, en la cual se defendia que el sinsentido se produce
justamente porque alguna palabra ocupa un lugar correspondiente a otro
género légico. Por ejemplo, en «Mortalidad es Sdcrates», la idea era que
«Sécrates» figura en el lugar correspondiente a (una parte de) un predicado,
lo cual resulta incorrecto légicamente y asi produce un sinsentido. Esto ya
no parece sostenible tomando en cuenta pasajes cruciales del Tractatus.
Desde la lectura resoluta, una palabra puede ocurrir en un nuevo lugar
légico, pues podemos contextualizar este uso como significativo: tratar a
«Sécrates» como un predicado a partir del sentido que tiene la proposicién
como un todo.

IV. LA criTiCA DE WITTGENSTEIN A RUSSELL BAJO LA LECTURA
AUSTERA DEL SINSENTIDO

Pues bien, revisemos la lectura tradicional de la critica de Wittgenstein,
considerando el nivel de la referencia, en vez del nivel lingiiistico, en el que
se sitia la teorfa de Russell:
* . . ll . . . l 1 . . d l

(a*) Los sinsentidos son aquellos juicios en los que las posiciones de los
objetos y verbo subordinado son ocupadas por entidades del género (kind)
légico incorrecto.

Para lo cual la solucién requerida se expresaba asi:

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



210 CamiLa-Rocio RIQUELME-FIERRO
(8) Para evitar sustituciones indebidas que permiten el sinsentido
debemos establecer que los objetos, propiedades y relaciones son entidades
de distintos géneros.

En efecto, a través de (8) evitarfamos que las entidades que entran
al complejo de juicio sean todas objetos, que es lo que permite una
sustitucién errénea. Aceptamos que esta es la solucién de Wittgenstein
en la carta de 1913: «Ahora creo que las cualidades, relaciones (como
Amor), etc. ;Son todas cépulas! Esto significa que analizo la proposicién
sujeto-predicado, digamos, "Sécrates es humano" en "Sécrates” y "Algo
es humano"» (Wittgenstein, 1979: 25). Dado que en la teoria del juicio
como relacién multiple no se distinguen distintos géneros de cosas,
podemos hacer sustituciones incorrectas que dan lugar a sinsentidos. La
solucién de Wittgenstein en esa carta apunta a distinguir dos géneros de
cosas: los objetos (o nombres) y las propiedades y relaciones (o formas).
Entonces, ya no podriamos sustituir objetos por relaciones o propiedades
dado que pertenecen a distintos géneros de cosas. A esta altura de la
discusién Wittgenstein pensaba que esto solucionaria el problema de la
sustitucién y, por tanto, el problema del sinsentido. Ahora bien, esto no
parece ser congruente con lo expresado en el 77actatus. Vimos que para
el Wittgenstein del 77actatus solo tenemos un género de entidades, los
objetos, cuya caracteristica esencial es que pueden combinarse entre si.
Los objetos se abstraen de estados de cosas, y las palabras significativas
se abstraen de las unidades proposicionales. En consecuencia, bajo esta
lectura se rechaza (§) como una solucién al problema del sinsentido.

Ademds, vimos que Wittgenstein en el Zractatus se refiere a la critica
del sinsentido solo en una ocasién. El autor expresa que el andlisis de
la proposicién «A juzga que P» debe mostrar que es imposible juzgar
sinsentidos. Y, agrega, «la teoria de Russell no satisface este requisito»
(Wittgenstein, §5.5422). Sin embargo, Wittgenstein no ofrece ejemplos o
alguna explicacién de esta critica, contrariamente a Notes on Logicy la carta
de 1913. Sin embargo, en otras partes del 77actatus se presenta una nocién
del sinsentido mds elaborada, por lo que a partir de esta podemos inferir
cudl es ahora su critica a Russell. Pero ya no parece congruente sostener
que el sinsentido #ractariano se produce porque ciertas entidades ocupan
erroneamente el lugar al que pertenece otra entidad, porque ahora solo

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



«La mesa portaplumea al libro» ;Un sinsentido? 211

tenemos un género de cosas. En base a esto rechazamos que (a*) sea una
buena caracterizacién del sinsentido tractariano.

En contraste, vimos una nueva concepcién del sinsentido, la concepcién
austera que es defendida por la lectura resoluta del 7ractatus. Segtin esta
concepcién, al nivel lingiiistico de las proposiciones los sinsentidos surgen
por la falla en dar significado a ciertas palabras. En tanto que podamos
combinar ciertos nombres en una unidad proposicional, se revela que estos
nombres pueden combinarse asi y, por tanto, estdn bien combinados. Por
ejemplo, podriamos combinar en una unidad proposicional los nombres
«mesa», «portaplumas» y «libro», si decidimos dar un nuevo significado a
la palabra «portaplumas» en el contexto de una conversacién. Si dichos
nombres no tienen significado es porque nuestras reglas sinticticas
actuales no permiten dicha combinacién, pero la cuestién es que podrian
combinarse asi, lo que ocurriria si la palabra «portaplumas» adquiriera
un nuevo uso légico-sintdctico. Ahora bien, resulta fundamental para
explicar que los nombres y los objetos en general pueden combinarse
entre si, comprender que esta posibilidad de combinacién su caracteristica
fundamental. Los objetos zractarianos se caracterizan Ginicamente por su
posibilidad de combinarse con otros objetos, y asi también los nombres
para formar una unidad proposicional o un hecho. Por lo que no podemos
tener dos objetos o dos nombres mal/ combinados: si se combinan es
porque estd dentro de su posibilidad de combinacién. Por el contrario, las
entidades russellianas existen fuera de cualquier combinacién, por lo que
podemos tener dos entidades russellianas mal combinadas en una unidad
judicativa. Esto significa a nivel lingiiistico que «mesa», «portaplumas»
y «libro» podrian combinarse en una unidad proposicional sin que,
por ejemplo, «portaplumas» tuviese un nuevo uso légico-sintdctico que
permitiese esa combinacién. Pues, las entidades russellianas pueden
combinarse de cualquier modo, y luego la forma l6gica ocurre como una
entidad agregada, lo que significa que la combinacién es algo externo a la
naturaleza misma de esas entidades. En otras palabras, dado que no hay
roles combinatorios, entonces se permiten combinaciones de entidades
que no responden a las posibilidades légicas de lo que es juzgable (con
sentido). Para Wittgenstein, en cambio, la forma légica es la condicién
de combinacién que estd presente e los objetos mismos, incluyendo los
nombres, por lo que si se combinan entre si es porque pueden combinarse.

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



212 Camrira-Rocio RiQqueELME-FiERRO

Diamond explica asi el cardcter externo de la combinacién en Russell:

Russell cree que el sujeto 16gico humanidad es en realidad una y
la misma cosa que el concepto atribuido a Sécrates cuando decimos
que es humano (son «exacta y numéricamente» iguales); y afiade
que la diferencia entre la humanidad cuando se habla de ella por
un término con los rasgos 16gicos de un nombre propio y cuando
se predica de algo estd en las relaciones externas del concepto
humanidad y no en la naturaleza intrinseca de la cosa de la que
estamos hablando (Diamond, 1995: 104).

Por ejemplo, tanto en el juicio de que Sécrates es mortal como en el juicio
de que Platdén es Sdcrates figura una sola entidad: Sécrates. La diferencia
entre que Sdcrates figure como sujeto o figure como predicado es una
diferencia externa. Por tanto, las distintas entidades podrian combinarse
de forma errénea porque el modo en que se combinan en el juicio se
agrega externamente. Mientras que, como vimos, para Wittgenstein «en
la proposicién «Verde es verde» —donde la primera palabra es un nombre
propio y la tltima un adjetivo—, estas palabras no sélo tienen diferente
significado, sino son también diferentes simbolos)» (Wittgenstein,
§3.323). Por tanto, no tenemos una y la misma palabra significativa, sino
que se trata de dos palabras distintas porque son simbolos distintos. En
base a esto no podemos tener una palabra significativa en un lugar que
no corresponde, pues se combinard de modo distinto y, por tanto, serd un
simbolo distinto. Defendemos que esta es la critica de Wittgenstein a la
teorfa del juicio como relacién multiple en el 77actatus: la teoria de Russell
permite el sinsentido porque la combinacidn existe fuera de las entidades, y
asi tendremos combinaciones que no responden a las posibilidades légicas
de lo que es juzgable. No negamos que la lectura tradicional de la critica
sea la correcta interpretacién de la critica en Notes on Logic y en la carta
de 1913. Sin embargo, esta lectura ya no resulta satisfactoria como una
interpretacién del Tractatus, si consideramos la nueva concepcién de la
naturaleza de los objetos, incluyendo los constituyentes proposicionales
que Wittgenstein introdujo alli. Se concluye entonces que la critica de
Wittgenstein a la teoria de Russell tiene dos versiones: la lectura tradicional
del sinsentido y |a lectura austera del sinsentido.

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



«La mesa portaplumea al libro» ;Un sinsentido? 213

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Bronzo, S. (2012): «The Resolute Reading and Its Critics: An
Introduction to the Literature». Wittgenstein-Studien 3 (1), pp. 45-80.

Candlish, S. & Damnjanovic, N. (2012): «The Z7actatus and the Unity
of the Proposition». In ]I Zalabardo (ed.), Wittgensteins Early Philosophy.
Oxford University Press. pp. 64.

Conant, ]. & Diamond, C. (2004): «On reading the tractatus
resolutely: Reply to Meredith Williams and Peter Sullivan». In Max Kélbel
& Bernhard Weiss (eds.), Wittgensteins Lasting Significance. London; New
York: Routledge. pp. 42-97.

Conant, J. (2000): «Elucidation and nonsense in Frege and early
Wittgenstein». In Alice Crary & Rupert ]J. Read (eds.), 7he New
Wittgenstein. Routledge. pp. 174-217.

Diamond, C. (1981): «What Nonsense Might Be». Philosophy 56 (215),
pp. 5 - 22.

Diamond, C (1995): The realistic spirit: Wittgenstein, philosophy, and the
mind. Cambridge, MA, USA: MIT Press.

Griffin, N. (1986): «Wittgenstein Criticism of Russell’s Theory of
Judgement». Philosophical Studies, 47(2), pp. 132-135.

Hylton, P (1990): Russell, Idealism, and the Emergence of Analytic
Philosophy. Oxford: Clarendon.

Johnston, C. (2009): «Tractarian objects and logical categories». Synthese
167 (1), pp. 145 - 161.

Johnston, C. (2012): «Russell, Wittgenstein and Synthesis in Thought».
In J. L. Zalabardo (ed.), Wiztgenstein’s Early Philosophy. Oxford: Oxford
University Press, pp. 15-36

Pincock, C. (2008): «Russell’s Last (and Best) Multiple-Relation Theory
of Judgement. Mind, 117, pp. 107-40.

Pears, D. (1987): 7he False Prison. Clarendon Press: Oxford.

Proops, 1. (2011): «Russell on Substitutivity and the Abandonment of
Propositions». The Philosophical Review, 120(2), pp. 151-205

Russell, B. (1903): 7he Principles of Mathematics. Cambridge:
Cambridge University Press.

Russell, B. (1907): «On the Nature of Truth». Proceedings of the
Aristotelian Society, pp. 7, 28-49.

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



214 Camrira-Rocio RiQqueELME-FiERRO
Russell, B. (1910): «On the nature of truth and falsehood». Philosophical
Essays. New York: Routledge.

Russell, B. (1912): Problems of Philosophy. Oxtord: Oxford University
Press 1998 Edition.

Russell, B. (1913): Theory of Knowledge: The 1913 Manuscript. London:
Routledge, in 1992.

Russell, B. (1919): The Philosophy of Logical Atomism. New York:
Routledge.

Russell, B. (1992): «What is Logic?» in Logical and Philosophical Papers,
1909-1913, ed. J. G. Slater. London: Routledge.

Segatto, A. (2022): «Nonsense and the Context Principle in
Wittgenstein's Tractatus». Disputatio. Philosophical Research Bulletin. 11,
23, pp. 117-130.

Sommerville, S. (1980): Wittgenstein to Russell (July, 1913). T am very
sorry to hear... my objection paralyses yow’. In R. Haller and W. Grassl (eds),
Language, Logic, 260 References and Philosophy: Proceedings of the 4th
International Wittgenstein Symposium. Vienna: Holder-Pichler-Tempsky,
pp- 182-7.

Whitehead, A, Russell, B. (1910): Principia Mathematica. Cambridge:
Cambridge University Press.

Wittgenstein, L. (1922): Tractatus Logico-Philosophicus. Tr by D. E
Pears and B. E. McGuinness. London: Routledge & Kegan Paul.

Wittgenstein, L. (1979): Ludwig Wittgenstein Cartas a Russell Keynes y
Moore. Ed. G. Von Wright. Madrid: Taurus.

Wittgenstein, L. (1984): Notebooks 1914-1916 Ludwig Wittgenstein.
University Of Chicago Press: Chicago.

Zalabardo, J. (2015): Representation and Reality in Wittgenstein’s
Tractatus. Oxford: Oxford University Press.

Camira-Rocio RiQuerme-Fierro: Magister en Filosofia por la
Universidad de Concepcién. Docente Universidad de Concepcién y
Universidad Nacional Andrés Bello.

Lineas de investigacion: Filosofia del lenguaje, Filosofia de la mente y
Epistemologia de la religién.

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



«La mesa portaplumea al libro» ;Un sinsentido? 215

Publicaciones recientes:

— «Teorfas intrinsecas de la consciencia: el objeto secundario de Brentano
y la autorrepresentacién de Kriegel». Revista Palabra y Razon, 24, 131-15
https://doi.org/10.29035/pyr.24.13 [Latindex]

Correo: camilarrig@gmail.com

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)






