
La vida planetaria universal. Una 
hipótesis sobre Hegel y Kieser

Universal Planetary Life. A Hypothesis 
on Hegel and Kieser 

Andrés Ortigosa

Universidad de Sevilla (España)

Fecha de envío: 01/11/2023

Fecha de aceptación:  15/02/2024

DOI:  10.24310/crf.17.1.2025.17828

 

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025), pp. 217-236.
ISSN: 1889-6855 ISSN-e: 1989-3787 DL.: PM 1131-2009 

Asociación para la promoción de la Filosofía y la Cultura en Málaga (FICUM)

Resumen

Hegel trata la vida planetaria universal 
en el §392 de la Enciclopedia. Este 
parágrafo ha sido poco tratado, 
pero es relevante porque es la 
primera cualidad natural de los seres 
humanos. Esta se basa en la influencia 
de los planetas en la vida humana 
en general, como en los estados de 
ánimo. Con la superación de la 
naturaleza por el espíritu Hegel no 
suprime esta influencia astrológica, 
sino que queda conservada en el ser 
humano. La presente investigación 
propone un análisis detallado de este 

parágrafo tomando la posibilidad 
de que Kieser, un científico 
desconocido hoy en día, influyese en 
el pensamiento del filósofo con su 
concepción sobre el telurismo. 

Palabras claves

Alma natural; astrología; idealismo 
alemán; mesmerismo; telurismo.

Abstract

Hegel deals with universal planetary 
life in §392 of the Encyclopaedia. This 



218 Andrés Ortigosa

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Introducción

L a historia recuerda a los grandes nombres a la par que los olvida. 
En el siglo XIX hubo científicos que décadas más tarde fueron 
olvidados. Bien porque sus teorías fueron refutadas, bien 

porque sus ideas fueron superadas, o bien por contingencias históricas. 
Sea como sea, la historia también olvida. Sin embargo, una labor 
imprescindible para comentar un texto, o clarificar una noción, es 
considerar el rigor histórico. Esto implica alejarnos de las etiquetas que 
tenga un filósofo y dejar que sea el texto el que nos hable. Si atendemos 
al rigor histórico muchas ideas confusas pueden llegar a ser cristalinas. 
Y Hegel no es una excepción. 

Pese a haberse labrado fama popular como antagonista de los 
científicos, hace algo más de una década que los estudios sobre Hegel 
han virado de manera general, presentando ya a un Hegel que no es 
opositor a la ciencia, sino que se apoya en los científicos—salvando a 
algunos autores que lo vieron antes, como Mariano Álvarez1—. Desde 
esta perspectiva esta investigación busca aclarar conceptualmente la 
noción de vida planetaria universal —allgemeine planetarische Leben— 
desde la propuesta del científico contemporáneo a Hegel, Dietrich 
Georg Kieser. 

1. Véase: M. Álvarez, «El tema de la objetividad en Hegel», Cuadernos Salamantinos de 
Filosofía, 3 (1976), 89-114.

paragraph has been little treated, but 
it is relevant because it is the first 
natural quality of human beings. It is 
based on the influence of the planets 
on human life in general, as on states 
of mind. With the overcoming of 
nature by the spirit, Hegel does not 
suppress this astrological influence, 
but it is preserved in the human 
being. The present research proposes 

a detailed analysis of this paragraph, 
considering the possibility that 
Kieser, a scientist unknown today, 
influenced the philosopher’s thinking 
with his conception of tellurism.

Keywords

Natural soul; astrology; german 
idealism; mesmerism; tellurism.



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

La vida planetaria universal. Una hipótesis sobre Hegel y Kieser 219

Kieser suele ser uno de esos nombres olvidados por la historia de la 
ciencia. En parte, porque sus descubrimientos fueron superados a finales 
del siglo XIX. En parte también, por ser abiertamente mesmerista y, al 
caer en descrédito Franz Anton Mesmer, así también lo hicieron varios 
de sus seguidores. Sin embargo, Hegel parece que tenía en cuenta las 
investigaciones de Kieser. 

Cuando uno se adentra en el espíritu subjetivo de Hegel, en su primera 
sección, la Antropología, el primer momento es complejo. El ser humano 
es espíritu, pero a su vez sigue abigarrado en la naturaleza. Está en una 
zona limítrofe porque el ser humano ya es espíritu, pero en ese momento 
no ha superado a la naturaleza, sino que se encuentra en convivencia con 
ella. Quizá por ello es una de las partes menos investigadas en la filosofía 
de Hegel. Y esto es lo que conviene replantear. 

El espíritu es superación de la naturaleza. Por ello, lo más normal sería 
pensar que una vez que se inicia la Antropología el ser humano ya puede 
desprenderse de su asentamiento en la naturaleza como sustancia. Pero no 
es así lo que señala Hegel, sino que hay todo un proceso lento y sosegado 
por el que el espíritu consigue librarse de la naturaleza. En contraste, 
cuando el espíritu es aún Naturgeist no está libre de las determinaciones 
naturales, sino sumergido en ellas, siendo que el ser humano es, en buena 
medida, lo que la naturaleza le permite ser, aunque más tarde se libere2.

Pues bien, la primerísima cualidad natural que recibe el ser humano 
es la más general, que es la influencia de los planetas en su vida. Hegel se 
refiere a ella a partir de su §392 en la Enciclopedia de las ciencias filosóficas 
en compendio3. Esta influencia de los planetas en el primer momento 
del espíritu natural es la allgemeine planetarische Leben, que suele pasar 
desapercibida4. Pocos la analizan con detalle. Inwood comenta sobre 

2. También es posible entrever una crítica a la razón iluminista aquí porque para Hegel 
una consecuencia de la Ilustración es la desconexión entre el yo y el mundo, entre espíritu 
y naturaleza. Así pues, esta superación de la naturaleza que no es una supresión, ni un 
rechazo, ni una eliminación es, en cierto modo, observable como crítica a la Ilustración. 
Sin embargo, esto nos llevaría demasiado lejos y nos descentraría de nuestro tema. Para 
una buena investigación sobre este tema, véase: S. Palermo, «Un Contagio penetrante. 
Hegel e la dialettica dell´illuminusmo», Studia Hegeliana, 9 (2023), 25-44.
3. A partir de ahora denominada Enciclopedia. 
4. En su comentario exhaustivo, Fetscher, por ejemplo, obvia la posible influencia de otro 
científico en el escrito de Hegel y pasa rápidamente por ella (Cfr. I. Fetscher, Hegels Lehre 
vom Menschen, Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommann Verlag, 1970, p. 40). Asimismo, 



220 Andrés Ortigosa

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

ella que «“Cósmico” pertenece al universo como un todo, “sideral” a las 
estrellas, y “telúrico” (tellurischen, del latín tellus, “Tierra”) a la Tierra. 
"Cósmico" quizá refiere más específicamente al sistema solar, en contraste 
con la Tierra y las estrellas5». Pero en ninguno de sus comentarios tiene 
en cuenta quiénes eran los principales investigadores sobre lo cósmico, lo 
sidérico o lo telúrico de la época de Hegel. 

Algunos han llegado a ir un paso más allá. En su traducción de la 
Enciclopedia, Valls Plana comenta en sus notas que este tipo de terminología 
—cósmico, sidérico, telurismo— se popularizó con la publicación de la 
tesis doctoral de Mesmer De planetarium influxu in corpus humanum. 
Dicha jerga se adoptó por parte de los seguidores de Mesmer, por 
lo que Valls Plana considera que en este parágrafo la influencia es de 
Johann Whilhem Ritter6. Este era otro seguidor de Mesmer que utilizó 
por primera vez el término «siderismo» en su obra Der Siderismus7. Esta 
misma estela es la que sigue Padial en sus comentarios a la traducción 
que realizó a Lecciones sobre filosofía del espíritu subjetivo8. Allí, en la nota 
153 del segundo volumen dedicado a la Antropología, Padial sigue el 
comentario de Valls Plana y añade una posible hipótesis, señalando que 
podría ser Kieser también quien ejerciese esa influencia. Para ello, refiere 
al texto de Kieser  «Das siderische Baquet und der Siderismus9».

No obstante, si se atiende a la obra de sendos referentes, Ritter es 
difícil que encaje aquí10. Es cierto que terminológicamente se refiere al 
siderismo, pero la teoría de Ritter tenía que ver con la electricidad. Los 
motivos que llevan a descartar a Ritter de entrada son varios. El primer 

también ocurre con el comentario de Stederoth (D. Stederoth, Hegels Philosophie des 
Subjektiven Geistes, Berlin: Akademia Verlag, 2001, pp. 122-134).
5. M. Inwood, A Commentary on Hegel´s Philosophy of Mind, Oxford: Oxford University 
Press, 2007, p. 329.
6. Véase la nota 676 en la Enciclopedia, p. 1037.
7. W. Ritter, Der Siderismus, Tübingen, 1808.  
8. A partir de ahora referido a cuerpo de texto como Lecciones.
9. Padial, nota 153. En LFES II, p. 498. El texto al que refiere es este: Kieser,  «Das siderische 
Baquet und der Siderismus», Archiv für den thierischen Magnetismus, 5,2 (1818), 1-84. 
10. Ritter, en cualquier caso, fue conocido por influir en Schelling, con quien coincidió 
en Jena, y que influyó en la Naturphilosophie de este. Como comentó Gusdorf, era Ritter 
el que tenía un bagaje sobre física más amplio, preciso y muy superior al de Schelling, 
permitiendo que el proyecto de la Naturphilosophie schellingiana se situase en la vanguardia 
científica (G. Gusdorf, Le romantisme, vol. 2, París: Payot, 1993, pp. 538-542). 



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

La vida planetaria universal. Una hipótesis sobre Hegel y Kieser 221

motivo es que Ritter era un investigador del campo de la física que fue 
conocido principalmente por defender una ciencia simbólica. Por ende, 
sería extraño que Hegel refiriese aquí soterradamente a un simbolismo del 
cual ni se pronuncia. Luego, Ritter tuvo un segundo momento de fama con 
el galvanismo. Concretamente, con la idea de que todo proceso químico 
implicaba un intercambio eléctrico, dando lugar a la electroquímica. 
Esta tesis es presentada en Der Siderismus, pero no dice nada de la 
influencia de los planetas. Y Hegel no está haciendo ninguna referencia al 
electroquimismo. En tercer lugar, quizá se refiriese a otro escrito de Ritter. 
En esta segunda etapa en la que se le conoce como científico en relación 
con la electricidad escribe otra obra que recibe grandes apoyos de otros 
científicos. Esta es Neue Beyträge zur nähern Kenntniss des Galvanismus 
und der Resultate seiner Untersuchung11. Una vez más, no hay nada de la 
influencia de los planetas. Aparte del uso terminológico de «sidérico», 
Ritter no coincide en nada más. 

Ritter parece evidente que no es a quien Hegel puede estar refiriéndose. 
Pero, afortunadamente, queda una segunda posibilidad que sugirió Padial. 
Así pues, el propósito de esta investigación es examinar la segunda propuesta. 
Esto es, que sea Kieser a quien Hegel tenga presente en esta parte de la 
Enciclopedia. Como tal, se presenta como hipótesis pensable y asumible. 
No existe prueba textual. Hegel no lo afirma tajantemente. Sin embargo, 
hay que atender al contexto de la época. Resultaría inusual que fuesen 
tan coincidentes el pensamiento de Kieser y de Hegel en este tiempo. Es 
más, sería extraño suponer que Hegel no hubiese leído a Kieser por varios 
motivos. El primero es que Hegel leyó a buena parte de los mesmeristas y se 
pronunció sobre el mesmerismo. Es un tema que captó su atención desde 
1812, como muestra su correspondencia con van Ghert12. El segundo es 
que Hegel no siempre citaba a quienes tenía en mente. De ahí, a veces, que 
surjan dificultades añadidas en sus textos que dificultan su comprensión. El 
tercero, quizá el más importante, es que la influencia de los planetas sobre 
la vida humana —tratando de abordarlo desde una base científica— fue 
algo muy popular en la Alemania de la época al ser una propuesta novedosa, 

11. W. Ritter, Neue Beyträge zur nähern Kenntniss des Galvanismus und der Resultate seiner 
Untersuchung, Tübingen, 1808. 
12. B 290. En esa carta a van Ghert, Hegel ya señala que tiene idea de una serie de 
nociones acerca del magnetismo animal —posiblemente las provenientes del curso que 
dictó Flatt en Tubinga—.  



222 Andrés Ortigosa

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

cuyo autor era Kieser precisamente. Debido a la popularidad de Kieser en 
su época, sería más que plausible que Hegel lo hubiese leído. Así pues, esta 
investigación quiere mostrar la posibilidad de pensar el olvidado §392 de 
la Enciclopedia como una influencia de Kieser en el pensamiento de Hegel. 
Nos contentamos con presentar la posibilidad y con comentar y exponer 
con detalle este parágrafo que ha sido, en general, más desatendido. Esto 
es, como digo, continuar una de las sugerencias de Padial como traductor, 
anotador y editor al español de las Lecciones.

Para hacer aprehensible esta hipótesis primero hay que exponer 
brevemente la historia del mesmerismo. Esto no nos descentra del tema, 
sino que la propuesta de Kieser es una reelaboración de la teoría del 
magnetismo animal. Por ello, si se expone a Kieser sin explicar qué es el 
magnetismo animal, no se puede comprender a Kieser. Así pues, se debe 
dedicar una sección —abreviada— a explicar la propuesta del magnetismo 
animal. Después se considerará la reelaboración que realizó Kieser del 
magnetismo animal, llegando a derivar en el telurismo. Finalmente, se 
compara el telurismo kieseriano con la noción de vida planetaria universal 
según Hegel. Como se observará, ambas ideas son extremadamente 
semejantes, aunque haya una sutil diferencia en su desenlace, como 
veremos en las conclusiones. 

I. La evolución del magnetismo animal al telurismo

 I.i. Breviario del magnetismo animal

La doctrina sobre el magnetismo animal fue una teoría explicativa del 
siglo XVIII que se popularizó en el siglo XIX. En ella se pensaba que 
el «magnetismo animal» (tierischen Magnetismus) era un fluido invisible 
que recorría a los seres vivos. A través de su manipulación se podía curar 
a las personas. 

A finales del siglo XVIII el magnetismo animal no era considerado una 
fuerza del todo desconocida. Su base era el magnetismo, fuerza que se había 
descubierto siglos atrás, por lo que no resultaba algo extraño. Por ejemplo, 
Athanasius Kircher, el jesuita alemán, publicó en la segunda mitad del siglo 
XVII su Magneticum naturae regnum (El reino magnético de la naturaleza), 
donde presentaba una visión completa sobre el cosmos y sus relaciones 



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

La vida planetaria universal. Una hipótesis sobre Hegel y Kieser 223

magnéticas, así como la relación del cosmos con los organismos13. De ahí 
que hubiera una legitimidad temporal del magnetismo y que, el nuevo 
magnetismo animal solo fuese una ampliación del estudio de una fuerza ya 
conocida. Lo que se pensó que había conseguido Mesmer era, solamente, 
un avance en la materia. Pero el descubrimiento tuvo una historia. 

Cuando Mesmer fue a estudiar a Dillingen entró en contacto con 
Agustinus Rodier, profesor de la universidad de Dillingen. Este último 
había publicado su obra Magnes. Experimentis, theoriis ac problematis 
explanatus, que debió ser el libro de texto principal de las materias cursadas 
por Mesmer. El magnetismo causó interés en el joven estudiante y, años 
más tarde, en 1754, habiendo abandonado ya su vieja universidad, Mesmer 
irá a la Universidad de Ingolstadt de Baviera para estudiar teología. 
Finalmente, terminó ejerciendo de médico. No obstante, en 1773 Mesmer 
consiguió algo importante: pensó haber hallado el magnetismo animal. Y 
este hallazgo tiene una historia. 

En 1773 Franziska Österlin acude a la consulta de Maximilian Hell 
con una serie de síntomas muy extraños. El doctor Hell, amigo íntimo de 
Mesmer, no sabe qué le ocurre a su paciente. Pero Hell aprovechó la ocasión 
para probar nuevas técnicas. Entre otras, Hell había probado a aplicar 
imanes sobre el cuerpo de la joven para ver si podía curarla, lo que era un 
método arcaico, pero no desconocido para Hell —recordemos por ejemplo 
a médicos del siglo XVII como Goclenius o William Maxwell14—, quien 
conocía la historia de la medicina. La paciente se curó tras la aplicación de 
los imanes en su cuerpo. 

Hell, asombrado por el éxito de su experimento, redactó una carta a 
Mesmer comentándole su hallazgo. El joven médico, lleno de curiosidad, 
solicitó a su amigo que preparase imanes del mismo tamaño para aplicarlos 
él también a sus pacientes. Para ilusión de ambos, Mesmer cura también 
a sus pacientes. Así, Hell y Mesmer pensaban que de algún modo esos 

13. A. Udías, «Athanasius Kircher and Terrestrial Magnetism: The Magnetic Map», 
Journal of Jesuit studies, 7, (2020), 166-184.
14. Este pensamiento, ahora ya lejano a nuestra época, no era descabellado en su tiempo, 
y menos para un astrónomo. Goclenius en 1608 había publicado su Tractatus de magnética 
cura vulnerum (1608) que defendió la capacidad curativa de los imanes, inspirados en las 
obras de Paracelso (Cfr.S. Zweig, La curación por el espíritu, Barcelona: Acantilado, 2006, 
p. 49). También Willliam Maxwell en 1679 había escrito su obra, Medicina magnética, en 
la que realizaba una defensa de que los imanes albergaban poderes curativos.



224 Andrés Ortigosa

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

imanes con esas medidas influían en la salud de las personas. La cuestión 
que ahora se abría era explicar cómo era posible que los imanes curasen. 

Según comenta Zweig15, fue ahí cuando Mesmer rememoró su tesis 
doctoral en la Universidad de Dillingen. En ella había recurrido a la 
noción newtoniana de gravitas universalis. Tratando de ir más allá que 
el propio Newton, el médico había afirmado que dicha fuerza era una 
fuerza originaria, primigenia. Esta fuerza primordial impregnaba a todo el 
universo y, especialmente, a los seres vivos. Al parecer, Mesmer pensó que 
la gravitas universalis, al ser una fuerza común al universo, podía influir 
en todo este, de tal modo que los imanes, que mediante la atracción y la 
repulsión alteraban a esta fuerza, podían llegar a influir de algún modo 
en la salud humana. Mesmer tenía una hipótesis sobre el hallazgo de una 
fuerza. Ahora había que ver si podía demostrarse. 

Tras examinar y tratar de curar a varios pacientes, Mesmer creyó percatarse 
de que los imanes son una especie de conductores de ese fluido magnético, 
pero que en realidad lo que cura es la persona que ejerce esa curación a 
través de sus manos. La hipótesis va lentamente siendo examinada por 
Mesmer y en 1775 decide dar a conocer a su descubrimiento mediante un 
escrito, Schreiben über die Magnetkur (Escritos sobre la curación magnética). 
En él, encontramos que hay una nueva modificación de su hipótesis inicial, 
afirmando que existen dos fluidos invisibles: el magnetismo mineral, 
propio del cosmos, y el magnetismo animal, propio de los seres vivos. El 
magnetismo mineral no afecta de ningún modo a los nervios, pero podía 
ayudar al magnetismo animal y reforzar su acción16. De ahí que los imanes, 
que pertenecen al magnetismo mineral, fuesen conductores de las fuerzas 
magnéticas. Como era de esperar, el escrito —donde solamente presenta 
su hipótesis— se popularizó en el país. Algunos médicos se interesaron en 
la teoría de Mesmer. 

El triunfo y la aceptación de la teoría de Mesmer17, así como su declive, 
daría para mucho más. Pero por mor de centrarnos en esta investigación, 
solo conviene saber que surgieron muchos médicos seguidores de Mesmer 

15. Zweig, La curación, p. 52.
16. Montiel, Magnetizadores y sonámbulas en la Alemania romántica, Madrid: Frenia, 
2008, pp. 24-25. 
17. Aunque también criticada, la doctrina de Mesmer llegó a ser aceptada en las 
universidades alemanas, donde se enseñaba en medicina su novedosa propuesta. Véase: 
Montiel, Magnetizadores, p. 97.



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

La vida planetaria universal. Una hipótesis sobre Hegel y Kieser 225

en muchos países. Algunos, como el marqués de Puységur en Francia, daría 
lugar al descubrimiento de la hipnosis. Otros, como Kluge, reformularían 
dicha idea en Alemania. Otros, como Oken, serían mesmeristas dedicados 
a la fisiología. O Karl Schelling, hermano del filósofo idealista, quien 
extendería las ideas del magnetismo animal en Alemania. De entre todos 
ellos —reputados médicos hoy en día más bien olvidados— hay uno que 
nos interesa especialmente. Este fue Kieser, quien propuso el telurismo a 
partir del magnetismo animal.

I. ii. La propuesta mesmerista de Kieser: el telurismo
Kieser fue una de las figuras clave del mesmerismo. Este profesor de la 
Universidad de Jena tomó interés en el magnetismo animal alrededor de 
1817. Ese año colaboró con A. C. A. von Eschenmayer y F. Nasse en sus 
investigaciones acerca del magnetismo animal, llegando a un proyecto 
mastodóntico entre los tres. Durante el periodo que abarca 1817 y 1824, 
los tres médicos (Kieser, Eschenmayer y Nasse) publicaron nada menos 
que doce volúmenes sobre magnetismo animal en la revista que fundaron: 
Archiv für den thierischen Magnetismus. Pero el reconocimiento de Kieser 
en la historia de la ciencia no provino solo de sus publicaciones en esta 
revista, sino que entre 1822 y 1826 publicó su obra magna. En total, 
dos volúmenes bajo el nombre de System des Tellurismus oder thierischen 
Magnetismus18. El primer volumen es donde expone su teoría, en el 
segundo se dedica especialmente al fenómeno del sonambulismo. Para 
nuestro tema, vayamos al primero.

En el primer volumen Kierser considera que la capacidad de ejercer 
influencia de los minerales sobre los seres vivos no depende de la 
composición química de estos. Al contrario, lo que hay es una fuerza 
magnética originaria que afecta a toda la Tierra, un fluido invisible, que es 
la que afecta tanto a minerales como a seres vivos. Es la Erdtotalität19. Esta 
fuerza es la que al determinarse	genera concreciones de la vida orgánica e 
inorgánica: minerales, plantas, animales y seres humanos20. De tal modo 

18. Kieser, D. G., System des Tellurismus oder Thierischen Magnetismus (2 vol.), 
Leipzig: Herbig, 1822.
19. Kieser, System des Tellurismus oder Thierischen Magnetismus, vol. 1, p. 8.
20. La manera en que esta fuerza originaria consigue determinarse es algo que Kieser no 
expone, sino que considera que está describiendo un fenómeno natural. En realidad, no 



226 Andrés Ortigosa

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

que todos los seres naturales somos determinaciones de esta fuerza que es 
inherente a la Tierra. De ahí que el físico concluya que: «toda vida sería 
una vida magnética21».

Kieser consideró que la Tierra era, pues, una estructura compleja que 
mediante las fuerzas telúricas lograba constituir los diferentes niveles de 
vida. A cada nivel de vida (vegetal, animal o humano) le corresponde una 
potencia magnética distinta. Él lo explicita así: 

Así como los diferentes productos de la tierra representan solo 
los diferentes niveles de desarrollo de la vida de la tierra, o sea, son 
solo diferentes niveles (potencias) de una y la misma vida, la vida de 
la tierra en su totalidad, así también son solamente todas las fuerzas 
magnéticas (telúricas) diferentes niveles (potencias) de una y la misma 
fuerza, a saber, la fuerza telúrica, que encierra en sí todas esas potencias 
individuales. Todas las potencias magnéticas eficaces se diferencian, 
entonces, entre sí solo a causa del diferente grado (potencia) que 
presentan en la constitución de los organismos terrestres22.

Como puede verse, Kieser considera que hay una sola vida, y que todos 
participamos de la misma, pero a diferentes niveles. Asimismo, solo hay 
una fuerza magnética, que es la telúrica, y las diferentes fuerzas magnéticas 
son, entonces, manifestaciones de una fuerza telúrica originaria. De este 
modo hay una vida originaria y una fuerza magnética originaria. Pues 
bien, la diferencia de las fuerzas magnéticas es la que Kieser considera que 
establece las diferencias entre los «organismos terrestres» (Erdorganismen).

Más allá del texto la idea que Kieser está expresando proviene de 
Mesmer: un fluido invisible que constituye la vida y a los grados de la 
vida. Sin embargo, Kieser no utiliza el término «magnetismo animal», sino 
«fuerza magnética» o sencillamente «telurismo». ¿Por qué? El propio Kieser 
lo aclara explícitamente en su obra. A su juicio, el término «magnetismo 

estaba tan lejos de los científicos posteriores. Siguiendo en parte las ideas de Kieser, a 
finales del siglo XIX se descubrieron las corrientes telúricas, que son corrientes eléctricas 
—y no magnéticas como pensó Kieser— que se mueven bajo la tierra. Su descubridor, 
Lamont, realizó para ello un experimento en los Alpes con el que logró demostrar su 
teoría científica (véase: J. V., Lamont, Der Erdstrom und der Zusammen desselben mit dem 
Erdmagnetismus, Leipzig: Leopold Voss Verlag, 1862). 
21. Kieser, System des Tellurismus oder Thierischen Magnetismus, p. 8.
22. Ibid., p. 90.



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

La vida planetaria universal. Una hipótesis sobre Hegel y Kieser 227

animal» es poco preciso. Por una parte, el término «magnetismo» lleva a 
pensar en imanes23. Por otra parte, aunque se añada «animal», lo cierto es 
que es una participación en una vida única, conjunta y común. «Animal» 
en realidad solo especificaría un tipo de vida, y no la vida originaria. Por eso 
propone el término «telurismo» —procedente del latín tellus, «tierra»—. 
Con este cambio terminológico, Kieser pretende ampliar y sofisticar la 
propuesta de Mesmer. Ya no es solo un fluido invisible que impregna a 
todos los seres vivos, sino que tanto la vida orgánica como la inorgánica 
provienen de esta fuerza originaria. 

Esa fuera originaria es análoga a lo que Hegel considera como vida 
simple universal —einfaches allgemeines Leben—. Ya en 1812 la entendió 
así: «La idea general que tengo de la materia es que el estado magnético 
pertenece a la simple vida universal, una vida que así se comporta y 
generalmente se manifiesta en sí misma como un alma simple24». Que el 
estado magnético provenga de la vida simple universal quiere decir que 
hay una forma de vislumbrar a la vida sin partes, como totalidad, con lo 
que Hegel vendría a coincidir en el grueso con Kieser. No obstante, Hegel 
no es un repetidor. Sus concepciones serán más elaboradas. Así pues, 
cuando Hegel entre a exponer la vida simple universal también habrá 
un parentesco enorme con la teoría de Kieser. Esto es lo que debemos 
exponer ahora: explotar la hipótesis de que fuese Kieser a quien estuviera 
refiriendo Hegel al exponer su §392.

II. La vida planetaria universal según Hegel

El paso de la naturaleza al espíritu es un paso complejo. En el espíritu 
subjetivo, su primera sección es la Antropología, donde están los niveles 
inconscientes y preconscientes del ser humano25. La emergencia de la 
psyche humana desde su inicio es compleja, pues la base preconsciente 
se conforma en un desperezamiento lento de la naturaleza. Dentro de la 
Antropología, cada momento representa un paso más en este desembarazarse 
de la naturaleza. Por ello, los primeros momentos son muy complejos: 
técnicamente es ya espíritu, pero la naturaleza influye aún poderosamente. 
De ahí que Hegel utilice la noción de «espíritu natural» (Naturgeist): es 

23. Ibid., p. 91.
24. B 290.
25. J. J. Padial, «Estudio preliminar». En LFES II, 33. 



228 Andrés Ortigosa

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

espíritu, pero la naturaleza aun no permite su libertad, sino que ejerce aún 
un primado sobre este. 

Pues bien, en el §392 de la Enciclopedia Hegel está abordando las 
cualidades naturales. Comienza señalando que el espíritu en sus cualidades 
naturales convive «con la vida planetaria universal26». Esta convivencia con 
la vida planetaria universal —allgemeines planetarisches Leben— quiere 
decir que es afectado por los fenómenos naturales. No es independiente 
de ellos. Así, el ser humano «vive la diferencia de climas, la sucesión de 
las estaciones del año, de las horas del día, etc.27». Esto es a lo que se 
refiere Hegel con vida planetaria: la influencia del transcurso de los ciclos 
astrales en la vida humana. Pero esta vivencia, siendo aún Naturgeist es 
preconsciente, dando lugar a que el ser humano «vive una vida natural 
que sólo de manera parcial llega a [ser] en él confusas consonancias28». 
Son consonancias confusas cuasi fenomenológicamente: el ser humano se 
ve influido por las estaciones, los climas, las horas, etc., pero aún no ha 
desarrollado la conciencia, de tal modo que no sabe identificar que son 
estaciones, ni, climas, ni horas. Es una totalidad sentiente que no sabe 
todavía diferenciar. Por ello esta vida natural se presente en el ser humano 
como consonancias confusas. Como aclara Padial al respecto, «se podría 
pensar que la relación entre la Tierra y el alma humana podría ser la de 
aquélla como sustancia activa, y ésta como sustancia pasiva29».

Así, el espíritu natural, en tanto que está en la vida natural (Naturleben) 
puede entenderse de dos modos. Bien como afectado por la naturaleza, 
bien como incrustado aún en ella. En su comentario, Stekeler señala 
que la vida natural, en general, se refiere a «una vida que depende solo, 
o demasiado, de la naturaleza que nos rodea en cada momento30». Pero 
esto es una dependencia, un quedar afectado. Sin embargo, si tomamos 
el sentido literal del parágrafo, más bien parece que el ser humano está 
injertado aún en la naturaleza. Por eso no es que la naturaleza «influya» 

26. Enz C, §392.
27. Enz C, §392.
28. Enz C, §392.
29. J. J. Padial, «Tiempo, naturaleza y sustancia del espíritu. Hacia una comprensión 
renovada de la ecología en Hegel», Studia Hegeliana, 4 (2018), 252. 
30. Stekeler, P., Hegels Realphilosophie. Ein dialogischer Kommentar zur Idee der Natur 
und des Geistes in der Encyclopädie der philosophischen Wissenschaften, Hamburg: 
Meiner, 2023, p. 529.



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

La vida planetaria universal. Una hipótesis sobre Hegel y Kieser 229

en el ser humano. Para que fuese una influencia debería ser algo externo a 
él. Por el contrario, lo que señala Hegel es que no es externo, sino que el 
ser humano es, en este momento, vida natural —y, por ende, no separable 
de la naturaleza—. Como bien señala Fetscher, el ser humano está aún en 
unidad originaria (ursprüngliche Einheit) con la naturaleza31. A eso es a lo 
que se refiere Hegel con que «el alma participa de la vida natural32» en este 
momento del desarrollo biopsicológico humano33. El ser humano es uno 
con la naturaleza. Pero esto plantea un problema nuevo, que es sobre las 
determinaciones de la naturaleza: ¿hasta qué punto son determinaciones 
en un sentido fuerte?

Inwood considera sobre este parágrafo que estas cualidades naturales 
no deben ser entendidas como determinaciones sensu stricto. Si fuesen 
determinaciones entonces Hegel caería en astrología determinista, motivo 
por el que Inwood cree que Hegel rechaza que sean determinaciones34. 
El comentario de Inwood, si bien creo que es acertado al descartar el 
determinismo astrológico en Hegel, establece una separación entre 
naturaleza y espíritu para salvar a Hegel de un determinismo. Pero, como 
vimos con Fetscher, ser humano, en este momento de su desarrollo, no 
es separable de la naturaleza. Considero que, si nos atenemos al texto 
comentado, Hegel está asumiendo que el ser humano en el momento en 
que está siendo espíritu natural actúa de modo en que está determinado 
—en sentido fuerte— por la vida planetaria. Esto se debe a que la vida 
planetaria causa una enorme influencia en el individuo y, al mismo tiempo, 
el individuo todavía no ha arrancado como sujeto. Esto es porque el ser 
humano aún está en el reino de la naturaleza. Será más adelante cuando el 
ser humano se consiga liberar de las determinaciones naturales volviéndolas 
solamente condicionantes. De este modo puede haber un determinismo 
astrológico —en tanto que momento primigenio del espíritu, aun en la 
naturaleza— y que sea posible que luego se libere de él cuando consiga 
otro momento de desarrollo más elevado. Hegel es aún más explícito en 

31. Fetscher, Hegels Lehre vom Menschen, p. 40.
32. LFES II, 344 / GW 25, 2, 598.
33. Será mucho más adelante cuando el ser humano consiga liberarse de estas cualidades 
naturales. Esa es, en parte, la teleología del espíritu. En la vida de los seres humanos 
estas cualidades naturales no serán determinaciones, sino solo condicionantes, pues el ser 
humano no queda subordinado a ellas (Padial, «Estudio preliminar». En LFES II, 45).
34. Inwood, A Commentary, p. 330.



230 Andrés Ortigosa

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

sus Lecciones, donde insiste en que el alma natural está envuelta en las 
alteraciones de la vida planetaria: 

En la Tierra se dan también alteraciones que vienen a la existencia 
como diferencias en ella misma, que están conectadas con la posición 
del sistema solar. Parecen ser también alteraciones del alma natural. 
De este tipo son la inclinación del eje terrestre sobre su órbita, las 
diferencias de tiempo diurno a través del año, etc. El alma natural 
participa genéricamente de estas alteraciones35.

Toda la vida planetaria afecta al ser humano en la misma medida en 
que afecta a la naturaleza. Por eso es espíritu natural todavía. ¿Cómo es 
esta vida planetaria en los tiempos de Hegel? Él mismo señala que en su 
actualidad se escucha hablar sobre la vida cósmica —kosmichen—, astral 
/ sidérica —siderischen— o telúrica —tellurischen36—. Aquí es donde 
encaja el telurismo especialmente. Aunque en la Enciclopedia hable de 
vida cósmica, telúrica y sidérica, llama la atención que en sus clases solo 
se refiera a la cósmica y la telúrica. Para Hegel, las dos son pruebas de 
que el ser humano participa en la vida natural: «el alma participa de la 
vida natural. [Se trata] de la conocida vida cósmica o telúrica de los seres 
humanos37». Esta participación es en la vida simple —einfache Leben—, 
en la forma más prístina del espíritu en la que es unidad con la naturaleza, 
siendo alma natural. Esto ya tiene cierta resonancia kieseriana.

Pero en el §392 ha invocado al telurismo. Esto se debe a que las fuerzas 
magnéticas originarias de Kieser, al igual que lo que Hegel ha denominado 
vida planetaria universal, son lo mismo. Da igual si se la denomina vida 
cósmica, astral, telúrica o vida planetaria universal. Es la misma idea. De 
hecho, si atendemos a los ejemplos, se percibe claramente que la influencia 
de este escrito pertenece a Kieser. Así, Hegel señala que la vida natural 
más general es el sistema solar en el movimiento. Los astros ejercen 
influencia sobre nosotros, siendo evidente para Hegel la participación de 
los seres humanos en la naturaleza, pues «la inclinación del eje terrestres 
sobre su órbita, las diferencias de tiempo diurno a través del año, etc. El 

35. LFES II, 345-346 / GW 25, 2, 600.
36. Enz C, §392N
37. LFES II, 344 / GW 25, 2, 598. 



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

La vida planetaria universal. Una hipótesis sobre Hegel y Kieser 231

alma natural participa genéricamente de estas alteraciones38». El alma 
natural, entonces, es afectada por el universo. Sobre esto, Hegel aduce 
varios hechos. El primero es que las estaciones anuales influyen en el 
estado anímico de la persona. El segundo, es la influencia de la Luna en la 
Tierra, que Hegel cree que se relaciona con el lunatismo (Mondsüchtigkeit), 
agravando la posibilidad de la locura. Luego, los presagios, los cuales los 
animales son especialmente sensibles a captarlos, como los terremotos. 
Si esto es así, entonces es pensable que Hegel solo está ejemplificando la 
idea de Kieser. Es decir, el mesmerista acierta al pensar que las corrientes 
telúricas afectan a la vida humana y la determinan en este momento de 
su desarrollo. Pero Hegel cree que esta determinación de las corrientes 
telúricas en el ser humano no se mantiene a lo largo de toda la vida, sino 
que son determinaciones solo mientras el ser humano está sumergido en la 
naturaleza. De ahí que las corrientes telúricas afecten permanentemente a 
animales y plantas39. 

Luego, el ser humano podrá liberarse de ellas pues su camino lo marca 
la historia, no la posición de los planetas. El propio Hegel señala en la nota 
al §392 que es la historia la que mueve al ser humano, no los planetas pese 
a ser la primera cualidad natural. Valls Plana al comentar este parágrafo 
ha señalado también que «la Historia universal, añade, no depende de 
los movimientos de los astros tanto menos que el destino de los individuos 
no depende tampoco de la posición de los planetas, dicho sea contra el 
negocio-estada de tantos astrólogos y videntes40». Esto se debe a que la 
temporalidad natural no es la historia del espíritu, y aquí el ser humano 
aún está insertado en la naturaleza, sin desperezarse de ella41. Pero no 
todavía en este momento del espíritu, sino al mismo nivel de desarrollo 
que las plantas y los animales.

Más adelante, especialmente con los hábitos, habrá una emergencia del 
espíritu en un sentido fuerte, en el que este se despereza de la naturaleza 
en un proceso paulatino. Lentamente las corrientes telúricas, así como el 

38. LFES II, 346 / GW 25, 2, 599.
39. Enz C, §392N. 
40. R. Valls Plana, Comentario integral a la Enciclopedia de las ciencias filosóficas de G. W. 
F. Hegel (1830), Madrid: Abada Editores, 2018, p. 459.
41. Sobre la diferencia entre temporalidad natural e historia del espíritu véase: A. Ortigosa, 
«¿Por qué solo el espíritu tiene historia según Hegel? El mandato délfico y su sentido 
teleológico», Contrastes. Revista Internacional de Filosofía, XXVIII, 3 (2023), pp. 101-118.



232 Andrés Ortigosa

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

resto de las cualidades naturales, dejan de ser determinaciones para ser 
condicionantes. Así, las cualidades naturales son determinaciones en un 
sentido fuerte cuando el espíritu está recién eclosionado, cuando aún no 
tiene suficiente potencia para separarse de la naturaleza. Pero pierden su 
rol como determinaciones cuando el espíritu emerja con potencia, siendo 
ahora solo condicionantes. Esto ocurre, precisamente, porque el espíritu 
deberá llegar a la libertad. Siendo así, entonces «el espíritu, lejos de ser lo 
meramente opuesto a la naturaleza —como sucede tanto en el dualismo 
cartesiano como en el monismo naturalista— aparece como desocultamiento 
del principio metafísico interno42». Ese desocultamiento es un tedioso y 
largo proceso por el que al final el ser humano queda condicionado, pero 
no determinado, por las corrientes telúricas, superándose así esta primera 
determinación natural.

Conclusión

Cuando se ha expuesto el paso de naturaleza a espíritu en la filosofía de 
Hegel, suele atenderse de manera general al momento del salto, restando 
visibilidad a los momentos previos. Momentos en que el ser humano está 
determinado por la naturaleza, siendo parte de ella a través de las cualidades 
naturales. La primerísima determinación es, justamente, la influencia que 
ejercen los planetas en el ser humano. Esa cualidad natural que acostumbra 
a pasar inadvertida, pero en la que se puede reflejar el pensamiento de una 
época sobre este tema. 

A partir de haber descartado a Ritter como posible influencia en el 
§392 por motivos obvios a nuestro juicio, se ha indagado en la segunda 
posibilidad que indirectamente ofreció Padial. Esta era la influencia 
de Kieser. Padial hacía referencia a un texto del Archiv für thierischen 
Magnetismus, pero lo cierto es que, en caso de haber influencia, parece más 
evidente que fuese la obra System des Tellurismus, por fama y alcance. 

A través de esta hipótesis se ha tratado de explicar, en consecuencia, 
la noción de vida planetaria universal de Hegel. Primero había que 
contextualizar y explicar la tesis fundamental del telurismo de Kieser. Para 
ello era necesario tomar el punto de partida en la doctrina de Mesmer. 
Al explicar el magnetismo animal, entonces se clarifica la idea de Kieser. 

42. Padial, «Tiempo, naturaleza y sustancia del espíritu», 245.



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

La vida planetaria universal. Una hipótesis sobre Hegel y Kieser 233

Si bien ambos tratan de ese fluido invisible, denominado magnetismo 
animal, Kieser amplía la investigación de Mesmer llegando al telurismo. A 
partir de él, las corrientes telúricas afectan y ayudan a generar los diferentes 
niveles de seres vivos que hay en la Tierra. Es decir, las diferenciaciones 
provienen del telurismo. 

Hegel trata en el §392 la vida planetaria universal. Esta es la asunción 
de la influencia de los astros sobre la vida humana. En tanto que Naturgeist, 
el ser humano aún no puede liberarse de ellas. Es más, le determinan hasta 
que el espíritu eclosione con vigor. O mejor: le determinan mientras sigue 
estando envuelto en la naturaleza. Pues bien, de esas determinaciones que 
serán caducas, la primera que aparece es la vida planetaria universal. Esta 
es el influjo de lo sidérico, cósmico y telúrico. Si atendemos al texto, el 
principal autor de aquella época sobre el tema era Kieser. Es cierto que 
textualmente Hegel no se pronuncia, pero contextualmente parece obvio. 
Como se ha mostrado, la explicación de la vida planetaria universal es 
evidentemente muy semejante a la propuesta de Kieser, que en su contexto 
era novedosa. Por ello parece que no es descabellado pensar en que Hegel 
estuviera siguiendo a Kieser en este punto.

En el siguiente parágrafo, el §393, Hegel va a abordar la diferenciación 
de las razas. Y esto no es un salto de tema, sino una continuación. Las 
corrientes telúricas difieren geográficamente. Eso es uno de los motivos por 
los que Hegel considera la diferencia entre las razas aquí43, en las cualidades 
naturales. Pero no es la cualidad natural primera, sino que está precedida 
por la vida planetaria universal. Como bien expone Padial, al final «este 
influjo de las estructuras y procesos naturales —sidéreos y terrestres— 
particulariza la realidad natural, psicosomática, de los seres humanos que 
habitan diferentes zonas de la Tierra44». Sin embargo, tratar esta cuestión 
es un tema diferente y, en parte, conflictivo, que desarrollaremos en otro 
momento. Por ahora quedemos satisfechos con haber expuesto la hipótesis 
sobre Hegel y el telurismo a la luz de Kieser. 

43. El tema de las razas según Hegel es muy conocido. Sobre las razas según Hegel, véase: 
R. Zambrana, «Hegel, History, and Race», in N. Zack (ed.), The Oxford Handbook of 
Philosophy and Race, Oxford: Oxford University Press, 2017, 251-260; y en buena medida 
aclaratoria sobre sus consecuencias, véase: Ferreiro, H., «Hegel y América Latina. Entre 
el diagnóstico de la brecha de desarrollo y el eurocentrismo», Hermenéutica intercultural, 
31 (2019), 187-208. 
44. Padial, «Tiempo, naturaleza y sustancia del espíritu», 253.



234 Andrés Ortigosa

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Sistema de abreviaturas empleado de la obra de Hegel45: 

B = Briefe von und and Hegel. Band I. Hamburg: Felix Meiner, 1969.

GW 25, 2 = Vorlesungen über die Philosophie des subjektiven Geistes II. Hamburg: Felix Meiner, 2012.

Enz C = Enciclopedia de las ciencias filosóficas en compendio. Madrid: Abada Editores, 2017, 
edición bilingüe. 

LFES II = Lecciones sobre la filosofía del espíritu subjetivo II. Antropología. Sevilla: Thémata, 2019.

Referencias bibliográficas 
Álvarez, M. (1976): «El tema de la objetividad en Hegel», Cuadernos 

Salamantinos de Filosofía, 3, pp. 89-114.
Ferreiro, H. (2019): «Hegel y América Latina. Entre el diagnóstico de 

la brecha de desarrollo y el eurocentrismo», Hermenéutica intercultural, 
31, pp. 187-208. 

Fetscher, I. (1970): Hegels Lehre vom Menschen. Stuttgart-Bad Cannstatt: 
Frommann Verlag. ISBN 978-3-7728-0124-2

Gusdorf, G. (1993): Le romantisme, vol. 2, París: Payot. ISBN: 978-
2228887007 

Hegel, G. W. F. (1968 y ss.), Gesammelte Werke, Rheinisch-Westfälische 
Akademie der Wissenschaften. Hamburg: Meiner. (GW).

Hegel, G. W. F. (1969): Briefe von und and Hegel. Band I, Hamburg: 
Felix Meiner. (B). ISBN: 978-3-7873-0303-8

Hegel, G. W. F. (2017): Enciclopedia de las ciencias filosóficas en 
compendio. Madrid: Abada Editores. (Enz C). ISBN: 978-84-16160-57-0

45.  Las abreviaturas se constituyen siguiendo las recomendaciones de la Sociedad 
Española de Estudios sobre Hegel.



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

La vida planetaria universal. Una hipótesis sobre Hegel y Kieser 235

Hegel, G. W. F. (2019): Lecciones sobre la filosofía del espíritu subjetivo II. 
Antropología. Sevilla: Thémata. (LFES II). ISBN: 978-8412003222 

Inwood, M. (2007): A Commentary on Hegel´s Philosophy of Mind. 
Oxford: Oxford University Press. ISBN: 978-0199575664 

Kieser, D. G. (1818): «Das siderische Baquet und der Siderismus», 
Archiv für den thierischen Magnetismus, 5,2 pp. 1-84. 

Kieser, D. G. (1822): System des Tellurismus oder Thierischen Magnetismus 
(2 vol.), Leipzig: Herbig.

Lamont, J. V. (1862): Der Erdstrom und der Zusammen desselben mit 
dem Erdmagnetismus, Leipzig: Leopold Voss Verlag. 

Montiel, L. (2008): Magnetizadores y sonámbulas en la Alemania 
romántica, Madrid: Frenia. ISBN: 978-8461232369 

Ortigosa, A. (2023): «¿Por qué solo el espíritu tiene historia según 
Hegel? El mandato délfico y su sentido teleológico», Contrastes. Revista 
Internacional de Filosofía, XXVIII, 3 (2023), pp. 101-118. DOI: https://
doi.org/10.24310/Contrastescontrastes.v28i3.15611

Padial, J. J. (2018): «Tiempo, naturaleza y sustancia del espíritu. Hacia 
una comprensión renovada de la ecología en Hegel», Studia Hegeliana, 4, 
pp. 235-261.

Padial, J. J. (2019): «Estudio preliminar». En G. W. F. Hegel, Lecciones 
sobre la filosofía del espíritu subjetivo II. Antropología. Sevilla: Thémata pp. 
11-89. ISBN: 978-8412003222

Palermo, S. (2023): «Un Contagio penetrante. Hegel e la dialettica 
dell´illuminusmo», Studia Hegeliana, 9, pp. 25-44. ISBN: https://doi.
org/10.24310/Studiahegelianastheg.v9i.15348 

Ritter, W. Der Siderismus. Tübingen, 1808.  
Ritter, W. (1808): Neue Beyträge zur nähern Kenntniss des Galvanismus 

und der Resultate seiner Untersuchung. Tübingen. 
Stederoth, D. (2001): Hegels Philosophie des Subjektiven Geistes. Berlin: 

Akademia Verlag. ISBN: 978-3050036700 
Stekeler, P. (2023): Hegels Realphilosophie. Ein dialogischer Kommentar 

zur Idee der Natur und des Geistes in der Encyclopädie der philosophischen 
Wissenschaften. Hamburg: Meiner. ISBN: 978-3787342396 

Udías, A. (2020): «Athanasius Kircher and Terrestrial Magnetism: 
The Magnetic Map», Journal of Jesuit studies, 7, pp. 166-184. DOI: 
10.1163/22141332-00702002



236 Andrés Ortigosa

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Valls Plana, R. (2018): Comentario integral a la Enciclopedia de las 
ciencias filosóficas de G. W. F. Hegel (1830). Madrid: Abada Editores. 
ISBN: 978-84-16160-76-1

Zambrana, R. (2017): «Hegel, History, and Race», in N. Zack (ed.), 
The Oxford Handbook of Philosophy and Race, Oxford: Oxford University 
Press, pp. 251-260. ISBN: 978-0190933395 

Zweig, S. (2006): La curación por el espíritu. Barcelona: Acantilado. 
ISBN: 978-8496489530

Andrés Ortigosa es contratado predoctoral FPU en la Universidad 
de Sevilla y miembro del grupo «El idealismo alemán y sus consecuencias 
actuales» (HUM 172).

Líneas de investigación: Idealismo alemán; Filosofía de la psiquiatría; 
Metafísica; Antropología filosófica.

Publicaciones recientes:
– Ortigosa, A., Hegel, el gnóstico. Entre la razón y la divinidad. Editorial 

Almuzara, 2025.
– Ortigosa, A., «Magnetic Somnambulism in Context. Hegel's Criticism 

of Kluge on Hypnosis», Problems/Problemos, 2024, vol. 106, pp. 66-79.
– Ortigosa, A., «Schelling’s legacy on psychiatry: Reil, Haindorf and 

Heinroth», Schelling-Studien, 2024, vol. 10, pp. 105-128.
Correo: aortigosa@us.es


