La vida planetaria universal. Una

hipétesis sobre Hegel y Kieser

)
LTSI
N
eNA%Y
CLARIDADES
REVISTA DE FILOSOFA

ISSN 18896855 - ISSN-E 1989-3787

Universal Planetary Life. A Hypothesis

on Hegel and Kieser

RESUMEN

Hegel tratala vida planetaria universal
en el §392 de la Enciclopedia. Este
pardgrafo ha sido poco tratado,
pero es relevante porque es la
primera cualidad natural de los seres
humanos. Esta se basa en la influencia
de los planetas en la vida humana
en general, como en los estados de
dnimo. Con la superacién de la
naturaleza por el espiritu Hegel no
suprime esta influencia astrolégica,
sino que queda conservada en el ser
humano. La presente investigacién
propone un andlisis detallado de este

ANDRES ORTIGOSA

Universidad de Sevilla (Espana)

Fecha de envio: 01/11/2023
Fecha de aceptacién: 15/02/2024

DOI: 10.24310/crf.17.1.2025.17828

pardgrafo tomando la posibilidad
de que Kieser, wun cientifico
desconocido hoy en dia, influyese en
el pensamiento del filésofo con su
concepcidn sobre el telurismo.

PALABRAS CLAVES

Alma natural; astrologia; idealismo
alemdn; mesmerismo; telurismo.

ABSTRACT

Hegel deals with universal planetary

life in §392 of the Encyclopaedia. This

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025), pp. 217-236.
ISSN: 1889-6855 ISSN-e: 1989-3787 DL.: PM 1131-2009
Asociacién para la promocién de la Filosoffa y la Cultura en Mdlaga (FICUM)



218

paragraph has been little treated, but
it is relevant because it is the first
natural quality of human beings. It is
based on the influence of the planets

ANDRES ORTIGOSA

a detailed analysis of this paragraph,
considering the possibility that
Kieser, a scientist unknown today,

influenced the philosopher’s thinking

on human life in general, as on states
of mind. With the overcoming of
nature by the spirit, Hegel does not
suppress this astrological influence,
but it is preserved in the human
being. The present research proposes

with his conception of tellurism.

KEYwoRDS

Natural soul; astrology; german
idealism; mesmerism; tellurism.

INTRODUCCION

“ a historia recuerda a los grandes nombres a la par que los olvida.
J En el siglo XIX hubo cientificos que décadas mds tarde fueron

olvidados. Bien porque sus teorias fueron refutadas, bien
porque sus ideas fueron superadas, o bien por contingencias histéricas.
Sea como sea, la historia también olvida. Sin embargo, una labor
imprescindible para comentar un texto, o clarificar una nocién, es
considerar el rigor histérico. Esto implica alejarnos de las etiquetas que
tenga un fildsofo y dejar que sea el texto el que nos hable. Si atendemos
al rigor histérico muchas ideas confusas pueden llegar a ser cristalinas.
Y Hegel no es una excepcién.

Pese a haberse labrado fama popular como antagonista de los
cientificos, hace algo mds de una década que los estudios sobre Hegel
han virado de manera general, presentando ya a un Hegel que no es
opositor a la ciencia, sino que se apoya en los cientificos—salvando a
algunos autores que lo vieron antes, como Mariano Alvarez'—. Desde
esta perspectiva esta investigacién busca aclarar conceptualmente la
nocién de vida planetaria universal —allgemeine planetarische Leben—
desde la propuesta del cientifico contempordneo a Hegel, Dietrich
Georg Kieser.

1. Véase: M. Alvarez, «El tema de la objetividad en Hegel», Cuadernos Salamantinos de
Filosofia, 3 (1976), 89-114.

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



La vida planetaria universal. Una hipdtesis sobre Hegel y Kieser 219

Kieser suele ser uno de esos nombres olvidados por la historia de la
ciencia. En parte, porque sus descubrimientos fueron superados a finales
del siglo XIX. En parte también, por ser abiertamente mesmerista vy, al
caer en descrédito Franz Anton Mesmer, asi también lo hicieron varios
de sus seguidores. Sin embargo, Hegel parece que tenfa en cuenta las
investigaciones de Kieser.

Cuando uno se adentra en el espiritu subjetivo de Hegel, en su primera
seccién, la Antropologia, el primer momento es complejo. El ser humano
es espiritu, pero a su vez sigue abigarrado en la naturaleza. Estd en una
zona limitrofe porque el ser humano ya es espiritu, pero en ese momento
no ha superado a la naturaleza, sino que se encuentra en convivencia con
ella. Quizd por ello es una de las partes menos investigadas en la filosofia
de Hegel. Y esto es lo que conviene replantear.

El espiritu es superacion de la naturaleza. Por ello, lo mds normal seria
pensar que una vez que se inicia la Antropologia el ser humano ya puede
desprenderse de su asentamiento en la naturaleza como sustancia. Pero no
es asi lo que senala Hegel, sino que hay todo un proceso lento y sosegado
por el que el espiritu consigue librarse de la naturaleza. En contraste,
cuando el espiritu es atin Naturgeist no estd libre de las determinaciones
naturales, sino sumergido en ellas, siendo que el ser humano es, en buena
medida, lo que la naturaleza le permite ser, aunque mds tarde se libere”.

Pues bien, la primerisima cualidad natural que recibe el ser humano
es la mds general, que es la influencia de los planetas en su vida. Hegel se
refiere a ella a partir de su §392 en la Enciclopedia de las ciencias filosdficas
en compendio’. Esta influencia de los planetas en el primer momento
del espiritu natural es la allgemeine planetarische Leben, que suele pasar
desapercibida®. Pocos la analizan con detalle. Inwood comenta sobre

2. También es posible entrever una critica a la razén iluminista aqui porque para Hegel
una consecuencia de la Ilustracién es la desconexién entre el yo y el mundo, entre espiritu
y naturaleza. As{ pues, esta superacién de la naturaleza que no es una supresién, ni un
rechazo, ni una eliminacién es, en cierto modo, observable como critica a la Ilustracién.
Sin embargo, esto nos llevaria demasiado lejos y nos descentraria de nuestro tema. Para
una buena investigacién sobre este tema, véase: S. Palermo, «Un Contagio penetrante.
Hegel e la dialettica dell illuminusmo», Studia Hegeliana, 9 (2023), 25-44.

3. A partir de ahora denominada Enciclopedia.

4. En su comentario exhaustivo, Fetscher, por ejemplo, obvia la posible influencia de otro
cientifico en el escrito de Hegel y pasa rdpidamente por ella (Cfr. 1. Fetscher, Hegels Lehre
vom Menschen, Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommann Verlag, 1970, p. 40). Asimismo,

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



220 ANDRES ORTIGOSA
ella que « “Césmico” pertenece al universo como un todo, “sideral” a las
estrellas, y “telarico” (tellurischen, del latin tellus, “Tierra”) a la Tierra.
"Césmico " quizd refiere mds especificamente al sistema solar, en contraste
con la Tierra y las estrellas®. Pero en ninguno de sus comentarios tiene
en cuenta quiénes eran los principales investigadores sobre lo césmico, lo
sidérico o lo teltrico de la época de Hegel.

Algunos han llegado a ir un paso més alld. En su traduccién de la
Enciclopedia, Valls Plana comenta en sus notas que este tipo de terminologia
—c6smico, sidérico, telurismo— se popularizé con la publicacién de la
tesis doctoral de Mesmer De planetarium influxu in corpus humanum.
Dicha jerga se adopté por parte de los seguidores de Mesmer, por
lo que Valls Plana considera que en este pardgrafo la influencia es de
Johann Whilhem Ritter®. Este era otro seguidor de Mesmer que utilizé
por primera vez el término «siderismo» en su obra Der Siderismus’. Esta
misma estela es la que sigue Padial en sus comentarios a la traduccién
que realizé a Lecciones sobre filosofia del espiritu subjetivo®. Alli, en la nota
153 del segundo volumen dedicado a la Antropologia, Padial sigue el
comentario de Valls Plana y afiade una posible hipétesis, sefialando que
podria ser Kieser también quien ejerciese esa influencia. Para ello, refiere
al texto de Kieser «Das siderische Baquet und der Siderismus’».

No obstante, si se atiende a la obra de sendos referentes, Ritter es
dificil que encaje aqui'®. Es cierto que terminolégicamente se refiere al
siderismo, pero la teoria de Ritter tenia que ver con la electricidad. Los
motivos que llevan a descartar a Ritter de entrada son varios. El primer

también ocurre con el comentario de Stederoth (D. Stederoth, Hegels Philosophie des
Subjektiven Geistes, Berlin: Akademia Verlag, 2001, pp. 122-134).

5. M. Inwood, A Commentary on Hegel s Philosophy of Mind, Oxford: Oxford University
Press, 2007, p. 329.

6. Véase la nota 676 en la Enciclopedia, p. 1037.

7. W. Ritter, Der Siderismus, Tiibingen, 1808.

8. A partir de ahora referido a cuerpo de texto como Lecciones.

9. Padial, nota 153. En LFES I, p. 498. El texto al que refiere es este: Kieser, «Das siderische
Baquet und der Siderismus», Archiv fiir den thierischen Magnetismus, 5,2 (1818), 1-84.

10. Ritter, en cualquier caso, fue conocido por influir en Schelling, con quien coincidié
en Jena, y que influyé en la Naturphilosophie de este. Como comenté Gusdorf, era Ritter
el que tenfa un bagaje sobre fisica mds amplio, preciso y muy superior al de Schelling,
permitiendo que el proyecto de la Nazurphilosophie schellingiana se situase en la vanguardia
cientifica (G. Gusdorf, Le romantisme, vol. 2, Paris: Payot, 1993, pp. 538-542).

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



La vida planetaria universal. Una hipdtesis sobre Hegel y Kieser 221

motivo es que Ritter era un investigador del campo de la fisica que fue
conocido principalmente por defender una ciencia simbélica. Por ende,
serfa extrano que Hegel refiriese aqui soterradamente a un simbolismo del
cual ni se pronuncia. Luego, Ritter tuvo un segundo momento de fama con
el galvanismo. Concretamente, con la idea de que todo proceso quimico
implicaba un intercambio eléctrico, dando lugar a la electroquimica.
Esta tesis es presentada en Der Siderismus, pero no dice nada de la
influencia de los planetas. Y Hegel no estd haciendo ninguna referencia al
electroquimismo. En tercer lugar, quizd se refiriese a otro escrito de Ritter.
En esta segunda etapa en la que se le conoce como cientifico en relacién
con la electricidad escribe otra obra que recibe grandes apoyos de otros
cientificos. Esta es Neue Beytrige zur nihern Kenntniss des Galvanismus
und der Resultate seiner Untersuchung"'. Una vez mds, no hay nada de la
influencia de los planetas. Aparte del uso terminoldgico de «sidérico»,
Ritter no coincide en nada mis.

Ritter parece evidente que no es a quien Hegel puede estar refiriéndose.
Pero, afortunadamente, queda una segunda posibilidad que sugirié Padial.
Asi pues, el propésito de esta investigacién es examinar la segunda propuesta.
Esto es, que sea Kieser a quien Hegel tenga presente en esta parte de la
Enciclopedia. Como tal, se presenta como hipétesis pensable y asumible.
No existe prueba textual. Hegel no lo afirma tajantemente. Sin embargo,
hay que atender al contexto de la época. Resultaria inusual que fuesen
tan coincidentes el pensamiento de Kieser y de Hegel en este tiempo. Es
mds, serfa extrano suponer que Hegel no hubiese leido a Kieser por varios
motivos. El primero es que Hegel ley6 a buena parte de los mesmeristas y se
pronuncié sobre el mesmerismo. Es un tema que capté su atencién desde
1812, como muestra su correspondencia con van Ghert'*. El segundo es
que Hegel no siempre citaba a quienes tenia en mente. De ahi, a veces, que
surjan dificultades anadidas en sus textos que dificultan su comprensién. El
tercero, quizd el mds importante, es que la influencia de los planetas sobre
la vida humana —tratando de abordarlo desde una base cientifica— fue
algo muy popular en la Alemania de la época al ser una propuesta novedosa,

11. W. Ritter, Neue Beytrige zur nihern Kenntniss des Galvanismus und der Resultate seiner
Untersuchung, Tubingen, 1808.

12. B 290. En esa carta a van Ghert, Hegel ya sefiala que tiene idea de una serie de
nociones acerca del magnetismo animal —posiblemente las provenientes del curso que
dicté Flatt en Tubinga—.

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



222 ANDRES ORTIGOSA
cuyo autor era Kieser precisamente. Debido a la popularidad de Kieser en
su época, serfa mds que plausible que Hegel lo hubiese leido. Asi pues, esta
investigacién quiere mostrar la posibilidad de pensar el olvidado §392 de
la Enciclopedia como una influencia de Kieser en el pensamiento de Hegel.
Nos contentamos con presentar la posibilidad y con comentar y exponer
con detalle este pardgrafo que ha sido, en general, mds desatendido. Esto
es, como digo, continuar una de las sugerencias de Padial como traductor,
anotador y editor al espanol de las Lecciones.

Para hacer aprehensible esta hipétesis primero hay que exponer
brevemente la historia del mesmerismo. Esto no nos descentra del tema,
sino que la propuesta de Kieser es una reelaboracién de la teoria del
magnetismo animal. Por ello, si se expone a Kieser sin explicar qué es el
magnetismo animal, no se puede comprender a Kieser. Asi pues, se debe
dedicar una seccién —abreviada— a explicar la propuesta del magnetismo
animal. Después se considerard la reelaboracién que realizé Kieser del
magnetismo animal, llegando a derivar en el telurismo. Finalmente, se
compara el telurismo kieseriano con la nocién de vida planetaria universal
segun Hegel. Como se observard, ambas ideas son extremadamente
semejantes, aunque haya una sutil diferencia en su desenlace, como
veremos en las conclusiones.

I. LA EVOLUCION DEL MAGNETISMO ANIMAL AL TELURISMO

[.1. BREVIARIO DEL MAGNETISMO ANIMAL

La doctrina sobre el magnetismo animal fue una teorfa explicativa del
siglo XVIII que se popularizé en el siglo XIX. En ella se pensaba que
el «<magnetismo animal» (zierischen Magnetismus) era un fluido invisible
que recorria a los seres vivos. A través de su manipulacién se podia curar
a las personas.

A finales del siglo XVIII el magnetismo animal no era considerado una
fuerza del todo desconocida. Su base era el magnetismo, fuerza que se habia
descubierto siglos atrds, por lo que no resultaba algo extrafio. Por ejemplo,
Athanasius Kircher, el jesuita alemdn, publicé en la segunda mitad del siglo
XVII su Magneticum naturae regnum (El reino magnético de la naturaleza),
donde presentaba una visién completa sobre el cosmos y sus relaciones

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



La vida planetaria universal. Una hipdtesis sobre Hegel y Kieser 223

magnéticas, asi como la relacién del cosmos con los organismos'’. De ahi
que hubiera una legitimidad temporal del magnetismo y que, el nuevo
magnetismo animal solo fuese una ampliacién del estudio de una fuerza ya
conocida. Lo que se pens6 que habia conseguido Mesmer era, solamente,
un avance en la materia. Pero el descubrimiento tuvo una historia.

Cuando Mesmer fue a estudiar a Dillingen entré en contacto con
Agustinus Rodier, profesor de la universidad de Dillingen. Este dltimo
habia publicado su obra Magnes. Experimentis, theoriis ac problematis
explanatus, que debi6 ser el libro de texto principal de las materias cursadas
por Mesmer. El magnetismo causé interés en el joven estudiante y, anos
mis tarde, en 1754, habiendo abandonado ya su vieja universidad, Mesmer
ird a la Universidad de Ingolstadt de Baviera para estudiar teologfa.
Finalmente, terminé ejerciendo de médico. No obstante, en 1773 Mesmer
consiguié algo importante: pensé haber hallado el magnetismo animal. Y
este hallazgo tiene una historia.

En 1773 Franziska Osterlin acude a la consulta de Maximilian Hell
con una serie de sintomas muy extranos. El doctor Hell, amigo intimo de
Mesmer, no sabe qué le ocurre a su paciente. Pero Hell aprovechd la ocasién
para probar nuevas técnicas. Entre otras, Hell habia probado a aplicar
imanes sobre el cuerpo de la joven para ver si podia curarla, lo que era un
método arcaico, pero no desconocido para Hell —recordemos por ejemplo
a médicos del siglo XVII como Goclenius o William Maxwell'*—, quien
conocia la historia de la medicina. La paciente se curé tras la aplicacién de
los imanes en su cuerpo.

Hell, asombrado por el éxito de su experimento, redacté una carta a
Mesmer comentindole su hallazgo. El joven médico, lleno de curiosidad,
solicitd a su amigo que preparase imanes del mismo tamafio para aplicarlos
él también a sus pacientes. Para ilusién de ambos, Mesmer cura también
a sus pacientes. Asi, Hell y Mesmer pensaban que de algin modo esos

13. A. Udias, «Athanasius Kircher and Terrestrial Magnetism: The Magnetic Map»,
Journal of Jesuit studies, 7, (2020), 166-184.

14. Este pensamiento, ahora ya lejano a nuestra época, no era descabellado en su tiempo,
y menos para un astrénomo. Goclenius en 1608 habfa publicado su Tractatus de magnética
cura vulnerum (1608) que defendid la capacidad curativa de los imanes, inspirados en las
obras de Paracelso (Cf%.S. Zweig, La curacion por el espiritu, Barcelona: Acantilado, 2006,
p- 49). También Willliam Maxwell en 1679 habia escrito su obra, Medicina magnética, en
la que realizaba una defensa de que los imanes albergaban poderes curativos.

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



224 ANDRES ORTIGOSA
imanes con esas medidas influfan en la salud de las personas. La cuestién
que ahora se abria era explicar cémo era posible que los imanes curasen.

Segtin comenta Zweig", fue ahi cuando Mesmer rememoré su tesis
doctoral en la Universidad de Dillingen. En ella habia recurrido a la
nocién newtoniana de gravitas universalis. Tratando de ir mds alld que
el propio Newton, el médico habia afirmado que dicha fuerza era una
fuerza originaria, primigenia. Esta fuerza primordial impregnaba a todo el
universo y, especialmente, a los seres vivos. Al parecer, Mesmer pensé que
la gravitas universalis, al ser una fuerza comun al universo, podia influir
en todo este, de tal modo que los imanes, que mediante la atraccién y la
repulsion alteraban a esta fuerza, podian llegar a influir de algiin modo
en la salud humana. Mesmer tenia una hipétesis sobre el hallazgo de una
fuerza. Ahora habia que ver si podia demostrarse.

Trasexaminary tratar de curaravarios pacientes, Mesmer crey percatarse
de que los imanes son una especie de conductores de ese fluido magnético,
pero que en realidad lo que cura es la persona que ejerce esa curacién a
través de sus manos. La hipétesis va lentamente siendo examinada por
Mesmer y en 1775 decide dar a conocer a su descubrimiento mediante un
escrito, Schreiben iiber die Magnetkur (Escritos sobre la curacion magnética).
En él, encontramos que hay una nueva modificacién de su hipétesis inicial,
afirmando que existen dos fluidos invisibles: el magnetismo mineral,
propio del cosmos, y el magnetismo animal, propio de los seres vivos. El
magnetismo mineral no afecta de ningtin modo a los nervios, pero podia
ayudar al magnetismo animal y reforzar su accién'®. De ahi que los imanes,
que pertenecen al magnetismo mineral, fuesen conductores de las fuerzas
magnéticas. Como era de esperar, el escrito —donde solamente presenta
su hipétesis— se popularizé en el pais. Algunos médicos se interesaron en
la teoria de Mesmer.

El triunfo y la aceptacién de la teoria de Mesmer'’, asi como su declive,
darfa para mucho més. Pero por mor de centrarnos en esta investigacion,
solo conviene saber que surgieron muchos médicos seguidores de Mesmer

15. Zweig, La curacidn, p. 52.

16. Montiel, Magnetizadores y sondmbulas en la Alemania romdntica, Madrid: Frenia,
2008, pp. 24-25.

17. Aunque también criticada, la doctrina de Mesmer llegé a ser aceptada en las
universidades alemanas, donde se ensenaba en medicina su novedosa propuesta. Véase:
Montiel, Magnetizadores, p. 97.

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



La vida planetaria universal. Una hipdtesis sobre Hegel y Kieser 225

en muchos paises. Algunos, como el marqués de Puységur en Francia, daria
lugar al descubrimiento de la hipnosis. Otros, como Kluge, reformularian
dicha idea en Alemania. Otros, como Oken, serfan mesmeristas dedicados
a la fisiologia. O Karl Schelling, hermano del filésofo idealista, quien
extenderia las ideas del magnetismo animal en Alemania. De entre todos
ellos —reputados médicos hoy en dia mds bien olvidados— hay uno que
nos interesa especialmente. Este fue Kieser, quien propuso el telurismo a
partir del magnetismo animal.

. 11. LA PROPUESTA MESMERISTA DE KIESER: EL TELURISMO

Kieser fue una de las figuras clave del mesmerismo. Este profesor de la
Universidad de Jena tomé interés en el magnetismo animal alrededor de
1817. Ese afio colaboré con A. C. A. von Eschenmayer y E Nasse en sus
investigaciones acerca del magnetismo animal, llegando a un proyecto
mastodéntico entre los tres. Durante el periodo que abarca 1817 y 1824,
los tres médicos (Kieser, Eschenmayer y Nasse) publicaron nada menos
que doce volimenes sobre magnetismo animal en la revista que fundaron:
Archiv fiir den thierischen Magnetismus. Pero el reconocimiento de Kieser
en la historia de la ciencia no provino solo de sus publicaciones en esta
revista, sino que entre 1822 y 1826 publicé su obra magna. En total,
dos volimenes bajo el nombre de System des Tellurismus oder thierischen
Magnetismus'®. El primer volumen es donde expone su teoria, en el
segundo se dedica especialmente al fenémeno del sonambulismo. Para
nuestro tema, vayamos al primero.

En el primer volumen Kierser considera que la capacidad de ejercer
influencia de los minerales sobre los seres vivos no depende de la
composicién quimica de estos. Al contrario, lo que hay es una fuerza
magnética originaria que afecta a toda la Tierra, un fluido invisible, que es
la que afecta tanto a minerales como a seres vivos. Es la Erdtoralitir”. Esta
fuerza es la que al determinarsegenera concreciones de la vida orgdnica e
inorgdnica: minerales, plantas, animales y seres humanos®. De tal modo

18. Kieser, D. G., System des Tellurismus oder Thierischen Magnetismus (2 vol.),
Leipzig: Herbig, 1822.

19. Kieser, System des Tellurismus oder Thierischen Magnetismus, vol. 1, p. 8.

20. La manera en que esta fuerza originaria consigue determinarse es algo que Kieser no
expone, sino que considera que estd describiendo un fenémeno natural. En realidad, no

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



226 ANDRES ORTIGOSA
que todos los seres naturales somos determinaciones de esta fuerza que es
inherente a la Tierra. De ahi que el fisico concluya que: «toda vida seria
una vida magnética®'».

Kieser consideré que la Tierra era, pues, una estructura compleja que
mediante las fuerzas teldricas lograba constituir los diferentes niveles de
vida. A cada nivel de vida (vegetal, animal o humano) le corresponde una
potencia magnética distinta. El lo explicita ast:

Asi como los diferentes productos de la tierra representan solo
los diferentes niveles de desarrollo de la vida de la tierra, o sea, son
solo diferentes niveles (potencias) de una y la misma vida, la vida de
la tierra en su totalidad, asi también son solamente todas las fuerzas
magnéticas (teluricas) diferentes niveles (potencias) de una y la misma
fuerza, a saber, la fuerza teltrica, que encierra en si todas esas potencias
individuales. Todas las potencias magnéticas eficaces se diferencian,
entonces, entre si solo a causa del diferente grado (potencia) que
presentan en la constitucién de los organismos terrestres™.

Como puede verse, Kieser considera que hay una sola vida, y que todos
participamos de la misma, pero a diferentes niveles. Asimismo, solo hay
una fuerza magnética, que es la teltrica, y las diferentes fuerzas magnéticas
son, entonces, manifestaciones de una fuerza teldrica originaria. De este
modo hay una vida originaria y una fuerza magnética originaria. Pues
bien, la diferencia de las fuerzas magnéticas es la que Kieser considera que
establece las diferencias entre los «organismos terrestres» (Erdorganismen).

Mis alld del texto la idea que Kieser estd expresando proviene de
Mesmer: un fluido invisible que constituye la vida y a los grados de la
vida. Sin embargo, Kieser no utiliza el término «magnetismo animal», sino
«fuerza magnética» o sencillamente «telurismo». ;Por qué? El propio Kieser
lo aclara explicitamente en su obra. A su juicio, el término «magnetismo

estaba tan lejos de los cientificos posteriores. Siguiendo en parte las ideas de Kieser, a
finales del siglo XIX se descubrieron las corrientes teltricas, que son corrientes eléctricas
—y no magnéticas como pensé Kieser— que se mueven bajo la tierra. Su descubridor,
Lamont, realizé para ello un experimento en los Alpes con el que logré demostrar su
teorfa cientifica (véase: J. V., Lamont, Der Erdstrom und der Zusammen desselben mit dem
Erdmagnetismus, Leipzig: Leopold Voss Verlag, 1862).

21. Kieser, System des Tellurismus oder Thierischen Magnetismus, p. 8.

22. Tbid., p. 90.

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



La vida planetaria universal. Una hipdtesis sobre Hegel y Kieser 227

animal» es poco preciso. Por una parte, el término «magnetismo» lleva a
pensar en imanes™. Por otra parte, aunque se anada «animal», lo cierto es
que es una participacién en una vida Gnica, conjunta y comtn. «Animal»
en realidad solo especificaria un tipo de vida, y no la vida originaria. Por eso
propone el término «telurismo» —procedente del latin zellus, «tierrar—.
Con este cambio terminolégico, Kieser pretende ampliar y sofisticar la
propuesta de Mesmer. Ya no es solo un fluido invisible que impregna a
todos los seres vivos, sino que tanto la vida orgdnica como la inorginica
provienen de esta fuerza originaria.

Esa fuera originaria es andloga a lo que Hegel considera como vida
simple universal —einfaches allgemeines Leben—. Ya en 1812 la entendié
asi: «La idea general que tengo de la materia es que el estado magnético
pertenece a la simple vida universal, una vida que asi se comporta y
generalmente se manifiesta en si misma como un alma simple?». Que el
estado magnético provenga de la vida simple universal quiere decir que
hay una forma de vislumbrar a la vida sin partes, como totalidad, con lo
que Hegel vendria a coincidir en el grueso con Kieser. No obstante, Hegel
no es un repetidor. Sus concepciones serdn mds elaboradas. Asi pues,
cuando Hegel entre a exponer la vida simple universal también habrd
un parentesco enorme con la teorfa de Kieser. Esto es lo que debemos
exponer ahora: explotar la hipétesis de que fuese Kieser a quien estuviera

refiriendo Hegel al exponer su §392.

I1. LA VIDA PLANETARIA UNIVERSAL SEGUN HEGEL

El paso de la naturaleza al espiritu es un paso complejo. En el espiritu
subjetivo, su primera seccién es la Antropologia, donde estdn los niveles
inconscientes y preconscientes del ser humano®. La emergencia de la
psyche humana desde su inicio es compleja, pues la base preconsciente
se conforma en un desperezamiento lento de la naturaleza. Dentro de la
Antropologia, cada momento representa un paso mds en este desembarazarse
de la naturaleza. Por ello, los primeros momentos son muy complejos:
técnicamente es ya espiritu, pero la naturaleza influye atin poderosamente.
De ahi que Hegel utilice la nocién de «espiritu naturaly (Nazurgeist): es

23. Ibid., p. 91.
24. B 290.
25.].]. Padial, «Estudio preliminar». En LFES 1, 33.

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



228 ANDRES ORTIGOSA
espiritu, pero la naturaleza aun no permite su libertad, sino que ejerce ain
un primado sobre este.

Pues bien, en el §392 de la Enciclopedia Hegel estd abordando las
cualidades naturales. Comienza sehalando que el espiritu en sus cualidades
naturales convive «con la vida planetaria universal®
la vida planetaria universal —allgemeines planetarisches Leben— quiere
decir que es afectado por los fenémenos naturales. No es independiente
de ellos. Asi, el ser humano «vive la diferencia de climas, la sucesién de
las estaciones del afio, de las horas del dia, etc.”». Esto es a lo que se
refiere Hegel con vida planetaria: la influencia del transcurso de los ciclos
astrales en la vida humana. Pero esta vivencia, siendo ain Narturgeist es
preconsciente, dando lugar a que el ser humano «vive una vida natural
que s6lo de manera parcial llega a [ser] en él confusas consonancias®».
Son consonancias confusas cuasi fenomenoldgicamente: el ser humano se
ve influido por las estaciones, los climas, las horas, etc., pero atin no ha
desarrollado la conciencia, de tal modo que no sabe identificar que son
estaciones, ni, climas, ni horas. Es una totalidad sentiente que no sabe
todavia diferenciar. Por ello esta vida natural se presente en el ser humano
como consonancias confusas. Como aclara Padial al respecto, «se podria
pensar que la relacién entre la Tierra y el alma humana podria ser la de
aquélla como sustancia activa, y ésta como sustancia pasiva®».

Asi, el espiritu natural, en tanto que estd en la vida natural (Nazurleben)
puede entenderse de dos modos. Bien como afectado por la naturaleza,
bien como incrustado adn en ella. En su comentario, Stekeler sefala
que la vida natural, en general, se refiere a «una vida que depende solo,
o demasiado, de la naturaleza que nos rodea en cada momento®». Pero
esto es una dependencia, un quedar afectado. Sin embargo, si tomamos
el sentido literal del pardgrafo, mds bien parece que el ser humano estd
injertado aun en la naturaleza. Por eso no es que la naturaleza «influya»

». BEsta convivencia con

26. Enz C, §392.

27. Enz C, §392.

28. Enz C, §392.

29. J. J. Padial, «Tiempo, naturaleza y sustancia del espiritu. Hacia una comprensién
renovada de la ecologia en Hegel», Studia Hegeliana, 4 (2018), 252.

30. Stekeler, P, Hegels Realphilosophie. Ein dialogischer Kommentar zur Idee der Natur
und des Geistes in der Encyclopidie der philosophischen Wissenschaften, Hamburg:
Meiner, 2023, p. 529.

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



La vida planetaria universal. Una hipdtesis sobre Hegel y Kieser 229

en el ser humano. Para que fuese una influencia deberia ser algo externo a
él. Por el contrario, lo que senala Hegel es que no es externo, sino que el
ser humano es, en este momento, vida natural —y, por ende, no separable
de la naturaleza—. Como bien sefiala Fetscher, el ser humano estd atin en
unidad originaria (urspriingliche Einbeit) con la naturaleza®. A eso es a lo
que se refiere Hegel con que «el alma participa de la vida natural®» en este
momento del desarrollo biopsicolégico humano®. El ser humano es uno
con la naturaleza. Pero esto plantea un problema nuevo, que es sobre las
determinaciones de la naturaleza: ;hasta qué punto son determinaciones
en un sentido fuerte?

Inwood considera sobre este pardgrafo que estas cualidades naturales
no deben ser entendidas como determinaciones sensu stricto. Si fuesen
determinaciones entonces Hegel caeria en astrologia determinista, motivo
por el que Inwood cree que Hegel rechaza que sean determinaciones®.
El comentario de Inwood, si bien creo que es acertado al descartar el
determinismo astrolégico en Hegel, establece una separacién entre
naturaleza y espiritu para salvar a Hegel de un determinismo. Pero, como
vimos con Fetscher, ser humano, en este momento de su desarrollo, no
es separable de la naturaleza. Considero que, si nos atenemos al texto
comentado, Hegel estd asumiendo que el ser humano en el momento en
que estd siendo espiritu natural actiia de modo en que estd determinado
—en sentido fuerte— por la vida planetaria. Esto se debe a que la vida
planetaria causa una enorme influencia en el individuo y, al mismo tiempo,
el individuo todavia no ha arrancado como sujeto. Esto es porque el ser
humano atn estd en el reino de la naturaleza. Serd mds adelante cuando el
ser humano se consiga liberar de las determinaciones naturales volviéndolas
solamente condicionantes. De este modo puede haber un determinismo
astrolégico —en tanto que momento primigenio del espiritu, aun en la
naturaleza— y que sea posible que luego se libere de él cuando consiga
otro momento de desarrollo mds elevado. Hegel es atiin mds explicito en

31. Fetscher, Hegels Lehre vom Menschen, p. 40.

32. LFES II, 344 | GW 25, 2, 598.

33. Serd mucho mds adelante cuando el ser humano consiga liberarse de estas cualidades
naturales. Esa es, en parte, la teleologfa del espiritu. En la vida de los seres humanos
estas cualidades naturales no serdn determinaciones, sino solo condicionantes, pues el ser
humano no queda subordinado a ellas (Padial, «Estudio preliminar». En LFES 17, 45).
34. Inwood, A Commentary, p. 330.

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



230 ANDRES ORTIGOSA
sus Lecciones, donde insiste en que el alma natural estd envuelta en las
alteraciones de la vida planetaria:

En la Tierra se dan también alteraciones que vienen a la existencia
como diferencias en ella misma, que estdn conectadas con la posicién
del sistema solar. Parecen ser también alteraciones del alma natural.
De este tipo son la inclinacién del eje terrestre sobre su 6rbita, las
diferencias de tiempo diurno a través del afo, etc. El alma natural

participa genéricamente de estas alteraciones®.

Toda la vida planetaria afecta al ser humano en la misma medida en
que afecta a la naturaleza. Por eso es espiritu natural todavia. ;Cémo es
esta vida planetaria en los tiempos de Hegel? El mismo sefiala que en su
actualidad se escucha hablar sobre la vida cdsmica —kosmichen—, astral
| sidérica —siderischen— o teltrica —rtellurischen®*—. Aqui es donde
encaja el telurismo especialmente. Aunque en la Enciclopedia hable de
vida césmica, teltrica y sidérica, llama la atencién que en sus clases solo
se refiera a la cédsmica y la telirica. Para Hegel, las dos son pruebas de
que el ser humano participa en la vida natural: «el alma participa de la
vida natural. [Se trata] de la conocida vida césmica o teltrica de los seres
humanos®». Esta participacién es en la vida simple —einfache Leben—,
en la forma mds pristina del espiritu en la que es unidad con la naturaleza,
siendo alma natural. Esto ya tiene cierta resonancia kieseriana.

Pero en el §392 ha invocado al telurismo. Esto se debe a que las fuerzas
magnéticas originarias de Kieser, al igual que lo que Hegel ha denominado
vida planetaria universal, son lo mismo. Da igual si se la denomina vida
cosmica, astral, teltrica o vida planetaria universal. Es la misma idea. De
hecho, si atendemos a los ejemplos, se percibe claramente que la influencia
de este escrito pertenece a Kieser. Asi, Hegel senala que la vida natural
mds general es el sistema solar en el movimiento. Los astros ejercen
influencia sobre nosotros, siendo evidente para Hegel la participaciéon de
los seres humanos en la naturaleza, pues «la inclinacién del eje terrestres
sobre su 6rbita, las diferencias de tiempo diurno a través del ano, etc. El

35. LFES I, 345-346 | GW 25, 2, 600.
36. Enz C, §392N
37. LFES I, 344 | GW 25, 2, 598.

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



La vida planetaria universal. Una hipdtesis sobre Hegel y Kieser 231

alma natural participa genéricamente de estas alteraciones®». El alma
natural, entonces, es afectada por el universo. Sobre esto, Hegel aduce
varios hechos. El primero es que las estaciones anuales influyen en el
estado animico de la persona. El segundo, es la influencia de la Luna en la
Tierra, que Hegel cree que se relaciona con el lunatismo (Mondsiichtigkeit),
agravando la posibilidad de la locura. Luego, los presagios, los cuales los
animales son especialmente sensibles a captarlos, como los terremotos.
Si esto es asi, entonces es pensable que Hegel solo estd ejemplificando la
idea de Kieser. Es decir, el mesmerista acierta al pensar que las corrientes
teltricas afectan a la vida humana y la determinan en este momento de
su desarrollo. Pero Hegel cree que esta determinacién de las corrientes
teltricas en el ser humano no se mantiene a lo largo de toda la vida, sino
que son determinaciones solo mientras el ser humano estd sumergido en la
naturaleza. De ahi que las corrientes teltricas afecten permanentemente a
animales y plantas®.

Luego, el ser humano podrd liberarse de ellas pues su camino lo marca
la historia, no la posicién de los planetas. El propio Hegel sefiala en la nota
al §392 que es la historia la que mueve al ser humano, no los planetas pese
a ser la primera cualidad natural. Valls Plana al comentar este pardgrafo
ha sefialado también que «la Historia universal, afade, no depende de
los movimientos de los astros tanto menos que el destino de los individuos
no depende tampoco de la posicién de los planetas, dicho sea contra el
negocio-estada de tantos astrélogos y videntes®». Esto se debe a que la
temporalidad natural no es la historia del espiritu, y aqui el ser humano
atin estd insertado en la naturaleza, sin desperezarse de ella?'. Pero no
todavia en este momento del espiritu, sino al mismo nivel de desarrollo
que las plantas y los animales.

Mis adelante, especialmente con los hdbitos, habrd una emergencia del
espiritu en un sentido fuerte, en el que este se despereza de la naturaleza
en un proceso paulatino. Lentamente las corrientes teldricas, asi como el

38. LFESII, 346 /| GW 25, 2, 599.

39. Enz C, §392N.

40. R. Valls Plana, Comentario integral a la Enciclopedia de las ciencias filoséficas de G. W/
F Hegel (1830), Madrid: Abada Editores, 2018, p. 459.

41. Sobre la diferencia entre temporalidad natural e historia del espiritu véase: A. Ortigosa,
«;Por qué solo el espiritu tiene historia segiin Hegel? El mandato délfico y su sentido
teleoldgicor, Contrastes. Revista Internacional de Filosofia, XXVIIIL, 3 (2023), pp. 101-118.

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



232 ANDRES ORTIGOSA
resto de las cualidades naturales, dejan de ser determinaciones para ser
condicionantes. Asi, las cualidades naturales son determinaciones en un
sentido fuerte cuando el espiritu estd recién eclosionado, cuando ain no
tiene suficiente potencia para separarse de la naturaleza. Pero pierden su
rol como determinaciones cuando el espiritu emerja con potencia, siendo
ahora solo condicionantes. Esto ocurre, precisamente, porque el espiritu
debera llegar a la libertad. Siendo asi, entonces «el espiritu, lejos de ser lo
meramente opuesto a la naturaleza —como sucede tanto en el dualismo
cartesiano como en el monismo naturalista—aparece como desocultamiento
del principio metafisico interno*». Ese desocultamiento es un tedioso y
largo proceso por el que al final el ser humano queda condicionado, pero
no determinado, por las corrientes teldricas, superdndose asi esta primera
determinacién natural.

CONCLUSION

Cuando se ha expuesto el paso de naturaleza a espiritu en la filosoffa de
Hegel, suele atenderse de manera general al momento del salto, restando
visibilidad a los momentos previos. Momentos en que el ser humano estd
determinado por la naturaleza, siendo parte de ella a través de las cualidades
naturales. La primerisima determinacidn es, justamente, la influencia que
ejercen los planetas en el ser humano. Esa cualidad natural que acostumbra
a pasar inadvertida, pero en la que se puede reflejar el pensamiento de una
época sobre este tema.

A partir de haber descartado a Ritter como posible influencia en el
§392 por motivos obvios a nuestro juicio, se ha indagado en la segunda
posibilidad que indirectamente ofrecié Padial. Esta era la influencia
de Kieser. Padial hacfa referencia a un texto del Archiv fiir thierischen
Magnetismus, pero lo cierto es que, en caso de haber influencia, parece més
evidente que fuese la obra System des Tellurismus, por fama y alcance.

A través de esta hip6tesis se ha tratado de explicar, en consecuencia,
la nocién de vida planetaria universal de Hegel. Primero habia que
contextualizar y explicar la tesis fundamental del telurismo de Kieser. Para
ello era necesario tomar el punto de partida en la doctrina de Mesmer.
Al explicar el magnetismo animal, entonces se clarifica la idea de Kieser.

42. Padial, «Tiempo, naturaleza y sustancia del espiritu», 245.

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



La vida planetaria universal. Una hipdtesis sobre Hegel y Kieser 233

Si bien ambos tratan de ese fluido invisible, denominado magnetismo
animal, Kieser amplia la investigacién de Mesmer llegando al telurismo. A
partir de él, las corrientes teldricas afectan y ayudan a generar los diferentes
niveles de seres vivos que hay en la Tierra. Es decir, las diferenciaciones
provienen del telurismo.

Hegel trata en el §392 la vida planetaria universal. Esta es la asuncién
de la influencia de los astros sobre la vida humana. En tanto que Nazurgeist,
el ser humano adn no puede liberarse de ellas. Es mds, le determinan hasta
que el espiritu eclosione con vigor. O mejor: le determinan mientras sigue
estando envuelto en la naturaleza. Pues bien, de esas determinaciones que
serdn caducas, la primera que aparece es la vida planetaria universal. Esta
es el influjo de lo sidérico, césmico y teltrico. Si atendemos al texto, el
principal autor de aquella época sobre el tema era Kieser. Es cierto que
textualmente Hegel no se pronuncia, pero contextualmente parece obvio.
Como se ha mostrado, la explicacién de la vida planetaria universal es
evidentemente muy semejante a la propuesta de Kieser, que en su contexto
era novedosa. Por ello parece que no es descabellado pensar en que Hegel
estuviera siguiendo a Kieser en este punto.

En el siguiente pardgrafo, el §393, Hegel va a abordar la diferenciacién
de las razas. Y esto no es un salto de tema, sino una continuacién. Las
corrientes teldricas difieren geograficamente. Eso es uno de los motivos por
los que Hegel considera la diferencia entre las razas aqui®, en las cualidades
naturales. Pero no es la cualidad natural primera, sino que estd precedida
por la vida planetaria universal. Como bien expone Padial, al final «este
influjo de las estructuras y procesos naturales —sidéreos y terrestres—
particulariza la realidad natural, psicosomatica, de los seres humanos que
habitan diferentes zonas de la Tierra*». Sin embargo, tratar esta cuestiéon
es un tema diferente y, en parte, conflictivo, que desarrollaremos en otro
momento. Por ahora quedemos satisfechos con haber expuesto la hipétesis
sobre Hegel y el telurismo a la luz de Kieser.

43. El tema de las razas segtin Hegel es muy conocido. Sobre las razas segiin Hegel, véase:
R. Zambrana, «Hegel, History, and Race», in N. Zack (ed.), Zhe Oxford Handbook of
Philosophy and Race, Oxford: Oxford University Press, 2017, 251-260; y en buena medida
aclaratoria sobre sus consecuencias, véase: Ferreiro, H., «<Hegel y América Latina. Entre
el diagnéstico de la brecha de desarrollo y el eurocentrismo», Hermenéutica intercultural,
31 (2019), 187-208.

44. Padial, «Tiempo, naturaleza y sustancia del espiritu», 253.

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



234 ANDRES ORTIGOSA

Sistema de abreviaturas empleado de la obra de Hegel®:

B = Briefe von und and Hegel. Band I. Hamburg: Felix Meiner, 1969.
GW 25, 2 = Vorlesungen iiber die Philosophie des subjektiven Geistes II. Hamburg: Felix Meiner, 2012.

Enz C = Enciclopedia de las ciencias filoséficas en compendio. Madrid: Abada Editores, 2017,

edicién bilingiie.

LFES II = Lecciones sobre la filosofia del espiritu subjetivo II. Antropologia. Sevilla: Thémata, 2019.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Alvarez, M. (1976): «El tema de la objetividad en Hegel», Cuadernos
Salamantinos de Filosofia, 3, pp. 89-114.

Ferreiro, H. (2019): «Hegel y América Latina. Entre el diagnéstico de
la brecha de desarrollo y el eurocentrismo», Hermenéutica intercultural,
31, pp. 187-208.

Fetscher, I. (1970): Hegels Lehre vom Menschen. Stuttgart-Bad Cannstatt:
Frommann Verlag. ISBN 978-3-7728-0124-2

Gusdorf, G. (1993): Le romantisme, vol. 2, Paris: Payot. ISBN: 978-
2228887007

Hegel, G. W. E (1968 y ss.), Gesammelte Werke, Rheinisch-Westfalische
Akademie der Wissenschaften. Hamburg: Meiner. (GW).

Hegel, G. W. E (1969): Briefe von und and Hegel. Band I, Hamburg:
Felix Meiner. (B). ISBN: 978-3-7873-0303-8

Hegel, G. W. E (2017): Enciclopedia de las ciencias filosdficas en
compendio. Madrid: Abada Editores. (Enz C). ISBN: 978-84-16160-57-0

45. Las abreviaturas se constituyen siguiendo las recomendaciones de la Sociedad
Espanola de Estudios sobre Hegel.

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



La vida planetaria universal. Una hipdtesis sobre Hegel y Kieser 235

Hegel, G. W. E (2019): Lecciones sobre la filosofia del espiritu subjetivo I1.
Antropologia. Sevilla: Thémata. (LFES II). ISBN: 978-8412003222

Inwood, M. (2007): A Commentary on Hegel's Philosophy of Mind.
Oxford: Oxford University Press. ISBN: 978-0199575664

Kieser, D. G. (1818): «Das siderische Baquet und der Siderismus,
Archiv fiir den thierischen Magnetismus, 5,2 pp. 1-84.

Kieser, D. G. (1822): System des Tellurismus oder Thierischen Magnetismus
(2 vol.), Leipzig: Herbig.

Lamont, J. V. (1862): Der Erdstrom und der Zusammen desselben mit
dem Erdmagnetismus, Leipzig: Leopold Voss Verlag.

Montiel, L. (2008): Magnetizadores y sondmbulas en la Alemania
romdntica, Madrid: Frenia. ISBN: 978-8461232369

Ortigosa, A. (2023): «;Por qué solo el espiritu tiene historia segin
Hegel? El mandato délfico y su sentido teleoldgico», Contrastes. Revista
Internacional de Filosofia, XXVIII, 3 (2023), pp. 101-118. DOI: https://
doi.org/10.24310/Contrastescontrastes.v28i3.15611

Padial, J. J. (2018): «Tiempo, naturaleza y sustancia del espiritu. Hacia
una comprensién renovada de la ecologia en Hegel», Studia Hegeliana, 4,
pp- 235-261.

Padial, J. J. (2019): «Estudio preliminar». En G. W. E Hegel, Lecciones
sobre la filosofia del espiritu subjetivo II. Antropologia. Sevilla: Thémata pp.
11-89. ISBN: 978-8412003222

Palermo, S. (2023): «Un Contagio penetrante. Hegel e la dialettica
dell’illuminusmo», Studia Hegeliana, 9, pp. 25-44. ISBN: https://doi.
org/10.24310/Studiahegelianastheg.v9i.15348

Ritter, W. Der Siderismus. Ttuibingen, 1808.

Ritter, W. (1808): Newue Beytrige zur nihern Kenntniss des Galvanismus
und der Resultate seiner Untersuchung. Tibingen.

Stederoth, D. (2001): Hegels Philosophie des Subjektiven Geistes. Berlin:
Akademia Verlag. ISBN: 978-3050036700

Stekeler, P. (2023): Hegels Realphilosophie. Ein dialogischer Kommentar
zur Idee der Natur und des Geistes in der Encyclopidie der philosophischen
Wissenschaften. Hamburg: Meiner. ISBN: 978-3787342396

Udias, A. (2020): «Athanasius Kircher and Terrestrial Magnetism:
The Magnetic Map», Journal of Jesuit studies, 7, pp. 166-184. DOI:
10.1163/22141332-00702002

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



236 ANDRES ORTIGOSA

Valls Plana, R. (2018): Comentario integral a la Enciclopedia de las
ciencias filoséficas de G. W, E Hegel (1830). Madrid: Abada Editores.
ISBN: 978-84-16160-76-1

Zambrana, R. (2017): «Hegel, History, and Race», in N. Zack (ed.),
The Oxford Handbook of Philosophy and Race, Oxford: Oxford University
Press, pp. 251-260. ISBN: 978-0190933395

Zweig, S. (2000): La curacion por el espiritu. Barcelona: Acantilado.
ISBN: 978-8496489530

ANDRES ORrTIGOSA es contratado predoctoral FPU en la Universidad
de Sevilla y miembro del grupo «El idealismo alemdn y sus consecuencias
actuales» (HUM 172).

Lineas de investigacion: 1dealismo alemdn; Filosofia de la psiquiatria;
Metafisica; Antropologia filoséfica.

Publicaciones recientes:

— Ortigosa, A., Hegel, el gndstico. Entre la razén y la divinidad. Editorial
Almuzara, 2025.

—Ortigosa, A., <Magnetic Somnambulism in Context. Hegel's Criticism
of Kluge on Hypnosis», Problems/Problemos, 2024, vol. 106, pp. 66-79.

— Ortigosa, A., «Schelling’s legacy on psychiatry: Reil, Haindorf and
Heinrothy, Schelling-Studien, 2024, vol. 10, pp. 105-128.

Correo: aortigosa@us.es

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



