
Pecado y redención en la vida 
y la obra de Fiódor Mijáilovich 
Dostoievski. Un acercamiento 
metafísico, estético y 
antropológico

Sin and redemption in the life and work of Fyodor 
Mikhailovich Dostoyevsky. A metaphysical, aesthetic 
and anthropological approach

	 Díaz Márquez
	 Universidad de Sevilla (España)

Fecha de envío: 14/11/2023

Fecha de aceptación: 16/04/2025

DOI: 10.24310/crf.17.1.2025.17757

 

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025), pp. 301-318.
ISSN: 1889-6855 ISSN-e: 1989-3787 DL.: PM 1131-2009 

Asociación para la promoción de la Filosofía y la Cultura en Málaga (FICUM)

Resumen

En este artículo realizaremos una 
revisión de los conceptos de pecado 
y redención, contrastándolos no 
sólo con la obra de Dostoievski, sino 
también con algunos hitos de su 
biografía. De este modo, intentaremos 

demostrar que existe una estrecha 
correlación autobiográfica entre 
el autor y sus textos; siendo esto, 
probablemente, uno de los motivos 
principales para que, doscientos años 
después de su nacimiento, aún siga 
asombrando a los nuevos lectores del 
siglo XXI.



302 Díaz Márquez

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

I. Dostoievski y el pecado

C uentan los detractores de Dostoievski que fue un individuo 
plagado de vicios, un gran pecador que escamoteaba su auténtica 
personalidad en una maraña de espiritualidad vacía y pueril. 

Un genial mentiroso, no tan genial para ellos, que conseguía engañar al 
público, mostrando sus más aborrecibles oscuridades tras la máscara de 
sus personajes. Esta concepción, en la que no se suele entrar demasiado 
por no empañar la figura del incontestable genio ruso, tiene su parte de 
verdad (y también su parte de falsedad, evidentemente). Y esto es lo que 
intentaremos desarrollar en este trabajo1. 

Es común encontrar estudios sobre Dostoievski que lo definen como 
un psicólogo. Sin embargo, nuestro autor no estaba completamente de 
acuerdo con esta catalogación, definiéndose a sí mismo como un realista 
en grado máximo, como un artista que se dedicaba a mostrar las honduras 

1. Turguéniev, uno de sus reconocidos enemigos, afirmaba de él que no era un hombre 
bueno, ni feliz, sino un envidioso y un petulante. Sostuvo que Dostoievski le había 
confesado en privado la violación de una niña cuando era joven (lo veremos más adelante), 
algo que nunca se pudo demostrar. Para Turguéniev, las novelas dostoievskianas no eran 
más que un intento de demostrar una nobleza de alma que no poseía realmente.

Palabras claves

Dostoievski; pecador; redención; 
metafísica; estética; antropología; 

cristianismo.

Abstract

In this paper the concepts of sin 
and redemption will be reviewed, 
contrasting them not only with 
Dostoevsky’s work, but also with 
some milestones in his biography. In 

this way, we will try to demonstrate 
that there is a close autobiographical 
correlation between the author and his 
texts; this being probably one of the 
main reasons why, two hundred years 
after his birth, he still continues to 
amaze new readers of the 21st century.

Keywords

Dostoievsky; sin; redemption; 
metaphysics; aesthetics; anthropology; 

christianity.



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Pecado y redención en la vida y la obra de Fiódor Mijáilovich dostoievski 303

del alma humana2. En todo caso, lo que sí queda patente al estudiar su 
obra es que es capaz de dibujar con nitidez las contradicciones del ser 
humano, contradicciones que muchos han encontrado también en su 
propia persona.

Y es que el propio Dostoievski experimentaba en su propia carne esas 
contradicciones. Además de tener la maestría literaria para conseguir llevar 
hasta el límite idearios completamente diversos3, a nivel personal también 
vivió una contradicción constante, como veremos en este trabajo.

Tras el enorme éxito de su primera novela: Pobres gentes, publicada en 
1846, en la que reflejaba la vida de los individuos más débiles de la sociedad4, 
el joven Dostoievski comenzaba a experimentar la vanidad propia de llegar 
a ser considerado un nuevo Gógol. Pero, al mismo tiempo, debido a su 
manera de actuar y a su carácter falto de tacto (como si de un auténtico 
personaje dostoievskiano se tratara), había conseguido ir enemistándose 
con los mismos críticos literarios y admiradores que había ido conociendo 
gracias a esa primera novela. 

En el mismo año publica El doble, que supone un absoluto fracaso. 
Con esta obra, con el señor Goliadkin como una profecía de su propia 
suerte, Dostoievski empieza a experimentar cómo esa sociedad que acaba 
de encumbrarlo, es capaz de repudiarlo, dejándolo abocado a un auténtico 
subsuelo literario del que estaría entrando y saliendo ya durante toda su vida.

Cuenta Nabokov al hablar de Dostoievski:

2. Afirmaba el autor en sus Pensamientos anotados: «Con completo realismo, buscar en 
el hombre al hombre. Este es un rasgo absolutamente ruso, y en este sentido soy ya 
naturalmente pueblo (ya que mi orientación responde a la hondura del espíritu cristiano 
del pueblo), no obstante ser desconocido para el actual pueblo ruso… En lo futuro, ya 
me conocerá. Me llaman psicólogo. Eso no es exacto. Sólo soy un realista en el sentido 
superior, es decir, que muestro todas las honduras del alma humana». F. M. Dostoievski, 
«Del Dostoievski inédito. Pensamientos anotados», en Obras Completas (Tomo V), 
México: Aguilar, 1991, pp. 708-709.
3. R. Lauth, Dostoievski, su siglo y el nuestro, Barcelona: Prohom Edicions, 2005: «En la 
lealtad de sus cavilaciones Dostoievski llegó al punto de anticipar posiciones adversas 
extremas ideándolas, para poder terminar con ellas como posibilidades últimas. Esto es 
precisamente lo que ha conducido a malinterpretaciones constantes», p. 205.
4. Recordemos que la infancia de Dostoievski se desarrolló en una pequeña vivienda que 
el Hospital de Beneficencia Marinski cedía a su padre por trabajar allí como médico. En 
uno de los barrios más pobres de Moscú, el pequeño Fiódor se crio rodeado de gente 
pobre, enferma y oprimida.



304 Díaz Márquez

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

El Doble (1846), que es lo mejor que escribió y sin duda muy 
superior a Pobres gentes, pasó sin pena ni gloria. Entretanto había 
nacido en él una tremenda vanidad de literato, y siendo como era 
muy ingenuo, tosco y poco experto en modales, se las compuso para 
ponerse en ridículo ante sus recién adquiridos amigos y admiradores, 
y echar a perder sus relaciones con ellos. Turguéniev le calificó de 
nuevo grano en la nariz de la literatura rusa5. 

El joven genio, como vemos, al estilo de lo que nos mostrará después en 
algunos de sus personajes más icónicos, experimenta en su propia persona 
el desapego social y el enfrentamiento, en muchas ocasiones bochornoso, 
con lo que viene a entenderse habitualmente como buena sociedad.

Ese mismo año también publica El señor Projarchin, texto al que 
volveremos a referirnos más adelante. Esta obra, que también cosechó 
frías críticas, refleja las penalidades provocadas por la avaricia. Es más que 
probable que la inspiración para este personaje viniera del propio padre del 
autor, recalcitrante avaro (y consumado alcohólico, como sabemos). Sobre 
todo esto también hablaremos a continuación.

Pero la vida aún le guardaba un duro golpe a nuestro autor, necesario 
para forjar lo que sería en adelante como artista y como persona. En 1849 
es detenido por formar parte del círculo Petrashevski. Aunque es más que 
probable que sólo asistiera como invitado a un par de reuniones de este 
círculo, Dostoievski es acusado de ser uno de los promotores de este, y 
condenado a la pena de muerte por ello. La mayoría de los especialistas 
coinciden en que la condena a muerte no fue más que una pantomima 
para amedrentar a los revolucionarios. Lo cierto es que dicha condena 
se conmutó a última hora por la de cuatro años de trabajos forzados 
en Siberia6. Esta experiencia transformó profundamente al escritor, de 
quien dicen que nunca volvió a ser el mismo. Aquí comenzó a sufrir sus 
ataques epilépticos.

En esta situación de pérdida de libertad, la más profunda de las miserias 
humanas, Dostoievski vislumbra el punto de partida hacia su renacimiento 
como persona (algo que nos recuerda irremisiblemente a la historia de 

5. V. Nabokov, Curso de literatura rusa, Barcelona: Ediciones B, 2009, p. 198.
6. Cuando hablamos de que fue a última hora, nos referimos a que los reos ya se 
encontraban atados y con los ojos vendados frente al pelotón de fusilamiento.



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Pecado y redención en la vida y la obra de Fiódor Mijáilovich dostoievski 305

Raskólnikov, en Crimen y Castigo). Es aquí, sumido en la absoluta 
oscuridad, donde comienza a observar el camino hacia la luz.

Nos cuenta Nabokov, con su peculiar punto de vista sobre nuestro autor:

Para no volverse totalmente loco en aquel ambiente, Dostoyevski 
tenía que encontrar alguna vía de escape. La encontró en un 
cristianismo neurótico que se forjó durante aquellos años. Es natural 
que alguno de los convictos con los que vivía mostrara, junto a una 
tremenda animalidad, algún que otro rasgo humano. Dostoyevski 
recogió esas manifestaciones y sobre ellas edificó una idealización 
muy artificial y completamente patológica del pueblo llano de 
Rusia. Era el primer paso de lo que sería su camino espiritual de allí 
en adelante7. 

A los presos siberianos sólo se les permitía leer la Biblia. Por ello es muy 
probable que sea en este período en el que Dostoievski dé el paso hacia la 
figura de Cristo, tomándolo como modelo para la búsqueda de la plenitud 
del alma humana. A partir de esta experiencia, empezaremos a ver a un 
autor más interesado en lo metafísico que en lo político. Comenzarán a 
aparecer las que han sido consideradas sus más grandes obras, y en las que 
veremos claramente cómo se enfrentan las ideas de pecado y redención.

No pudo volver a publicar sus producciones hasta 1859, tras muchos 
esfuerzos para dejar de ser considerado un delincuente de Estado. Pese a 
conseguirlo, la censura siempre tuvo ya un ojo sobre nuestro autor, que 
se vio obligado a disfrazar sus obras en multitud de ocasiones para evitar 
problemas. Un claro ejemplo serían sus Memorias de la casa muerta, donde 
pone en boca de su protagonista, Goriánchikov, las experiencias que él 
mismo sufrió durante su etapa en presidio.

Dostoievski tuvo que vivir varias desgracias más en los años siguientes, 
sobre todo en el año 1864, en el que pierde a su esposa María, a su 
hermano Mijail y a su buen amigo y colaborador Grigóriev. Las muertes de 
Mijail y Grigóriev provocaron a su vez el cierre de La Época, la revista que 
publicaban los hermanos Dostoievski y que deja a Fiódor prácticamente 
en la ruina, a cargo de las deudas de la revista y también las de su hermano. 
A partir de entonces, deberá compaginar su producción literaria con un 
contexto en el que es perseguido por los acreedores, e intenta salir de ese 

7. V. Nabokov, op. cit., p. 200.



306 Díaz Márquez

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

pozo perdiendo grandes cantidades de dinero en la ruleta, y relacionándose 
cada vez más con usureros y estraperlistas.

En esta difícil situación, cargado de deudas, aquejado de hemorroides, 
con sus recurrentes ataques epilépticos y enganchado a la ruleta, escribe 
(o dicta, más bien, por acelerar su producción), dos obras de forma 
simultánea: la monumental Crimen y castigo y El jugador. Es imposible 
obviar, conociendo la trama de ambos textos, el claro reflejo de la situación 
existencial del autor.

A partir de aquí, el genio de Dostoievski ya es indiscutible y su situación 
se estabilizará. Aunque, como sabemos, siempre encerrará en su carácter 
sombrío y en su mirada severa una gran cantidad de demonios que quizá 
ni tan siquiera él llegara nunca a determinar con precisión. Dostoievski 
acalló sus contradicciones en la figura de Cristo, y propuso en sus grandes 
obras una búsqueda de la plenitud humana basada en el amor. Todavía 
quedaban por llegar grandes novelas como El Idiota, Los demonios o, en su 
grado máximo, Los hermanos Karamázov, en las que se consagraría como 
uno de los mayores genios de la literatura universal, y en las que continuará 
profundizando, como veremos a continuación, en los conceptos de pecado 
y redención, que tan acuciantes fueron para su creador.

II. El pecado en la obra dostoievskiana

Dostoievski tenía muy claro que todos los seres humanos tienen 
tentaciones, pero es capaz de describir a un tipo concreto de personaje 
que se regodeará en sus actos más bajos, porque ve en ellos una vía de 
ruptura frente a una sociedad que se le presenta como detestable. De este 
modo, podemos encontrar en su obra ejemplos claros de un sentimiento 
de consciente negatividad, de una tendencia humana hacia lo malvado. Un 
ejemplo arquetípico será el de Stavrogin, en Los demonios8.

8. «Toda situación extremadamente vergonzosa, completamente degradante, detestable 
y, sobre todo, ridícula, en que me he hallado en mi vida ha despertado siempre en 
mí, junto con una cólera desmedida, un deleite indescriptible. Así lo he sentido en los 
momentos en que cometía un delito y en aquellos otros en que mi vida ha estado en 
peligro. […] No me cabe duda de que podría vivir como un monje toda la vida, a pesar 
de la voluptuosidad bestial de que estoy dotado y que siempre he tratado de provocar. 
[…] Soy siempre dueño de mí mismo cuando quiero serlo. Por lo tanto, hago constar 
que no quiero que se me juzgue irresponsable de mis delitos, achacándolo al medio 



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Pecado y redención en la vida y la obra de Fiódor Mijáilovich dostoievski 307

Stavrogin afirma sentir un deleite indescriptible ante situaciones 
degradantes, detestables o ridículas. Este personaje presume de haber 
sentido placer al delinquir e, incluso, al sentirse en peligro de muerte por 
su forma de actuar. La voluptuosidad bestial, que siempre acompañará al 
ser humano, no es ajena a Dostoievski. Stavrogin no quiere piedad por 
no ser dueño de sus actos. Actúa de manera incorrecta conscientemente, 
sabe cuándo es bueno lo que hace y cuándo no, y lo hace por voluntad 
propia. En la mayoría de los casos, el pecador sabe que tiene la opción de 
evitar el mismo pecado. Sabe que puede actuar correctamente y conoce 
perfectamente la manera en la que debería comportarse. Pero no lo hace 
porque prefiere entregarse al deleite que otorga el mal. 

Todo ser humano contiene el germen de la maldad en su interior; el 
hecho de que ese germen se desarrolle o no, dependerá en gran medida de 
sus experiencias y de su relación con la sociedad.  Dostoievski representa en 
sus obras una sociedad llena de pecadores. Los personajes de sus novelas, 
muy lejos de ser héroes, son antihéroes cargados de vicios9. La genialidad 
del autor reside en que observamos, con una sinceridad abrumadora (quizá 
sólo posible desde el diálogo interior), cómo los personajes reconocen sus 
inmoralidades y su total entrega a ellas. 

Dostoievski muestra la autodestrucción consentida y expone con 
claridad lo contradictorio de este sentimiento y su fuerte arraigo en el 
individuo. El pecado es una acción obligada que se lleva a cabo desde la 
libertad. El individuo está obligado por su misma volición a actuar de la 
manera en que lo hace, aun sabiendo que sus actos van a perjudicarle. Es 
importante resaltar esto: el pecado es pecado en tanto que se efectúa desde 
la libertad. El pecador quiere hacer lo que hace. 

Dostoievski nos retrata una racionalidad esclava de las pasiones. La 
moralidad cristianizada en la que se mueve el autor definirá los vicios o 
pecados capitales como aquellos a los que la naturaleza humana caída se 
inclina fundamentalmente. Y son capitales no ya en base a su magnitud, 
sino a que son el origen de todos los demás pecados. Seguiremos como guía 

ambiente en que he vivido o a la enfermedad». F. M. Dostoievski, Los demonios, Madrid: 
Alianza Editorial, 2007, pp. 846-847.
9. Afirma Stepan Trofimovich en Los demonios: «Tous les hommes de génie et de progres en 
Russie étaient, sont et seront toujours jugadores de cartas y borrachines que beben como 
camellos…», p. 89.



308 Díaz Márquez

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

la recopilación que hace de ellos Tomás de Aquino en su Tratado de los vicios 
y los pecados10, y veremos qué entidad les da Dostoievski dentro de su obra.

El orgullo es uno de los vicios más tratados en la obra dostoievskiana. 
El sentimiento de superioridad, la búsqueda del honor y la gloria, se ven 
multiplicados por la negativa social a dar al individuo un estatus superior. 
Recordemos la estrepitosa caída de nuestro autor en sus comienzos como 
nuevo genio de la literatura rusa. El individuo que entra en este ámbito, va 
cayendo de una manera cada vez más irremediable en un pozo sin fondo 
en el que la soberbia predominará ante todo. 

Podemos advertir ejemplos de este concepto en obras como Crimen 
y Castigo o Memorias del Subsuelo. Raskólnikov se percata de que ha 
cometido el crimen más por el vicio de sus ideas que por el propio dinero. 
Opta por asesinar a la vieja usurera por su sentimiento de superioridad 
sobre la sociedad, pese a saber que eso le va a ocasionar serios problemas. 
El dinero era sólo una mala excusa. Igualmente, en Memorias del Subsuelo, 
es prácticamente el orgullo el que narra la historia. El antihéroe de la novela 
se sitúa en una posición distante de la sociedad por sentirse superior a 
esta y no verse reconocido por ella. El populacho, que no sabe reconocer 
la grandeza del individuo orgulloso, es ignorante y aborrecible. No 
hay vicio más doloroso que el orgullo del infame. De aquí derivarán el 
desprecio desesperado e incluso el ataque sin miramientos hacia esa 
sociedad opresora que coarta de manera injusta el desarrollo de la grandeza 
individual. Raskólnikov (en Crimen y Castigo), Kirillov (en Los demonios) o 
Iván Karamázov (en Los hermanos Karamázov), entre muchos otros, serán 
caracteres paradigmáticamente orgullosos.

El segundo de los pecados capitales, la avaricia, puede verse reflejado en 
la ya citada El Señor Projarchin. Muy en línea con lo que le ocurrió al propio 
padre de Dostoievski11, el señor Projarchin es un viejo que, obsesionado 
con su fortuna, aborrecerá a todo su mundo circundante. Todo intruso es 
un peligro inminente. No quiere que le pidan nada, no quiere salir de su 
habitación... declara la guerra al mundo exterior para resguardar su tesoro. 

10. Cfr. Tomás de Aquino, Suma Teológica, (Tomo V), Madrid: Biblioteca de autores 
cristianos, 2018.
11. Mijail Andriéevich Dostoievski murió en 1839 a manos de algunos de sus trabajadores. 
Al parecer, su extrema avaricia, su afición por el alcohol y sus constantes excesos contra las 
jóvenes aldeanas hicieron que los campesinos oprimidos se rebelaran contra él y acabaran 
con su vida.



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Pecado y redención en la vida y la obra de Fiódor Mijáilovich dostoievski 309

Por ello no se aparta de su cama, en la que ha escondido todo su dinero. 
Projarchin crea un submundo a raíz de esa pulsión, a través de la cual se 
va destruyendo a sí mismo. Es completamente esclavo de su afán por el 
dinero. Así, acaba por morir solo, despreciado e incomprendido sobre su 
colchón repleto de rublos.

Como no podía ser de otra manera, también nos encontraremos con la 
lujuria en la obra de Dostoievski. En sus textos tenemos varios ejemplos 
de lo que podríamos catalogar como una sexualidad de moralidad dudosa, 
especialmente, del abuso de menores. De hecho, el autor tenía una fijación 
preocupante por la cuestión de la niña violada. Dostoievski tuvo varias 
amantes y, además de ello, como ya hemos mencionado, se le llegó a 
imputar el haber violado a una niña cuando era joven. Cierto o no, lo que 
sí es innegable es que el autor se interesa por el tema del abuso lujurioso de 
poder, soportado por varios personajes femeninos en sus novelas12.

Aunque la lujuria también puede tener una connotación no sexual. Del 
latín luxus (abundancia, exuberancia, lujo), luxuria podría traducirse como 
lujo desmedido o derroche excesivo. En El Jugador, Dostoievski exterioriza 
el sentimiento orgiástico experimentado por el jugador de la ruleta, y 
decimos exterioriza precisamente porque el autor, como ya sabemos, sentía 
profundamente esta lujuria ante el azar y la posibilidad de cambiar su 
destino. Dostoievski perdió mucho dinero en la ruleta, aun sabiendo sus 
ínfimas o nulas posibilidades de ganar. 

Cansinos-Assens, en su prólogo a esta obra, realiza una interesante 
relación entre estas dos acepciones de la lujuria, sexual y no sexual. Nos 
habla de la lucha entre Rulettenburg y Venusberg, analogía geográfica para 
referirse a la lucha igualada entre el juego (la ruleta, Rulettenburg, que es la 

12. Por ejemplo, en Un árbol de Navidad y una boda, cuenta Dostoievski cómo un individuo, 
que se entera de que una niña pequeña tiene una gran dote, consigue que los padres se la 
entreguen en matrimonio con las más sucias argucias. Este caso podría servir para referenciar 
tanto el pecado de la lujuria como también el de la avaricia. El narrador, que comienza el 
relato contándonos cómo la niña pequeña abre unos regalos junto a un árbol de Navidad, 
lo finaliza encontrándose con la boda: «Se comentaba que la novia apenas tendría dieciséis 
años. Miré atentamente al novio y de pronto reconocí a Iulián Mastákovich, al que no veía 
desde hacía cinco años. También miré a la novia... ¡Dios mío! Me puse a toda prisa a abrirme 
paso entre la gente para salir de la iglesia. Entre la muchedumbre se hablaba de que la novia 
era rica, de que tenía quinientos mil rublos de dote... y no se sabía cuánto más en renta... 
“Pues, pese a todo, ¡le salió bien la cuenta!” pensé yo saliendo a la calle...». F. M. Dostoievski, 
Cuentos, Barcelona: Ediciones Siruela, 2009, p. 205.



310 Díaz Márquez

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

ciudad en la que se desarrolla la trama), y el sexo (Venusberg). El verdadero 
jugador pone en la mesa su propia vida, la arriesga y la pierde poco a poco 
en un afán por conseguir un cambio radical que pocas veces llega. Prefiere 
perder lo poco que tiene en una apuesta en la que puede ganar mucho, 
aun sabiendo que difícilmente lo conseguirá. Y esto llevará a esa desmesura 
placentera que significa el juego. 

El desenfreno y la lujuria experimentados en la novela por Mademoiselle 
Blanche son el ejemplo perfecto. La anciana siente esa lujuria por la ruleta 
y apuesta todo el dinero que debería dejar en herencia a sus parientes, que 
ven cómo se va esfumando por el vicio de la mujer13. Dostoievski vivió este 
pecado muy de cerca, ya que se había dejado llevar en diversas ocasiones 
por esa pulsión irrefrenable de intentar cambiar su fortuna. Lo conocía de 
primera mano.

E, inevitablemente, también debió conocer por ello el siguiente pecado 
que nos ocupa: la ira. Al igual que les ocurre a los herederos de Mademoiselle 
Blanche, cuando ven que se están arruinando por los desvaríos de esta, 
Dostoievski hubo de sentir irremisiblemente una ira desmesurada hacia 
sí mismo al ver cómo iba perdiendo lo poco que tenía de una forma tan 
irracional. La revuelta iracunda e impaciente será propia de muchos de los 
personajes dostoievskianos. Así, los herederos de Mademoiselle Blanche 
ante el vicio de ésta, Raskólnikov ante la detestable sociedad, Goliadkin 
ante su doble... nos mostrarán, como ya hemos expuesto anteriormente, 
qué significa esa perniciosa manera de enfrentarse a las dificultades. Son 
tantos los ejemplos de este pecado a lo largo de la obra de Dostoievski, que 
podríamos elaborar un artículo hablando exclusivamente de ellos.

Otro de los pecados capitales será la gula. Este vicio era el tema central de 
una obra que Dostoievski tuvo siempre en proyecto pero que nunca llegó a 
culminar. Esta obra se hubiera titulado algo así como Los Borrachines. Para 
Dostoievski, el problema del alcoholismo amenazaba con convertirse en el 
problema nacional de Rusia. No llegó a embarcarse en la producción de 
esta idea porque comenzó a escribir El Jugador. En todo caso, el tema del 
alcoholismo está presente en muchos momentos de la obra dostoievskiana. 

13. «¡No voy a perder nada vuestro, sino mío!» F. M. Dostoievski, El jugador, Madrid: 
Aguilar, 1991, p. 641. En este caso la anciana arriesga un dinero que no necesita para nada 
(a diferencia de sus herederos). Pero, incluso en la más miserable necesidad, como fue el 
caso de nuestro autor, quien se ve afectado por este vicio es capaz de jugarse cualquier cosa 
por un impulso. 



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Pecado y redención en la vida y la obra de Fiódor Mijáilovich dostoievski 311

El más representativo (y probablemente en el que el escritor aprovecharía 
las notas que tenía para esa obra inédita) es el caso de Marméladov, el 
borracho padre de Sonia en Crimen y Castigo. El borracho observa que 
su forma de actuar es absurda y perniciosa, pero no puede dejar de beber. 
Se ve envuelto en un torbellino de malestar corporal, vergüenza social y 
miseria económica, pero no consigue abandonar lo que realmente es el 
origen de sus problemas, y bebe para olvidarlos. Este círculo vicioso nos 
muestra lo tremendamente complicada y paradójica que llega a ser para el 
bebedor la vida consigo mismo.

El personaje de Marméladov llega a declarar en Crimen y Castigo:
«¿Acaso no lo siento? Y cuanto más bebo, más lo siento. Bebo, 

precisamente, porque en la bebida busco compasión y sentimiento... ¡Bebo 
porque quiero sufrir profundamente14!».

Este pequeño párrafo es muy ilustrativo para entender de qué manera 
entiende Dostoievski la necesidad del sufrimiento para conseguir 
la redención. Berdiaev, en su obra El espíritu de Dostoyevski, lo tiene 
bastante claro:

El mal es inseparable del sufrimiento y debe desembocar en la 
redención. Dostoyevski cree en la fuerza redentora y regeneradora 
del sufrimiento. Para él, la vida es ante todo la redención de una 
culpa por medio del sufrimiento15.

Pero volveremos a este poder del sufrimiento como puerta hacia la 
redención en la última parte de esta investigación. Siguiendo con los 
pecados, otro muy habitual en la obra de Dostoievski será la envidia. 
Tampoco haremos mucho hincapié en este pecado capital ya que lo 
hemos ido apuntando en líneas anteriores. Goliadkin (en El Doble) y 
Raskólnikov (en Crimen y Castigo) serán, como ya sabemos, abanderados 
de excepción de tan pernicioso vicio. Parece claro que la certera forma 
en la que el autor dibuja este sentimiento16, se debe a que él mismo 

14. F. M. Dostoievski, Crimen y Castigo, p. 81.
15. N. Berdiaev, El espíritu de Dostoyevski, Granada: Editorial Nuevo Inicio, 2008, p.99.
16. Podemos leer a Goliadkin en El Doble afirmando: «Quisiera saber qué es lo que le 
permite triunfar en la buena sociedad. No tiene talento, carácter, educación ni sentimientos. 
Lo que sí tiene el sinvergüenza es buena suerte. ¡Dios santo! ¡Hay que ver lo deprisa que 
puede trepar un hombre y hacer amistades! ¡Y este subirá! ¡Apuesto cualquier cosa a que 
este pillo llegará lejos!». F. M. Dostoievski, El Doble, Madrid: Aguilar, 1991, p. 149.



312 Díaz Márquez

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

también lo sufrió en su vida, sobre todo hacia otros autores como Tolstoi, 
Turguéniev o Goncharov, que disfrutaron de situaciones económicas 
mucho más favorables que él.

Así, pasaremos al último de los pecados capitales: el de la pereza. En 
Corazón Débil, pequeña obra escrita en 1848, Dostoievski nos cuenta 
la historia de Vasia Shumkov, un joven que trabaja haciendo copias de 
documentos gubernamentales. Nos muestra el autor que el pecado puede 
encontrarse en el ser humano en cualquier momento y por los motivos más 
variados. Incluso los sentimientos más nobles, como el amor, pueden llegar 
a devenir en pecado. Y éste es el caso de Shumkov, que abandona todas 
sus obligaciones para disfrutar su amor, para pasear con su amada, para 
recordarla cuando no están juntos... El final de este personaje, exaltado de 
manera exagerada por esas voliciones, será acabar en un manicomio.

Y es que, en cuanto un individuo tropieza contra los intereses de la 
sociedad se convierte en un loco, o en un asesino, o en un grano en la nariz 
(como diría Turguéniev sobre nuestro autor). Y será despreciado y apartado 
de la comunidad para que no pueda ejercer ninguna influencia negativa. 
Así, la moralidad imperante reconoce, juzga y condena al soberbio, al avaro, 
al libidinoso, al irascible, al glotón, al envidioso y al perezoso, cada uno en 
una escala de gravedad acorde a sus efectos sobre el bienestar social. Desde 
el simple reproche hasta la inhabilitación completa o, incluso, la muerte, 
la sociedad reaccionará siempre ante el pecador. Como hemos visto, todos 
estos vicios son conocidos y experimentados en mayor o menor medida 
por Dostoievski, quien definirá a la sociedad definiéndose a sí mismo, en 
último término. Pasaremos ahora a ver qué salida encuentra el autor a este 
difícil contexto en el que se encuentra el ser humano.

III. La esperanza de la redención

¿Hay alguna oportunidad para el pecador? Dostoievski, por la cuenta que 
le trae, quiere creer que sí. Aunque el vicioso actúa siempre empujado por 
el vicio, es muy común que busque el perdón en el arrepentimiento tras 
sus actos. Marliangeas, en su obra Culpabilidad, pecado, perdón, realiza esta 
distinción entre remordimiento y arrepentimiento:

El remordimiento. Es esta también una de las típicas 
manifestaciones del sentimiento de culpabilidad. No debe confundirse 



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Pecado y redención en la vida y la obra de Fiódor Mijáilovich dostoievski 313

con el arrepentimiento o lo que la teología llama la contrición. El 
remordimiento es una conducta autopunitiva que conduce a repetir 
indefinidamente el pasado vivido como una condenación, como 
una acusación a la persona. Quien lo padece suele expresarse de este 
modo: «Me lo reprocho continuamente». El arrepentimiento o la 
contrición son conductas completamente diferentes, que no miran 
al pasado sino al futuro. Hay en ellas, es verdad, un reconocimiento 
de la culpabilidad, pero no se limitan únicamente a eso: comportan 
siempre una ruptura que supone el paso al terreno de la decisión y la 
acción, no tan sólo un simple sentimiento17. 

La gran diferencia estará aquí, en discernir si el pecador se arrepiente 
verdaderamente, o simplemente está experimentando remordimientos. 
Marméladov, por ejemplo, en Crimen y Castigo, al ser atropellado, pide 
moribundo la absolución al sacerdote por una vida de pobreza y de 
sinsabores ocasionados por el alcohol18. Pero ¿es correcto pedir perdón 
en el último momento por una vida de pecados? ¿O será más sensato 
reafirmar los propios pecados, como hace Stavrogin en el texto que 
comentábamos anteriormente? 

El vicioso no puede contenerse, desea con todas sus fuerzas hacer eso 
que cualquier razonamiento sereno tacharía de locura. Busca saciar su 
apetito, por lo que, por mucho que le remuerda la conciencia, volverá a 
caer en la tentación. Es por esto que una de las plegarias más reiteradas 
en el cristianismo sea no nos dejes caer en la tentación. Esto representa a la 
perfección la autoconciencia del ser humano de su capacidad para pecar, 
para actuar mal ante sí mismo y ante los demás. De no ser digno de amor19. 

17. B. D. Marliangeas, Culpabilidad, pecado, perdón, Santander: Editorial Sal Terrae, 
1983, p. 40.
18. A lo que Katerina le responderá diciendo: «¡Ay, padre! Eso son palabras y nada más 
que palabras. ¡Perdonar! De no ser por el atropello, habría llegado hoy borracho, con 
esa única camisa que tiene sucia y hecha jirones, y se habría tumbado a roncar mientras 
yo me quedaba chapoteando en el agua hasta el amanecer para lavar sus andrajos y los 
de los niños, luego ponerlos a secar en la ventana y remendarlos en cuanto asomara el 
día. ¡Así hubiera pasado la noche! ¿A qué viene hablar aquí de perdón? ¡Demasiado he 
perdonado!». F. M. Dostoievski, Crimen y Castigo, p. 278.
19. Afirma Marliangeas en la obra citada: «La culpabilidad siempre se encuentra ligada al 
temor de no ser digno del amor y del deseo del otro y, al mismo tiempo, al sufrimiento 
que trae la pérdida de la estima y el amor de uno mismo. Este miedo a perder la estima 



314 Díaz Márquez

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Y se torna una dificultad tan monumental que sólo puede combatirse 
mediante la gracia divina.

En este sentido, podría ser interesante estudiar la obra Los demonios 
como una gran alegoría sobre el sentimiento de expiación de los propios 
demonios del autor. En un capítulo inédito en el manuscrito final, Stavrogin 
afirma haberse casado con Marya Lebiadkina sólo como castigo por haber 
abusado de Matriosha, una niña de 10 años a la que violó y que acabó 
suicidándose por ello20. Todo este capítulo, que no se incluyó en el original 
por la negativa expresa del editor, gira alrededor de esa idea de la niña 
violada, y al remordimiento que esta le ocasionaba

Si leemos la obra exceptuando ese capítulo no publicado, Los demonios 
habla de los demonios de Rusia, que no son otros que los terroristas, los 
nihilistas, los revolucionarios… que ponen en riesgo al país. Pero si la 
leemos incluyendo ese capítulo, que fue encontrado entre los documentos 
de Dostoievski tras su muerte, podríamos sospechar que esos demonios 
son los del propio Dostoievski, intentando redimir su culpa al exponer al 
mundo su mayor vergüenza21. El hecho de que el editor se negara a publicar 
este capítulo pudo estar enfocado a salvaguardar la imagen y la carrera del 
autor, que probablemente se habría puesto nuevamente en entredicho con 
este texto. 

Curiosamente, en la misma obra encontramos una conversación entre 
Stavrogin y el padre Tihon sobre la posibilidad de declarar por escrito todos 

y el amor puede que no sea más que una culpabilidad difusa, una inquietud sobre el no 
merecimiento; incluso a veces es únicamente un miedo generalizado de no ser amado, sin 
que aparezca claramente a la conciencia la idea de no ser digno de él», pp. 36-37.
20. «Una vez, cuando observaba a la coja Marya Timofeyevna Lebiadkina, quien a veces 
me limpiaba las habitaciones y aún no había perdido el juicio, sino que sólo era retrasada 
mental enamorada secretamente de mí (de lo que se habían enterado mis amigos), resolví 
de buenas a primeras casarme con ella. La idea de que Stavrogin se casase con una criatura 
tan ínfima me excitaba los nervios. Nada más monstruoso cabía imaginar. Ahora bien, 
no alcanzo a poner en claro si en esa decisión mía entraba inconscientemente (¡claro que 
inconscientemente!) la cólera que me dominaba por la ruin cobardía que había mostrado 
después de lo de Matriosha». F. M. Dostoievski, Los demonios, p. 854.
21. Ibíd: «¿Por qué ningún otro recuerdo me solivianta tanto como ése? […] Después de 
aquello estuve vagando casi todo un año y tratando de ocuparme en algo. Sé que, aún 
hoy, puedo apartar de mi mente a la muchacha cuando me venga en gana. Soy tan dueño 
absoluto de mi voluntad como antes. Pero la cuestión es que no he querido nunca hacerlo, 
que no lo quiero ni nunca lo querré. De eso estoy absolutamente seguro. Y así seguirán las 
cosas hasta que me vuelva loco», p. 857.



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Pecado y redención en la vida y la obra de Fiódor Mijáilovich dostoievski 315

sus pecados22. En esta conversación puede verse cómo Tihon aconseja a 
Stavrogin que no publique esa confesión, ya que, con ella, echaría a perder 
su carrera y su reputación. Tihon acaba diciéndole que refrene su propio 
orgullo (otro de los pecados estudiados aquí), que no es más que un 
demonio que puede arrebatarle la libertad. No podemos evitar imaginar 
una discusión similar entre Dostoievski y su editor para decidir si el capítulo 
en cuestión se incluiría o no en la novela. Finalmente, el capítulo quedó 
inédito. En todo caso, no hay suficiente documentación para fundamentar 
con rotundidad esta idea, por lo que deberíamos conceder el beneficio de la 
duda y considerar este asunto meramente desde el ámbito de la casualidad.

Como afirma Juan López-Morillas en su Introducción a Los demonios, 
para Dostoievski fue muy importante el estudio del pecador en sí. Uno de 
sus grandes proyectos inacabados fue una novela que se hubiera titulado La 
vida de un gran pecador23. Finalmente, ese material fue aprovechado para la 
elaboración de Los demonios y la creación de Stavrogin.

22. Ibíd.: «Toda mi petición se reduce a que usted… Usted se hace cargo, Nikolai 
Vsevolodovich (tales son, según creo, su nombre y patronímico) de que con la publicación 
de esas hojas echa a perder sus posibilidades… en cuanto a una carrera, por ejemplo, y en 
cuanto a todo lo demás.
—¿Una carrera?—  Nikolai Vsevolodovich arrugó el ceño con desagrado.
—¿Por qué destruirla? ¿Por qué ser tan inflexible? […] A usted le domina el deseo de 
martirio y de autosacrificio. Sobrepóngase a ese deseo, deseche esas hojas y ese propósito, 
y entonces lo superará todo. ¡Humillará su orgullo, humillará a su demonio! Saldrá 
victorioso y alcanzará la libertad…», p. 866.
23. Ibíd. En la introducción de esta obra, López-Morillas dice: «La vida de un gran pecador 
debía incorporar uno de los grandes temas del cristianismo: el pecado y la redención. 
Menudean indicios de que Dostoyevski pensaba en esta obra como la cima de su carrera de 
escritor. De eje en su composición le serviría la idea de que el pecador nunca está tan cerca de 
su redención como cuando llega al último confín de la culpa, a la hondonada más tenebrosa 
de la degradación, al ultraje más procaz de la Ley de Dios y, por supuesto, a las leyes humanas. 
Se trata, pues, de un Gran Pecador, no de un mero transgresor de tal o cual Mandamiento, 
del alguien para quien el Pecado (y habría que escribirlo con mayúscula) es forma, aunque 
no sustancia de vida. Y hay que destacar que no es sustancia, porque si Vida y Pecado 
fueran consustanciales, la noción misma de pecado, y por ende la de redención, carecerían 
de sentido. De esa insustancialidad del pecado de La vida de un gran pecador, Dostoyevski 
proyectaba una primera parte dedicada a un protagonista entregado, fría y «racionalmente», 
a las más horrendas abominaciones, y una segunda parte en que, alumbrado por la Gracia, el 
gran pecador vuelve los ojos a Dios y confiesa sus delitos antes de morir. En la alquimia que 
fundió y transmutó las dos novelas, ese protagonista se convirtió en Nikolai Stavrogin», p. 12.



316 Díaz Márquez

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Dostoievski es el gran hombre que se ve despreciado, criticado, 
encarcelado y casi fusilado por la sociedad. Es el héroe que no se atreve a 
actuar, que envidia, que juega a la ruleta, que titubea... Dostoievski es un 
antihéroe. Y la única vía de escape que le aparece a lo largo de su vida y 
que deja patente en sus obras será el amor. Sólo en el amor se reconciliará 
el antihéroe con ese entorno que lo frustra. Sólo en el amor, en una 
identificación con el otro insospechada anteriormente, estará el principio 
de la redención. Un amor que parte del amor a sí mismo, pero que ha de 
enfocarse hacia afuera, hacia los demás. Y esto sólo es posible para nuestro 
autor en la figura de Cristo.

Para Dostoievski, sólo a través del amor a Cristo, que se lleva a efecto 
mediante el amor al prójimo, podrá el pecador expiar su culpa. Por ello 
Aliosha Karamázov, cúmulo de todas las virtudes24, será para Dostoievski la 
esperanza de la humanidad. Aliosha es el germen del nuevo hombre, de ese 
hombre pleno tan importante para el pensamiento ruso. El individuo que 
entiende a la humanidad como parte de sí mismo, abandona los conceptos 
de lo ajeno y lo propio, se socializa en su grado máximo. Únicamente a estos 
hombres podría encomendárseles el perfeccionamiento de la humanidad. 
Sólo desde el amor global puede experimentarse la verdadera libertad. El 
amor será, como afirma Buytendijk, la única condición de posibilidad para 
la abolición de todo dolor y de todo pecado25. 

Para Dostoievski, Cristo es quien abre la posibilidad al hombre 
para que pueda encontrar el Reino de los cielos en sí mismo, a través del 
perfeccionamiento moral. Sólo a través de Cristo se abrirá la posibilidad 

24. Dostoievski nos dibuja a un Aliosha que  demuestra humildad (frente al orgullo), 
generosidad (frente a la avaricia), castidad (frente a la lujuria), paciencia (frente a la ira), 
templanza (frente a la gula), caridad (frente a la envidia) y diligencia (frente a la pereza).  
25. F. J. Buytendijk, La psicología de la novela. Estudios sobre Dostoievski, Buenos Aires: 
Ediciones Carlos Lohlé, 1961: «El misterio de estas personas “insólitas” de las novelas de 
Dostoievski es el misterio de las más extremas posibilidades. Su existencia llena de inquietud y 
de nostalgia nos indica un nuevo mundo, una tierra firme, a la que se llega tras el vagabundeo 
angustioso por el mundo de los afanes, en un Sein zum Tode (“ser para la muerte”). Cuando 
se entra en esta tierra firme, “todos los hombres se amarán entre sí y ya no habrá pecado ni 
sufrimiento”, dice Dostoievski. Quien está familiarizado con la obra de Dostoievski sabe que 
este pensamiento de la abolición de todo dolor y de todo pecado por obra del amor, no es una 
enunciación teórico-ética, sino una idea, que solamente es verdad cuando está encarnada en 
la realidad humana, tal como ésta aparece en el “torbellino” de la existencia. En sus novelas la 
violencia de este torbellino se convierte en nuestra posibilidad», p. 48.



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Pecado y redención en la vida y la obra de Fiódor Mijáilovich dostoievski 317

de la redención de unos pecados que vienen de la mano de nuestra propia 
libertad. El ser humano es contradictorio porque es capaz de vislumbrar 
esa luz, mientras siente profundamente la oscuridad26. Y esa contradicción 
es la que, muy probablemente, estuvo viviendo Dostoievski a lo largo de 
toda su vida, intentando quizá exorcizarla a través de su pluma, como dice 
Berdiaev en este texto, con el que finalizamos:

Dostoyevski investiga y descubre los sufrimientos de la conciencia 
y el arrepentimiento a una profundidad a la que hasta ahora no habían 
sido visibles. Descubre la voluntad hacia el crimen en la profundidad 
última del hombre, en los secretos pensamientos del hombre. Los 
sufrimientos de la conciencia abrasan el alma humana también cuando 
no ha cometido ningún crimen visible. El hombre se arrepiente y se 
sacrifica aunque la voluntad hacia el crimen no se haya convertido en 
hechos. Ni la ley del estado ni el juicio moral de la opinión pública 
llegan hasta la profundidad misma de la delictuosidad humana. El 
hombre sabe sobre sí mismo las cosas más terribles y se considera 
merecedor de un castigo más severo. La conciencia humana es más 
implacable que la fría ley del estado, exige más del hombre27. 

Referencias bibliográficas:
Berdiaev, N. (2008): El espíritu de Dostoyevski. Granada: Editorial 

Nuevo Inicio.
Buytendijk, F. J. (1961): La psicología de la novela. Estudios sobre 

Dostoievski. Buenos Aires: Ediciones Carlos Lohlé.
Cassedy, S. (2005): Dostoevsky’s Religion. Standford: Standford 

University Press.
Chestov, L. (1949): La Filosofía de la Tragedia. Dostoievski y Nietzsche. 

Buenos Aires: Emecé Editores.
Dostoievski, F. M. (2009): Cuentos. Barcelona: Ediciones Siruela.

26. Berdiaev, op. cit., «Para elevarse, por el contrario, hasta un nivel espiritual superior, hay 
que desenmascarar el mal, hay que sufrir por su causa. Dostoyevski retrata esos tormentos. 
Muestra cómo el mal es el camino trágico del hombre, su destino, la prueba de su libertad. 
El mal es, ante todo, contradictorio», p. 99.
27. Ibíd., p.108.



318 Díaz Márquez

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Dostoievski, F. M. (2007): Los demonios. Madrid: Alianza Editorial.
Dostoievski, F. M. (1991): Obras completas. México: Aguilar.
Evdokimov, P. (1978): Dostoïevsky et le probléme du mal. París: Desclée 

de Brouwer.
Guardini, R. (1954): El Universo Religioso de Dostoyevski. Buenos Aires: 

Emecé Editores.
Kristeva, J. (1992): «Dostoievski, una poética del perdón», en El perdón. 

Quebrar la deuda y el olvido. Madrid: Cátedra.
Lauth, R. (2005): Dostoievski, su siglo y el nuestro. Barcelona: 

Prohom Edicions.
Marliangeas, Bernard D. (1983): Culpabilidad, pecado, perdón. 

Santander: Editorial Sal Terrae.
Nabokov, V. (2009): Curso de literatura rusa. Barcelona: Ediciones B.
Tomás de Aquino (2018): Suma Teológica. Madrid: Biblioteca de 

autores cristianos.

Díaz Márquez: Doctor por la Universidad de Sevilla. Miembro del 
Grupo de Investigación Equipo de Filosofía de la Cultura (HUM153: 
EQUIPO DE FILOSOFÍA DE LA CULTURA), de la Universidad de 
Sevilla. Actualmente, Profesor en el Centro Universitario Sagrada Familia, 
de Úbeda, en el Departamento de Didáctica de las Ciencias Sociales (áreas 
de Filosofía y Sociología).

Líneas de investigación: Filosofía y literatura, Ética y nuevas tecnologías, 
Didáctica de las Ciencias Sociales.

Publicaciones recientes:
– Libros, en el marco científico: La luz en Dostoievski y Fiódor Mijáilovich 

Dostoievski. Existencia, sociedad y verdad; en el ámbito de la elaboración 
de material docente: La filosofía desde el relato, ¿Qué puedo conocer? 
Fundamentos de Historia de la Filosofía y El espíritu de Écija y otros cuentos.

– Artículos: «El cristianismo de F. M. Dostoievski y su correspondencia 
con la experiencia del amor en Ignacio de Loyola», publicado en 
Pensamiento. Revista de Investigación e Información Filosófica. «“Noches 
blancas” triunfa en TikTok: ¿el resurgir de Dostoievski?», publicado en la 
revista digital The Conversation.

Correo: mdiaz7251@gmail.com


