Pecado y redencién en la vida
y la obra de Fiédor Mijdilovich

. : CLAR]DADES
Dostoievski. Un acercamiento vt bemosix

ISSN 18896855 - ISSN-E 1989-3787

metafisico, estético y
antropolégico

Sin and redemption in the life and work of Fyodor
Mikhailovich Dostoyevsky. A metaphysical, aesthetic
and anthropological approach

Diaz MARQUEZ
Universidad de Sevilla (Espana)

Fecha de envio: 14/11/2023
Fecha de aceptacién: 16/04/2025

DOI: 10.24310/crf.17.1.2025.17757

RESUMEN demostrar que existe una estrecha
correlacién  autobiogrifica  entre
el autor y sus textos; siendo esto,
probablemente, uno de los motivos

principales para que, doscientos anos
s6lo con la obra de Dostoievski, sino después de su nacimiento, atin siga

también con algunos hitos de su asombrando a los nuevos lectores del
biografia. De este modo, intentaremos siglo XXI.

En este articulo realizaremos una
revisién de los conceptos de pecado
y redencién, contrastindolos no

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025), pp. 301-318.
ISSN: 1889-6855 ISSN-e: 1989-3787 DL.: PM 1131-2009
Asociacién para la promocién de la Filosoffa y la Cultura en Mdlaga (FICUM)



302 Diaz MARQUEZ

PALABRAS CLAVES this way, we will try to demonstrate
that there is a close autobiographical
correlation between the author and his
texts; this being probably one of the

Dostoievski; pecador; redencidn;
metafisica; estética; antropologia;

cristianismo. )
main reasons why, two hundred years
after his birth, he still continues to
ABSTRACT amaze new readers of the 21st century.
In this paper the concepts of sin
and redemption will be reviewed, KEYwORDS
contrasting them not only with Dostoievsky; sin; redemption;

Dostoevsky’s work, but also with metaphysics; aesthetics; anthropology;

some milestones in his biography. In christianity.

I. DOSTOIEVSKI Y EL PECADO

uentan los detractores de Dostoievski que fue un individuo

plagado de vicios, un gran pecador que escamoteaba su auténtica

personalidad en una marana de espiritualidad vacia y pueril.

Un genial mentiroso, no tan genial para ellos, que conseguia enganar al

publico, mostrando sus mds aborrecibles oscuridades tras la mdscara de

sus personajes. Esta concepcidn, en la que no se suele entrar demasiado

por no empanar la figura del incontestable genio ruso, tiene su parte de

verdad (y también su parte de falsedad, evidentemente). Y esto es lo que
intentaremos desarrollar en este trabajo’.

Es comun encontrar estudios sobre Dostoievski que lo definen como
un psicélogo. Sin embargo, nuestro autor no estaba completamente de
acuerdo con esta catalogacién, definiéndose a si mismo como un realista
en grado maximo, como un artista que se dedicaba a mostrar las honduras

1. Turguéniev, uno de sus reconocidos enemigos, afirmaba de él que no era un hombre
bueno, ni feliz, sino un envidioso y un petulante. Sostuvo que Dostoievski le habfa
confesado en privado la violacién de una nifia cuando era joven (lo veremos mds adelante),
algo que nunca se pudo demostrar. Para Turguéniev, las novelas dostoievskianas no eran
mds que un intento de demostrar una nobleza de alma que no poseia realmente.

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



Pecado y redencion en la vida y la obra de Fiddor Mijdilovich dostoievski 303

del alma humana’. En todo caso, lo que si queda patente al estudiar su
obra es que es capaz de dibujar con nitidez las contradicciones del ser
humano, contradicciones que muchos han encontrado también en su
propia persona.

Y es que el propio Dostoievski experimentaba en su propia carne esas
contradicciones. Ademds de tener la maestria literaria para conseguir llevar
hasta el limite idearios completamente diversos’, a nivel personal también
vivié una contradiccién constante, como veremos en este trabajo.

Tras el enorme éxito de su primera novela: Pobres gentes, publicada en
1846, en la que reflejaba la vida de los individuos mds débiles de la sociedad?,
el joven Dostoievski comenzaba a experimentar la vanidad propia de llegar
a ser considerado un nuevo Gégol. Pero, al mismo tiempo, debido a su
manera de actuar y a su cardcter falto de tacto (como si de un auténtico
personaje dostoievskiano se tratara), habia conseguido ir enemistdindose
con los mismos criticos literarios y admiradores que habia ido conociendo
gracias a esa primera novela.

En el mismo afno publica £/ doble, que supone un absoluto fracaso.
Con esta obra, con el sefior Goliadkin como una profecia de su propia
suerte, Dostoievski empieza a experimentar como esa sociedad que acaba
de encumbrarlo, es capaz de repudiarlo, dejindolo abocado a un auténtico
subsuelo literario del que estarfa entrando y saliendo ya durante toda su vida.

Cuenta Nabokov al hablar de Dostoievski:

2. Afirmaba el autor en sus Pensamientos anotados: «Con completo realismo, buscar en
el hombre al hombre. Este es un rasgo absolutamente ruso, y en este sentido soy ya
naturalmente pueblo (ya que mi orientacién responde a la hondura del espiritu cristiano
del pueblo), no obstante ser desconocido para el actual pueblo ruso... En lo futuro, ya
me conocerd. Me llaman psicélogo. Eso no es exacto. Sélo soy un realista en el sentido
superior, es decir, que muestro todas las honduras del alma humana». E M. Dostoievski,
«Del Dostoievski inédito. Pensamientos anotados», en Obras Completas (Tomo V),
Meéxico: Aguilar, 1991, pp. 708-709.

3. R. Lauth, Dostoievski, su siglo y el nuestro, Barcelona: Prohom Edicions, 2005: «En la
lealtad de sus cavilaciones Dostoievski llegé al punto de anticipar posiciones adversas
extremas idedndolas, para poder terminar con ellas como posibilidades tltimas. Esto es
precisamente lo que ha conducido a malinterpretaciones constantes», p. 205.

4. Recordemos que la infancia de Dostoievski se desarrollé en una pequena vivienda que
el Hospital de Beneficencia Marinski cedia a su padre por trabajar alli como médico. En
uno de los barrios mds pobres de Mosct, el pequeno Fiddor se crio rodeado de gente
pobre, enferma y oprimida.

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



304 Diaz MARQUEZ
El Doble (1846), que es lo mejor que escribi6 y sin duda muy
superior a Pobres gentes, pasé sin pena ni gloria. Entretanto habia
nacido en €l una tremenda vanidad de literato, y siendo como era
muy ingenuo, tosco y poco experto en modales, se las compuso para
ponerse en ridiculo ante sus recién adquiridos amigos y admiradores,
y echar a perder sus relaciones con ellos. Turguéniev le calificé de
nuevo grano en la nariz de la literatura rusa’.

El joven genio, como vemos, al estilo de lo que nos mostrard después en
algunos de sus personajes mds icnicos, experimenta en su propia persona
el desapego social y el enfrentamiento, en muchas ocasiones bochornoso,
con lo que viene a entenderse habitualmente como buena sociedad.

Ese mismo afo también publica E/ seror Projarchin, texto al que
volveremos a referirnos mds adelante. Esta obra, que también coseché
frias criticas, refleja las penalidades provocadas por la avaricia. Es méds que
probable que la inspiracién para este personaje viniera del propio padre del
autor, recalcitrante avaro (y consumado alcohdlico, como sabemos). Sobre
todo esto también hablaremos a continuacién.

Pero la vida atin le guardaba un duro golpe a nuestro autor, necesario
para forjar lo que seria en adelante como artista y como persona. En 1849
es detenido por formar parte del circulo Petrashevski. Aunque es mds que
probable que sélo asistiera como invitado a un par de reuniones de este
circulo, Dostoievski es acusado de ser uno de los promotores de este, y
condenado a la pena de muerte por ello. La mayoria de los especialistas
coinciden en que la condena a muerte no fue mds que una pantomima
para amedrentar a los revolucionarios. Lo cierto es que dicha condena
se conmut$ a ultima hora por la de cuatro anos de trabajos forzados
en Siberia®. Esta experiencia transform¢é profundamente al escritor, de
quien dicen que nunca volvié a ser el mismo. Aqui comenzé a sufrir sus
ataques epilépticos.

En esta situacion de pérdida de libertad, la mds profunda de las miserias
humanas, Dostoievski vislumbra el punto de partida hacia su renacimiento
como persona (algo que nos recuerda irremisiblemente a la historia de

5. V. Nabokov, Curso de literatura rusa, Barcelona: Ediciones B, 2009, p. 198.
6. Cuando hablamos de que fue a dltima hora, nos referimos a que los reos ya se
encontraban atados y con los ojos vendados frente al pelotén de fusilamiento.

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



Pecado y redencion en la vida y la obra de Fiddor Mijdilovich dostoievski 305

Raskélnikov, en Crimen y Castigo). Es aqui, sumido en la absoluta
oscuridad, donde comienza a observar el camino hacia la luz.
Nos cuenta Nabokov, con su peculiar punto de vista sobre nuestro autor:

Para no volverse totalmente loco en aquel ambiente, Dostoyevski
tenfa que encontrar alguna via de escape. La encontré en un
cristianismo neurdtico que se forjé durante aquellos afios. Es natural
que alguno de los convictos con los que vivia mostrara, junto a una
tremenda animalidad, algin que otro rasgo humano. Dostoyevski
recogié esas manifestaciones y sobre ellas edificé una idealizacién
muy artificial y completamente patolégica del pueblo llano de
Rusia. Era el primer paso de lo que serfa su camino espiritual de alli
en adelante’.

A los presos siberianos sélo se les permitia leer la Biblia. Por ello es muy
probable que sea en este periodo en el que Dostoievski dé el paso hacia la
figura de Cristo, tomdndolo como modelo para la basqueda de la plenitud
del alma humana. A partir de esta experiencia, empezaremos a ver a un
autor mds interesado en lo metafisico que en lo politico. Comenzarin a
aparecer las que han sido consideradas sus mds grandes obras, y en las que
veremos claramente como se enfrentan las ideas de pecado y redencién.

No pudo volver a publicar sus producciones hasta 1859, tras muchos
esfuerzos para dejar de ser considerado un delincuente de Estado. Pese a
conseguirlo, la censura siempre tuvo ya un ojo sobre nuestro autor, que
se vio obligado a disfrazar sus obras en multitud de ocasiones para evitar
problemas. Un claro ejemplo serian sus Memorias de la casa muerta, donde
pone en boca de su protagonista, Goridnchikov, las experiencias que ¢l
mismo sufrié durante su etapa en presidio.

Dostoievski tuvo que vivir varias desgracias mds en los afios siguientes,
sobre todo en el afio 1864, en el que pierde a su esposa Marifa, a su
hermano Mijail y a su buen amigo y colaborador Grigériev. Las muertes de
Mijail y Grigériev provocaron a su vez el cierre de La Epoca, la revista que
publicaban los hermanos Dostoievski y que deja a Fiédor pricticamente
en la ruina, a cargo de las deudas de la revista y también las de su hermano.
A partir de entonces, deberd compaginar su produccién literaria con un
contexto en el que es perseguido por los acreedores, e intenta salir de ese

7. V. Nabokov, op. cit., p. 200.

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



306 Diaz MARQUEZ
pozo perdiendo grandes cantidades de dinero en la ruleta, y relaciondndose
cada vez mds con usureros y estraperlistas.

En esta dificil situacién, cargado de deudas, aquejado de hemorroides,
con sus recurrentes ataques epilépticos y enganchado a la ruleta, escribe
(o dicta, mds bien, por acelerar su produccién), dos obras de forma
simultdnea: la monumental Crimen y castigo y El jugador. Es imposible
obviar, conociendo la trama de ambos textos, el claro reflejo de la situacién
existencial del autor.

A partir de aqui, el genio de Dostoievski ya es indiscutible y su situacién
se estabilizard. Aunque, como sabemos, siempre encerrard en su cardcter
sombrio y en su mirada severa una gran cantidad de demonios que quizd
ni tan siquiera él llegara nunca a determinar con precisién. Dostoievski
acallé sus contradicciones en la figura de Cristo, y propuso en sus grandes
obras una busqueda de la plenitud humana basada en el amor. Todavia
quedaban por llegar grandes novelas como E/ Idiota, Los demonios o, en su
grado maximo, Los hermanos Karamdzov, en las que se consagraria como
uno de los mayores genios de la literatura universal, y en las que continuard
profundizando, como veremos a continuacion, en los conceptos de pecado
y redencién, que tan acuciantes fueron para su creador.

II. EL PECADO EN LA OBRA DOSTOIEVSKIANA

Dostoievski tenfa muy claro que todos los seres humanos tienen
tentaciones, pero es capaz de describir a un tipo concreto de personaje
que se regodeard en sus actos mds bajos, porque ve en ellos una via de
ruptura frente a una sociedad que se le presenta como detestable. De este
modo, podemos encontrar en su obra ejemplos claros de un sentimiento
de consciente negatividad, de una tendencia humana hacia lo malvado. Un
ejemplo arquetipico serd el de Stavrogin, en Los demonios®.

8. «Toda situacién extremadamente vergonzosa, completamente degradante, detestable
y, sobre todo, ridicula, en que me he hallado en mi vida ha despertado siempre en
mi, junto con una cdlera desmedida, un deleite indescriptible. Asi lo he sentido en los
momentos en que cometia un delito y en aquellos otros en que mi vida ha estado en
peligro. [...] No me cabe duda de que podria vivir como un monje toda la vida, a pesar
de la voluptuosidad bestial de que estoy dotado y que siempre he tratado de provocar.
[...] Soy siempre dueno de mi mismo cuando quiero serlo. Por lo tanto, hago constar
que no quiero que se me juzgue irresponsable de mis delitos, achacdndolo al medio

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



Pecado y redencion en la vida y la obra de Fiddor Mijdilovich dostoievski 307

Stavrogin afirma sentir un deleite indescriptible ante situaciones
degradantes, detestables o ridiculas. Este personaje presume de haber
sentido placer al delinquir e, incluso, al sentirse en peligro de muerte por
su forma de actuar. La voluptuosidad bestial, que siempre acompanard al
ser humano, no es ajena a Dostoievski. Stavrogin no quiere piedad por
no ser dueno de sus actos. Actia de manera incorrecta conscientemente,
sabe cudndo es bueno lo que hace y cuindo no, y lo hace por voluntad
propia. En la mayoria de los casos, el pecador sabe que tiene la opcién de
evitar el mismo pecado. Sabe que puede actuar correctamente y conoce
perfectamente la manera en la que deberfa comportarse. Pero no lo hace
porque prefiere entregarse al deleite que otorga el mal.

Todo ser humano contiene el germen de la maldad en su interior; el
hecho de que ese germen se desarrolle o no, dependerd en gran medida de
sus experiencias y de su relacién con la sociedad. Dostoievski representa en
sus obras una sociedad llena de pecadores. Los personajes de sus novelas,
muy lejos de ser héroes, son antihéroes cargados de vicios’. La genialidad
del autor reside en que observamos, con una sinceridad abrumadora (quizd
s6lo posible desde el didlogo interior), cémo los personajes reconocen sus
inmoralidades y su total entrega a ellas.

Dostoievski muestra la autodestruccién consentida y expone con
claridad lo contradictorio de este sentimiento y su fuerte arraigo en el
individuo. El pecado es una accién obligada que se lleva a cabo desde la
libertad. El individuo estd obligado por su misma volicién a actuar de la
manera en que lo hace, aun sabiendo que sus actos van a perjudicarle. Es
importante resaltar esto: el pecado es pecado en tanto que se efectiia desde
la libertad. El pecador quiere hacer lo que hace.

Dostoievski nos retrata una racionalidad esclava de las pasiones. La
moralidad cristianizada en la que se mueve el autor definird los vicios o
pecados capitales como aquellos a los que la naturaleza humana caida se
inclina fundamentalmente. Y son capitales no ya en base a su magnitud,
sino a que son el origen de todos los demds pecados. Seguiremos como guia

ambiente en que he vivido o a la enfermedad». E M. Dostoievski, Los demonios, Madrid:
Alianza Editorial, 2007, pp. 846-847.

9. Afirma Stepan Trofimovich en Los demonios: «Tous les hommes de génie et de progres en
Russie étaient, sont et seront toujours jugadores de cartas y borrachines que beben como
camellos...», p. 89.

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



308 Diaz MARQUEZ
la recopilacién que hace de ellos Tomds de Aquino en su Tratado de los vicios
y los pecados', y veremos qué entidad les da Dostoievski dentro de su obra.

El orgullo es uno de los vicios mds tratados en la obra dostoievskiana.
El sentimiento de superioridad, la basqueda del honor y la gloria, se ven
multiplicados por la negativa social a dar al individuo un estatus superior.
Recordemos la estrepitosa caida de nuestro autor en sus comienzos como
nuevo genio de la literatura rusa. El individuo que entra en este dmbito, va
cayendo de una manera cada vez mds irremediable en un pozo sin fondo
en el que la soberbia predominard ante todo.

Podemos advertir ejemplos de este concepto en obras como Crimen
y Castigo o Memorias del Subsuelo. Raskélnikov se percata de que ha
cometido el crimen mds por el vicio de sus ideas que por el propio dinero.
Opta por asesinar a la vieja usurera por su sentimiento de superioridad
sobre la sociedad, pese a saber que eso le va a ocasionar serios problemas.
El dinero era sélo una mala excusa. Igualmente, en Memorias del Subsuelo,
es practicamente el orgullo el que narra la historia. El antihéroe de la novela
se sitlia en una posicién distante de la sociedad por sentirse superior a
esta y no verse reconocido por ella. El populacho, que no sabe reconocer
la grandeza del individuo orgulloso, es ignorante y aborrecible. No
hay vicio mds doloroso que el orgullo del infame. De aqui derivardn el
desprecio desesperado e incluso el ataque sin miramientos hacia esa
sociedad opresora que coarta de manera injusta el desarrollo de la grandeza
individual. Raskélnikov (en Crimen y Castigo), Kirillov (en Los demonios) o
Ivan Karamdzov (en Los hermanos Karamdizov), entre muchos otros, seran
caracteres paradigmdticamente orgullosos.

El segundo de los pecados capitales, la avaricia, puede verse reflejado en
laya citada £/ Sesior Projarchin. Muy en linea con lo que le ocurrié al propio
padre de Dostoievski', el sefior Projarchin es un viejo que, obsesionado
con su fortuna, aborrecerd a todo su mundo circundante. Todo intruso es
un peligro inminente. No quiere que le pidan nada, no quiere salir de su
habitacién... declara la guerra al mundo exterior para resguardar su tesoro.

10. Cfr. Tomds de Aquino, Suma Teoldgica, (Tomo V), Madrid: Biblioteca de autores
cristianos, 2018.

11. Mijail Andriéevich Dostoievski murié en 1839 a manos de algunos de sus trabajadores.
Al parecer, su extrema avaricia, su aficién por el alcohol y sus constantes excesos contra las
jovenes aldeanas hicieron que los campesinos oprimidos se rebelaran contra él y acabaran
con su vida.

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



Pecado y redencion en la vida y la obra de Fiddor Mijdilovich dostoievski 309

Por ello no se aparta de su cama, en la que ha escondido todo su dinero.
Projarchin crea un submundo a raiz de esa pulsién, a través de la cual se
va destruyendo a si mismo. Es completamente esclavo de su afdn por el
dinero. Asi, acaba por morir solo, despreciado e incomprendido sobre su
colchén repleto de rublos.

Como no podia ser de otra manera, también nos encontraremos con la
lujuria en la obra de Dostoievski. En sus textos tenemos varios ejemplos
de lo que podriamos catalogar como una sexualidad de moralidad dudosa,
especialmente, del abuso de menores. De hecho, el autor tenfa una fijacién
preocupante por la cuestién de la nifia violada. Dostoievski tuvo varias
amantes y, ademds de ello, como ya hemos mencionado, se le lleg6 a
imputar el haber violado a una nifa cuando era joven. Cierto o no, lo que
si es innegable es que el autor se interesa por el tema del abuso lujurioso de
poder, soportado por varios personajes femeninos en sus novelas'?.

Aunque la lujuria también puede tener una connotacién no sexual. Del
latin /uxus (abundancia, exuberancia, lujo), luxuria podria traducirse como
lujo desmedido o derroche excesivo. En El Jugador, Dostoievski exterioriza
el sentimiento orgidstico experimentado por el jugador de la ruleta, y
decimos exterioriza precisamente porque el autor, como ya sabemos, sentia
profundamente esta lujuria ante el azar y la posibilidad de cambiar su
destino. Dostoievski perdié mucho dinero en la ruleta, aun sabiendo sus
infimas o nulas posibilidades de ganar.

Cansinos-Assens, en su prologo a esta obra, realiza una interesante
relacién entre estas dos acepciones de la lujuria, sexual y no sexual. Nos
habla de la lucha entre Rulettenburgy Venusberg, analogia geogrifica para
referirse a la lucha igualada entre el juego (la ruleta, Rulettenburg, que es la

12. Por ejemplo, en Un drbol de Navidad y una boda, cuenta Dostoievski cémo un individuo,
que se entera de que una nifa pequena tiene una gran dote, consigue que los padres se la
entreguen en matrimonio con las més sucias argucias. Este caso podria servir para referenciar
tanto el pecado de la lujuria como también el de la avaricia. El narrador, que comienza el
relato contdndonos cémo la nifia pequena abre unos regalos junto a un drbol de Navidad,
lo finaliza encontrdndose con la boda: «Se comentaba que la novia apenas tendria dieciséis
afos. Miré atentamente al novio y de pronto reconoci a Iulidn Mastdkovich, al que no veia
desde hacfa cinco afios. También miré a la novia... {Dios mio! Me puse a toda prisa a abrirme
paso entre la gente para salir de la iglesia. Entre la muchedumbre se hablaba de que la novia
era rica, de que tenfa quinientos mil rublos de dote... y no se sabfa cudnto mds en renta...
“Pues, pese a todo, jle salié bien la cuenta!” pensé yo saliendo a la calle...». E M. Dostoievski,
Cuentos, Barcelona: Ediciones Siruela, 2009, p. 205.

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



310 Diaz MARQUEZ
ciudad en la que se desarrolla la trama), y el sexo (Venusberg). El verdadero
jugador pone en la mesa su propia vida, la arriesga y la pierde poco a poco
en un afin por conseguir un cambio radical que pocas veces llega. Prefiere
perder lo poco que tiene en una apuesta en la que puede ganar mucho,
aun sabiendo que dificilmente lo conseguird. Y esto llevard a esa desmesura
placentera que significa el juego.

El desenfreno y la lujuria experimentados en la novela por Mademoiselle
Blanche son el ejemplo perfecto. La anciana siente esa lujuria por la ruleta
y apuesta todo el dinero que deberia dejar en herencia a sus parientes, que
ven como se va esftumando por el vicio de la mujer'’. Dostoievski vivi6 este
pecado muy de cerca, ya que se habia dejado llevar en diversas ocasiones
por esa pulsién irrefrenable de intentar cambiar su fortuna. Lo conocia de
primera mano.

E, inevitablemente, también debi6 conocer por ello el siguiente pecado
que nos ocupa: la 77a. Al igual que les ocurre a los herederos de Mademoiselle
Blanche, cuando ven que se estdn arruinando por los desvarios de esta,
Dostoievski hubo de sentir irremisiblemente una ira desmesurada hacia
si mismo al ver como iba perdiendo lo poco que tenia de una forma tan
irracional. La revuelta iracunda e impaciente serd propia de muchos de los
personajes dostoievskianos. Asi, los herederos de Mademoiselle Blanche
ante el vicio de ésta, Raskélnikov ante la detestable sociedad, Goliadkin
ante su doble... nos mostrardn, como ya hemos expuesto anteriormente,
qué significa esa perniciosa manera de enfrentarse a las dificultades. Son
tantos los ejemplos de este pecado a lo largo de la obra de Dostoievski, que
podriamos elaborar un articulo hablando exclusivamente de ellos.

Otro de los pecados capitales serd la gula. Este vicio era el tema central de
una obra que Dostoievski tuvo siempre en proyecto pero que nunca llegé a
culminar. Esta obra se hubiera titulado algo asi como Los Borrachines. Para
Dostoievski, el problema del alcoholismo amenazaba con convertirse en el
problema nacional de Rusia. No lleg6 a embarcarse en la produccién de
esta idea porque comenzé a escribir E/ Jugador. En todo caso, el tema del
alcoholismo estd presente en muchos momentos de la obra dostoievskiana.

13. «No voy a perder nada vuestro, sino miol» E M. Dostoievski, £/ jugador, Madrid:
Aguilar, 1991, p. 641. En este caso la anciana arriesga un dinero que no necesita para nada
(a diferencia de sus herederos). Pero, incluso en la mds miserable necesidad, como fue el
caso de nuestro autor, quien se ve afectado por este vicio es capaz de jugarse cualquier cosa
por un impulso.

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



Pecado y redencion en la vida y la obra de Fiddor Mijdilovich dostoievski 311

El mds representativo (y probablemente en el que el escritor aprovecharia
las notas que tenia para esa obra inédita) es el caso de Marméladov, el
borracho padre de Sonia en Crimen y Castigo. El borracho observa que
su forma de actuar es absurda y perniciosa, pero no puede dejar de beber.
Se ve envuelto en un torbellino de malestar corporal, vergiienza social y
miseria econdmica, pero no consigue abandonar lo que realmente es el
origen de sus problemas, y bebe para olvidarlos. Este circulo vicioso nos
muestra lo tremendamente complicada y paraddjica que llega a ser para el
bebedor la vida consigo mismo.

El personaje de Marméladov llega a declarar en Crimen y Castigo:

«;Acaso no lo siento? Y cuanto méds bebo, mds lo siento. Bebo,
precisamente, porque en la bebida busco compasién y sentimiento... {Bebo
porque quiero sufrir profundamente’¥!».

Este pequeno pdrrafo es muy ilustrativo para entender de qué manera
entiende Dostoievski la necesidad del sufrimiento para conseguir
la redencién. Berdiaev, en su obra El espiritu de Dostoyevski, lo tiene
bastante claro:

El mal es inseparable del sufrimiento y debe desembocar en la
redencién. Dostoyevski cree en la fuerza redentora y regeneradora
del sufrimiento. Para él, la vida es ante todo la redencién de una
culpa por medio del sufrimiento'.

Pero volveremos a este poder del sufrimiento como puerta hacia la
redencién en la dltima parte de esta investigacién. Siguiendo con los
pecados, otro muy habitual en la obra de Dostoievski serd la envidia.
Tampoco haremos mucho hincapié en este pecado capital ya que lo
hemos ido apuntando en lineas anteriores. Goliadkin (en E/ Doble) y
Raskélnikov (en Crimen y Castigo) serdn, como ya sabemos, abanderados
de excepcién de tan pernicioso vicio. Parece claro que la certera forma
en la que el autor dibuja este sentimiento', se debe a que él mismo

14. E M. Dostoievski, Crimen y Castigo, p. 81.

15. N. Berdiaev, E{ espiritu de Dostoyevski, Granada: Editorial Nuevo Inicio, 2008, p.99.
16. Podemos leer a Goliadkin en E/ Doble afirmando: «Quisiera saber qué es lo que le
permite triunfar en la buena sociedad. No tiene talento, cardcter, educacién ni sentimientos.
Lo que si tiene el sinvergiienza es buena suerte. ;Dios santo! {Hay que ver lo deprisa que
puede trepar un hombre y hacer amistades! ;Y este subird! jApuesto cualquier cosa a que
este pillo llegard lejos!». F. M. Dostoievski, E/ Doble, Madrid: Aguilar, 1991, p. 149.

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



312 Diaz MARQUEZ
también lo sufrié en su vida, sobre todo hacia otros autores como Tolstoi,
Turguéniev o Goncharov, que disfrutaron de situaciones econdémicas
mucho mds favorables que él.

Asi, pasaremos al ultimo de los pecados capitales: el de la pereza. En
Corazén Débil, pequena obra escrita en 1848, Dostoievski nos cuenta
la historia de Vasia Shumkov, un joven que trabaja haciendo copias de
documentos gubernamentales. Nos muestra el autor que el pecado puede
encontrarse en el ser humano en cualquier momento y por los motivos mds
variados. Incluso los sentimientos mds nobles, como el amor, pueden llegar
a devenir en pecado. Y éste es el caso de Shumkov, que abandona todas
sus obligaciones para disfrutar su amor, para pasear con su amada, para
recordarla cuando no estdn juntos... El final de este personaje, exaltado de
manera exagerada por esas voliciones, serd acabar en un manicomio.

Y es que, en cuanto un individuo tropieza contra los intereses de la
sociedad se convierte en un loco, o en un asesino, o en un grano en la nariz
(como dirfa Turguéniev sobre nuestro autor). Y serd despreciado y apartado
de la comunidad para que no pueda ejercer ninguna influencia negativa.
Asi, la moralidad imperante reconoce, juzga y condena al soberbio, al avaro,
al libidinoso, al irascible, al glotén, al envidioso y al perezoso, cada uno en
una escala de gravedad acorde a sus efectos sobre el bienestar social. Desde
el simple reproche hasta la inhabilitacién completa o, incluso, la muerte,
la sociedad reaccionard siempre ante el pecador. Como hemos visto, todos
estos vicios son conocidos y experimentados en mayor o menor medida
por Dostoievski, quien definird a la sociedad definiéndose a si mismo, en
ultimo término. Pasaremos ahora a ver qué salida encuentra el autor a este
dificil contexto en el que se encuentra el ser humano.

II1. LA ESPERANZA DE LA REDENCION

:Hay alguna oportunidad para el pecador? Dostoievski, por la cuenta que
le trae, quiere creer que si. Aunque el vicioso actia siempre empujado por
el vicio, es muy comtn que busque el perdén en el arrepentimiento tras
sus actos. Marliangeas, en su obra Culpabilidad, pecado, perdon, realiza esta
distincién entre remordimiento y arrepentimiento:

El remordimiento. Es esta también una de las tipicas
manifestacionesdel sentimientode culpabilidad. No debe confundirse

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



Pecado y redencion en la vida y la obra de Fiddor Mijdilovich dostoievski 313

con el arrepentimiento o lo que la teologfa llama la contricién. El
remordimiento es una conducta autopunitiva que conduce a repetir
indefinidamente el pasado vivido como una condenacién, como
una acusacion a la persona. Quien lo padece suele expresarse de este
modo: «Me lo reprocho continuamente». El arrepentimiento o la
contricién son conductas completamente diferentes, que no miran
al pasado sino al futuro. Hay en ellas, es verdad, un reconocimiento
de la culpabilidad, pero no se limitan Gnicamente a eso: comportan
siempre una ruptura que supone el paso al terreno de la decisién y la
accién, no tan sélo un simple sentimiento'’.

La gran diferencia estard aqui, en discernir si el pecador se arrepiente
verdaderamente, o simplemente estd experimentando remordimientos.
Marméladov, por ejemplo, en Crimen y Castigo, al ser atropellado, pide
moribundo la absolucién al sacerdote por una vida de pobreza y de
sinsabores ocasionados por el alcohol'. Pero ses correcto pedir perdén
en el dltimo momento por una vida de pecados? ;O serd mds sensato
reafirmar los propios pecados, como hace Stavrogin en el texto que
comentibamos anteriormente?

El vicioso no puede contenerse, desea con todas sus fuerzas hacer eso
que cualquier razonamiento sereno tacharia de locura. Busca saciar su
apetito, por lo que, por mucho que le remuerda la conciencia, volverd a
caer en la tentacién. Es por esto que una de las plegarias mds reiteradas
en el cristianismo sea 7o nos dejes caer en la tentacion. Esto representa a la
perfeccién la autoconciencia del ser humano de su capacidad para pecar,
para actuar mal ante si mismo y ante los demds. De no ser digno de amor".

17. B. D. Marliangeas, Culpabilidad, pecado, perdén, Santander: Editorial Sal Terrae,
1983, p. 40.

18. A lo que Katerina le responderd diciendo: «;Ay, padre! Eso son palabras y nada mds
que palabras. {Perdonar! De no ser por el atropello, habria llegado hoy borracho, con
esa Unica camisa que tiene sucia y hecha jirones, y se habrfa tumbado a roncar mientras
yo me quedaba chapoteando en el agua hasta el amanecer para lavar sus andrajos y los
de los ninos, luego ponerlos a secar en la ventana y remendarlos en cuanto asomara el
dia. jAsi hubiera pasado la noche! ;A qué viene hablar aqui de perdén? ;Demasiado he
perdonadol». . M. Dostoievski, Crimen y Castigo, p. 278.

19. Afirma Marliangeas en la obra citada: «La culpabilidad siempre se encuentra ligada al
temor de no ser digno del amor y del deseo del otro y, al mismo tiempo, al sufrimiento
que trae la pérdida de la estima y el amor de uno mismo. Este miedo a perder la estima

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



314 Diaz MARQUEZ
Y se torna una dificultad tan monumental que sélo puede combatirse
mediante la gracia divina.

En este sentido, podria ser interesante estudiar la obra Los demonios
como una gran alegoria sobre el sentimiento de expiacién de los propios
demonios del autor. En un capitulo inédito en el manuscrito final, Stavrogin
afirma haberse casado con Marya Lebiadkina sélo como castigo por haber
abusado de Matriosha, una nina de 10 afios a la que violé y que acabé
suiciddndose por ello®. Todo este capitulo, que no se incluyé en el original
por la negativa expresa del editor, gira alrededor de esa idea de la nina
violada, y al remordimiento que esta le ocasionaba

Si leemos la obra exceptuando ese capitulo no publicado, Los demonios
habla de los demonios de Rusia, que no son otros que los terroristas, los
nihilistas, los revolucionarios... que ponen en riesgo al pais. Pero si la
leemos incluyendo ese capitulo, que fue encontrado entre los documentos
de Dostoievski tras su muerte, podriamos sospechar que esos demonios
son los del propio Dostoievski, intentando redimir su culpa al exponer al
mundo su mayor vergiienza®'. El hecho de que el editor se negara a publicar
este capitulo pudo estar enfocado a salvaguardar la imagen y la carrera del
autor, que probablemente se habria puesto nuevamente en entredicho con
este texto.

Curiosamente, en la misma obra encontramos una conversacién entre
Stavrogin y el padre Tihon sobre la posibilidad de declarar por escrito todos

y el amor puede que no sea mds que una culpabilidad difusa, una inquietud sobre el no
merecimiento; incluso a veces es inicamente un miedo generalizado de no ser amado, sin
que aparezca claramente a la conciencia la idea de no ser digno de él», pp. 36-37.

20. «Una vez, cuando observaba a la coja Marya Timofeyevna Lebiadkina, quien a veces
me limpiaba las habitaciones y atin no habfa perdido el juicio, sino que sélo era retrasada
mental enamorada secretamente de mi (de lo que se habfan enterado mis amigos), resolvi
de buenas a primeras casarme con ella. La idea de que Stavrogin se casase con una criatura
tan {nfima me excitaba los nervios. Nada mds monstruoso cabfa imaginar. Ahora bien,
no alcanzo a poner en claro si en esa decisién mia entraba inconscientemente (jclaro que
inconscientemente!) la célera que me dominaba por la ruin cobardfa que habfa mostrado
después de lo de Matriosha». F. M. Dostoievski, Los demonios, p. 854.

21. Ibid: «;Por qué ningin otro recuerdo me solivianta tanto como ése? [...] Después de
aquello estuve vagando casi todo un afio y tratando de ocuparme en algo. Sé que, adn
hoy, puedo apartar de mi mente a la muchacha cuando me venga en gana. Soy tan duefo
absoluto de mi voluntad como antes. Pero la cuestién es que no he querido nunca hacerlo,
que no lo quiero ni nunca lo querré. De eso estoy absolutamente seguro. Y asi seguirdn las
cosas hasta que me vuelva loco», p. 857.

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



Pecado y redencion en la vida y la obra de Fiddor Mijdilovich dostoievski 315

sus pecados®. En esta conversacién puede verse como Tihon aconseja a
Stavrogin que no publique esa confesién, ya que, con ella, echaria a perder
su carrera y su reputacion. Tihon acaba diciéndole que refrene su propio
orgullo (otro de los pecados estudiados aqui), que no es mds que un
demonio que puede arrebatarle la libertad. No podemos evitar imaginar
una discusién similar entre Dostoievski y su editor para decidir si el capitulo
en cuestion se incluiria o no en la novela. Finalmente, el capitulo quedé
inédito. En todo caso, no hay suficiente documentacién para fundamentar
con rotundidad esta idea, por lo que deberiamos conceder el beneficio de la
duda y considerar este asunto meramente desde el dmbito de la casualidad.

Como afirma Juan Lépez-Morillas en su Introduccién a Los demonios,
para Dostoievski fue muy importante el estudio del pecador en si. Uno de
sus grandes proyectos inacabados fue una novela que se hubiera titulado Lz
vida de un gran pecador™. Finalmente, ese material fue aprovechado para la
elaboracién de Los demonios y la creacién de Stavrogin.

22. Ibid.: <Toda mi peticién se reduce a que usted... Usted se hace cargo, Nikolai
Vsevolodovich (tales son, segtin creo, su nombre y patronimico) de que con la publicacién
de esas hojas echa a perder sus posibilidades. .. en cuanto a una carrera, por ejemplo, y en
cuanto a todo lo demis.

—;Una carrera>— Nikolai Vsevolodovich arrugé el cefio con desagrado.

—Por qué destruirla? ;Por qué ser tan inflexible? [...] A usted le domina el deseo de
martirio y de autosacrificio. Sobrepdngase a ese deseo, deseche esas hojas y ese propésito,
y entonces lo superard todo. ;Humillard su orgullo, humillard a su demonio! Saldrd
victorioso y alcanzard la libertad...», p. 866.

23. Ibid. En la introduccién de esta obra, Lépez-Morillas dice: «La vida de un gran pecador
debia incorporar uno de los grandes temas del cristianismo: el pecado y la redencién.
Menudean indicios de que Dostoyevski pensaba en esta obra como la cima de su carrera de
escritor. De ¢je en su composicion le serviria la idea de que el pecador nunca estd tan cerca de
su redencién como cuando llega al tltimo confin de la culpa, a la hondonada mds tenebrosa
de la degradacion, al ultraje mds procaz de la Ley de Dios y, por supuesto, a las leyes humanas.
Se trata, pues, de un Gran Pecador, no de un mero transgresor de tal o cual Mandamiento,
del alguien para quien el Pecado (y habria que escribirlo con maytscula) es forma, aunque
no sustancia de vida. Y hay que destacar que no es sustancia, porque si Vida y Pecado
fueran consustanciales, la nocién misma de pecado, y por ende la de redencién, carecerfan
de sentido. De esa insustancialidad del pecado de La vida de un gran pecador, Dostoyevski
proyectaba una primera parte dedicada a un protagonista entregado, frfa y «racionalmente»,
a las mds horrendas abominaciones, y una segunda parte en que, alumbrado por la Gracia, el
gran pecador vuelve los ojos a Dios y confiesa sus delitos antes de morir. En la alquimia que
fundid y transmuté las dos novelas, ese protagonista se convirti6 en Nikolai Stavrogin», p. 12.

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



316 Diaz MARQUEZ
Dostoievski es el gran hombre que se ve despreciado, criticado,
encarcelado y casi fusilado por la sociedad. Es el héroe que no se atreve a
actuar, que envidia, que juega a la ruleta, que titubea... Dostoievski es un
antihéroe. Y la tnica via de escape que le aparece a lo largo de su vida y
que deja patente en sus obras serd el amor. Sélo en el amor se reconciliard
el antihéroe con ese entorno que lo frustra. Sélo en el amor, en una
identificacién con el otro insospechada anteriormente, estard el principio
de la redencién. Un amor que parte del amor a si mismo, pero que ha de
enfocarse hacia afuera, hacia los demids. Y esto s6lo es posible para nuestro
autor en la figura de Ciristo.

Para Dostoievski, s6lo a través del amor a Cristo, que se lleva a efecto
mediante el amor al préjimo, podrd el pecador expiar su culpa. Por ello
Aliosha Karamézov, cimulo de todas las virtudes, serd para Dostoievski la
esperanza de la humanidad. Aliosha es el germen del nuevo hombre, de ese
hombre pleno tan importante para el pensamiento ruso. El individuo que
entiende a la humanidad como parte de si mismo, abandona los conceptos
delo ajeno y lo propio, se socializa en su grado méximo. Unicamente a estos
hombres podria encomenddrseles el perfeccionamiento de la humanidad.
Sélo desde el amor global puede experimentarse la verdadera libertad. El
amor serd, como afirma Buytendijk, la tinica condicién de posibilidad para
la abolicién de todo dolor y de todo pecado®.

Para Dostoievski, Cristo es quien abre la posibilidad al hombre
para que pueda encontrar el Reino de los cielos en si mismo, a través del
perfeccionamiento moral. Sélo a través de Cristo se abrird la posibilidad

24. Dostoievski nos dibuja a un Aliosha que demuestra humildad (frente al orgullo),
generosidad (frente a la avaricia), castidad (frente a la lujuria), paciencia (frente a la ira),
templanza (frente a la gila), caridad (frente a la envidia) y diligencia (frente a la pereza).
25. E ]. Buytendijk, La psicologia de la novela. Estudios sobre Dostoievski, Buenos Aires:
Ediciones Carlos Lohlé, 1961: «El misterio de estas personas “insélitas” de las novelas de
Dostoievski es el misterio de las mds extremas posibilidades. Su existencia llena de inquietud y
de nostalgia nos indica un nuevo mundo, una tierra firme, a la que se llega tras el vagabundeo
angustioso por el mundo de los afanes, en un Sein zum Tode (“ser para la muerte”). Cuando
se entra en esta tierra firme, “todos los hombres se amardn entre s y ya no habr4 pecado ni
sufrimiento”, dice Dostoievski. Quien estd familiarizado con la obra de Dostoievski sabe que
este pensamiento de la abolicién de todo dolor y de todo pecado por obra del amor, no es una
enunciacion tedrico-ética, sino una idea, que solamente es verdad cuando estd encarnada en
la realidad humana, tal como ésta aparece en el “torbellino” de la existencia. En sus novelas la
violencia de este torbellino se convierte en nuestra posibilidad», p. 48.

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



Pecado y redencion en la vida y la obra de Fiddor Mijdilovich dostoievski 317

de la redencién de unos pecados que vienen de la mano de nuestra propia
libertad. El ser humano es contradictorio porque es capaz de vislumbrar
esa luz, mientras siente profundamente la oscuridad®. Y esa contradiccién
es la que, muy probablemente, estuvo viviendo Dostoievski a lo largo de
toda su vida, intentando quizd exorcizarla a través de su pluma, como dice
Berdiaev en este texto, con el que finalizamos:

Dostoyevski investiga y descubre los sufrimientos de la conciencia
y el arrepentimiento a una profundidad a la que hasta ahora no habian
sido visibles. Descubre la voluntad hacia el crimen en la profundidad
Gltima del hombre, en los secretos pensamientos del hombre. Los
sufrimientos de la conciencia abrasan el alma humana también cuando
no ha cometido ningdn crimen visible. El hombre se arrepiente y se
sacrifica aunque la voluntad hacia el crimen no se haya convertido en
hechos. Ni la ley del estado ni el juicio moral de la opinién puiblica
llegan hasta la profundidad misma de la delictuosidad humana. El
hombre sabe sobre si mismo las cosas mds terribles y se considera
merecedor de un castigo mds severo. La conciencia humana es més
implacable que la fria ley del estado, exige mds del hombre?.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS:

Berdiaev, N. (2008): E/ espiritu de Dostoyevski. Granada: Editorial
Nuevo Inicio.

Buytendijk, E J. (1961): La psicologia de la novela. Estudios sobre
Dostoievski. Buenos Aires: Ediciones Carlos Lohlé.

Cassedy, S. (2005): Dostoevskys Religion. Standford: Standford
University Press.

Chestov, L. (1949): La Filosofia de la Tragedia. Dostoievski y Nietzsche.
Buenos Aires: Emecé Editores.

Dostoievski, E M. (2009): Cuentos. Barcelona: Ediciones Siruela.

26. Berdiaev, op. cit., «Para elevarse, por el contrario, hasta un nivel espiritual superior, hay
que desenmascarar el mal, hay que sufrir por su causa. Dostoyevski retrata esos tormentos.
Muestra c6mo el mal es el camino trdgico del hombre, su destino, la prueba de su libertad.
El mal es, ante todo, contradictorio», p. 99.

27. Ibid., p.108.

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



318 Diaz MARQUEZ
Dostoievski, E. M. (2007): Los demonios. Madrid: Alianza Editorial.
Dostoievski, E M. (1991): Obras completas. México: Aguilar.
Evdokimov, P. (1978): Dostoievsky et le probléme du mal. Paris: Desclée
de Brouwer.

Guardini, R. (1954): El Universo Religioso de Dostoyevski. Buenos Aires:
Emecé Editores.

Kristeva, J. (1992): «Dostoievski, una poética del perdén», en El perdon.
Quebrar la deuda y el olvide. Madrid: Catedra.

Lauth, R. (2005): Dostoievski, su siglo y el nuestro. Barcelona:
Prohom Edicions.

Marliangeas, Bernard D. (1983): Culpabilidad, pecado, perdon.
Santander: Editorial Sal Terrae.

Nabokov, V. (2009): Curso de literatura rusa. Barcelona: Ediciones B.

Tomds de Aquino (2018): Suma Teoldgica. Madrid: Biblioteca de

autores cristianos.

Diaz MArQuEZ: Doctor por la Universidad de Sevilla. Miembro del
Grupo de Investigacién Equipo de Filosofia de la Cultura (HUM153:
EQUIPO DE FILOSOFIA DE LA CULTURA), de la Universidad de
Sevilla. Actualmente, Profesor en el Centro Universitario Sagrada Familia,
de Ubeda, en el Departamento de Diddctica de las Ciencias Sociales (dreas
de Filosofia y Sociologfa).

Lineas de investigacion: Filosofia y literatura, Etica y nuevas tecnologas,
Did4ctica de las Ciencias Sociales.

Publicaciones recientes:

—Libros, en el marco cientifico: La luz en Dostoievski y Fiddor Mijdilovich
Dostoievski. Existencia, sociedad y verdad; en el dmbito de la elaboracién
de material docente: La filosofia desde el relato, ;Qué puedo conocer?
Fundamentos de Historia de la Filosofia y El espiritu de Ecg'jﬂ y otros cuentos.

— Articulos: «El cristianismo de F. M. Dostoievski y su correspondencia
con la experiencia del amor en Ignacio de Loyola», publicado en
Pensamiento. Revista de Investigacion e Informacion Filoséfica. «“Noches
blancas” triunfa en TikTok: jel resurgir de Dostoievski?», publicado en la
revista digital 7he Conversation.

Correo: mdiaz7251@gmail.com

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



