
Nietzsche y la afirmación de la vida

Nietzsche and the affirmation of life

Luis Felipe Oyarzun Montes

Universidad de Barcelona (España)

Fecha de envío: 21/03/2023

Fecha de aceptación:  26/01/2024

DOI: 10.24310/crf.17.1.2025.16639

 

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025), pp. 237-281. 
ISSN: 1889-6855 ISSN-e: 1989-3787 DL.: PM 1131-2009 

Asociación para la promoción de la Filosofía y la Cultura en Málaga (FICUM)

Resumen

Me propongo desarrollar una 
lectura de lo que estaría implicado 
en el pensamiento del eterno 
retorno desde el horizonte de la 
afirmación de la vida. A partir de 
aquí podemos leer esta «doctrina» 
de un modo que, si bien no niega 
su lectura cosmológica o selectiva, 
de algún modo la excede. Para ello 
examinaré lo que se juega en la 
muerte de Dios y su vínculo con 
la verdad metafísica, para pasar a 
la idea de cómo es el espíritu de la 
venganza lo que opera en la voluntad 
de verdad, y como su redención da 
pie al eterno retorno. Finalmente 

interpreto la idea del retorno, 
primero en su sentido cosmológico 
(nihilista) luego como afirmador de 
la pluralidad inagotable de lo vivo. 

Palabras claves

Eterno retorno; muerte de Dios; 
espíritu de la venganza; voluntad de 

verdad, nihilismo.

Abstract

My intention is to develop a reading 
of what would be implied in the 
thought of the eternal return from 
the horizon of the affirmation of life. 



238 Luis Felipe Oyarzun Montes

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

¡Grabemos en nuestras vidas la imagen de la eternidad! 
Este pensamiento contiene más que todas las religiones 
que desprecian la vida por ser algo pasajero y que 
enseñaron a poner la mirada en otra vida, indeterminada 

(Nietzsche).

Introducción

Lo que desarrollaré a continuación es una tentativa de lectura 
del pensamiento del eterno retorno, teniendo como eje lo que 
—pienso —es la tarea articuladora de la filosofía de Nietzsche: 

la superación del nihilismo en el horizonte de la afirmación de la vida. 
Mi hipótesis es que lo que se juega en este pensamiento no tiene que 
ver principalmente con algún contenido sino con un instante supremo 
de intensificación y elevación de la existencia. El eterno retorno sería, 
así, un anti-dogmatismo por excelencia, pues en él sólo puede acontecer 
una respuesta y decisión radicalmente singulares (Cragnolini, 2000: 55). 
Con él no se afirma otra cosa que la pluralidad de la vida en su propio e 

From here we can read this «doctrine» 
in a way that, although it does not 
deny its cosmological or selective 
reading, somehow exceeds it. For this 
endeavor, I will examine what is at 
stake in the death of God and its link 
with metaphysical truth, to move on 
to the idea of how the spirit of revenge 
is what operates in the will of truth, 
and how its redemption gives rise to 

the eternal return. Finally, I attempt an 
interpretation of the idea of return, first 
in its cosmological (nihilistic) sense, 
then as affirming the inexhaustible 
plurality of the living.

Keywords

Eternal return; Death of God; Spirit 
of Revenge; Will to Truth; Nihilism.



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Nietzsche y la afirmación de la vida 239

irreductible acontecer1. Dicho de otro modo, el pensamiento del retorno es 
un pensamiento experimental2 al que la humanidad se ve desafiada como 
resultado del agotamiento de las propias lógicas de la metafísica en tanto 
historia de la verdad3. 

Para dar cuenta del eterno retorno tenemos que analizar aquello 
que tiene lugar con la muerte de Dios. Este acontecimiento no implica 
primeramente un movimiento de liberación de la vida humana en vistas 
de su plena autorrealización, más bien todo lo contrario. Dios, o si se 
prefiere, un modo de vida y pensamiento que se orientan a partir de un 
principio rector que obra más allá de la vida en devenir, si bien expresa 
una voluntad de rechazo y negación de las fuentes de lo vivo (Nietzsche, 
1996: 137), paradójicamente ha sido aquello que ha sostenido hasta ahora 
la dramática de la existencia, su sentido y su meta. La desaparición de este 
principio trae a las puertas de occidente el más inquietante de todos los 
huéspedes: el nihilismo (Nietzsche, 2008b: 114) La humanidad no sólo 
contempla horrorizada que sus valores rectores se desploman, sino que 
se ve sobrecogida por un sentimiento que todo lo que se ha hecho hasta 
ahora ha sido en vano, y que, por lo mismo, todo lo que podría hacerse 
ya no vale la pena. Por ello, la experiencia del nihilismo no se articula 
sólo desde la desorientación, sino que, también, desde la desesperación 
y de la desesperanza (Reginster, 2008: 33-34): la mayor amenaza que 
se cierne sobre occidente es que este ya no sea capaz de crear formas de 

1. Como escribe Miguel Morey: «No hay posibilidad ninguna de precipitado doctrinal, 
y en cambio el pensamiento está en obra. Aquí la verdad está en juego de otro modo que 
no tiene nada que ver con el asentir o no, el estar de acuerdo o no, el creer o no creer: no 
es el discurso quien manda sino la experiencia» (Morey, 2018: 263). 
2. Pienso que la exploración, el pensar tentativo y experimental es una de las consecuencias 
de la muerte de Dios y del pensamiento del retorno. Como señala Blanchot, «semejante 
forma marca su rechazo del sistema, su pasión por el inacabamiento, su pertenencia a un 
pensamiento que sería el de la Versuch y de los Versucher, y está ligada a la movilidad de la 
busca, al pensamiento viajero (el de un ser humano que piensa caminando y de acuerdo 
con la verdad del caminar)» (Blanchot, 2012: 28).  
3. Ver, a propósito, el famoso capítulo del Crepúsculo de los ídolos «Cómo el mundo 
verdadero terminó convirtiéndose en fábula». Heidegger, en el capítulo de su Nietzsche 
«La voluntad de poder como arte», analiza este apartado de Nietzsche desde la perspectiva 
de la historia de la inversión del platonismo (Heidegger, 2002: 189-198). 



240 Luis Felipe Oyarzun Montes

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

vida alternativas (Nietzsche, 1972: 38), como también lo han advertido 
pensadores recientes, como Jameson (2000) o Fischer (2009)4.

En vistas de esto, dividiré el ensayo en 3 apartados. El primero estará 
referido a la muerte de Dios y su vínculo con la voluntad de verdad. El 
segundo desarrollará aquello que se descubre en el trasfondo de ambos, a 
saber: el espíritu de la venganza. Y el tercero ahondará en el pensamiento 
del eterno retorno, tanto en su dimensión nihilista-destructiva como en su 
dimensión creativa y afirmativa5.

I. La muerte de Dios

En el otoño de 1881 Nietzsche escribió en su cuaderno de notas: «Dios ha 
muerto— pero ¿quién lo ha matado?» (Nietzsche, 2010: 846). Unos meses 
antes, en Sils Maria se le había venido un pensamiento que dejó esbozado 
en uno de sus más famosos fragmentos que se conservan en sus cuadernos, 
y que lleva por título «el retorno de lo igual» (Nietzsche, 2010: 788). Una 
primera cosa llama la atención. ¿Es que acaso el pensamiento del eterno 
retorno precede a la idea de la muerte de Dios como su condición de 
posibilidad? Si atendemos a los fragmentos que anteceden a la primera 

4. Mark Fisher en su libro Realismo capitalista, analiza la impotencia reflexiva y el 
hedonismo pesimista que caracterizan nuestra época, época en la que cada vez parece más 
difícil que emerja algo nuevo o diferente, estimulándose tan sólo la adaptación exitosa 
promovida por los managers. Pero, se pregunta Fisher, «cuánto tiempo puede subsistir 
una cultura sin el aporte de lo nuevo» (Fisher, 2016: 23-24). Así la catástrofe de nuestra 
época, tal como lo diagnosticó Nietzsche, es nuestra incapacidad para dar a la luz, es 
decir, una suerte de esterilidad cultural. Por su parte Jameson en Las semillas del tiempo, 
señala que esta fatiga de la imaginación se expresa en que hoy nos es más fácil imaginar la 
destrucción de la tierra que el fin del capitalismo (Jameson, 1994: xii). 
5. Si el pensamiento de Nietzsche busca superar el nihilismo o si, más bien, busca de 
algún modo pensar afirmativamente desde él como horizonte irrebasable en una cuestión 
relevante que no podré tocar aquí. Si nihilismo, como propondré al final de este ensayo, 
se refiere no principalmente a la Nada sino más bien a la presencia de una inmanencia 
total y clausurada que retorna siempre igual en un círculo temporal infinito, creo que en 
un pensamiento de la eternidad como pluralidad y diferencia sí se jugaría una voluntad de 
girar el nihilismo en un horizonte de afirmación de la vida. Quizá tendría que retomar la 
distinción presente en los fragmentos póstumos entre nihilismo pasivo y nihilismo activo, 
distinción utilizada por varias e importantes interpretaciones para abordar esta cuestión 
(Mayos, 1998, 25). A propósito de una lectura de la superación del nihilismo como 
afirmación de la vida en clave metaética, ver Reginster, B (2008): The Affirmation of Life. 
Nietzsche on Overcoming Nihilism. USA: Hardvard University Press. 



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Nietzsche y la afirmación de la vida 241

elaboración del eterno retorno, vemos a Nietzsche diseccionando los 
prejuicios y sentimientos morales metafísicos, cristianos y modernos, 
a partir incluso de los debates de las ciencias de su tiempo. Nietzsche 
trabajaba en aquellos días en los aforismos de lo que sería la segunda parte 
de Aurora, y que luego acabarían convirtiéndose en La ciencia jovial, lo más 
probable debido a la revelación del Retorno de lo igual. 

Si bien la enunciación explícita de la muerte de Dios aparece en 
sus cuadernos unos meses después que la del eterno retorno, ya desde 
Humano, demasiado humano observamos que esta idea está prefigurada. 
La búsqueda de un modo de pensar y de vivir que no tuviesen necesidad 
de consuelos metafísicos, nos habla ya de una creciente desconfianza 
en la dimensión suprasensible a la que la vida humana (y él mismo) 
había dedicado sus más altas esperanzas y sacrificios. Como señala Paolo 
D´lorio en El viaje de Nietzsche a Sorrento, el mismo título del libro 
del 1878 (que, nos dice, debiese ser traducido más bien como Cosas 
humanas, demasiado humanas) nos indica un primer y decisivo paso de 
inversión del platonismo, lo que se lee de modo ejemplar en sus dos 
primeros aforismos6. Podríamos decir así, que la muerte de Dios y la 
idea del retorno habrían nacido dentro de un mismo horizonte ánimo 
y reflexivo. Recordemos el comienzo del Zaratustra, que desde esta 
perspectiva biográfica adquiere una potencia simbólica importante. Allí 
se cuenta que el viejo sabio habría subido hacía diez años a la montaña, 
llevando las cenizas de los dioses en los que había dejado de creer. Si 
el primer libro del Zaratustra fue publicado el 1883, los diez años que 
preceden al ascenso del sabio coincide con la publicación de la primera 
de sus Intempestivas. Pero, si tenemos en cuenta que la primera aparición 
de esta narración cierra la primera edición de La ciencia jovial (1882), 
coincide con la publicación de El nacimiento. Es decir, en uno y otro 
caso, podemos trazar el camino de pensamiento de Nietzsche marcado 
por su renuncia radical a todo aquello que no sintonice con la pasión del 
conocimiento o de la honestidad, la que dejó expresada en las siguientes 
palabras dirigidas a Malwida von Meysenbug en 1880: «Ningún dolor ha 

6. Esta propuesta de D´lorio es un reforzamiento de lo que ya había señalado Charles 
Andler en Nietzsche, sa vie et sa pensé. La maturité de Nietzsche (1928). Para la interpretación 
de D´lorio de esta cuestión ver D`lorio, P. (2016): El viaje de Nietzsche en Sorrento. 
Barcelona: Gedisa, pp. 203-206, y la nota al pie 44.  



242 Luis Felipe Oyarzun Montes

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

sido capaz, ni debe serlo, de inducirme a dar un falso testimonio sobre la 
vida, tal como yo la conozco» (Nietzsche, 2012: 54).

En este sentido, es importante tener en cuenta que la idea de la muerte 
de Dios y el pensamiento del retorno son fruto de estos diez años de 
profunda y solitaria meditación, en los que Nietzsche va desplegando un 
modo singular de filosofía al cuidado de la salud de la cultura y de sí mismo, 
filosofía «experimental»7 en la que se trama un nuevo modo de escuchar al 
cuerpo y a la vida del espíritu. En Ecce Homo, en el capítulo dedicado a Así 
habló Zaratustra, nos habla justamente de este cambio decisivo en el gusto, 
«sobre todo en la música», como signo precursor de la venida de la doctrina 
del retorno (Nietzsche, 2003:103)8. 

Ahora bien, ¿qué significa para la vida humana que Dios haya muerto? 
¿Acaso que ya no creemos en las enseñanzas de la Biblia? Recordemos el 
famoso aforismo 125 de La ciencia jovial en donde se describe la irrupción 
en el mercado de un ser humano frenético gritando y buscando a Dios. Las 
personas que estaban allí reunidas, muchas de las cuáles decían no creer en 
Dios, se burlaron y rieron, mirándolo con ojos extrañados. Finalmente, el 
loco, resignado, termina por decirse a sí mismo que ha llegado muy pronto 

7. En el sentido que lo destaca Morey, asociado a la idea de tentativa y a un pensar 
fragmentario, en el que el “quizá” o el “tal vez” aparece como uno de los modos del pensar 
postmetafísico (Morey, 2018: 195-196). Ahora bien, la filosofía experimental promovida 
por Nietzsche también ha sido interpretada por Heidegger como precursora directa de 
la era del Gestell y de la comprensión tecnocientífica del ente en su totalidad, poniendo 
en el centro la cuestión del valor en vistas del acrecentamiento del poder ilimitado de la 
voluntad. «Hacer de la vida un experimento de los que conocen» (Nietzsche, 1999: 186), 
como reza el famoso aforismo 324 de La ciencia jovial, equivaldría a afirmar que el ente debe 
transformarse en un instrumento para el aseguramiento y desarrollo de una subjetividad 
productiva incondicional, medida última a la que se ajusta la metafísica. Por eso no es 
extraño que afirme que «Nietzsche convierte el <cálculo de valores>, es decir, la contabilidad, 
en la forma final del pensar metafísico occidental» (Heidegger, 2002: 74). Si bien pienso 
que la meditación heideggeriana de la época de la técnica es notable, pienso también que 
su lectura de lo que para él es la metafísica de Nietzsche está en relación con la lectura de 
Jünger, sobre todo de El trabajador (1990) y de La movilización total (1995). En el presente 
ensayo, al contrario, concibo el pensar experimental más cercano a lo que sería una filosofía 
de la finitud, tal como la concibe, por ejemplo, Joan-Carles Mèlich en Mèlich, JC.(2002). 
Filosofía de la finitud. Barcelona: Herder. 
8. Sobre la cuestión del gusto en el pensamiento de Nietzsche, ver Hanza, K. (2000). 
«Distinciones en torno a la facultad de distinguir. El gusto en la obra intermedia de 
Nietzsche», Revista de filosofía, vol. 55, pp 81-94.



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Nietzsche y la afirmación de la vida 243

y que aquellos hombres y mujeres reunidos en el mercado aún no están 
preparados para escuchar aquel acontecimiento inaudito y misterioso que, 
«sin embargo, ellos mismos han hecho» (Nietzsche, 1999: 117). No debe 
extrañarnos que el primer borrador de este aforismo llevase como título 
el nombre de «Zaratustra» (Montinari, 2003: 107), pues es justamente lo 
mismo que se describe en el Prólogo9. Que ahí Zaratustra se sorprenda de 
que el viejo santo del bosque aún no ha oído nada de que Dios ha muerto 
nos indica que lo que se juega en este hecho no tiene que ver con creencias 
personales, sino todo lo contrario. No es el resultado o el efecto de una 
decisión consciente, libre y consensuada, como si los seres humanos opten 
por dejar de creer en Dios en virtud de que este ya no es necesario por tales 
y cuales razones. La muerte de Dios no tiene que ver con una decisión, 
ni individual ni colectiva, sino con el despliegue de la lógica interna de la 
metafísica, es decir, de la propia creencia en Dios10. 

Nietzsche llama a la muerte de Dios «el más grande y más nuevo 
acontecimiento» (Nietzsche, 1999: 203). Este hecho, «el más grande» de 
la historia, hace que «quienquiera [que] nazca después de [él], [pertenezca] 
por la voluntad de este hecho a una historia más alta que todas las historias 
habidas hasta ahora» (Nietzsche, 1999: 117). Pero, ¿qué es para Nietzsche un 
acontecimiento? En el discurso «De los grandes acontecimientos», Zaratustra 

9. Como destaca Lampert, la sorpresa que este manifiesta ante la ignorancia del santo nos 
evidencia que Zaratustra no desciende a los humanos para enseñar la muerte de Dios, sino 
que en primera instancia da por sentado que este acontecimiento es ya de conocimiento 
común. Lo que Zaratustra quiere enseñar son las consecuencias de su muerte, y es por 
eso que trae entre sus manos el regalo de un nuevo sentido para la tierra, lo sobrehumano 
(Lampert, 1986: 17). Este regalo —que en este trabajo apenas menciono— nace de 
un presentimiento recogido en una nota del otoño de 1881: «Si de la muerte de Dios 
no extraemos una grandiosa renuncia y una continua victoria sobre nosotros, tendremos 
que cargar con la pérdida» (Nietzsche, 2008a: 838). La renuncia es ya fundamental en 
Humano, demasiado humano, dada las consecuencias de la pasión del conocimiento, 
así como también la continua victoria, la autosuperación terrena. ¿No es esta voluntad 
de superación, de victoria sobre uno mismo el ideal, promovido con la enigmática y 
controvertida imagen de lo sobrehumano? 
10. Ahora bien, si leemos la muerte de dios en clave heideggeriana, esta sí sería una 
decisión (Entscheidung). En la medida que marca un corte o una escisión (Scheidung) 
en determinada constelación de inteligibilidad. Esta decisión o corte, abriría una nueva 
distinción (Unterscheidung) entre ser y ente, es decir, una nueva época de la historia del ser. 
Decisión que, en el caso de Nietzsche, desembocaría en el acabamiento de la metafísica 
con la comprensión tecnológica del ser del ente en su totalidad (Heidegger, 2002: 385). 



244 Luis Felipe Oyarzun Montes

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

señala que «los acontecimientos más grandes no son nuestras horas más 
estruendosas, sino las más silenciosas. No en torno a los inventores de un 
ruido nuevo: en torno a los inventores de nuevos valores gira el mundo; de 
modo inaudible gira» (Nietzsche, 1972: 194). Y en Más allá del bien y del 
mal escribe que «Los acontecimientos y pensamientos más grandes —y los 
pensamientos más grandes son los acontecimientos más grandes— son los 
que más se tarda en comprender» (Nietzsche, 1990: 247 ).

Los acontecimientos no son para Nietzsche los hechos cotidianos, por 
más ruidosos y novedosos que estos se nos aparezcan. Los acontecimientos 
tienen que ver con la invención de valores, y estos con la creación de una 
determinada legalidad del mundo en detrimento de otra. Como señala el 
mismo Zaratustra: 

Y quién tiene que ser un creador en el bien y en el mal: en verdad, 
ése tiene que ser antes un aniquilador y quebrantar valores. Por eso 
el mal sumo forma parte de la bondad suma: mas ésta es la bondad 
creadora (Nietzsche, 1972: 172). 

Esto quiere decir que para Nietzsche no existe un mundo neutro, 
sino que todo mundo se sostiene en una jerarquía de valores, en un 
ordenamiento de asuntos deseables. Ahora bien, es importantísimo 
tener en cuenta que los valores no sólo abren un modo de comprender el 
mundo sino, fundamentalmente, un modo de valorar la vida, vale decir: 
una interpretación que despliega una textura simbólica que hace de la 
vida algo deseable y que vale la pena ser vivida. Por eso no podemos 
comprender los valores sólo como representaciones o juicios que un sujeto 
hace de un mundo de por sí neutro, sino más bien tienen que ver con 
un modo de creación afectivo, en la que la vida misma se hace pasión de 
vida, en la que la vida misma encuentra razones para vivir y disfrutarse a 
sí misma (Nietzsche, 1999: 25-28). 

Ahora, ¿quiénes son los creadores? Si los pensamientos son los más 
grandes acontecimientos, entonces, los creadores de valores son los 
pensadores. Por ello va a decir en Más allá del bien y del mal, que la filosofía 
es un instinto tiránico, la más espiritual voluntad de poder, de «crear el 
mundo, de ser causa prima» (Nietzsche, 1990: 29). Crear es mandar, 
pensar es legislar, y la filosofía, antes que ser el conocimiento metódico y 
concienzudo de su propia historia, es la voluntad de determinar «el “hacia 



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Nietzsche y la afirmación de la vida 245

dónde” y el “para qué” del ser humano […] extendiendo su mano creadora 
hacia el futuro. Su “conocer” es crear, su crear es legislar, su voluntad de 
verdad es voluntad de poder» (Nietzsche, 1990: 155)11.  Este modo de 
pensar y de crear ocurre de modo silencioso, y es por eso por lo que casi no 
podemos vislumbrar cuándo un régimen de inteligibilidad, de sentido y de 
deseabilidad se transmuta en otro. Por ello Zaratustra señala: «las palabras 
más silenciosas son las que traen la tempestad. Pensamientos que caminan 
con pies de paloma dirigen el mundo» (Nietzsche, 1972: 214).

Si esto es así, entonces que Dios haya muerto significa, para Nietzsche, 
que una determinada jerarquía de valores y deseabilidades sostenedores de 
un mundo comienza a tornarse equívoca y que «una profunda confianza 
se ha trastocado en duda» (Nietzsche, 1999: 203). Pensemos en eso que 
se pone en juego cuando confíanos en algo. Actuamos involucrados 
absolutamente en ello, no lo percibimos explícitamente, lo damos por 
sentado. Esto quiere decir entonces que la muerte del Dios cristiano implica 
que un modo de vida fundado transparentemente en él, de pronto, deja de 
iluminar nuestro día a día con esa tenue luz que nos abre un sentido a partir 
del cual nos comprendemos implícitamente, a partir del cual tramamos 
nuestro día a día en base nuestros «por qué» y «para qué» más básicos, pero 
por eso mismo, más fundamentales, más próximos, en los que sostenemos 
y compartimos nuestra vida con otros (Schürmann, 2017: 43)12. 

11. A partir de estas indicaciones Laurence Lampert, en Nietzsche and Modern Times: A Study 
of Bacon, Descartes and Nietzsche, propone una nueva lectura de la historia de la filosofía, 
a partir de tres «principios» nietzscheanos: 1. Los pensamientos no son sólo expresión de 
una época sino lo que determina los cambios históricos. 2. Los grandes pensadores, como 
legisladores, han influenciado significativamente la historia a través de sus pensamientos 
y 3. Los grandes pensadores tienen, además de un propósito exotérico, uno esotérico, en 
el que se expresa de modo privilegiado sus fines políticos (Lampert, 1993: 1-6). Por otro 
lado, Giorgio Colli, en su obra de juventud Filósofos sobrehumanos lee la filosofía de la época 
trágica de los griegos a partir de la misma clave legisladora (Colli, 2011). 
12. Reiner Schürmann en su libro El principio de anarquía. Heidegger y la cuestión del 
actuar, señala lo siguiente: «Al final de una época su principio decae. El principio de una 
época es aquel que le proporciona cohesión, una coherencia que, durante un tiempo, va 
de suyo y no se pone en cuestión. En cambio, al final de una época, decir y cuestionar 
esta coherencia se hace posible: al decaer, el principio viene al lenguaje» (Schürmann, 
2017: 43). Es cierto que aquí Schürmann está proponiendo un modo de pensar a y desde 
Heidegger, sin embargo, pienso que es esto justamente lo que se juega en el pensamiento 
de Nietzsche. Más que ser entonces una lectura heideggeriana de Nietzsche pienso que es 



246 Luis Felipe Oyarzun Montes

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Ahora bien, ¿qué está implicado en este modo de vida que se constituye 
en la creencia en el Dios cristiano? Para Nietzsche, la comprensión 
metafísica de la existencia tiene, al menos, tres fuentes. La primera es el 
pensamiento de Zaratustra histórico, quien fue 

el primero en advertir que la auténtica rueda que hace moverse 
a las cosas es la lucha entre el bien y el mal, la trasposición de la 
moral a lo metafísico, como fuerza, causa, fin en sí, es obra suya 
(Nietzsche, 2003: 137).  

Luego, a partir de esta escisión, Platón interpretó este mundo como 
mundo de las sombras, el que debía ser iluminado por la luz pura del 
conocimiento. Es la luz del conocimiento la que debe orientarnos en este 
mundo de las apariencias, para así rasgar su falsedad, herir la mentira, 
vencer la ilusión en vistas de hacer de la multiplicidad sensible un orden 
estable y esquemático del Ser. De algún modo es Platón, y Sócrates, el que 
instala la idea de que el conocimiento conlleva necesariamente el bien, y la 
supresión del engaño conduce a la buena vida, lo que en el Nacimiento va a 
denominar «optimismo teórico» (Nietzsche, 2004b: 135). Esto presupone, 
al menos dos cosas: primero, que siguiendo el hilo de la causalidad se 
pueden desnudar los abismos del ser y que, segundo, que el mundo no sólo 
se puede conocer sino corregir siguiendo las huellas del mundo verdadero. 
La rebelión de los esclavos, o el pensamiento judeocristiano, introduce, 
a partir de esta escisión entre mundo verdadero y mundo aparente, una 
nueva deriva en el pensar metafísico. Ahora, resignando la creencia de 
que este mundo de engaños e ilusiones pueda ser corregido, se fortalece la 
ilusión de que su falsead y sufrimiento no son solo una cuestión cognitiva 
sino un castigo. Vivir es, de suyo, pecado, y por lo mismo, la desgracia, el 
error, la enfermedad, el dolor, tienen un sentido en vistas de un camino de 
purificación hacia el otro mundo, prometido después de muertos. De este 
modo el valor de la vida es degradado a ser medio hacia el más allá, y todo 
lo involucrado con la carne y la sangre, con el deseo y la sensibilidad, como 
estacas que envenenan la pureza viva de la verdad divina. 

Así, pensar desde Dios quiere decir pensar y vivir desde una jerarquía 
de valores e intereses que se cree situada en una dimensión suprasensible 

una muestra más de la influencia radical que tuvo Nietzsche para la filosofía heideggeriana, 
en especial en su aproximación al nihilismo como historia de la metafísica. 



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Nietzsche y la afirmación de la vida 247

(y por tanto incuestionable e incondicional), a partir de la cual nuestra 
experiencia mudable, ambigua y temporal pierden validez e importancia; 
implica pensar desde un fundamento «fuera del tiempo», un fundamento 
por tanto incondicional, firme y originariamente anterior a nuestra 
experiencia del mundo; conlleva gustar de la vida a partir de una meta 
o fin que la trasciende, comprendiéndola por tanto como medio, como 
tránsito; involucra la convicción en un Sentido absoluto, en una medida 
incuestionable a la que debemos ajustar nuestro modo de vida13. Es por 
esto por lo que el acontecimiento de la muerte de Dios es para la vida 
humana un acontecimiento devastador. Pues, como el mismo Nietzsche 
señala, con su ocaso «lo más sagrado y lo más poderoso que hasta ahora 
poseía el mundo desaparece» (Nietzsche, 1999: 117). Como escribe en un 
apunte del año 1881, este hecho ha generado que desaparezca toda 

línea fija y eterna a la que hasta ahora se remitían todas las líneas 
y medidas, con la que hasta ahora operaban todos los arquitectos 
de la vida, sin la cual parecía no haber ni perspectiva ni orden ni 
arquitectura alguna (Nietzsche, 2008a: 874). 

13. Para Nietzsche, tener una meta, aspirar hacia una meta no es sólo un movimiento 
unidireccional. Anhelar una meta, un ideal implica ajustar nuestra vida en vista de la 
meta que queremos alcanzar. En este sentido, la meta o el fin, más que ser un objetivo 
cumplible nos indica un cierto incondicional a partir del cual una vida se ejerce como 
forma de vida, a partir del cual vida y regla se constituyen como forma de vida. Tener 
una meta, aspirar hacia una meta no es sólo un movimiento unidireccional. Anhelar una 
meta, un ideal implica ajustar nuestra vida en vista de la meta que queremos alcanzar. 
En este sentido, la meta o el fin, más que ser un objetivo cumplible nos indica un cierto 
incondicional a partir del cual una vida se ejerce como forma de vida, a partir del cual 
vida y regla se constituyen como forma de vida. Se obedece a los valores incondicionales, 
se obedece a la meta a la que se tiende, dándose forma a partir de ella, como un acto 
supremo de (auto) disciplina. A partir de esto la idea de que el ser humano tiene una 
esencia inmutable queda descartada, en la medida que, a cada jerarquía de valores, metas, 
ideales corresponde determinado modo de «humanidad». Así, podemos preguntarnos, 
por ejemplo, ¿qué modo de vida humana se debe esculpir para corresponder al ideal 
de una verdad suprasensible? A partir de esta relación entre mandato y obediencia es 
desde donde tenemos que comprender la idea del sobrehumano como nuevo ideal. La 
pregunta es entonces ¿qué modo de vida se requiere esculpir para corresponder a un ideal 
que afirma la tierra, el devenir, el riesgo, la inseguridad y la falta de un Sentido global y 
absoluto? Este es el camino que siguen, entre otros, el Foucault de La hermenéutica del 
sujeto (2018) o, antes que él, Pierre Hadot y los ejercicios espirituales (2016). 



248 Luis Felipe Oyarzun Montes

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

La muerte de Dios implica nada menos que la pérdida del centro de 
gravedad sobre el que se tramó durante milenios la inteligibilidad y sentido 
del modo de vida metafísico-occidental. 

Pero ¿como ha pasado algo así, por qué es este acontecimiento un evento 
inexorable? Porque es la propia lógica interna de la metafísica la que la lleva 
a su autodestrucción. Veíamos arriba que un acontecimiento es la irrupción 
silenciosa de un pensamiento que trastoca un determinado orden de cosas, 
creando un nuevo reglaje del mundo. Todo reglaje instituye un horizonte 
de inteligibilidad y sentido, es decir, metas e ideales a partir de los cuáles 
una forma de vida esculpe su forma, se autodisciplina, se hace consistente 
y coherente. Como vimos, uno de los ejes principales del pensamiento 
metafísico es la escisión de la existencia entre «mundo verdadero» y «mundo 
aparente», siendo la «verdad» la meta o ideal hacia la cual toda forma de vida 
tiende, se conforma y se sacrifica14. Pues bien, es justamente esta voluntad 
de verdad a toda costa, ideario o meta configuradora de nuestro modo de 
vida, la que termina por concluir su propia falsedad; que en realidad no 
hay nada en sí mismo verdadero, que no existe un ordenamiento moral de 
la existencia, que no existe nada que nos provea de un criterio universal, de 
un sentido global y completo del mundo.

De algún modo esta voluntad de conocimiento a toda costa termina por 
purificarse de sus cimientos metafísicos y morales. Sin embargo, y como 
escribe en un famoso fragmento póstumo, con ello es la moral cristiana 

14. El problema de la verdad cruza el pensamiento nietzscheano desde sus primeros 
escritos. Basta tener en cuenta su texto Acerca de la verdad y la mentira en sentido extramoral 
- escrito un año después de la aparición de El nacimiento – en donde se la relaciona con 
el conocimiento o intelecto humano y el lenguaje en tanto formador de metáforas y de 
conceptos (Nietzsche, 2018: 19-34). Pero, ¿qué está entendiendo Nietzsche por verdad? 
Heidegger (2002) señala, en La voluntad de poder como conocimiento, que Nietzsche sigue 
atrapado en una comprensión metafísica de verdad en tanto adecuación a lo que «es» y 
sólo por ello puede plantear su noción de verdad como error o ilusión (Heidegger, 2002: 
440). Si bien pienso que la lectura de Heidegger nos abre perspectivas muy fructíferas para 
adentrarnos en el pensamiento de Nietzsche, no podemos olvidar que, como señalan autoras 
como Vanessa Lemm (2010) o John Richardson (2004), en Nietzsche nos encontramos con 
una pluralidad de modos de encarar la cuestión de la verdad, siendo la que alude Heidegger 
sólo una de ellas. Lemm, por ejemplo, plantea que existe en Nietzsche un discurso práctico 
y un discurso teórico sobre la verdad, perteneciendo el primero al género de la crítica social 
y el segundo a una crítica de la metafísica (ontología y cosmología), reafirmando con ello la 
búsqueda nietzscheana de la verdad singular (Lemm, 2010: 266-268). 



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Nietzsche y la afirmación de la vida 249

la que se vuelca sobre sí misma, frente a la cual se siente ahora no sólo 
desconfianza sino náusea. Lo que no es una cosa menor, en la medida que 
justamente la interpretación metafísica-cristiana de la existencia es la que 
ha trazado las razones y motivos vitales para que la cultura occidental sienta 
que vale la pena vivir. Se pasa de la creencia de que Dios es la verdad a la 
creencia fanática de que todo es falso, de que todo es engaño, de que la vida 
es en vano. El más inquietante de todos los huéspedes toca la puerta de 
occidente: el nihilismo, no sólo como teoría, sino como experiencia tensada 
entre la desorientación y la desesperación (Nietzsche, 2008b: 114). 	

Ahora bien, para Nietzsche no se trata sólo de un acto de destrucción, 
sino también de la posibilidad de una autosuperación llena de nuevas 
esperanzas, dado que la muerte de Dios y la revelación de la falsedad de la 
Verdad en sentido absoluto, nos obliga a un cambio de perspectiva respecto 
a la verdad misma. Como escribe al final de La genealogía:

Después de que la veracidad cristiana ha sacado una tras otras 
sus conclusiones saca al final su conclusión más fuerte, su conclusión 
contra sí misma; y eso sucede cuando plantea la pregunta «¿qué significa 
toda voluntad de verdad?»  […] Este hecho de que la voluntad de 
verdad cobre consciencia de sí hace perecer en adelante —no cabe 
ninguna duda— la moral: ese gran espectáculo en cien actos, que 
permanece reservado a los dos próximos siglos de Europa, el más 
terrible, el más problemático, y acaso también el más esperanzador 
de todos los espectáculos  (Nietzsche, 1996: 184). 

Aquí Nietzsche agudiza la crítica a las formas del juicio iniciada con 
Kant (de la razón pura, de la razón práctica, de lo estético). Pues, si este 
último preguntaba por las condiciones de posibilidad a priori que fundan 
la legitimidad o el derecho de tales juicios, Nietzsche pregunta ahora por su 
valor, es decir, por el significado que han tenido y tienen para la vida humana. 
Esto quiere decir que para él el problema no es ahora si es posible y cómo 
es posible conocer y hacer experiencia de la verdad, del bien, y de lo bello 
y lo sublime, sino más bien qué opera en tales juicios, qué obra en el modo 
como tales juicios tienen lugar. Así, la pregunta ya no es por las condiciones 
de posibilidad de la verdad sino por aquello que en nosotros sacrifica todo 
en honor a la verdad, por aquello que en nosotros valora la verdad como 
el bien más preciado. Pues, «¿por qué no, más bien, la no-verdad? ¿Y la 



250 Luis Felipe Oyarzun Montes

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

incertidumbre? ¿Y aun la ignorancia?» (Nietzsche, 1990: 21). Frente a estas 
preguntas la cuestión se transfigura. Ahora vemos que no tenemos ningún 
derecho a tener tales juicios, pero que «de todos modos, la creencia en su 
verdad es necesaria, como una creencia superficial y una creencia visible 
pertenecientes a la óptica perspectivista de la vida» (Nietzsche, 1990: 32).  

Esto último quiere decir, al menos, dos cosas. Primero, que para 
Nietzsche no existiría una estructura suprasensible que asegurase la 
posibilidad, el derecho y la legitimidad absolutas de determinados juicios. 
Y segundo, que, pese a esto, y «para la finalidad de conservar seres de 
nuestra especie, hay que creer que tales juicios son verdaderos; ¡por lo cual, 
naturalmente, podrían ser incluso juicios falsos!» (Nietzsche, 1990: 32). Es 
decir, que, si bien hemos requerido para vivir de razones, metas y marcos 
de orientación a priori, estos no se fundan en una dimensión celestial ni 
en nuestra condición racional sino en nuestras propias necesidades de 
conservación y desarrollo. En este sentido, los referentes fundamentales 
a partir de los cuales nos orientamos con sentido en el mundo son, al 
mismo tiempo, verdaderos y falsos. O, dicho en otras palabras, tenemos 
que replantearnos la relación entre conocimiento y creencia. 

Nietzsche nos advierte que uno de los prejuicios de la metafísica ha 
sido asumir que una cosa no puede nacer de su antítesis, por ejemplo, 
que la verdad no puede nacer de la mentira, y que había que esperar a un 
nuevo género de filósofos para que pusieran este principio en entredicho 
(Nietzsche, 1990: 22-23). Pues bien, es en este nuevo género de filósofos 
en donde comienza a transformarse el sentido que los valores supremos de 
la metafísica han tenido para la vida humana, entre ellos particularmente el 
sentido de la (voluntad de) verdad. En el aforismo 110 de La ciencia jovial 
Nietzsche da cuenta de la historia del rol que ha jugado el conocimiento 
y la verdad en la economía general de la vida. En un principio, y durante 
largo tiempo —nos dice—, el conocimiento no generaba en el organismo 
más que errores, con el fin de asegurar la conservación de la especie, como 
la idea de que hay cosas duraderas, de que hay cosas iguales, de que lo 
que es bueno para mí es bueno en sí mismo15. En este sentido, nuestras 

15. Richardson señala que, en esta suerte de nuevo darwinismo nietzscheano, Nietzsche, 
a diferencia de Darwin, no identifica las condiciones de existencia con las condiciones 
del entorno a las que la selección se adapta al organismo, sino a los poderes de ajuste del 
propio organismo (Richardson, 2004: 39). Ahora bien, Nietzsche pareciera referirse acá a la 
conservación (y adaptación) como fin básico de la vida. Sin embargo, en el aforismo 13 de 



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Nietzsche y la afirmación de la vida 251

prácticas cognitivas, más que descubrir un mundo objetivo, conforman 
a la realidad a la medida de nuestras necesidades de conservación y, por 
ello, «los seres que no veían con precisión [y por lo mismo no veían lo 
cambiante en las cosas] tenían una ventaja frente a aquellos que todo lo 
veían “en movimiento”» (Nietzsche, 1999: 109). No fue hasta muy tarde 
cuando el conocimiento comenzó a considerar la verdad como criterio, 
primero de forma débil, luego poco a poco, como una necesidad y una 
aspiración central, hasta que se convirtió en pasión, en un fin en sí misma, 
apareciendo como un poder sostenedor de la vida, ahora en lucha con 
nuestros errores necesarios16. 

El pensador: ése es ahora el ser en el cual luchan su primera lucha 
el instinto por la verdad y aquellos errores sostenedores de la vida, 
luego que el instinto por la verdad quedó demostrado como un poder 
sostenedor de la vida. En relación con la importancia de esta lucha, 
todo lo demás carece de interés: aquí está planteada la pregunta final 
acerca de la condición de la vida, y aquí es donde se habrá hecho 
el primer intento por responder mediante un experimento a esa 
pregunta. ¿Hasta qué punto tolera la verdad hacerse cuerpo? Ésa es 
la pregunta, ése el experimento (Nietzsche, 1999: 108). 

Esta paradoja, que de pronto emerge en el seno de la existencia, «ha 
creado en Europa una magnífica tensión del espíritu, cual no la había 

Más allá del bien y del mal señala que la autoconservación es sólo un medio para que los 
organismos den libre curso a su fuerza, vale decir, que se superen a sí mismos (1990: 34-35). 
En esta medida, si leemos la historia del conocimiento y de la verdad desde una suerte de 
teleología de la autosuperación, vemos que esta fase del conocimiento y de la verdad no 
sería fin de la especie sino un medio de preparación para el siguiente paso, el que se jugaría 
en el experimento de los pensadores. Podríamos pensar desde aquí la idea nietzscheana de 
que el «ser humano» es un puente no una meta (Nietzsche, 1972: 36). El «ser humano» sólo 
es «ser humano» pues ha vivido los errores fundamentales como verdades en sí mismas, y 
los «grandes humanos» son aquellos que, desencantados de tales «falsedades», con su ocaso 
preparan la venida de lo «sobrehumano».
16. Estos errores no sólo son fundamentales para nuestras prácticas cognitivas (el modo 
como la realidad se nos aparece) sino que, en lo fundamental, sostienen un orden moral 
del mundo en el que el sentido de lo humano, su dignidad, se comprende como central. El 
revelar estos errores como errores necesarios para el carácter perspectivista de la vida implica 
asimismo una reevaluación del rol del ser humano en la economía general de la vida, su 
puesto, su importancia (Nietzsche, 1999: 111). 



252 Luis Felipe Oyarzun Montes

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

habido antes en la tierra» (Nietzsche, 1990: 18)17, pues lo que se pone en 
juego no sólo es la verdad de que «la verdad» es falsa, sino que también que 
necesitamos de tal ficción para conservarnos en la existencia. Esta tensión 
se siente «como un estado penoso», como una ruina en la que los Ídolos 
que inspiraron nuestra vida se desmoronan a pedazos. Sin embargo, no 
es esta penuria nihilista la única posibilidad que se abre para la existencia 
humana, sino, como vimos un poco más arriba, también emerge una 
nueva esperanza. Para Nietzsche, el nihilismo en tanto experiencia 
de la penuria y del «todo es en vano» sólo tiene lugar al interior de la 
interpretación cristiana de la existencia, incluso cuando esta ha revelado 
su falsedad, dado que en dicho pesar laten aún —melancólicamente— las 
mismas expectativas y esperanzas desmanteladas por el peso mismo de la 
voluntad de verdad, y que en su ausencia hacen aparecer el mundo como 
carente de valor (Nietzsche, 2008b, 114-115). Por ello, y si queremos 
salir justamente del marco de expectativas, deseabilidades y esperanzas 
provistas por la interpretación cristiana, es necesario una crítica a fondo de 
sus idealidades, una crítica que supere la pregunta kantiana e introduzca 
una nueva dimensión a la pregunta por la verdad. No sólo cómo y en qué 
límites es posible hablar de algo así como la verdad, sino qué en nosotros 
ha necesitado un determinado modo de vivir la verdad para sostenerse en la 
existencia. O, en otras palabras, por qué hemos necesitado a Dios como 
garante de nuestro estar en el mundo.

II. El espíritu de la venganza

La interpretación cristiana de la existencia está relacionada con un modo de 
vida que desea que Dios sea la verdad dado que necesita de suelo firme para 
ser y estar en el mundo. Lo que se desea en la voluntad de verdad metafísica 
es, por tanto, algo firme, un punto de vista inconmovible, un criterio único 

17. Clark y Dudrick interpretan esta tensión del espíritu como el reconocimiento que la 
filosofía se juega en dos fuerzas, siempre en tensión: la voluntad de verdad, en la que vemos 
un acercamiento a un modo naturalista de comprender el mundo y en el que la causalidad 
parece el criterio; y la voluntad de valorar, en la que se abre la necesidad de una dimensión 
normativa. Es el descubrimiento de este marco lo que se jugaría, según las autoras, en el 
primer capítulo de MBM, en donde no se busca desenmascarar los prejuicios filosóficos 
para superarlos sino, dar cuenta de ellos para afirmar un pensamiento asentado tanto en 
el escepticismo naturalista y la necesidad de marcos normativos (y de razones) para la vida 
humana (Clark, M y Dudrick, D, 2012: 11 y ss.).



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Nietzsche y la afirmación de la vida 253

e inamovible, y por lo mismo, incondicional e incuestionable. La voluntad 
de verdad es, así, voluntad de dominio y seguridad a toda costa, voluntad 
expresada incluso en el anhelo de certeza de las ciencias modernas, las que 
permanecen por tanto dentro de una comprensión metafísica de la existencia.

Ahora bien, lo que hemos visto hasta ahora no podría comprenderse si 
no tenemos en cuenta algo que esbocé más arriba, sin detenerme en ello. 
Cuando Nietzsche señala que todo pensamiento es creación de valores, y 
que todo valor expresa una deseabilidad o una voluntad, está apuntando 
a un aspecto crucial. Como vimos, ya no se trata de preguntarnos por la 
verdad sino por aquello que en nosotros nos mueve a buscarla y a tomarla 
como el más preciado y absoluto de los bienes sobre la tierra. Si en sus 
textos tempranos e intermedios Nietzsche llama a eso imperioso que 
comanda simplemente vida, desde el Zaratustra comienza a identificarlo 
con la noción de voluntad de poder, en tanto esta expresa una suerte de 
intencionalidad o movimiento constitutivo de lo vivo, tendencia que busca 
elevarse continuamente sobre sí misma18. La muerte de Dios, es decir, la 
desaparición de la creencia en un orden moral del mundo desvelaría que 
lo que actúa en el mundo desde dentro es la voluntad de poder, y nada 
más (Nietzsche, 1990: 62).    

¿Pero qué es esto de la voluntad de poder como interioridad del mundo? 
Dije que puede comprenderse como «algo imperioso que comanda» 
(Nietzsche, 1990: 178) es decir, como una fuerza creadora, asunto que 
tocamos cuando vimos más arriba lo que Nietzsche comprende como 
acontecimiento filosófico. Es verdad que para Nietzsche algo así como «la 
vida» o «la voluntad» no existen, y más bien tiende a pensarla como una 
pluralidad de deseos, instintos o pasiones en lucha por su intensificación 
y elevación (Nietzsche, 1990: 39-41), e incluso el «alma» como una 
«estructura social de los instintos y afectos». Ahora, lo que me interesa 
destacar es que para Nietzsche la voluntad como una pluralidad de fuerzas 
tiene un carácter fundamentalmente relacional, en el sentido que se da 
como un juego de relaciones entre mando y obediencia. Entonces, si la 

18. Siendo riguroso, la primera vez que aparece la noción de voluntad de poder es 
—sorprendentemente— en un fragmento póstumo escrito entre finales del 1876 y el 
verano de 1877, aunque claramente no con el peso que adquiere a partir del Zaratustra 
(Nietzsche, 2008a: 340). No obstante, en dicho fragmento Nietzsche ya pone en 
relación el placer del poder con el displacer de la impotencia, y ambos en relación a la 
ambición de sentirse poderosos. 



254 Luis Felipe Oyarzun Montes

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

búsqueda de la verdad ha sido antes que todo una voluntad o deseabilidad 
que se ha vivido como central y absoluta en el modo de vida metafísico 
cristiano, la verdad como valor supremo ha impreso o esculpido un 
determinado orden a la pluralidad de lo vivo. 

En el aforismo que abre La ciencia jovial Nietzsche nos indica que, para 
conservarse en la existencia, la vida humana necesita creer que su vida 
tiene un sentido, un orden, una dirección, que la vida tiene una razón de 
ser (Nietzsche, 1999: 27). En un aforismo del libro V nos indica que esta 
creencia es necesaria para crecer, pues la vida humana (según los grados de 
su fortaleza o debilidad) necesita un sentido que inflame su anhelo de vivir 
(Nietzsche, 1999: 210-201). En este sentido, son los creadores aquellos 
que generan marcos de creencias que instan a los más débiles a encontrar 
una razón que los mantenga en la existencia. Entonces, ¿en qué medida 
pasa la verdad a convertirse en poder sostenedor, y qué consecuencias trae 
consigo? ¿qué en nosotros quiere la verdad, o más bien, cree en lo que la 
verdad, como ideal metafísico-cristiano, promete? Si recordamos lo que 
vimos más arriba en lo referido a Zaratustra histórico, Platón y la rebelión 
de los esclavos, observamos que alguien que necesita —para sostenerse a 
sí mismo, para darse valor a sí mismo— creer en un mundo diferente de 
la vida misma es alguien que de algún modo está disconforme con sus 
condiciones de existencia. Por ello, la verdad como ideal promete vencer a 
la mentira y, con ello, el hondo malestar que ella genera. Es por esta razón 
que Nietzsche afirma que en esta modalidad de la voluntad de verdad a 
toda costa se expresa, de base, un hondo displacer por la existencia, en 
el que estaría implicado un «deseo-de-ser-otro-modo, de estar-en-otro-
lugar» (Nietzsche, 1996: 140). 

Con esto entramos en un punto crucial. Para Nietzsche aquello que 
hace que la vida resplandezca de sentido es la inflamación del sentimiento 
de poder, lo que se vincula a un sentimiento nacido de la superación de 
todo tipo de resistencias. Así, el sufrimiento o displacer nos sobreviene 
cuando nos vivimos sumidos en la abrumadora certeza de que no podremos 
sobrepasar algo que se nos resiste, sea esto un cuerpo, un problema, un 
enigma. Crecer, así, implicaría este ir siempre más allá de uno mismo, 
este poder de elevarnos transfigurando nuestra situación. Si esto es así, 
¿en qué medida esta voluntad de verdad en sentido metafísico inflamaría 
nuestra voluntad de vida inflamando nuestro sentimiento de poder y 



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Nietzsche y la afirmación de la vida 255

crecimiento? Querer la verdad —en sentido moral— implica la promesa 
de que ya sea aquí en la tierra o ya sea allá en el cielo, finalmente vamos 
a superar aquello que se nos resiste y nos genera una vida de displacer, 
malestar, incomodidad. De algún modo esta proyección de la verdad en 
un orden metafísico promete un futuro enseñoramiento de fuerzas que 
ahora nos desbordan. Nietzsche llama la atención de que este modo pensar, 
de sentir y de vivir está inflamado por el espíritu de la venganza, en la 
medida que funda el sentido de la vida en una futura compensación por 
el displacer presente. Esta es, en el fondo, la espiritualización total de una 
de las lógicas valorativas más pretéritas de la humanidad, la que denomina 
ya en Humano, demasiado humano, lógica de la retribución (ojo por ojo, 
diente por diente), la que nos determina, entre otras cosas, a pensar y sentir 
el sentido y valor de todo instante de vida en virtud de una retribución o 
premio/castigo futuros19. 

Podemos rastrear en Nietzsche, al menos, dos fuentes de malestar y 
displacer. La primera tiene que ver con lo que podríamos denominar 
ámbito sociopolítico, el que estaría relacionado con esta multiplicidad de 
fuerzas en tensión y expansión que buscan comandarse y superarse unas a 
otras (Colli, 2011: 35). Así, son los derrotados de este juego de impulsos 
antagónicos, los sufrientes y desfavorecidos, aquellos que necesitan, para 
conservarse en la vida e inflamar su sentimiento de poder, proyectar un 
modo de comprender la existencia en la que aquellos que los oprimen 
y sobrepasan son finalmente vencidos simbólicamente. La interpretación 
judeocristiana de la existencia, que con la rebelión de los esclavos se torna 
hegemónica, otorga a los insatisfechos la creencia en su superioridad 
espiritual, elevando su sentimiento por sobre el carácter fuerte de los señores, 
quienes terminan interpretando su modo de ser con remordimiento. 
Desde este marco Nietzsche desarrolla su crítica a los ideales cristianos y 
modernos tales como las nociones de libertad, justicia o igualdad, asunto 
complejo y polémico que no puedo desarrollar aquí.

La segunda fuente, y que es la que en este trabajo me interesa, tiene 
que ver no principalmente con una relación antagónica expansiva entre 

19. Pienso que la lógica de la compensación, llevada al plano metafísico del premio y 
del castigo, puede leerse a la luz de lo Miguel Morey señala a propósito de la deriva ética 
que Bataille hace de la apertura nietzscheana en relación a la diferencia entre existencia y 
empleo del tiempo, lo que luego Foucault recoge como diferencia entre lucha económica 
y lucha política (Morey, 1990: 100).



256 Luis Felipe Oyarzun Montes

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

los diferentes núcleos de fuerza, sino con una relación que podríamos 
denominar, con cierto resquemor, interna, y que apunta a la relación de la 
vida humana con el devenir y la temporalidad. Señalé que la vida, en tanto 
voluntad de poder, anhela superarse continuamente a sí misma, elevarse 
como una columna, escalón tras escalón, resistencia sobre resistencia, 
contradicción tras contradicción (Nietzsche, 1972: 153). Pues bien, hay 
un hecho básico que se resiste a toda voluntad, una resistencia que no 
puede ser superada de ninguna manera y que mantiene a la voluntad presa. 
Nietzsche, en uno de los capítulos centrales del Zaratustra titulado «De 
la redención», lo denomina, «el tiempo y su fe». Esta resistencia interior, 
imposible de superar, es lo que expresa la sabiduría trágica de Sileno, y que 
está presente ya en la sentencia de Anaximandro, quien valora esta vida 
sometida al fue del tiempo como un castigo redimible sólo con la muerte, 
con el regreso a lo indeterminado. Es decir, aquello que constituye la 
máxima tribulación de la voluntad no ha sido otra cosa que la experiencia 
de la finitud humana, la constatación básica de que el cambio y la pérdida 
son esenciales a la vida (Gooding-Williams, 2001: 158). 

El «fue», como la esencia radical del tiempo, nos señala la impotencia 
más infranqueable de nuestra voluntad, dado que este hecho básico 
no sólo nos hace patente que no podemos querer hacia atrás, sino que 
toda institución de valores, formas de vida y órdenes del mundo, son 
provisionales, contingentes, destinados a desaparecer en el olvido de los 
olvidos, y así también mi vida, y la vida entera de la humanidad. Así, 
como señala en aquel discurso, lo que se encuentra a la base de todos 
los pensamientos metafísicos, desde Anaximandro en adelante, es esta 
verdad terrible, el saber de que todo lo que parece sólido está condenado a 
disgregarse y desaparecer. Ahora bien, si es el tiempo aquello que expresa la 
máxima amargura de la vida en tanto voluntad de poder, ¿contra quién o 
qué descarga su venganza la vida herida, haciendo de su impotencia y dolor 
señal de una superioridad moral?  Creando una interpretación global de 
la vida en la que aquello que provoca el sufrimiento aparezca como lo que 
tiene que ser negado. Pero, paradójicamente, eso que genera el sufrimiento 
es la vida misma y su articulación temporal. Así, la existencia humana ha 
necesitado crear una razón, un «para qué» y un «hacia dónde» negadores de 
la dimensión temporal y pasajera de la vida, una interpretación que hacen 
de su carácter impermanente un castigo y un engaño. 



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Nietzsche y la afirmación de la vida 257

La verdad —como fin y meta de la vida humana— ha sido el último 
bastión de este modo de pensamiento que ha visto en la vida y su 
despliegue temporal de apariencias aquello que debía ser superado para 
alcanzar la redención del sufrimiento. Sin embargo, con la purificación 
del conocimiento de su suelo moral, la vida se ha mostrado a sí misma 
su propio autoengaño, y todos los ideales que prometían una redención 
dolor, se revelan incumplibles. Con ello, también todas aquellas exigencias 
morales —absolutamente desmesuradas—  a las que la humanidad 
occidental sacrificó parte importante de su existencia se revelan como 
una locura. Al final, el canto de sirena de la metafísica se ha revelado 
profundamente falso, quedando como único camino de liberación del 
dolor la extinción serena de la llama de la existencia, dejando de querer, 
deseando no desear. A esta constatación ineludible - desarrollada de modo 
ejemplar por Schopenhauer (sobre todo en el libro cuarto del Mundo) - es 
a la que Nietzsche se enfrenta. ¿Cómo redimir a la voluntad de su máxima 
tribulación sin necesariamente negar la vida? Por ello, al final del discurso 
«De la redención» Zaratustra señala que debemos crear un modo de 
pensamiento que libere a la voluntad del «tiempo y su fue», liberando a la 
humanidad del espíritu de la venganza. Es justamente este nuevo modo de 
pensamiento y de verdad lo que los filósofos del futuro deben incorporar 
en sí mismos como experimento: si la configuración teleológica se revela 
como una farsa, emerge una nueva experiencia de la temporalidad junto a 
una nueva verdad sobre la naturaleza del universo. Pero, como veremos, las 
primeras consecuencias de la redención de la venganza pueden ser aún más 
desoladoras que la pérdida del sentido metafísico de la existencia. Estas 
conclusiones están relacionadas, principalmente con el modo cosmológico 
de concebir la doctrina del retorno de lo mismo, doctrina que daría cuenta 
de la verdadera naturaleza de un universo develado por la más extrema y 
honesta voluntad de verdad.

III. El pensamiento del eterno retorno: 
una doctrina polémica

Desmantelada la promesa redentora de la verdad metafísica, surge el más 
espantoso pensamiento. Si no existe un fin absoluto del tiempo de la vida, 
y, por ello, el futuro se extiende hacia el infinito, así como también el 
pasado se extiende hacia el infinito, todo futuro se transformará en pasado 



258 Luis Felipe Oyarzun Montes

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

y todo pasado en futuro (Fink, 2000: 120). Todo retorna, incluso la 
muerte misma, constatación que disuelve aquella esperanza de poder ser 
redimido del dolor de la vida con la disolución individual en «el vacío de 
la nada» (Schopenhauer, 2022: 695). Esta sería la conclusión cosmológica 
de la muerte de Dios, conclusión necesaria, en la que se comprueba que 
no existe una orientación teleológica de la existencia, sino que la fuerza 
causal que moviliza todos los fenómenos volverá a crear este mismo «aquí 
y ahora» innumerables veces, como un círculo que se moviliza así mismo, 
como un mismo y único «gran año del devenir» (Nietzsche, 1972: 303). 
Como escribe Nietzsche en un fragmento de la primavera de 1888:

Si es lícito que el mundo sea pensado como una determinada 
cantidad de fuerza y como un determinado número de centros de 
fuerza —y toda otra representación sigue siendo indeterminada y, 
en consecuencia, inutilizable— de ello se deriva que ha de recorrer 
un número calculable de combinaciones, en el gran juego de dados 
de su existencia. En un tiempo infinito toda posible combinación 
se habría alcanzado una vez, en algún momento; más aún, se habría 
alcanzado infinitas veces. Y puesto que entre cada combinación y 
su próximo «retorno» han de haber pasado todas las combinaciones 
incluso posibles en absoluto, y cada una de estas combinaciones 
determina la sucesión entera de combinaciones en la misma serie, con 
ello estaría demostrado un ciclo de series absolutamente idénticas: el 
mundo como ciclo que ya se ha repetido infinitamente muchas veces 
y que juega su juego in infinitum (Nietzsche, 2008b: 604-605).

La doctrina cosmológica del retorno de lo mismo constituye la 
definitiva conclusión de la voluntad de verdad a todo precio. Por lo 
mismo, no debiera resultarnos extraño que el mismo Nietzsche haya 
querido dar a esta doctrina sustento científico, en vista de lo cual confesó 
en un par de cartas fechadas en 1882 su intención de matricularse en 
la Universidad de Viena para profundizar sus conocimientos de física, 
biología o matemáticas (Nietzsche, 2012b: 222 y 237)20. Las cartas están 
escritas poco tiempo después de acabado La ciencia jovial, justamente el 
libro en el que Nietzsche presenta por vez primera el pensamiento del 

20. Luego, en 1887, en una carta reitera su intención de volver a la Universidad, esta vez 
no a la de Viena como en el 1882, sino a la de Leipzig (Nietzsche, 2012a: 367).



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Nietzsche y la afirmación de la vida 259

eterno retorno, aunque su primer esbozo se encuentra en uno de sus 
fragmentos póstumos más famos fechado en agosto de ese mismo año en 
Sils-Maria (Nietzsche, 2008a: 788). 

Así, si la doctrina del retorno de lo mismo es, antes que nada, 
cosmológica, Maurizio Ferraris tiene razón en afirmar, en su Nietzsche 
y el nihilismo, que la idea del eterno retorno y de la voluntad de poder, 
lejos disolver la realidad en un laberinto de interpretaciones, nos ofrece 
una nueva verdad sobre la naturaleza del universo, tomando como base 
los avances de la ciencia de su época. El infinito devenir de la fuerza 
remitiría a una nueva ontología realista del mundo, la que —como el 
mismo Nietzsche señala— constituye «la hipótesis más científica de todas 
las hipótesis posibles» (Nietzsche, 2008b: 165; Ferraris, 2000: 69)21.

La doctrina del eterno retorno en tanto hipótesis científica superaría, así, 
toda interpretación metafísica nacida del espíritu de la venganza, puesto 
que da cuenta de la inmanencia del mundo sin justificarlo a partir de algo 
trascendente o suprasensible. Sin embargo, si bien representa la expresión 
radical de la pasión de la honestidad, sus consecuencias teóricas y, sobre todo, 
afectivas, pueden resultar no tanto liberadoras sino, más bien, demoledoras 

21. Para dar un poco de contexto a esta lectura realista de Nietzsche, cabe señalar que 
Ferraris es uno de los fundadores de lo que se denomina hoy en día «nuevo realismo». Este 
es un movimiento filosófico que nace como respuesta a las posturas filosóficas que, desde su 
punto de vista, han hecho de la sociedad un espectáculo mediático regido por el simulacro 
y la postverdad. Ferraris, paradójicamente discípulo de Vattimo y cercano a Derrida, a 
partir de los noventa se aleja de la hermenéutica buscando construir una nueva noción de 
realismo mínimo o modesto, lo que él mismo ha comprendido como un giro ontológico 
de su pensamiento. Ocurre que, para él, la emancipación de esa realidad monolítica que 
auguraron las teorías postmodernas de la interpretación infinita finalmente sucumbe a las 
olas de la manipulación y el poder, sin ningún tipo de contraparte que pudiese hacerle 
resistencia. Por eso, recobrar el sentido de la objetividad es al mismo tiempo abrir un 
campo para un contrapoder que nos permita resistir al voladero de luces de los mass 
media que parecen controlar nuestra psiquis. Como señala en varios lugares, para Ferraris 
la posmodernidad (hermenéutica y deconstructiva) encuentra su base filosófica en la frase 
de Nietzsche «no existen hechos sino interpretaciones». Por tanto, al ofrecer una lectura 
realista de Nietzsche lo que hace es remover los fundamentos mismos de las lecturas 
posmodernas, ofreciendo otra mirada al nihilismo contemporáneo, una relacionada no 
con la historia del ser de Heidegger sino con la pérdida de toda noción de realidad objetiva 
y la emergencia de la posverdad movilizada por la razón del más fuerte. Ver, además de su 
texto Nietzsche y el nihilismo (Ferraris, 2000), Posverdad y otros enigmas (Ferraris, 2017) y 
Manifiesto del nuevo realismo (Ferraris, 2012).



260 Luis Felipe Oyarzun Montes

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

para la vida humana (Creasy, 2020). Esto, porque si la interpretación 
metafísica de la existencia, como veíamos, dio significado a la vida en tanto 
se comprendía como medio para alcanzar otra cosa (la nada), con la doctrina 
cosmológica la existencia queda desnuda, presa de una inmanencia a la que 
ninguna explicación trascendente puede dar legitimidad o «razón de ser». 
Por lo mismo, si el nihilismo metafísico salvaguardó que la humanidad 
sucumbiese a un nihilismo afectivo más profundo y suicida —dándole un 
sentido negativo a la vida y al dolor, pero sentido al fin— con la doctrina 
del retorno la humanidad ya no se enfrenta a la nada, sino a algo peor: a 
la honda indiferencia de un ser inmutable que lo abarca todo, incluso a la 
nada (Nietzsche, 1996: 185). La experiencia más extrema del nihilismo no 
sería, entonces, necesariamente una experiencia del vacío sino la pesadilla 
de un ser o fuerza inmutable, mudo y sin sentido, que retorna una y otra 
vez a medida que gira su temporalidad infinita y circular, haciendo de la 
voluntad un fenómeno, ahora sí, radicalmente impotente, dado que no 
puede redimirse de su pesar ni siquiera a través de su propia aniquilación.

La conclusión cognitiva y afectiva de la muerte de Dios y de la primera 
enunciación del eterno retorno no puede ser si no que todo es en vano, 
incluso la muerte misma, pues nada de lo que hagamos o dejamos de hacer 
puede alternar el curso de un mundo que se repite, con todos sus horrores, 
hacia el infinito. Así lo deja anunciado Nietzsche en este famoso fragmento 
del año 1887:

Pensemos este pensamiento en su forma más terrible: la existencia, 
tal como es, sin sentido y sin meta, pero retornando inevitablemente, 
sin un finale en la nada: «el eterno retorno». Esta es la forma más 
extrema de nihilismo: ¡la nada (lo «carente de sentido») eternamente! 
Forma europea del budismo: la energía del saber y de la fuerza nos 
obliga a una creencia tal. Es la más científica de todas las hipótesis 
posibles. Negamos los fines últimos: si la existencia tuviera uno 
tendría que haberse alcanzado (Nietzsche, 2008b: 165). 

En este sentido, si la doctrina cosmológica del eterno retorno es la 
consecuencia directa de un modo de pensar que supera el modo de valorar 
la existencia nacido del resentimiento y de la venganza contra el devenir, 
con dicha superación no se alcanza un estado de libertad y goce plenos 
sino, por el contrario, una suerte de estado de desesperación desencantado 



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Nietzsche y la afirmación de la vida 261

en el que la futilidad de existencia genera una profunda nausea, como muy 
bien lo describe Nietzsche en el capítulo «El convaleciente» del Zaratustra 
(Nietzsche, 1972: 297-304). 

En este sentido, el máximo logro de la voluntad de verdad pone a la vida 
humana ante una exigencia vital de magnitudes inéditas. ¿Cómo seguir 
creyendo que la vida merece la pena vivirse aceptando que todo lo que 
hacemos, intentamos, planificamos, proyectamos o pensamos para hacer 
de nuestras vidas algo mejor es, en el fondo totalmente en vano? ¿Podemos 
persistir en la consecución de metas y fines, soportando todo tipo de 
resistencias y penurias, si sabemos que tales metas y fines, en verdad, son 
quimeras vacías cuya legitimidad es, a lo menos, cuestionable? 

Por ejemplo, para Karl Löwith, con esta doctrina el ser humano es 
trasladado de vuelta a una naturaleza que, al no tener una causa primera, 
es pura inmanencia, lo que supera ya el marco metafísico anterior (Löwith, 
1997: 187). En este nuevo contexto, el ser humano debe cultivar otra relación 
con la naturaleza y consigo mismo, una no medida por Dios. Esto implica 
aceptar, de entrada, que el ser humano pertenece al mundo y su devenir 
circular, lo que llevaría a la vida humana a comprenderse como una suerte 
de fatalidad voluntaria. El amor fati, así, conlleva una reconciliación entre 
la voluntad y el devenir dado que, al asumir que nada podría ser distinto a 
cómo ha sido y a cómo será, se esfuma de la existencia todo sentimiento de 
culpa o deuda. La reconciliación, entonces, tendría lugar cuando, a partir 
de esta doctrina física y metafísica, el ser humano entendiera la radical 
futilidad de todas sus decisiones y acciones (Reginster, 2006: 206-209).

Por otro lado, para Ferraris lo que se pone en juego con la doctrina 
cosmológica es el reconocimiento de que la realidad es una esfera 
independiente de nuestros impulsos constructivos y valorativos. En 
Nietzsche nos encontraríamos con una mirada que descompone el mundo 
en centros de fuerza dinámicos, sin finalidad, ni sentido, ni dirección. 
Pero, señala el italiano, con ese movimiento no ocurre que la realidad se 
desmaterialice en los juegos interpretativos, como quisieran los filósofos 
posmodernos que han hecho de la disolución de los hechos y de la realidad 
una panacea. Más bien —afirma—, se nos ha hecho evidente que la 
comprensión mecanicista de la naturaleza del universo es insuficiente, y 
que una nueva ontología de la realidad exige avanzar hacia una perspectiva 
energética (Ferraris, 2000: 51). Por lo tanto, si somos rigurosos con los 



262 Luis Felipe Oyarzun Montes

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

descubrimientos de las ciencias naturales y biológicas, «parecerá poco 
fundado cualquier lamento sobre la falta de sentido —es decir, cualquier 
nihilismo— que se convierte en una pretensión del todo desorbitada 
respecto al orden de las cosas» (Ferraris, 2000: 67). Esta suerte de «nuevo 
realismo» nietzscheano, socavaría, de este modo, cualquier lamento 
nihilista por la falta de sentido trascendente del mundo, y, por lo mismo, 
la dimensión axiológica de su propia filosofía se vería marchitada por su 
renovada dimensión ontológica. 

Ahora bien, como se sabe, también ha habido intérpretes que no han 
visto en esta doctrina ni la reconciliación serena con la futilidad de nuestras 
acciones ni la posibilidad de empuñar un «nuevo realismo» contra todo 
fanatismo nacido de una negación de los hechos, sino todo lo contrario: 
han hecho de la doctrina cosmológica un dispositivo selectivo a partir del 
cual purificar a la humanidad de sus miembros débiles y sufrientes. La 
doctrina cosmológica del eterno retorno, al hacer evidente que no existe 
redención final para el sufrimiento, exigiría de la vida humana el desarrollo 
de un vínculo diferente con el mundo nacido de la fortaleza, dado que ya no 
se podría apelar a consuelos transmundanos para sostenerse y proyectarse 
hacia el futuro. Por lo mismo, si ya no es posible proyectar metas y fines 
teleológicos que legitimen y den valor metafísico a formas de vida débiles; 
si ya no puede afirmarse que el poder, la fuerza, el dominio, la violencia y 
el egoísmo son motivaciones o pulsiones inmorales a las que deben ponerse 
freno dado que, según los dictados incuestionables de un orden moral del 
mundo, son en sí rechazables y malvados; si se han derrumbado todos 
aquellos sistemas simbólicos que daban un valor privilegiado y metafísico 
a todas aquellas actitudes y modos de relación con el mundo basadas en el 
desinterés, la conformidad, la renuncia o la resignación; si ya no es posible 
trazar en una dimensión suprasensible coordenadas y orientaciones que 
promuevan la pacificación de la lucha por la existencia; si ya nada de esto 
tiene verdadera legitimidad y fuerza congregante,  —y el nihilismo del 
«nada es verdadero, todo está permitido» toca a nuestra puerta (Nietzsche, 
1996: 173) —emerge, como único principio la «razón del más fuerte», lo 
que debe conducir a la humanidad a luchas por nuevas y más extensivas 
formas de dominio de la tierra. Por esta razón, la verdad cosmológica del 
eterno retorno también operaría como un dispositivo de selección y de 
purificación de la especie humana, lo que daría paso a una nueva época 



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Nietzsche y la afirmación de la vida 263

organizada por una nueva jerarquía de instintos, pulsiones y afectos: un 
darwinismo social, agonal e hipercompetitivo, en el que prevalecerían los 
modos de vida más fuertes y aptos para adaptarse a las nuevas condiciones 
de existencia, dando pie al surgimiento de lo sobrehumano. 

Aunque estoy convencido de que esta lectura de Nietzsche reduce 
su filosofía a una suerte de filosofía de bota fascista —para ocupar una 
imagen de Nussbaum—, no podemos desconocer que muchos de sus 
textos pueden llevarnos fácilmente a leer toda su filosofía a  partir este 
prisma evolutivo dirigido a la construcción de un nuevo orden social, 
cultural y político basado en dos castas: los que son suficientemente 
fuertes para, liberándose del resentimiento, dar a luz un nuevo «partido 
de la vida», y aquellos que no, restaurando así los instintos «sanos», base 
de una «cultura sana» libre de la enfermedad propia de los miserables y 
sufrientes (Drochon, 2016: 105, 115)22. Ante esto, en parte de puede 
llegar a entender la lectura que hace ya Lukács de Nietzsche en los años 
cincuenta (es decir, tras la segunda guerra mundial y las interpretaciones  
que de Nietzsche que hicieran los «filósofos» nacionalsocialistas Bäeumler 
o Rosenberg), que reduce a ser expresión de un pesimismo irracionalista 
aterrado ante las nuevas capas sociales emergentes, haciendo de la 
desvalorización del discurso y la razón, «de la apelación moral a todos 
los instintos bárbaros y bestiales del ser humano» (Lukács, 1968: 323) 
y a la legitimación incondicional de la violencia instintiva, las formas 
privilegiadas de ordenar socialmente el mundo. Para Lukács, Nietzsche 
representa aquella tendencia reaccionaria que no cree que el conocimiento 
del mundo exterior, objetivo e imparcial pueda ofrecernos soluciones a 
nuestros problemas y miserias, sino todo lo contrario. Por eso, en su filosofía 
el mundo se convierte en una lucha incesante de interpretaciones arbitrarias 
sin ningún tipo de suelo común, interpretaciones que sustentan su valor 
en una superioridad venida de fuentes psicológicas y sociales cercanas a la 
fe en los milagros, y que confían en la emergencia de un «gran genio» que 
de orden. A partir de la proclama de una libertad ilimitada vinculada, al 

22. Baste, como ejemplo, la siguiente frase de El anticristo, a propósito de su crítica a la 
moral de la compasión: «La compasión obstaculiza en conjunto la ley de la evolución, 
que es la ley de la selección. Ella conserva lo que está maduro para perecer, ella opone 
resistencia con el fin de favorecer a los desheredados y condenados de la vida, ella le da 
a la vida misma, por la abundancia de cosas malogradas de toda especie que retiene en la 
vida, un aspecto sombrío y dudoso» (Nietzsche, 2004a: 35).



264 Luis Felipe Oyarzun Montes

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

mismo tiempo, a una necesidad fatalista, Nietzsche buscaría derribar todos 
los obstáculos morales para la lucha imperialista contra todo orden social 
nacido e imaginado por las capas sociales emergentes (Lukács, 1968: 309).

En esta misma línea, pero mucho más reciente, el filósofo político Ronald 
Beiner busca entender por qué y en qué medida las críticas nietzscheanas 
al nihilismo y democracia modernos han servicio de inspiración para el 
resurgimiento de las ideologías neofascistas contemporáneas que azotan al 
mundo (Beiner, 2018). Para Beiner, el diagnóstico cultural que Nietzsche 
desarrolla desde sus primeros escritos nacería de su desesperación por no 
encontrar en el mundo liberal moderno horizontes culturales que crearan 
y sostuvieran sociedades estructuradas y organizadas sobre propósitos y 
límites claros, precisos y rígidos. Una persona, sin embargo, para vivir su 
vida de modo afirmativo y significativo (es decir, según la doctrina del 
eterno retorno), necesitaría de una comprensión bien estricta del sentido 
de la vida, lo que para Nietzsche sólo podría generarse —disuelto el mundo 
suprasensible— a través de individuos geniales y excepcionales capaces de 
legislar jerárquicamente valores y ordenes de rango sobre una masa amorfa 
y maleable. Las sociedades democráticas y liberales, en cambio, al hacer del 
total de individuos la fuente de creación de valores, carecen de tales líderes, 
lo que conlleva el debilitamiento de los horizontes de sentido necesarios 
para su crecimiento y expansión. Por lo mismo, para Nietzsche, junto a 
la destrucción de los valores modernos se requiere el cultivo de un nuevo 
heroísmo trágico de la fortaleza (como ya señalaba justamente Bäeumler) 
que, sin negar el ateísmo ni la inmanencia, genere un nuevo tipo de religión 
o de fe, basado en ideales aristocráticos que den legitimidad a un mundo 
creado y organizado por relaciones de dominio y poder23.  

23. Un punto de vista similar a este lo encontramos en el reciente estudio introductorio 
que hace el filósofo chileno Renato Cristi a la nueva traducción del texto que el joven 
Nietzsche dedicó a Teognis, y que se encuentra en el libro que publicó junto a Oscar 
Velásquez titulado Nietzsche y el aristocratismo de Teognis. Los argumentos de Cristi 
son más o menos similares a los de Beiner: si bien los posmodernos nietzscheanos de 
izquierda han hecho lo posible por hacer de Nietzsche el filósofo de la diferencia, de la 
ironía, del anti-universalismo, del antiautoritarismo e incluso de una democracia basada 
en un aristocratismo de la responsabilidad individual, en el fondo lo que promueve su 
pensamiento es la demolición (transvaloración) del estado democrático a partir de su idea 
de estado aristocrático guiado por sobrehumanos carismáticos y separados del vulgo. Por 
lo mismo, y como señala criticando a aquellos que hacen del distanciamiento político de 
Nietzsche parte un nuevo modo de pensar lo político, «lo que las lecturas posmodernas no 



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Nietzsche y la afirmación de la vida 265

Ahora bien, como señalé, estas interpretaciones de Nietzsche pueden 
fundarse extrayendo distintos fragmentos del corpus nietzscheano y 
poniéndolos al servicio de la brutalidad sin ley o de una sociedad ordenada 
por castas. Frente a esto, lecturas como la de Lukács, Brochon o Beiner 
resultan plausibles. Ahora bien, otra manera de contrarrestar esta lectura 
«selectiva» de Nietzsche es atendiendo a la complejidad de su propio 
pensamiento. Primero, y como ha desarrollado de muy buena manera 
John Richardson, si bien a buenas y primeras el pensamiento de Nietzsche 
aparece muy ligado a ideas cercanas al darwinismo social, si lo leemos más 
detenidamente, la (auto)selección de valores promovidas por Nietzsche 
no busca transmitir principalmente los valores de la fuerza y la dureza 
sino, más bien, enseñar el método genealógico de la libertad. Es decir, si 
Nietzsche despliega una serie de dispositivos polémicos y radicales contra 
cierta moralidad asentada como sentido común, lo hace para enseñarnos los 
modos de liberarnos de ella para elegir nuestros propios valores políticos y 
éticos. Vale decir, su dispositivo selectivo no tiene como objetivo potenciar 
el despliegue ilimitado y sin ningún tipo de freno de nuestra más brutal 
bestialidad en vistas del establecimiento de un orden regido por una nueva 
aristocracia de la fortaleza. Más bien, es un dispositivo que nos debiese 
permitir liberarnos de los criterios morales hegemónicos que organizan 
nuestras comunidades y castas (Richardson, 2006: 135 y ss.). 

Por otro lado, tampoco podemos desconocer que el vínculo entre la 
doctrina cosmológica y la doctrina o dispositivo selectivo no puede darse 
por sentado, al menos, por dos motivos. El primero, y más evidente, 
es que la doctrina cosmología está desarrollada solo, o casi solo, en sus 
fragmentos póstumos, es decir, en sus textos no publicado, por lo que, si 
nos atenemos a los textos que Nietzsche publicó, en ellos no se refleja un 
especial interés en que dicha doctrina exprese una nueva verdad o realidad 
(Clark, 1990: 250-251). Por eso, y como segundo motivo, si nos atenemos 
estrictamente a lo que Nietzsche publicó, la doctrina dice relación con un 
nuevo imperativo ético o, si se prefiere, con un imperativo existencial, el 
que articula una doctrina práctica que permite proyectar un nuevo ideal 
de humanidad que da nuevo sentido a las dinámicas de la decisión, de 
la acción y la elección (Magnus, 1978). Es decir, si Nietzsche pone en 

toman en cuenta es que Nietzsche se distancia de la política moderna porque ve en ella un 
obstáculo para el desarrollo de una cultura aristocrática» (Cristi, 2018: 15).



266 Luis Felipe Oyarzun Montes

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

crisis toda organización de la existencia basada en un principio absoluto 
incuestionable, incluso la «razón del más fuerte» como ley de la evolución 
aparece como una cosa arbitraria, incapaz de convertirse en un nuevo 
principio legitimo del mundo.

Ahora bien, como se pregunta Maudemarie Clark, si esto es así, y dicho 
imperativo ético o existencial no tiene relación con una nueva realidad 
del universo, ¿por qué obligaría a la vida humana a ensayar una respuesta 
decisiva? ¿En qué medida el eterno retorno puede representar para Nietzsche 
el pensamiento más pesado, si sólo sería una ocurrencia que no atañería a 
ninguna exigencia nacida de la verdad del universo? Si para Nietzsche el 
eterno retorno es verdaderamente un «nuevo centro de gravedad», su fuerza 
determinante no puede provenir, según lo que hemos visto, de su carácter 
cosmológico o científico, sino de otro lugar. Pero ¿de dónde? 

Heidegger ha señalado enfáticamente que el pensamiento del eterno 
retorno se lo empobrece cuando se lo entiende como un modo de 
comprender a la naturaleza a partir de un nuevo contenido científico-
natural o de un significado ético, pues lo que tiene lugar allí es una nueva 
eclosión de la verdad del ser (Heidegger, 2002a: 346). Por lo mismo, si 
acaso remite a una cosmología, este en ningún caso hace referencia a una 
teoría científico-natural sino a una posición metafísica respecto al ente en 
su totalidad (Heidegger, 2002a: 298-300), la que inauguraría la era de la 
técnica en tanto nueva «constelación de la presencia» (Schürmann, 2017). 

Como se sabe, para Heidegger el eterno retorno de lo mismo y la 
voluntad de poder deben leerse en conexión esencial, y juntas constituyen la 
inminente posición final de la metafísica occidental (Heidegger, 2002b: 12). El 
pensamiento metafísico de Nietzsche constituye la inversión del platonismo, 
es decir, la disolución de la supremacía del mundo suprasensible o de las 
ideas en el flujo de un mundo del devenir determinado esencialmente por 
la voluntad de poder y el eterno retorno de lo mismo. La voluntad de poder, 
como determinación del ser del ente, busca, ante todo, acrecentar su propio 
poder, por lo que el poder debe comprenderse no como un estado ideal a 
alcanzar sino como un impulso dirigido hacia «siempre más» poder. En ese 
sentido, la voluntad de poder, desde la perspectiva esencial del eterno 
retorno, es voluntad de voluntad, para la que la verdad sirve como fijación 
provisoria y necesaria para avanzar en el incremento de su capacidad de 
ordenar y configurar lo real (Heidegger, 2003: 170-172). En este sentido, 



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Nietzsche y la afirmación de la vida 267

si esta posición metafísica, la última, supera el espíritu de la venganza, es en 
la medida que hace del devenir lo permanente. Como el mismo Heidegger 
señala: 

la suprema voluntad de poder, es decir, lo más vivo de toda la vida, 
es representar el pasar como permanente devenir en el eterno retorno 
de lo Mismo y hacerlo así permanente y estable […] Este pensar toma 
al devenir —al que pertenece un constante choque, el sufrimiento— 
en su cobijo, bajo su protección (Heidegger, 2001: 88-89). 

Para Heidegger, la metafísica de Nietzsche la antesala de la época 
organizada por la comprensión tecnológica del ser del ente, época en la 
que del ser no queda nada, y el ente es experimentado exclusivamente 
como un recurso disponible para ser consumido por la movilización total 
de todas las existencias, la que está determinada esencialmente por la 
lógica de la producción de la producción, el principio del rendimiento 
y la cibernética—, en tanto esta hace calculable todo lo que es  —lo que 
augura la devastación total de la tierra. Es a este estado planetario a lo que 
Heidegger va a denominar, primero, Machenschaft y, a partir en los años 
cuarenta, Gestell, en tanto época de la metafísica consumada24. 

Ahora, si bien no puedo aquí entrar en mayores detalles respecto a la 
interpretación heideggeriana sobre la esencia de la técnica y el acabamiento 
de la metafísica, creo necesario, para el desarrollo de mis argumentos, 
apuntar un par de cosas a propósito del lugar privilegiado que en ella ocupa 
Nietzsche. Primero, pienso que, si bien la interpretación que desarrolla 
Heidegger de la época de la técnica es hoy insoslayable (la relación que hace 
entre la cibernética y el fin de la filosofía es notable), la lectura que hace de 
Nietzsche pierde de vista muchas cuestiones importantes contenidas en sus 
textos publicados, centrándose casi exclusivamente en la polémica edición 
de La voluntad de poder. Esto lo lleva, por ejemplo, a vincular (no de modo 

24. En este párrafo intento condensar varios textos de Heidegger, además de los textos 
sobre Nietzsche ya citados anteriormente. Sólo por nombrar algunos de los que creo 
más importantes: «La pregunta por la técnica», «Ciencia y meditación» y «Superación de 
la metafísica», contenidos en Conferencias y artículos (Heidegger, 2001), «El final de la 
filosofía y la tarea del pensar”, aparecido en el volumen Tiempo y ser (Heidegger, 2000), 
«La proveniencia del arte y la determinación del pensar», de Experiencias del pensar (1910-
1976) (Heidegger, 2014), «¿Y para qué poetas?», de Caminos de bosque (Heidegger, 2003) 
y Contribuciones a la filosofía (Del acontecimiento) (Heidegger, 2002).



268 Luis Felipe Oyarzun Montes

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

explícito) el carácter experimental de su filosofía con el triunfo del método 
sobre la ciencia, y la nueva relación que con ello se establece con la naturaleza 
(Heidegger, 2014:159), olvidando todo lo que Nietzsche desarrolla en sus 
libros de la llamada «trilogía del espíritu libre» en relación al arte del cultivo 
de sí mismo (Ansell-Pearson y Bamford, 2021). Por ello, y como segunda 
cosa, quizá no sea una exageración infundada señalar que parte importante 
de la interpretación metafísica que hace Heidegger de Nietzsche está 
bastante determinada por la atenta lectura que desarrolla de Ernst Jünger 
a partir de los años treinta, a propósito del trabajador como figura de una 
humanidad que corresponde a las dinámicas de la maquinación industrial 
que se moviliza a sí misma hacia un crecimiento expansivo infinito25. Por 
tanto, como tercer asunto, así como, según Bernard Magnus, el mismo 
Heidegger le confesó a un amigo que, si bien su libro Kant y la metafísica 
no ofrece una interpretación estrictamente kantiana de Kant, sí ofrece una 
muy buena versión de la filosofía heideggeriana, lo mismo puede aplicarse 
a su propia interpretación de Nietzsche, como el mismo Magnus señala: 
puede que no sea el mejor Nietzsche, pero sin duda es un Heidegger 
de primer nivel (Magnus, 1997: xvii). Por eso, y como último asunto, 
adscribo plenamente a las palabras de Reiner Schürmann cuando señala 
que Heidegger habla formalmente de Nietzsche, pero materialmente de la 
tecnología. Es decir, toma el vocabulario de Nietzsche para, quizá, intentar 
conceptualizar una época que ha agotado los conceptos para pensarse a sí 
misma (Schürmann, 2018: 266-270).

Entonces, y si lo visto hasta ahora tiene algún asidero, el pensamiento 
del eterno retorno, al menos en su sentido más íntimo, no puede 
entenderse como una doctrina ni cosmológica, ni metafísica, ni tampoco 
opera como un dispositivo selectivo siguiendo una ley de la evolución de 
corte neodarwinista. Esto no quiere decir que Nietzsche no haya buscado 
comunicar dicha visión de modo cosmológico, de modo científico, o de 
modo metafísico, sin embargo, y si somos fieles al propio pensamiento de 
Nietzsche, dichas doctrinas no logran agotar completamente su sentido. 
Ante todo, debemos tener, como señaló oportunamente Eugen Fink, que 

25. Los apuntes y reflexiones que Heidegger redactó a partir de los años treinta sobre la obra 
de Jünger se encuentran en el volumen titulado Acerca de Ernst Jünger (Heidegger, 2013). 
Los textos de Jünger que muestran de modo más palpable la interpretación heideggeriana 
de Nietzsche como antesala de la maquinación son, a mi juicio, El Trabajador (Jünger, 
1990) y La movilización total (Jünger, 2003). 



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Nietzsche y la afirmación de la vida 269

la enunciación cosmológica del eterno retorno (al menos en sus textos 
publicados) aparece por vez primera en el Zaratustra, pero no es Zaratustra 
quién lo enuncia sino sus animales (Fink, 2000: 115). Esto, para un escritor 
tan preocupado y cuidadoso de su escritura, de sus imágenes, puntuaciones 
y símbolos, no puede ser casualidad. Para Fink, más bien, esto apunta a que 
la enunciación cosmológica y científica del eterno retorno sólo tiene lugar 
al interior del tiempo intramundano, temporalidad en la que viven los 
animales de Zaratustra. Sin embargo, la imagen del círculo enunciado por 
el sabio persa pareciera venir no de una experiencia del tiempo cronológico 
que se enrosca sobre sí mismo sino de la experiencia de un instante que 
desajusta, precisamente, la temporalidad que rige y organiza la vida presa 
de la necesidad causal. 

Por lo mismo, cabe tener siempre en cuenta lo siguiente: como vimos 
en los apartados anteriores, tanto «Dios» como la «Verdad» no pueden 
comprenderse sino como expresiones o, mejor, creaciones filosófico-
poéticas de la voluntad de poder, creaciones en las que laten sus dinámicas 
de fuerza y de afectos, las que afirman o niegan la existencia. En ese 
sentido, si seguimos pensando que, para Nietzsche, el pensamiento del 
eterno retorno refleja la verdadera naturaleza del universo (y todo lo que 
esto conlleva para la vida humana), seguimos atrapados en las lógicas 
metafísicas, que la misma muerte de Dios, es decir, la crisis de la idea de que 
existe un único fundamento o principio fundante que organiza la economía 
de la existencia, hacen hoy increíbles. Esto aplica tanto a la metafísica 
tradicional, como a los postulados positivistas que creen únicamente en 
el mundo de los «hechos», de los datos y de las cantidades. Aquí, quizá, 
está uno de los puntos cruciales: no buscar en Nietzsche una nueva verdad 
metafísica o cosmológica sino más bien ejercicios de pensamiento y de 
vida que buscan rodear una cuestión mucho más decisiva para el porvenir 
de la vida, humana y no-humana: ¿cómo y desde dónde poder cultivar un 
modo de vínculo con el mundo, con los otros y con nosotros mismos, 
afirmativo y no represivo con todo aquello que hasta ahora la metafísica 
ha odiado: lo humano, lo animal, lo material, los sentidos, la razón, la 
felicidad, la belleza, la apariencia, el cambio, el devenir, la muerte, el deseo 
y el anhelo mismo? (Nietzsche, 1996: 185-186). Si tenemos en cuenta eso, 
las doctrinas cosmológicas, metafísicas, científicas o selectivas adquieren 
otra impronta, otra fuerza, otro sentido. Así podemos cuidarnos de hacer 



270 Luis Felipe Oyarzun Montes

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

de Nietzsche lo que él mismo renegaba: un profeta, alguien que hace de su 
propia doctrina expresión de una nueva veracidad (Ross, 1994: 11).

IV. El pensamiento del eterno retorno como 
afirmación de la pluralidad

Como hemos visto, la doctrina cosmológica es, de alguna manera, la 
consecuencia necesaria del despliegue de la voluntad de verdad a todo precio, 
la que termina por concluir que la creencia en Dios es un despropósito. 
Sin embargo, tampoco podemos estar claros que el eterno retorno sea una 
doctrina física (o metafísica) que dé cuenta de la naturaleza verdadera de un 
universo ahora sin Dios, dado que una de las consecuencias más radicales 
de la voluntad de verdad ha sido que el valor de la verdad ha sido puesto 
también en duda. Como el mismo Nietzsche señala en Más allá del bien y 
del mal: «también la física no es más que una interpretación y un arreglo 
del mundo (¡según nosotros!, dicho sea de paso), y no una aclaración del 
mundo (Nietzsche, 1990: 35). En el momento en el que la creencia en 
Dios se torna increíble, es la misma voluntad de verdad la que requiere de 
una crítica: «el valor de la verdad debe ser puesto en entredicho alguna vez, de 
forma experimental» (Nietzsche, 1996: 175). Con ello, no sólo la voluntad 
de verdad necesita de una nueva justificación; también la vida misma se 
convierte, otra vez, en un problema (Nietzsche, 1999: 5).

Por lo mismo, la doctrina del eterno retorno es, a lo menos, 
contradictoria en sus postulados y enunciados. Como señala Safranski, 
pareciera que Nietzsche buscase describir el mundo tal cual es, afirmando 
al mismo tiempo que los conocimientos son creaciones poéticas; pretende 
ofrecer un nuevo imperativo categórico cuando él mismo ha sido uno 
de los más agudos críticos de todo «tú debes» universal; o le quiere dar 
dignidad metafísica intentando presentar esta nueva verdad en el escenario 
no-metafísico de las ciencias naturales, de las que quiere evitar al mismo 
tiempo su puro inmanentismo, pues esta imposibilita toda pregunta 
metafísica (Safranski, 2009: 248). ¿Cómo salir de este embrollo? Con las 
palabras del mismo Nietzsche. 

Como se recordará, en Ecce homo él nos describe el pensamiento del 
eterno retorno no como una doctrina positiva generada a través de un 
proceso lineal y reflexivo sino, más bien, como una inspiración. De pronto 
un pensamiento surge y se encarna, un pensamiento que expresa «fuerzas 



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Nietzsche y la afirmación de la vida 271

poderosísimas» que se dejan ver, se dejan oír, fuerzas que conmueven 
y trastornan en lo más profundo: «se oye, no se busca; se toma, no se 
pregunta quién es el que da; como un rayo refulge un pensamiento, con 
necesidad, sin vacilación en la forma – yo no he tenido nunca que elegir» 
(Nietzsche, 2003: 107). Y más adelante señala una cuestión clave: 

Todo acontece de manera sumamente involuntaria, pero como 
en una tempestad de sentimiento de libertad, de incondicionalidad, 
de poder, de divinidad…La involuntariedad de la imagen, lo que 
es símbolo, todo se ofrece como la expresión más cercana, más 
exacta, más sencilla. Parece en realidad, para recordar una frase de 
Zaratustra, como si las cosas mismas se acercasen y se ofreciesen para 
símbolo (Nietzsche, 2003: 108).

Lo importante, al parecer, no es en primera instancia el contenido del 
pensamiento sino esa fuerza poderosísima, las «relaciones rítmicas que 
abarcan amplios espacios de formas» (Nietzsche, 2003: 108), eso otro 
vibrante que se encarna en la plasticidad de imágenes y símbolos que, sin 
embargo, no clausuran ni cierran su latido en definiciones o explicaciones 
finales o absolutas, como sería aquella que dice: A=A. Es un pensamiento 
que adviene de improviso, y que el pensador busca descifrar a partir de 
los recursos que tiene más a mano. No es, por lo mismo, consecuencia 
de una reflexión analítica, pues, señala Nietzsche en Más allá del bien y 
del mal, lo que muestra precisamente es que no es el sujeto la causa del 
pensamiento, sino que es, más bien, al contrario: es ello quién piensa 
(Nietzsche, 1990: 38). Es como si, como afirma Jaspers, dicho pensamiento 
viniese de una experiencia directa del ser (Jaspers, 1963: 500), es decir, un 
pensamiento que, por esencia, es indeterminado y que trasciende todas las 
formas y contenidos concretos a través de los cuáles, en su momento, se 
creía haber alcanzado una comprensión definitiva de la existencia. Es un 
pensamiento que, como señala ahora Deleuze, pone en marcha un proceso 
en el que se cuece una manera diferente de sentir, una nueva sensibilidad 
(Deleuze, 1998: 93), reconociendo en el pensamiento su carácter creativo 
y generativo. 

El pensamiento del eterno retorno no describe, por lo mismo, la 
realidad del universo ni propone una nueva metafísica ni doctrina 
selectiva universal, sino que puede comprenderse como una suerte de 



272 Luis Felipe Oyarzun Montes

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

poética filosófica afirmativa tantea nuevas constelaciones de imágenes y 
símbolos en las que inscribir, tejer e imaginar —en el momento en el que 
se desmoronan los grandes valores metafísicos— otros modos de ser y estar 
en el mundo. El eterno retorno, entonces, «ni descubre ni esconde, sólo 
insinúa», para decirlo con las palabras de Heráclito (Colli, 2010: 19).

Atendamos ahora a la primera enunciación del eterno retorno en sus 
textos publicados, la que aparece en el aforismo 341 de La ciencia jovial 
titulado «El mayor centro de gravedad» (Nietzsche, 1999: 200). El sólo 
título hace manifiesto el enfrentamiento que tiene lugar entre este modo 
de pensamiento y la metafísica, la que sitúa el centro de gravedad en el 
«más allá», en la nada (Nietzsche, 2004a: 82). No puedo reproducir el 
aforismo completo, pero basta recordar la interpelación que allí nos viene, 
de golpe: ¿esta vida, así como hoy tú la vives, la afirmarías a tal nivel de 
querer su eterno retorno, con todos sus dolores y alegrías, penurias y 
sobreabundancias? ¿O más bien lo contrario? Sin especificar ningún modo 
de respuesta correcta, por tanto, ningún sistema moral absoluto que nos 
señale qué decir y, sobre todo, qué hacer, este aforismo nos abre hacia una 
exigencia que roza la locura, pues nadie puede responder a tal pregunta 
por mí. El centro de gravedad es situado de lleno en la vida misma, no en 
una vida absoluta y totalmente abarcable por el conocimiento sino en su 
manifestación irreductiblemente plural, la que resplandece como un rayo, 
como una decisión, como un instante singular e irrepetible. 

El aforismo está escrito como una interpelación personal, en que 
nos enfrentamos con un signo de interrogación al que no podemos ser 
indiferentes. El aforismo nos habla, a ti y a mí, y el modo como nos habla, 
el sentido de sus palabras siempre va a diferir de todo marco normativo 
que pretenda una legitimidad universal. El aforismo es un decir que nos 
singulariza y diferencia de golpe. Una doctrina que no dice otra cosa que 
lo que cada uno pueda escuchar. Una doctrina que nos compromete con 
nosotros mismos y nuestro modo de relacionarnos con los otros y con el 
mundo. Por eso, lo paradójico de esta doctrina es que, al exigirnos vivir como 
si esta vida fuera a retornar eternamente, justamente a lo que nos lleva es a 
romper la cadena del tiempo de lo Mismo haciendo emerger lo discontinuo 
y diferente (Cragnolini, 2000: 54). ¿Por qué? Pues al desafiarnos a aceptar 
o, mejor, a amar el eterno retorno de todas las cosas, y a reconocer que las 
cosas que han sucedido, están sucediendo y están por suceder no deberían 



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Nietzsche y la afirmación de la vida 273

ser de otro modo que como han sido, están siendo y serán, esto quiere 
decir, al mismo tiempo, que no deben tampoco seguir siendo del modo 
cómo están siendo. Una pregunta emerge de esa grieta abierta en el tejido 
del círculo de lo mismo, y que no tiene respuesta final ni definitiva: si las 
cosas no deberían ser ni distintas a como son ni tal como son, entonces, 
cómo quieres tú que sean. Dicho de otro modo, ¿cómo quieres vivir de 
modo que afirmes el retorno de este instante eternamente? Por esta razón, y 
volviendo a lo que señalaba Jaspers, este pensamiento, lejos de determinar 
absolutamente el curso de mundo, lo que hace justamente es inscribir lo 
indeterminado en lo determinado, lo eterno y abierto en el círculo cerrado 
del gran año del devenir.

Nietzsche, por lo mismo, no busca una nueva teoría, no se queda sólo 
en el ámbito del conocimiento, sino que quiere, sobre todo, cultivar o 
explorar modos en los que florezca una nueva praxis vital. El camino no está 
previamente trazado para ello, pues, como señala en La genealogía, hasta 
ahora la humanidad sólo se ha orientado a partir del ideal ascético, el que, 
pese a que ya no carga con esa impronta redentora, sigue operando con una 
inercia que agudiza la desesperanza y la impotencia, incluso en la voluntad 
de verdad propia de la ciencia moderna (Nietzsche, 1996: 184). Desde 
este hecho se puede entender por qué el mismo Nietzsche comprendió su 
camino de pensamiento como un experimento, como una serie de ensayos 
y tentativas de pensamiento que buscan no otra cosa que ensayar qué 
significaría vivir tensados por un ideal diferente a todo lo que la metafísica 
ha soñado y anhelado hasta hora. Así, si en Humano, demasiado humano 
emprende la tarea de renunciar a las «primeras y últimas cosas de la 
metafísica», para concebir lo que podría significar una filosofía del mañana 
(Nietzsche, 2014: 271), ya desde Aurora nos invita a hacer de nuestro propio 
cuerpo un espacio de experimentos para ensayar otros modos de vida y 
sociedad, otros modos de valorar el para qué vivir, cultivando una virtud 
de la modestia como antídoto contra al fanatismo metafísico (Nietzsche, 
2014: 671). Con el pensamiento del eterno retorno, central en La ciencia 
jovial, Nietzsche tantea modos de abrir sendas que resquebrajen los valores 
metafísicos aún imperante para dirigirnos hacia la manifestación plural 
y fragmentaria de los devenires singulares, fragmentando el gran círculo 
del devenir hacia nuevos campos de lo posible. Por eso, esa interpelación 
que brota de los pliegues mismos de la vida nos llama a una decisión, a un 



274 Luis Felipe Oyarzun Montes

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

romper con aquellas inercias que obligan —casi sin obligar— a vivir una 
vida anónima: verdadero llamado que queda expresado notablemente en 
el capítulo del Zaratustra «De la visión y el enigma», cuando este le grita al 
enano, espíritu de la pesadez, de la gravedad y de la necesidad: «¡tú o yo!» 
(Nietzsche, 1972: 225). Esta doctrina no nos dice nada, no nos enseña 
el camino, sino que nos dice a rostro descubierto «que el camino  —en 
efecto— no existe» (Nietzsche, 1972: 272). Por eso, es un pensamiento 
liberador, un pensamiento que enseña que la vida no es ni obligación, ni 
una fatalidad, ni un engaño, sino un experimento, un tanteo, una pista de 
baile para aprender a «reír y vivir bien» (Nietzsche, 1999: 186-187). 

Por todo esto, y como ha insistido Miguel Morey, ni los contenidos 
cosmológicos, éticos o metafísicos, si bien contribuyen a su comunicabilidad, 
pueden congelar el significado del eterno retorno, es decir, su sentido 
latente e inagotable, pues dicha doctrina no es otra cosa que una 

invitación a una cierta experiencia en la que pensamiento y vida 
se confunden (…): nada se afirma aquí; simplemente se nos cuenta 
algo y se nos dirigen algunas preguntas destinadas a que nos demos 
cuenta de cómo nos contamos lo que para nosotros cuenta. No 
hay posibilidad ninguna de precipitado doctrinal, y en cambio el 
pensamiento está en obra (…) No es el discurso quien manda sino la 
experiencia (Morey, 2018: 263). 

Tiene, como hemos visto, un profundo sentido existencial y ético, en 
el que la vocación roza lo radicalmente singular que late en cada forma 
de vida, por lo que no puede operar como un dispositivo selectivo que 
dividiera a la humanidad en dos, como afirma Drochon (2016: 114). 
Es, más bien, una anti-doctrina, es el pensamiento anti dogmático por 
excelencia. Pero también tiene una ambición digamos, histórica: responde 
a un proyecto filosófico que busca superar las consecuencias negativas de la 
muerte de Dios y del nihilismo reactivo y pasivo, desplegando para ello una 
perspectiva afirmativa que permita cultivar otras constelaciones de valores 
que den sentido y consistencia a un modo de existencia post-metafísico. Es 
decir, en esta visión que quiere ser comunicada, lo que se plantea, a aquel 
que la escucha de a de veras, es una posibilidad de transformación existencial 
advenida no intelectualmente sino en las texturas de la sensibilidad, en 



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Nietzsche y la afirmación de la vida 275

las imágenes que, rociadas por el fragor de la vida viva, tiemblan otras 
posibilidades de pensar y de valorar lo que significa existir. 

El capítulo de la tercera parte del Zaratustra «La segunda canción del 
baile» (1972: 313) señala las honduras a las que nos conduce el pensamiento 
más abismal, aquel que resquebraja todo fundamento totalizador. Allí se 
nos dice que el mundo es más profundo de lo que el día ha pensado, 
vale decir, más profundo de lo que el conocimiento —como luminosidad 
del ser— puede dar cuenta. La profundidad del mundo se tensa en la 
relación entre dolor y alegría26. El dolor aparece relacionado al desgarro 
inevitable del tiempo que fragmenta y disuelve, y por eso quiere que 
esta vida pase lo antes posible, siguiendo la sabiduría terrible de Sileno 
(Nietzsche, 2004b: 55). Pero la alegría, que es aún más profunda que el 
dolor, anhela la eternidad, que «esta vida, así como la vives ahora y las 
has vivido» (Nietzsche, 1999: 200), la volvamos a experimentar una y 
otra vez, sin otro «para qué» y «hacia dónde» que este vivir gratuito, más 
allá de toda ley de compensación y castigo. Por eso, quizá, Zaratustra no 
puede mostrarnos esta doctrina sino cantando, bailando, riendo, pues todo 
conocimiento se tiene que desgranar necesariamente en explicaciones que 
muestren la relación entre esto y esto otro, en una trama de causalidades. 
El eterno retorno, esta exigencia que sitúa el centro de gravedad en la 
pluralidad bullente de la vida, en su instante de florecimiento fecundo, de 
generación y creación, hace de la eternidad no la clausura de lo mismo sino 
la repetición de la singularidad, que adquiere así una dimensión infinita 
(Ansell-Pearson: 2005: 18). 

La eternidad, como suprema alegría, rompe con la continuidad circular 
del tiempo, abriendo la posibilidad de que lo otro altere a lo mismo, 
intensificando el crecimiento de la vida como diferencia. El pensamiento del 
retorno es, así, el pensamiento de lo múltiple. La eternidad es, en Nietzsche, 
pluralidad. Por eso, desde un pensamiento nacido de la preponderancia 
del placer y de la alegría generadora, la vida no se vive como obligación 

26. Es interesante notar que Walter Kauffman traduce la mayor parte de las veces «lust» 
no por placer (pleasure) como se suele hacer comúnmente, sino por «joy», es decir, por 
alegría. Esto lleva a Reginster a afirmar que en Nietzsche existiría una diferencia entre el 
placer y la alegría. Si bien la alegría es una modalidad de placer, señala, podemos derivar el 
placer —no la alegría— de las experiencias que nos dejan algo aún por desear. La alegría, 
en cambio, nace de una experiencia perfecta, en la que nada ajeno se desea más que la 
afirmación eterna del instante (Reginster, 2006: 224). 



276 Luis Felipe Oyarzun Montes

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

ni destino, sino como experimento, como riesgo, como decisión, como 
contradicción y superación de contradicciones. Por eso, si la metafísica ha 
sido un modo de pensar y valorar la existencia que ha puesto el centro el 
dolor y la muerte, podemos afirmar, entonces, que con el pensamiento del 
eterno retorno Nietzsche quiere abrir un campo inédito para cultivar un 
pensamiento no sobre la vida, sino, más bien, de la vida (Díaz, 2016: 109).

Por esta razón, lo que Nietzsche nos quiere decir con su título Más allá del 
bien y del mal, no tiene que ver con un llamado a desplegar un pensamiento 
frío, calculador, distante y desinteresado, sino todo lo contrario. Lo que 
justamente nos dice es que no existe un criterio suprasensible que logre 
separar y definir lo bueno de lo malvado, lo verdadero de lo falso, sino 
que nuestro lugar es el lugar de la paradoja. Y, por lo mismo, que somos el 
testimonio vivo de que nada nos es indiferente e impersonal, que siempre, 
queramos o no, estamos comprometidos en lo que hacemos, decimos y 
dejamos de hacer. Lo mismo en lo referido al pathos de la distancia. Este, 
pathos filosófico por excelencia, es el ejercicio permanente de mantener la 
grieta abierta, ejercicio que deja entrar lo intempestivo en un tiempo actual 
que busca a toda costa cerrarse a sí mismo en la inmanencia indiferente del 
ser. Mantener el horizonte abierto, ampliar siempre nuestras perspectivas, 
mirar desde infinitos ángulos, afrontar el riesgo, el experimento, son parte 
de las palabras que nos hablan desde una lejanía que opera al interior de 
todo lo próximo. 

Al final de Más allá del bien y del mal Nietzsche describe, poéticamente, 
lo que tiene lugar cuando dicho pensamiento se transforma en nuestro 
centro de gravedad. Al contacto con dicho pensamiento dionisiaco, 

todo el mundo sale más rico, no agraciado y sorprendido, no 
beneficiado y oprimido por un bien ajeno, sino más rico de sí 
mismo, más nuevo que antes, removido, oreado y sonsacado por 
un viento tibio, tal vez más inseguro, más delicado, más frágil, más 
quebradizo, pero lleno de esperanzas que aún no tienen nombre, 
lleno de nueva voluntad y nuevo fluir, lleno de nueva contravoluntad 
y nuevo refluir (Nietzsche, 1990: 252). 

Pues, quizá, lo que nos enseña esta doctrina sin contenido, es que el poder 
no se juega en la dominación, en la capacidad de definir, en la capacidad 
de desentrañar todos los misterios de la existencia, sino que tiene que ver 



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Nietzsche y la afirmación de la vida 277

con «poder sostenerse sobre cuerdas flojas y débiles posibilidades, y a bailar 
incluso al borde de abismos» (Nietzsche, 1999: 211). ¿Pero, no es esto la 
desgarrada situación humana? ¿No es lo sobrehumano aquella modestia 
que es capaz de reír y amar sin tener necesidad de dogmas que fundamenten 
externamente los pliegues sinuosos de la vida? (Ávila, 2006: 84) ¿No es lo 
sobrehumano un modo de vida que acoge de modo afirmativo y creativo lo 
finito y vulnerable de toda existencia, humana y no humana? 27.

Referencias bibliográficas:

Ansell-Pearson, K. (2005). «The Eternal Return of the Overhuman: 
The Weightiest Knowledge and the Abyss of Light». Journal of Nietzsche 
Studies, No 30, pp. 1-21. 

Ansell-Pearson, K. (2018). Nietzsche’s Search for Philosophy. On the 
Middle Writings. UK: Bloomsbury Academic.

Ansell-Pearson, K y Bamford, R. (2021). Nietzsche´s Dawn. Philosophy, 
Ethics and the Passion of Knowledge. USA: Wiley Blackwell.

Ávila, R. (2006). «Una forma divina de pensar. Nietzsche y el problema 
de la nada». Convivium, Nro 19, pp. 65-84.

27. Con esto se abre una de las discusiones más potentes y actuales del legado de Nietzsche al 
pensamiento contemporáneo, a saber: su relación con lo que se denomina transhumanismo 
como superación de lo humano. Como se puede observar de mi planteamiento, pienso que en 
Nietzsche más que encontrar las claves filosóficas de un sobre pasamiento de nuestra condición 
corporal y finita se da un giro hacia lo que podríamos denominar nuestra condición concreta 
o vulnerable, o como lo nombra Morey, ese resto incorregible que acompaña nuestra vida, 
como la vejez, la muerte o el dolor (Morey, 2018: 108-109). Gran parte de su crítica a la 
metafísica y a la modernidad se centran en la interpretación errada y fanática que ambas hacen 
del lugar del ser humano en el orden del mundo, lo que lo lleva a ensayar un nuevo modo 
de pensar que lo vuelve a situar en su dimensión animal. Como recientemente me ha hecho 
ver mi amigo Ignacio Aguirre, podemos encontrar huellas de lo que el mismo Nietzsche 
denomina virtud de la modestia junto a una crítica al fanatismo, desde Humano, demasiado 
humano. Esta idea es desarrollada ampliamente en uno de los últimos libros de Ansell-Pearson 
(2018), centrado en los textos nietzscheanos del periodo medio: Ansell-Pearson, K (2018): 
Nietzsche’s Search for Philosophy. On the Middle Writings. UK: Bloomsbury Academic. Para el 
debate transhumanista de Nietzsche se puede consultar, por ejemplo, Tuncel, Y (ed). (2017): 
Nietzsche and Transhumanism. Precursor or Enemy?. UK: 2017.



278 Luis Felipe Oyarzun Montes

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Beiner, R. Dangerous Minds. (2018). Nietzsche, Heidegger, and the 
Return of the Far Right. Usa: University of Pennsylvania Press.

Blanchot, M. (2012). «Nietzsche y la escritura de lo fragmentario», 
Instantes y azares. Escrituras nietzscheanas, Año XII, Nro 11, pp. 28-51. 

Clark, M. (1990). Nietzsche on Truth and Philosophy. USA: Cambridge 
University Press. 

Clark, M. y Dudrick, D. (2012). The Soul of Nietzsche’s Beyond Good 
and Evil. New York: Cambridge University Press.

Colli, G. (2010). La sabiduría griega III. Heráclito. Madrid: Trotta.
Colli, G. (2011). Filósofos sobrehumanos. Barcelona: Siruela.
Cragnolini, M. (2000). «De Bactriana y las orillas del Urmi A la 

montaña y el ocaso. A modo de introducción a la lectura de Así habló 
Zaratustra», Revista de filosofía, vol. 55, pp. 39-56. 

Creasy, K. (2020). The Problem of Affective Nihilism in Nietzsche. 
Thinking Differently, Feeling Differently. USA: Palgrave Macmillan.

Cristi, R. (2018). «Nietzsche y el aristocratismo de Teognis», en Cristi, 
R y Velásquez, O. Nietzsche y el aristocratismo de Teognis. Edición crítica 
bilingüe del De Theognide Megarensi de Nietzsche, Santiago de Chile: LOM. 

Díaz, A. (2016). «Eterno retorno de lo mismo, vida y muerte», en 
Rivero, P (coord.). Nietzsche: el desafío del pensamiento. México: FCE.

D´lorio, P. (2016). El viaje de Nietzsche a Sorrento. Una travesía crucial 
hacia el espíritu libre. Barcelona: Gedisa.

Drochon, H. (2016). Nietzsche´s Great Politics. USA: Princeton 
University Press.

Ferraris, M. (2000). Nietzsche y el nihilismo. Madrid: Akal.
Ferraris, M (2012). Manifiesto del nuevo realismo. Santiago de Chile: 

Ariadna ediciones.
Ferraris, M. (2017). Posverdad y otros enigmas, Madrid: Alianza.
Fink, E. (2000): La filosofía de Nietzsche. Madrid: Alianza.
Fisher, M. (2016). Realismo capitalista. ¿No hay alternativas? Buenos 

Aires: Caja Negra.
Foucault, M. (2018). La hermenéutica del sujeto. Curso del Collège de 

France (1981-1982).  México: FCE. 
Gooding-Williams, R. (2001): Zarathustra´s Dionysian Modernism. 

California: Stanford University Press. 



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Nietzsche y la afirmación de la vida 279

Hanza, K. (2000). «Distinciones en torno a la facultad de distinguir. 
El gusto en la obra intermedia de Nietzsche», Revista de filosofía, vol. 55, 
pp. 81-94.

Heidegger, M. (2000). Tiempo y ser. Barcelona: Tecnos.
Heidegger, M. (2001). Conferencias y artículos. Barcelona: Serbal.
Heidegger, M. (2002a). Nietzsche I. Barcelona: Ediciones Destino.
Heidegger, M. (2002b). Nietzsche II. Barcelona: Ediciones Destino
Heidegger, M. (2002c). Contribuciones a la filosofía (Del acontecimiento). 

Santiago de Chile: RIL.
Heidegger, M. (2003). Caminos de bosque. Madrid: Alianza.
Heidegger, M. (2013). Acerca de Ernst Jünger. Buenos Aires: El hilo 

de Ariadna.
Heidegger, M. (2014). Experiencias del pensar (1910-1976). Madrid: Abada.
Jameson, F. (1994): The Seeds of Time. USA: Columbia University Press.
Jaspers, K. (1963). Nietzsche. Introducción a la comprensión de su filosofar. 

Buenos Aires: Sudamericana.
Jünger, E. (1990): El trabajador. Dominio y figura. Barcelona: Tusquets.
Jünger, E. (1995): Sobre el dolor seguido de La Movilización total y Fuego 

y movimiento. Barcelona: Tusquets.
Lampert, L. (1986): Nietzsche´s Teaching. An Interpretation of Thus 

Spoke Zarathustra. USA: Yale University Press.
Lampert, L. (1993). Nietzsche and Modern Times: A Study of Bacon, 

Descartes and Nietzsche. USA: Yale University Press. 
Lampert, L. (2001). Nietzsche´s Task. An Interpretation of Beyond Good 

and Evil. USA: Yale University Press.
Lemm, V. (2010): La filosofía animal de Nietzsche. Santiago de Chile: 

Ediciones UDP.
Löwith, K. (1997). Nietzsche’s Philosophy of the Eternal Recurrence of the 

Same. USA: University of California Press.
Lukács, G. (1968). El asalto a la razón. La trayectoria del irracionalismo 

desde Schelling hasta Hitler. Barcelona: Ediciones Grijalbo.
Magnus, B. (1997). «Foreword to the English Translation», en Löwith, 

K. Nietzsche’s Philosophy of the Eternal Recurrence of the Same. USA: 
University of California Press.

Magnus, B. (1978). Nietzsche´s Existencial Imperative. USA: Indiana 
University Press. 



280 Luis Felipe Oyarzun Montes

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Mèlich, J-C. (2000). Filosofía de la finitud. Barcelona: Herder.
Mèlich, JC. (2010). Ética de la compasión. Barcelona: Herder.
Montinari, M. (2003). Lo que dijo Nietzsche. Barcelona: Salamandra.
Morey, M. (1990). Psiquemáquinas. Barcelona: Montesinos.
Morey, M. (2018). Vidas de Nietzsche. Madrid: Alianza.
Niemeyer, C (Ed.). (2012). Diccionario Nietzsche. Conceptos, obras, 

influencias y lugares. Madrid: Biblioteca Nueva.
Nietzsche, F. (1972): Así habló Zaratustra. Madrid: Alianza.
Nietzsche, F. (1990): Más allá del bien y del mal. Madrid: Alianza.
Nietzsche, F. (1996): La genealogía de la moral. Madrid: Alianza.
Nietzsche, F. (1999): La ciencia jovial. Venezuela: Monte Ávila.
Nietzsche, F. (2000): Aurora. Madrid: Biblioteca Nueva.
Nietzsche, F. (2001): Humano, demasiado humano. Madrid: Akal.
Nietzsche, F.  (2003): Ecce Homo. Madrid: Alianza.
Nietzsche, F. (2004a): El anticristo. Madrid: Alianza.
Nietzsche, F. (2004b): El nacimiento de la tragedia. Madrid: Alianza.
Nietzsche, F. (2008a): Fragmentos póstumos II. Madrid: Tecnos.
Nietzsche, F. (2008b): Fragmentos póstumos IV. Madrid: Tecnos.
Nietzsche, F. (2010b): Fragmentos póstumos III. Madrid: Tecnos.
Nietzsche, F. (2012a). Correspondencia V. Enero 1885-Octubre 1887. 

Madrid: Trotta.
Nietzsche, F. (2012b). Correspondencia IV. Enero 1880-Diciembre 1884. 

Madrid: Trotta.
Nietzsche, F. (2014). Obras completas. Volumen III. Obras de madurez 

I. Madrid: Tecnos.
Nietzsche, F. (2018). Verdad y mentira. Valparaíso: Universidad de Valparaíso.
Reginster, B. (2008). The Affirmation of Life. Nietzsche on Overcoming 

Nihilism. USA: Harvard University Press.
Richardson, J. (1996). Nietzsche´s System. New York: Oxford 

University Press.
Richardson, J. (2004). Nietzsche´s New Darwinism. New York: Oxford 

University Press.
Ross, W. Friedrich Nietzsche. El águila angustiada. Barcelona: Paidós.
Safranski, R. (2009). Nietzsche. Biografía de su pensamiento. Barcelona: 

Tusquets.



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Nietzsche y la afirmación de la vida 281

Schopenhauer, A. (2022). El mundo como voluntad y representación I. 
Madrid: Alianza.

Schürmann, R. (2017).  El principio de anarquía. Heidegger y la cuestión 
del actuar. Madrid: Arena.

Tuncel, Y (ed). (2017). Nietzsche and Transhumanism. Precursor or 
Enemy? UK: 2017.

Luis Felipe Oyarzun Montes: Doctor en Filosofía por la Universidad 
de Barcelona, Máster en Filosofía por la Universidad de Chile y Licenciado 
en Historia por la misma Universidad. Profesor de la Universitat Oberta de 
Catalunya y de la Universidad de Barcelona.

Líneas de investigación: Mis líneas de investigación abarcan las ontologías 
críticas del presente, el problema del nihilismo contemporáneo, la filosofía 
de la educación y la cuestión de la época de la técnica. 

Publicaciones recientes:
 – «La guerra por nuestra atención nuevas hegemonías y formas de resistencia 

en la época de la gran regresión», Astrolabio, Vol. 1, Num. 29, 2024.
– «Interioridad y expresión en el pensamiento de Giorgio Colli: hacia el 

cultivo de una razón sana», Agora,Vol.   43 Núm. 2, 2024. 
– «Bernard Stiegler, la crisis de la imaginación y la tecnicidad 

originaria:cómo bifurcar el futuro», Astrolabio, Num 28, 2004.



 


