Nietzsche y la afirmacion de la vida

Nietzsche and the affirmation of life

RESUMEN

Me propongo desarrollar una
lectura de lo que estaria implicado
pensamiento  del
retorno desde el horizonte de la
afirmacion de la vida. A partir de
aqui podemos leer esta «doctrina»

de un modo que, si bien no niega

en el eterno

su lectura cosmolégica o selectiva,
de algin modo la excede. Para ello
examinaré lo que se juega en la
muerte de Dios y su vinculo con
la verdad metafisica, para pasar a
la idea de cémo es el espiritu de la
venganza lo que opera en la voluntad
de verdad, y como su redencién da
pie al eterno retorno. Finalmente

Nl
S
(ol
BRI
CLARIDADES
REVISTA DE FILOSOHA

ISSN 1889-6855 * ISSN-E 19893787

Luis FeLipE OvARZUN MONTES
Universidad de Barcelona (Espana)

Fecha de envio: 21/03/2023
Fecha de aceptacién: 26/01/2024

DOI: 10.24310/crf.17.1.2025.16639

interpreto la idea del retorno,
primero en su sentido cosmolégico
(nihilista) luego como afirmador de
la pluralidad inagotable de lo vivo.

PALABRAS CLAVES

Eterno retorno; muerte de Dios;
espiritu de la venganza; voluntad de
verdad, nihilismo.

ABSTRACT

My intention is to develop a reading
of what would be implied in the
thought of the eternal return from
the horizon of the affirmation of life.

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025), pp. 237-281.
ISSN: 1889-6855 ISSN-e: 1989-3787 DL.: PM 1131-2009
Asociacién para la promocién de la Filosoffa y la Cultura en Mdlaga (FICUM)



238

From here we can read this «doctrine»
in a way that, although it does not
deny its cosmological or selective
reading, somehow exceeds it. For this
endeavor, I will examine what is at
stake in the death of God and its link
with metaphysical truth, to move on
to the idea of how the spirit of revenge
is what operates in the will of truth,
and how its redemption gives rise to

Luis FeLipE OvARZUN MONTES

the eternal return. Finally, I attempt an
interpretation of the idea of return, first
in its cosmological (nihilistic) sense,
then as affirming the inexhaustible
plurality of the living.

KEYWORDS

Eternal return; Death of God; Spirit
of Revenge; Will to Truth; Nihilism.

iGrabemos en nuestras vidas la imagen de la eternidad!

Este pensamiento contiene mds que todas las religiones

que desprecian la vida por ser algo pasajero y que

ensefaron a poner la mirada en o7z vida, indeterminada

(Nietzsche).

INTRODUCCION
T o que desarrollaré a continuacién es una tentativa de lectura
| del pensamiento del eterno retorno, teniendo como eje lo que

—pienso —es la tarea articuladora de la filosofia de Nietzsche:

la superacién del nihilismo en el horizonte de la afirmacién de la vida.

Mi hipétesis es que lo que se juega en este pensamiento no tiene que
ver principalmente con algiin contenido sino con un instante supremo
de intensificacién y elevacién de la existencia. El eterno retorno seria,

asi, un anti-dogmatismo por excelencia, pues en él sélo puede acontecer
una respuesta y decisién radicalmente singulares (Cragnolini, 2000: 55).
Con ¢l no se afirma otra cosa que la pluralidad de la vida en su propio e

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



Nietzsche y la afirmacion de la vida 239

irreductible acontecer'. Dicho de otro modo, el pensamiento del retorno es
un pensamiento experimental® al que la humanidad se ve desafiada como
resultado del agotamiento de las propias 16gicas de la metafisica en tanto
historia de la verdad®.

Para dar cuenta del eterno retorno tenemos que analizar aquello
que tiene lugar con la muerte de Dios. Este acontecimiento no implica
primeramente un movimiento de liberacién de la vida humana en vistas
de su plena autorrealizacién, mds bien todo lo contrario. Dios, o si se
prefiere, un modo de vida y pensamiento que se orientan a partir de un
principio rector que obra mds alld de la vida en devenir, si bien expresa
una voluntad de rechazo y negacién de las fuentes de lo vivo (Nietzsche,
1996: 137), paradéjicamente ha sido aquello que ha sostenido hasta ahora
la dramdtica de la existencia, su sentido y su meta. La desaparicién de este
principio trae a las puertas de occidente el mds inquietante de todos los
huéspedes: el nihilismo (Nietzsche, 2008b: 114) La humanidad no sélo
contempla horrorizada que sus valores rectores se desploman, sino que
se ve sobrecogida por un sentimiento que todo lo que se ha hecho hasta
ahora ha sido en vano, y que, por lo mismo, todo lo que podria hacerse
ya no vale la pena. Por ello, la experiencia del nihilismo no se articula
s6lo desde la desorientacién, sino que, también, desde la desesperaciéon
y de la desesperanza (Reginster, 2008: 33-34): la mayor amenaza que
se cierne sobre occidente es que este ya no sea capaz de crear formas de

1. Como escribe Miguel Morey: «No hay posibilidad ninguna de precipitado doctrinal,
y en cambio el pensamiento estd en obra. Aqui la verdad estd en juego de otro modo que
no tiene nada que ver con el asentir o no, el estar de acuerdo o no, el creer o no creer: no
es el discurso quien manda sino la experiencia» (Morey, 2018: 263).

2. Pienso que la exploracién, el pensar tentativo y experimental es una de las consecuencias
de la muerte de Dios y del pensamiento del retorno. Como sefiala Blanchot, «<semejante
forma marca su rechazo del sistema, su pasién por el inacabamiento, su pertenencia a un
pensamiento que seria el de la Versuch y de los Versucher, y estd ligada a la movilidad de la
busca, al pensamiento viajero (el de un ser humano que piensa caminando y de acuerdo
con la verdad del caminar)» (Blanchot, 2012: 28).

3. Ver, a propésito, el famoso capitulo del Crepiisculo de los idolos «Cémo el mundo
verdadero terminé convirtiéndose en fabula». Heidegger, en el capitulo de su Nietzsche
«La voluntad de poder como arte», analiza este apartado de Nietzsche desde la perspectiva
de la historia de la inversién del platonismo (Heidegger, 2002: 189-198).

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



240 Luis FeLiPE OYARZUN MONTES
vida alternativas (Nietzsche, 1972: 38), como también lo han advertido
pensadores recientes, como Jameson (2000) o Fischer (2009)%.

En vistas de esto, dividiré el ensayo en 3 apartados. El primero estard
referido a la muerte de Dios y su vinculo con la voluntad de verdad. El
segundo desarrollard aquello que se descubre en el trasfondo de ambos, a
saber: el espiritu de la venganza. Y el tercero ahondard en el pensamiento
del eterno retorno, tanto en su dimensién nihilista-destructiva como en su
dimensién creativa y afirmativa’.

I. LA MUERTE DE D10s

En el otofio de 1881 Nietzsche escribié en su cuaderno de notas: «Dios ha
muerto— pero ;quién lo ha matado?» (Nietzsche, 2010: 846). Unos meses
antes, en Sils Maria se le habfa venido un pensamiento que dejé esbozado
en uno de sus mds famosos fragmentos que se conservan en sus cuadernos,
y que lleva por titulo «el retorno de lo igual» (Nietzsche, 2010: 788). Una
primera cosa llama la atencién. ;Es que acaso el pensamiento del eterno
retorno precede a la idea de la muerte de Dios como su condicién de
posibilidad? Si atendemos a los fragmentos que anteceden a la primera

4. Mark Fisher en su libro Realismo capitalista, analiza la impotencia reflexiva y el
hedonismo pesimista que caracterizan nuestra época, época en la que cada vez parece mds
dificil que emerja algo nuevo o diferente, estimuldndose tan sélo la adaptacién exitosa
promovida por los managers. Pero, se pregunta Fisher, «cudnto tiempo puede subsistir
una cultura sizn el aporte de lo nuevo» (Fisher, 2016: 23-24). Asi la catdstrofe de nuestra
época, tal como lo diagnosticé Nietzsche, es nuestra incapacidad para dar a la luz, es
decir, una suerte de esterilidad cultural. Por su parte Jameson en Las semillas del tiempo,
sefiala que esta fatiga de la imaginacién se expresa en que hoy nos es mds fécil imaginar la
destruccién de la tierra que el fin del capitalismo (Jameson, 1994: xii).

5. Si el pensamiento de Nietzsche busca superar el nihilismo o si, mds bien, busca de
algtin modo pensar afirmativamente desde él como horizonte irrebasable en una cuestién
relevante que no podré tocar aqui. Si nihilismo, como propondré al final de este ensayo,
se refiere no principalmente a la Nada sino mds bien a la presencia de una inmanencia
total y clausurada que retorna siempre igual en un circulo temporal infinito, creo que en
un pensamiento de la eternidad como pluralidad y diferencia si se jugarfa una voluntad de
girar el nihilismo en un horizonte de afirmacién de la vida. Quiz4 tendrfa que retomar la
distincién presente en los fragmentos pdstumos entre nihilismo pasivo y nihilismo activo,
distincién utilizada por varias e importantes interpretaciones para abordar esta cuestion
(Mayos, 1998, 25). A propésito de una lectura de la superacion del nihilismo como
afirmacién de la vida en clave metaética, ver Reginster, B (2008): 7he Affirmation of Life.
Nietzsche on Overcoming Nibilism. USA: Hardvard University Press.

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



Nietzsche y la afirmacion de la vida 241

elaboracién del eterno retorno, vemos a Nietzsche diseccionando los
prejuicios y sentimientos morales metafisicos, cristianos y modernos,
a partir incluso de los debates de las ciencias de su tiempo. Nietzsche
trabajaba en aquellos dias en los aforismos de lo que seria la segunda parte
de Aurora, y que luego acabarian convirtiéndose en La ciencia jovial, lo mds
probable debido a la revelacién del Retorno de lo igual.

Si bien la enunciacién explicita de la muerte de Dios aparece en
sus cuadernos unos meses después que la del eterno retorno, ya desde
Humano, demasiado humano observamos que esta idea estd prefigurada.
La busqueda de un modo de pensar y de vivir que no tuviesen necesidad
de consuelos metafisicos, nos habla ya de una creciente desconfianza
en la dimensién suprasensible a la que la vida humana (y él mismo)
habia dedicado sus mds altas esperanzas y sacrificios. Como senala Paolo
D’lorio en El viaje de Nietzsche a Sorrento, el mismo titulo del libro
del 1878 (que, nos dice, debiese ser traducido mds bien como Cosas
humanas, demasiado humanas) nos indica un primer y decisivo paso de
inversién del platonismo, lo que se lee de modo ejemplar en sus dos
primeros aforismos®. Podriamos decir asi, que la muerte de Dios y la
idea del retorno habrian nacido dentro de un mismo horizonte dnimo
y reflexivo. Recordemos el comienzo del Zaratustra, que desde esta
perspectiva biogréfica adquiere una potencia simbdlica importante. Alli
se cuenta que el viejo sabio habria subido hacia diez afios a la montana,
llevando las cenizas de los dioses en los que habia dejado de creer. Si
el primer libro del Zaratustra fue publicado el 1883, los diez anos que
preceden al ascenso del sabio coincide con la publicacién de la primera
de sus Intempestivas. Pero, si tenemos en cuenta que la primera aparicién
de esta narracion cierra la primera edicién de La ciencia jovial (1882),
coincide con la publicacién de E/ nacimiento. Es decir, en uno y otro
caso, podemos trazar el camino de pensamiento de Nietzsche marcado
por su renuncia radical a todo aquello que no sintonice con la pasién del
conocimiento o de la honestidad, la que dej6 expresada en las siguientes
palabras dirigidas a Malwida von Meysenbug en 1880: «Ningtin dolor ha

6. Esta propuesta de D’lorio es un reforzamiento de lo que ya habfa sefalado Charles
Andler en Nietzsche, sa vie et sa pensé. La maturité de Nietzsche (1928). Para la interpretacién
de D’lorio de esta cuestién ver D'lorio, P (2016): E/ viaje de Nietzsche en Sorrento.
Barcelona: Gedisa, pp. 203-206, y la nota al pie 44.

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



242 Luis FeLipE OYARZUN MONTES
sido capaz, ni debe serlo, de inducirme a dar un falso testimonio sobre la
vida, tal como yo la conozco» (Nietzsche, 2012: 54).

En este sentido, es importante tener en cuenta que la idea de la muerte
de Dios y el pensamiento del retorno son fruto de estos diez anos de
profunda y solitaria meditacién, en los que Nietzsche va desplegando un
modo singular de filosofia al cuidado de la salud de la cultura y de si mismo,
filosofia «experimental»” en la que se trama un nuevo modo de escuchar al
cuerpo y a la vida del espiritu. En Ecce Homo, en el capitulo dedicado a As7
hablé Zaratustra, nos habla justamente de este cambio decisivo en el gusto,
«sobre todo en la musica», como signo precursor de la venida de la doctrina
del retorno (Nietzsche, 2003:103)8.

Ahora bien, ;qué significa para la vida humana que Dios haya muerto?
¢Acaso que ya no creemos en las ensenanzas de la Biblia? Recordemos el
famoso aforismo 125 de La ciencia jovial en donde se describe la irrupcién
en el mercado de un ser humano frenético gritando y buscando a Dios. Las
personas que estaban alli reunidas, muchas de las cudles decian no creer en
Dios, se burlaron y rieron, mirdndolo con ojos extrafiados. Finalmente, el
loco, resignado, termina por decirse a si mismo que ha llegado muy pronto

7. En el sentido que lo destaca Morey, asociado a la idea de tentativa y a un pensar
fragmentario, en el que el “quizd” o el “tal vez” aparece como uno de los modos del pensar
postmetafisico (Morey, 2018: 195-196). Ahora bien, la filosoffa experimental promovida
por Nietzsche también ha sido interpretada por Heidegger como precursora directa de
la era del Gestell y de la comprensién tecnocientifica del ente en su totalidad, poniendo
en el centro la cuestién del valor en vistas del acrecentamiento del poder ilimitado de la
voluntad. «Hacer de la vida un experimento de los que conocen» (Nietzsche, 1999: 186),
como reza el famoso aforismo 324 de La ciencia jovial, equivaldria a afirmar que el ente debe
transformarse en un instrumento para el aseguramiento y desarrollo de una subjetividad
productiva incondicional, medida dltima a la que se ajusta la metafisica. Por eso no es
extrafo que afirme que «Nietzsche convierte el <cdlculo de valores>, es decir, la contabilidad,
en la forma final del pensar metafisico occidental» (Heidegger, 2002: 74). Si bien pienso
que la meditacién heideggeriana de la época de la técnica es notable, pienso también que
su lectura de lo que para €l es la metafisica de Nietzsche estd en relacién con la lectura de
Jiinger, sobre todo de £/ trabajador (1990) y de La movilizacién total (1995). En el presente
ensayo, al contrario, concibo el pensar experimental mds cercano a lo que serfa una filosoffa
de la finitud, tal como la concibe, por ejemplo, Joan-Carles Mélich en Melich, JC.(2002).
Filosofia de la finitud. Barcelona: Herder.

8. Sobre la cuestién del gusto en el pensamiento de Nietzsche, ver Hanza, K. (2000).
«Distinciones en torno a la facultad de distinguir. El gusto en la obra intermedia de
Nietzsche», Revista de filosofia, vol. 55, pp 81-94.

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



Nietzsche y la afirmacion de la vida 243

y que aquellos hombres y mujeres reunidos en el mercado ain no estin
preparados para escuchar aquel acontecimiento inaudito y misterioso que,
«sin embargo, ellos mismos han hecho» (Nietzsche, 1999: 117). No debe
extranarnos que el primer borrador de este aforismo llevase como titulo
el nombre de «Zaratustra» (Montinari, 2003: 107), pues es justamente lo
mismo que se describe en el Prélogo’. Que ahi Zaratustra se sorprenda de
que el viejo santo del bosque atin no ha oido nada de que Dios ha muerto
nos indica que lo que se juega en este hecho no tiene que ver con creencias
personales, sino todo lo contrario. No es el resultado o el efecto de una
decision consciente, libre y consensuada, como si los seres humanos opten
por dejar de creer en Dios en virtud de que este ya no es necesario por tales
y cuales razones. La muerte de Dios no tiene que ver con una decisién,
ni individual ni colectiva, sino con el despliegue de la lgica interna de la
metafisica, es decir, de la propia creencia en Dios'’.

Nietzsche llama a la muerte de Dios «el mds grande y mds nuevo
acontecimiento» (Nietzsche, 1999: 203). Este hecho, «el més grande» de
la historia, hace que «quienquiera [que] nazca después de [él], [pertenezca]
por la voluntad de este hecho a una historia més alta que todas las historias
habidas hasta ahora» (Nietzsche, 1999: 117). Pero, ;qué es para Nietzsche un
acontecimiento? En el discurso «De los grandes acontecimientos», Zaratustra

9. Como destaca Lampert, la sorpresa que este manifiesta ante la ignorancia del santo nos
evidencia que Zaratustra no desciende a los humanos para ensefiar la muerte de Dios, sino
que en primera instancia da por sentado que este acontecimiento es ya de conocimiento
comun. Lo que Zaratustra quiere ensefiar son las consecuencias de su muerte, y es por
eso que trae entre sus manos el regalo de un nuevo sentido para la tierra, lo sobrehumano
(Lampert, 1986: 17). Este regalo —que en este trabajo apenas menciono— nace de
un presentimiento recogido en una nota del otofio de 1881: «Si de la muerte de Dios
no extraemos una grandiosa renuncia y una continua victoria sobre nosotros, tendremos
que cargar con la pérdida» (Nietzsche, 2008a: 838). La renuncia es ya fundamental en
Humano, demasiado humano, dada las consecuencias de la pasién del conocimiento,
asi como también la continua victoria, la autosuperacién terrena. ;No es esta voluntad
de superacién, de victoria sobre uno mismo el ideal, promovido con la enigmdtica y
controvertida imagen de lo sobrehumano?

10. Ahora bien, si leemos la muerte de dios en clave heideggeriana, esta si seria una
decisién (Entscheidung). En la medida que marca un corte o una escisién (Scheidung)
en determinada constelacién de inteligibilidad. Esta decisién o corte, abrirfa una nueva
distincién (Unterscheidung) entre ser y ente, es decir, una nueva época de la historia del ser.
Decisién que, en el caso de Nietzsche, desembocaria en el acabamiento de la metafisica
con la comprensién tecnolégica del ser del ente en su totalidad (Heidegger, 2002: 385).

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



244 Luis FeLiPE OYARZUN MONTES
sefala que «los acontecimientos mds grandes no son nuestras horas mds
estruendosas, sino las mds silenciosas. No en torno a los inventores de un
ruido nuevo: en torno a los inventores de nuevos valores gira el mundo; de
modo inaudible gira» (Nietzsche, 1972: 194). Y en Mds alld del bien y del
mal escribe que «Los acontecimientos y pensamientos mds grandes —y los
pensamientos mds grandes son los acontecimientos mds grandes— son los
que mds se tarda en comprender» (Nietzsche, 1990: 247 ).

Los acontecimientos no son para Nietzsche los hechos cotidianos, por
mds ruidosos y novedosos que estos se nos aparezcan. Los acontecimientos
tienen que ver con la invencién de valores, y estos con la creacién de una
determinada legalidad del mundo en detrimento de otra. Como sefiala el
mismo Zaratustra:

Y quién tiene que ser un creador en el bien y en el mal: en verdad,
ése tiene que ser antes un aniquilador y quebrantar valores. Por eso
el mal sumo forma parte de la bondad suma: mas ésta es la bondad
creadora (Nietzsche, 1972: 172).

Esto quiere decir que para Nietzsche no existe un mundo neutro,
sino que todo mundo se sostiene en una jerarquia de valores, en un
ordenamiento de asuntos deseables. Ahora bien, es importantisimo
tener en cuenta que los valores no sélo abren un modo de comprender el
mundo sino, fundamentalmente, un modo de valorar la vida, vale decir:
una interpretacién que despliega una textura simbdélica que hace de la
vida algo deseable y que wvale la pena ser vivida. Por eso no podemos
comprender los valores s6lo como representaciones o juicios que un sujeto
hace de un mundo de por si neutro, sino mds bien tienen que ver con
un modo de creacién afectivo, en la que la vida misma se hace pasién de
vida, en la que la vida misma encuentra razones para vivir y disfrutarse a
si misma (Nietzsche, 1999: 25-28).

Ahora, ;quiénes son los creadores? Si los pensamientos son los mds
grandes acontecimientos, entonces, los creadores de valores son los
pensadores. Por ello va a decir en Mds alld del bien y del mal, que la filosofia
es un instinto tirdnico, la mds espiritual voluntad de poder, de «crear el
mundo, de ser causa prima» (Nietzsche, 1990: 29). Crear es mandar,
pensar es legislar, y la filosofia, antes que ser el conocimiento metddico y
concienzudo de su propia historia, es la voluntad de determinar «el “hacia

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



Nietzsche y la afirmacion de la vida 245

dénde” y el “para qué” del ser humano [...] extendiendo su mano creadora
hacia el futuro. Su “conocer” es crear, su crear es legislar, su voluntad de
verdad es voluntad de poder» (Nietzsche, 1990: 155)'". Este modo de
pensar y de crear ocurre de modo silencioso, y es por eso por lo que casi no
podemos vislumbrar cudndo un régimen de inteligibilidad, de sentido y de
deseabilidad se transmuta en otro. Por ello Zaratustra senala: «las palabras
mis silenciosas son las que traen la tempestad. Pensamientos que caminan
con pies de paloma dirigen el mundo» (Nietzsche, 1972: 214).

Si esto es asi, entonces que Dios haya muerto significa, para Nietzsche,
que una determinada jerarquia de valores y deseabilidades sostenedores de
un mundo comienza a tornarse equivoca y que «una profunda confianza
se ha trastocado en duda» (Nietzsche, 1999: 203). Pensemos en eso que
se pone en juego cuando confianos en algo. Actuamos involucrados
absolutamente en ello, no lo percibimos explicitamente, lo damos por
sentado. Esto quiere decir entonces que la muerte del Dios cristiano implica
que un modo de vida fundado transparentemente en él, de pronto, deja de
iluminar nuestro dia a dia con esa tenue luz que nos abre un sentido a partir
del cual nos comprendemos implicitamente, a partir del cual tramamos
nuestro dia a dia en base nuestros «por qué» y «para qué» mds bdsicos, pero
por eso mismo, mds fundamentales, mds préximos, en los que sostenemos
y compartimos nuestra vida con otros (Schiirmann, 2017: 43)'2.

11. A partir de estas indicaciones Laurence Lampert, en Nietzsche and Modern Times: A Study
of Bacon, Descartes and Nietzsche, propone una nueva lectura de la historia de la filosoffa,
a partir de tres «principios» nietzscheanos: 1. Los pensamientos no son sélo expresién de
una época sino lo que determina los cambios histéricos. 2. Los grandes pensadores, como
legisladores, han influenciado significativamente la historia a través de sus pensamientos
y 3. Los grandes pensadores tienen, ademds de un propésito exotérico, uno esotérico, en
el que se expresa de modo privilegiado sus fines politicos (Lampert, 1993: 1-6). Por otro
lado, Giorgio Colli, en su obra de juventud Fildsofos sobrehumanos lee la filosoffa de la época
trigica de los griegos a partir de la misma clave legisladora (Colli, 2011).

12. Reiner Schiirmann en su libro E/ principio de anarquia. Heidegger y la cuestion del
actuar, sefiala lo siguiente: «Al final de una época su principio decae. El principio de una
época es aquel que le proporciona cohesidn, una coherencia que, durante un tiempo, va
de suyo y no se pone en cuestién. En cambio, al final de una época, decir y cuestionar
esta coherencia se hace posible: al decaer, el principio viene al lenguaje» (Schiirmann,
2017:43). Es cierto que aqui Schiirmann estd proponiendo un modo de pensar a y desde
Heidegger, sin embargo, pienso que es esto justamente lo que se juega en el pensamiento
de Nietzsche. Mds que ser entonces una lectura heideggeriana de Nietzsche pienso que es

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



246 Luis FeLipE OYaARZUN MONTES

Ahora bien, ;qué estd implicado en este modo de vida que se constituye
en la creencia en el Dios cristiano? Para Nietzsche, la comprensién
metafisica de la existencia tiene, al menos, tres fuentes. La primera es el
pensamiento de Zaratustra histérico, quien fue

el primero en advertir que la auténtica rueda que hace moverse
a las cosas es la lucha entre el bien y el mal, la trasposicién de la
moral a lo metafisico, como fuerza, causa, fin en si, es obra suya

(Nietzsche, 2003: 137).

Luego, a partir de esta escisién, Platén interpreté este mundo como
mundo de las sombras, el que debia ser iluminado por la luz pura del
conocimiento. Es la luz del conocimiento la que debe orientarnos en este
mundo de las apariencias, para asi rasgar su falsedad, herir la mentira,
vencer la ilusién en vistas de hacer de la multiplicidad sensible un orden
estable y esquemadtico del Ser. De algiin modo es Platén, y Sécrates, el que
instala la idea de que el conocimiento conlleva necesariamente el bien, y la
supresién del engano conduce a la buena vida, lo que en el Nacimiento va a
denominar «optimismo teérico» (Nietzsche, 2004b: 135). Esto presupone,
al menos dos cosas: primero, que siguiendo el hilo de la causalidad se
pueden desnudar los abismos del ser y que, segundo, que el mundo no sélo
se puede conocer sino corregir siguiendo las huellas del mundo verdadero.
La rebelién de los esclavos, o el pensamiento judeocristiano, introduce,
a partir de esta escisién entre mundo verdadero y mundo aparente, una
nueva deriva en el pensar metafisico. Ahora, resignando la creencia de
que este mundo de engafos e ilusiones pueda ser corregido, se fortalece la
ilusién de que su falsead y sufrimiento no son solo una cuestién cognitiva
sino un castigo. Vivir es, de suyo, pecado, y por lo mismo, la desgracia, el
error, la enfermedad, el dolor, tienen un sentido en vistas de un camino de
purificacién hacia el otro mundo, prometido después de muertos. De este
modo el valor de la vida es degradado a ser medio hacia el mis all4, y todo
lo involucrado con la carne y la sangre, con el deseo y la sensibilidad, como
estacas que envenenan la pureza viva de la verdad divina.

Asi, pensar desde Dios quiere decir pensar y vivir desde una jerarquia
de valores e intereses que se cree situada en una dimensién suprasensible

una muestra mds de la influencia radical que tuvo Nietzsche para la filosofia heideggeriana,
en especial en su aproximacidn al nihilismo como historia de la metafisica.

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



Nietzsche y la afirmacion de la vida 247

(y por tanto incuestionable e incondicional), a partir de la cual nuestra
experiencia mudable, ambigua y temporal pierden validez e importancia;
implica pensar desde un fundamento «fuera del tiempo», un fundamento
por tanto incondicional, firme y originariamente anterior a nuestra
experiencia del mundo; conlleva gustar de la vida a partir de una meta
o fin que la trasciende, comprendiéndola por tanto como medio, como
trnsito; involucra la conviccién en un Sentido absoluto, en una medida
incuestionable a la que debemos ajustar nuestro modo de vida'. Es por
esto por lo que el acontecimiento de la muerte de Dios es para la vida
humana un acontecimiento devastador. Pues, como el mismo Nietzsche
senala, con su ocaso «lo mds sagrado y lo mds poderoso que hasta ahora
poseia el mundo desaparece» (Nietzsche, 1999: 117). Como escribe en un
apunte del ano 1881, este hecho ha generado que desaparezca toda

linea fija y eterna a la que hasta ahora se remitian todas las lineas
y medidas, con la que hasta ahora operaban todos los arquitectos
de la vida, sin la cual parecia no haber ni perspectiva ni orden ni
arquitectura alguna (Nietzsche, 2008a: 874).

13. Para Nietzsche, tener una meta, aspirar hacia una meta no es sélo un movimiento
unidireccional. Anhelar una meta, un ideal implica ajustar nuestra vida en vista de la
meta que queremos alcanzar. En este sentido, la meta o el fin, mds que ser un objetivo
cumplible nos indica un cierto incondicional a partir del cual una vida se ejerce como
forma de vida, a partir del cual vida y regla se constituyen como forma de vida. Tener
una meta, aspirar hacia una meta no es sélo un movimiento unidireccional. Anhelar una
meta, un ideal implica ajustar nuestra vida en vista de la meta que queremos alcanzar.
En este sentido, la meta o el fin, mds que ser un objetivo cumplible nos indica un cierto
incondicional a partir del cual una vida se ejerce como forma de vida, a partir del cual
vida y regla se constituyen como forma de vida. Se obedece a los valores incondicionales,
se obedece a la meta a la que se tiende, dindose forma a partir de ella, como un acto
supremo de (auto) disciplina. A partir de esto la idea de que el ser humano tiene una
esencia inmutable queda descartada, en la medida que, a cada jerarquia de valores, metas,
ideales corresponde determinado modo de «humanidad». Asi, podemos preguntarnos,
por ejemplo, ;qué modo de vida humana se debe esculpir para corresponder al ideal
de una verdad suprasensible? A partir de esta relacién entre mandato y obediencia es
desde donde tenemos que comprender la idea del sobrehumano como nuevo ideal. La
pregunta es entonces ;qué modo de vida se requiere esculpir para corresponder a un ideal
que afirma la tierra, el devenir, el riesgo, la inseguridad y la falta de un Sentido global y
absoluto? Este es el camino que siguen, entre otros, el Foucault de La hermenéutica del
sujero (2018) o, antes que él, Pierre Hadot y los ejercicios espirituales (2016).

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



248 Luis FeLipE OYARZUN MONTES
La muerte de Dios implica nada menos que la pérdida del centro de
gravedad sobre el que se tramé durante milenios la inteligibilidad y sentido
del modo de vida metafisico-occidental.

Pero ;como ha pasado algo asi, por qué es este acontecimiento un evento
inexorable? Porque es la propia légica interna de la metafisica la que la lleva
a su autodestruccién. Velamos arriba que un acontecimiento es la irrupcién
silenciosa de un pensamiento que trastoca un determinado orden de cosas,
creando un nuevo reglaje del mundo. Todo reglaje instituye un horizonte
de inteligibilidad y sentido, es decir, metas e ideales a partir de los cudles
una forma de vida esculpe su forma, se autodisciplina, se hace consistente
y coherente. Como vimos, uno de los ejes principales del pensamiento
metafisico es la escision de la existencia entre «mundo verdadero» y «<mundo
aparente», siendo la «verdad» la meta o ideal hacia la cual toda forma de vida
tiende, se conforma y se sacrifica'®. Pues bien, es justamente esta voluntad
de verdad a toda costa, ideario o meta configuradora de nuestro modo de
vida, la que termina por concluir su propia falsedad; que en realidad no
hay nada en si mismo verdadero, que no existe un ordenamiento moral de
la existencia, que no existe nada que nos provea de un criterio universal, de
un sentido global y completo del mundo.

De algtin modo esta voluntad de conocimiento a toda costa termina por
purificarse de sus cimientos metafisicos y morales. Sin embargo, y como
escribe en un famoso fragmento péstumo, con ello es la moral cristiana

14. El problema de la verdad cruza el pensamiento nietzscheano desde sus primeros
escritos. Basta tener en cuenta su texto Acerca de la verdad y la mentira en sentido extramoral
- escrito un ano después de la aparicion de £/ nacimiento — en donde se la relaciona con
el conocimiento o intelecto humano y el lenguaje en tanto formador de metdforas y de
conceptos (Nietzsche, 2018: 19-34). Pero, ;qué estd entendiendo Nietzsche por verdad?
Heidegger (2002) senala, en La voluntad de poder como conocimiento, que Nietzsche sigue
atrapado en una comprensién metafisica de verdad en tanto adecuacién a lo que «es» y
s6lo por ello puede plantear su nocién de verdad como error o ilusién (Heidegger, 2002:
440). Si bien pienso que la lectura de Heidegger nos abre perspectivas muy fructiferas para
adentrarnos en el pensamiento de Nietzsche, no podemos olvidar que, como sefialan autoras
como Vanessa Lemm (2010) o John Richardson (2004), en Nietzsche nos encontramos con
una pluralidad de modos de encarar la cuestién de la verdad, siendo la que alude Heidegger
s6lo una de ellas. Lemm, por ejemplo, plantea que existe en Nietzsche un discurso préctico
y un discurso tedrico sobre la verdad, perteneciendo el primero al género de la critica social
y el segundo a una critica de la metafisica (ontologfa y cosmologfa), reafirmando con ello la
busqueda nietzscheana de la verdad singular (Lemm, 2010: 266-268).

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



Nietzsche y la afirmacion de la vida 249

la que se vuelca sobre si misma, frente a la cual se siente ahora no sélo
desconfianza sino ndusea. Lo que no es una cosa menor, en la medida que
justamente la interpretacién metafisica-cristiana de la existencia es la que
ha trazado las razones y motivos vitales para que la cultura occidental sienza
que vale la pena vivir. Se pasa de la creencia de que Dios es la verdad a la
creencia fandtica de que todo es falso, de que todo es engafo, de que la vida
es en vano. El mds inquietante de todos los huéspedes toca la puerta de
occidente: el nihilismo, no sélo como teoria, sino como experiencia tensada
entre la desorientacién y la desesperacién (Nietzsche, 2008b: 114).

Ahora bien, para Nietzsche no se trata sélo de un acto de destruccion,
sino también de la posibilidad de una awtosuperacion llena de nuevas
esperanzas, dado que la muerte de Dios y la revelacién de la falsedad de la
Verdad en sentido absoluto, nos obliga a un cambio de perspectiva respecto
a la verdad misma. Como escribe al final de La genealogia:

Después de que la veracidad cristiana ha sacado una tras otras
sus conclusiones saca al final su conclusidn mds fuerte, su conclusion
contrasimisma;y eso sucede cuando planteala pregunta «;qué significa
toda voluntad de verdad?» [...] Este hecho de que la voluntad de
verdad cobre consciencia de si hace perecer en adelante —no cabe
ninguna duda— la moral: ese gran espectdculo en cien actos, que
permanece reservado a los dos préximos siglos de Europa, el més
terrible, el mds problemidtico, y acaso también el mds esperanzador
de todos los especticulos (Nietzsche, 1996: 184).

Aqui Nietzsche agudiza la critica a las formas del juicio iniciada con
Kant (de la razén pura, de la razén prictica, de lo estético). Pues, si este
ultimo preguntaba por las condiciones de posibilidad a priori que fundan
la legitimidad o el derecho de tales juicios, Nietzsche pregunta ahora por su
valor, es decir, por el significado que han tenido y tienen parala vida humana.
Esto quiere decir que para él el problema no es ahora si es posible y cémo
es posible conocer y hacer experiencia de la verdad, del bien, y de lo bello
y lo sublime, sino mds bien qué opera en tales juicios, qué obra en el modo
como tales juicios tienen lugar. Asi, la pregunta ya no es por las condiciones
de posibilidad de la verdad sino por aquello que en nosotros sacrifica todo
en honor a la verdad, por aquello que en nosotros valora la verdad como
el bien mds preciado. Pues, «;por qué no, mds bien, la no-verdad? ;Y la

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



250 Luis FeLiPE OYARZUN MONTES
incertidumbre? ;Y aun la ignorancia?» (Nietzsche, 1990: 21). Frente a estas
preguntas la cuestion se transfigura. Ahora vemos que no tenemos ningin
derecho a tener tales juicios, pero que «de todos modos, la creencia en su
verdad es necesaria, como una creencia superficial y una creencia visible
pertenecientes a la dptica perspectivista de la vida» (Nietzsche, 1990: 32).

Esto dltimo quiere decir, al menos, dos cosas. Primero, que para
Nietzsche no existirfa una estructura suprasensible que asegurase la
posibilidad, el derecho y la legitimidad absolutas de determinados juicios.
Y segundo, que, pese a esto, y «para la finalidad de conservar seres de
nuestra especie, hay que creer que tales juicios son verdaderos; jpor lo cual,
naturalmente, podrian ser incluso juicios falsos!» (Nietzsche, 1990: 32). Es
decir, que, si bien hemos requerido para vivir de razones, metas y marcos
de orientacién a priori, estos no se fundan en una dimensién celestial ni
en nuestra condicién racional sino en nuestras propias necesidades de
conservacién y desarrollo. En este sentido, los referentes fundamentales
a partir de los cuales nos orientamos con sentido en el mundo son, al
mismo tiempo, verdaderos y falsos. O, dicho en otras palabras, tenemos
que replantearnos la relacién entre conocimiento y creencia.

Nietzsche nos advierte que uno de los prejuicios de la metafisica ha
sido asumir que una cosa no puede nacer de su antitesis, por ejemplo,
que la verdad no puede nacer de la mentira, y que habia que esperar a un
nuevo género de filésofos para que pusieran este principio en entredicho
(Nietzsche, 1990: 22-23). Pues bien, es en este nuevo género de filésofos
en donde comienza a transformarse el sentido que los valores supremos de
la metafisica han tenido para la vida humana, entre ellos particularmente el
sentido de la (voluntad de) verdad. En el aforismo 110 de La ciencia jovial
Nietzsche da cuenta de la historia del rol que ha jugado el conocimiento
y la verdad en la economia general de la vida. En un principio, y durante
largo tiempo —nos dice—, el conocimiento no generaba en el organismo
mds que errores, con el fin de asegurar la conservacién de la especie, como
la idea de que hay cosas duraderas, de que hay cosas iguales, de que lo
que es bueno para mi es bueno en si mismo®. En este sentido, nuestras

15. Richardson sefiala que, en esta suerte de nuevo darwinismo nietzscheano, Nietzsche,
a diferencia de Darwin, no identifica las condiciones de existencia con las condiciones
del entorno a las que la seleccién se adapta al organismo, sino a los poderes de ajuste del
propio organismo (Richardson, 2004: 39). Ahora bien, Nietzsche pareciera referirse acd a la
conservacién (y adaptacion) como fin basico de la vida. Sin embargo, en el aforismo 13 de

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



Nietzsche y la afirmacion de la vida 251

précticas cognitivas, mds que descubrir un mundo objetivo, conforman
a la realidad a la medida de nuestras necesidades de conservacién vy, por
ello, «los seres que no vefan con precisién [y por lo mismo no vefan lo
cambiante en las cosas] tenfan una ventaja frente a aquellos que todo lo
vefan “en movimiento™» (Nietzsche, 1999: 109). No fue hasta muy tarde
cuando el conocimiento comenzd a considerar la verdad como criterio,
primero de forma débil, luego poco a poco, como una necesidad y una
aspiracién central, hasta que se convirtié en pasién, en un fin en si misma,
apareciendo como un poder sostenedor de la vida, ahora en lucha con
nuestros errores necesarios'.

El pensador: ése es ahora el ser en el cual luchan su primera lucha
el instinto por la verdad y aquellos errores sostenedores de la vida,
luego que el instinto por la verdad qued$ demostrado como un poder
sostenedor de la vida. En relacién con la importancia de esta lucha,
todo lo demds carece de interés: aqui estd planteada la pregunta final
acerca de la condicién de la vida, y aqui es donde se habrd hecho
el primer intento por responder mediante un experimento a esa
pregunta. ;Hasta qué punto tolera la verdad hacerse cuerpo? Esa es
la pregunta, ése el experimento (Nietzsche, 1999: 108).

Esta paradoja, que de pronto emerge en el seno de la existencia, «ha
creado en Europa una magnifica tensién del espiritu, cual no la habfa

Ms alld del bien y del mal sefala que la autoconservacion es sélo un medio para que los
organismos den libre curso a su fuerza, vale decir, que se superen a si mismos (1990: 34-35).
En esta medida, si leemos la historia del conocimiento y de la verdad desde una suerte de
teleologfa de la autosuperacién, vemos que esta fase del conocimiento y de la verdad no
serfa fin de la especie sino un medio de preparacién para el siguiente paso, el que se jugaria
en el experimento de los pensadores. Podriamos pensar desde aqui la idea nietzscheana de
que el «ser humano» es un puente no una meta (Nietzsche, 1972: 36). El «<ser humano» sélo
es «ser humano» pues ha vivido los errores fundamentales como verdades en si mismas, y
los «grandes humanos» son aquellos que, desencantados de tales «falsedades», con su ocaso
preparan la venida de lo «sobrehumano».

16. Estos errores no sélo son fundamentales para nuestras practicas cognitivas (el modo
como la realidad se nos aparece) sino que, en lo fundamental, sostienen un orden moral
del mundo en el que el sentido de lo humano, su dignidad, se comprende como central. El
revelar estos errores como errores necesarios para el cardcter perspectivista de la vida implica
asimismo una reevaluacién del rol del ser humano en la economia general de la vida, su
puesto, su importancia (Nietzsche, 1999: 111).

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



252 Luis FeLipE OYARZUN MONTES
habido antes en la tierra» (Nietzsche, 1990: 18)", pues lo que se pone en
juego no sélo es la verdad de que «la verdad» es falsa, sino que también que
necesitamos de tal ficcién para conservarnos en la existencia. Esta tensién
se siente «como un estado penoso», como una ruina en la que los Idolos
que inspiraron nuestra vida se desmoronan a pedazos. Sin embargo, no
es esta penuria nihilista la Gnica posibilidad que se abre para la existencia
humana, sino, como vimos un poco mds arriba, también emerge una
nueva esperanza. Para Nietzsche, el nihilismo en tanto experiencia
de la penuria y del «todo es en vano» sélo tiene lugar al interior de la
interpretacién cristiana de la existencia, incluso cuando esta ha revelado
su falsedad, dado que en dicho pesar laten ain —melancélicamente— las
mismas expectativas y esperanzas desmanteladas por el peso mismo de la
voluntad de verdad, y que en su ausencia hacen aparecer el mundo como
carente de valor (Nietzsche, 2008b, 114-115). Por ello, y si queremos
salir justamente del marco de expectativas, deseabilidades y esperanzas
provistas por la interpretacién cristiana, es necesario una critica a fondo de
sus idealidades, una critica que supere la pregunta kantiana e introduzca
una nueva dimensién a la pregunta por la verdad. No sélo cémo y en qué
limites es posible hablar de algo asi como la verdad, sino qué en nosotros
ha necesitado un determinado modo de vivir la verdad para sostenerse en la
existencia. O, en otras palabras, por qué hemos necesitado a Dios como
garante de nuestro estar en el mundo.

I1. EL ESPIRITU DE LA VENGANZA

La interpretacin cristiana de la existencia estd relacionada con un modo de
vida que desea que Dios sea la verdad dado que necesita de suelo firme para
ser y estar en el mundo. Lo que se desea en la voluntad de verdad metafisica
es, por tanto, algo firme, un punto de vista inconmovible, un criterio tinico

17. Clark y Dudrick interpretan esta tensién del espiritu como el reconocimiento que la
filosofia se juega en dos fuerzas, siempre en tensidn: la voluntad de verdad, en la que vemos
un acercamiento a un modo naturalista de comprender el mundo y en el que la causalidad
parece el criterio; y la voluntad de valorar, en la que se abre la necesidad de una dimensién
normativa. Es el descubrimiento de este marco lo que se jugaria, segin las autoras, en el
primer capitulo de MBM, en donde no se busca desenmascarar los prejuicios filoséficos
para superarlos sino, dar cuenta de ellos para afirmar un pensamiento asentado tanto en
el escepticismo naturalista y la necesidad de marcos normativos (y de razones) para la vida
humana (Clark, M y Dudrick, D, 2012: 11 y ss.).

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



Nietzsche y la afirmacion de la vida 253

e inamovible, y por lo mismo, incondicional e incuestionable. La voluntad
de verdad es, asi, voluntad de dominio y seguridad a toda costa, voluntad
expresada incluso en el anhelo de certeza de las ciencias modernas, las que
permanecen por tanto dentro de una comprensién metafisica de la existencia.

Ahora bien, lo que hemos visto hasta ahora no podria comprenderse si
no tenemos en cuenta algo que esbocé mds arriba, sin detenerme en ello.
Cuando Nietzsche sefiala que todo pensamiento es creacién de valores, y
que todo valor expresa una deseabilidad o una voluntad, estd apuntando
a un aspecto crucial. Como vimos, ya no se trata de preguntarnos por la
verdad sino por aquello que en nosotros nos mueve a buscarla y a tomarla
como el més preciado y absoluto de los bienes sobre la tierra. Si en sus
textos tempranos e intermedios Nietzsche llama a eso imperioso que
comanda simplemente vida, desde el Zaratustra comienza a identificarlo
con la nocién de voluntad de poder, en tanto esta expresa una suerte de
intencionalidad o movimiento constitutivo de lo vivo, tendencia que busca
elevarse continuamente sobre si misma'®. La muerte de Dios, es decir, la
desaparicién de la creencia en un orden moral del mundo desvelaria que
lo que actta en el mundo desde dentro es la voluntad de poder, y nada
mds (Nietzsche, 1990: 62).

Pero qué es esto de la voluntad de poder como interioridad del mundo?
Dije que puede comprenderse como «algo imperioso que comanda»
(Nietzsche, 1990: 178) es decir, como una fuerza creadora, asunto que
tocamos cuando vimos mds arriba lo que Nietzsche comprende como
acontecimiento filoséfico. Es verdad que para Nietzsche algo asi como «la
vida» o «la voluntad» no existen, y mds bien tiende a pensarla como una
pluralidad de deseos, instintos o pasiones en lucha por su intensificaciéon
y elevacién (Nietzsche, 1990: 39-41), e incluso el «alma» como una
«estructura social de los instintos y afectos». Ahora, lo que me interesa
destacar es que para Nietzsche la voluntad como una pluralidad de fuerzas
tiene un cardcter fundamentalmente relacional, en el sentido que se da
como un juego de relaciones entre mando y obediencia. Entonces, si la

18. Siendo riguroso, la primera vez que aparece la nocién de voluntad de poder es
—sorprendentemente— en un fragmento pdstumo escrito entre finales del 1876 y el
verano de 1877, aunque claramente no con el peso que adquiere a partir del Zaratustra
(Nietzsche, 2008a: 340). No obstante, en dicho fragmento Nietzsche ya pone en
relacién el placer del poder con el displacer de la impotencia, y ambos en relacién a la
ambicién de sentirse poderosos.

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



254 Luis FeLiPE OYARZUN MONTES
busqueda de la verdad ha sido antes que todo una voluntad o deseabilidad
que se ha vivido como central y absoluta en el modo de vida metafisico
cristiano, la verdad como valor supremo ha impreso o esculpido un
determinado orden a la pluralidad de lo vivo.

En el aforismo que abre La ciencia jovial Nietzsche nos indica que, para
conservarse en la existencia, la vida humana necesita creer que su vida
tiene un sentido, un orden, una direccién, que la vida tiene una razén de
ser (Nietzsche, 1999: 27). En un aforismo del libro V nos indica que esta
creencia es necesaria para crecer, pues la vida humana (segin los grados de
su fortaleza o debilidad) necesita un sentido que inflame su anhelo de vivir
(Nietzsche, 1999: 210-201). En este sentido, son los creadores aquellos
que generan marcos de creencias que instan a los mds débiles a encontrar
una razén que los mantenga en la existencia. Entonces, sen qué medida
pasa la verdad a convertirse en poder sostenedor, y qué consecuencias trae
consigo? ;qué en nosotros quiere la verdad, o mds bien, cree en lo que la
verdad, como ideal metafisico-cristiano, promete? Si recordamos lo que
vimos mds arriba en lo referido a Zaratustra histérico, Platén y la rebelién
de los esclavos, observamos que alguien que necesita —para sostenerse a
si mismo, para darse valor a si mismo— creer en un mundo diferente de
la vida misma es alguien que de algiin modo estd disconforme con sus
condiciones de existencia. Por ello, la verdad como ideal promete vencer a
la mentira y, con ello, el hondo malestar que ella genera. Es por esta razén
que Nietzsche afirma que en esta modalidad de la voluntad de verdad a
toda costa se expresa, de base, un hondo displacer por la existencia, en
el que estarfa implicado un «deseo-de-ser-otro-modo, de estar-en-otro-
lugar» (Nietzsche, 1996: 140).

Con esto entramos en un punto crucial. Para Nietzsche aquello que
hace que la vida resplandezca de sentido es la inflamacién del sentimiento
de poder, lo que se vincula a un sentimiento nacido de la superacién de
todo tipo de resistencias. Asi, el sufrimiento o displacer nos sobreviene
cuando nos vivimos sumidos en la abrumadora certeza de que no podremos
sobrepasar algo que se nos resiste, sea esto un cuerpo, un problema, un
enigma. Crecer, asi, implicarfa este ir siempre mds alld de uno mismo,
este poder de elevarnos transfigurando nuestra situacién. Si esto es asi,
sen qué medida esta voluntad de verdad en sentido metafisico inflamaria
nuestra voluntad de vida inflamando nuestro sentimiento de poder y

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



Nietzsche y la afirmacion de la vida 255

crecimiento? Querer la verdad —en sentido moral— implica la promesa
de que ya sea aqui en la tierra o ya sea alld en el cielo, finalmente vamos
a superar aquello que se nos resiste y nos genera una vida de displacer,
malestar, incomodidad. De algiin modo esta proyeccién de la verdad en
un orden metafisico promete un futuro ensefioramiento de fuerzas que
ahora nos desbordan. Nietzsche llama la atencién de que este modo pensar,
de sentir y de vivir estd inflamado por el espiritu de la venganza, en la
medida que funda el sentido de la vida en una futura compensacién por
el displacer presente. Esta es, en el fondo, la espiritualizacién total de una
de las 16gicas valorativas mds pretéritas de la humanidad, la que denomina
ya en Humano, demasiado humano, 16gica de la retribucién (ojo por ojo,
diente por diente), la que nos determina, entre otras cosas, a pensar y sentir
el sentido y valor de todo instante de vida en virtud de una retribucién o
premio/castigo futuros".

Podemos rastrear en Nietzsche, al menos, dos fuentes de malestar y
displacer. La primera tiene que ver con lo que podriamos denominar
dmbito sociopolitico, el que estaria relacionado con esta multiplicidad de
fuerzas en tensidn y expansién que buscan comandarse y superarse unas a
otras (Colli, 2011: 35). Asi, son los derrotados de este juego de impulsos
antagénicos, los sufrientes y desfavorecidos, aquellos que necesitan, para
conservarse en la vida e inflamar su sentimiento de poder, proyectar un
modo de comprender la existencia en la que aquellos que los oprimen
y sobrepasan son finalmente vencidos simbdlicamente. La interpretacion
judeocristiana de la existencia, que con la rebelién de los esclavos se torna
hegeménica, otorga a los insatisfechos la creencia en su superioridad
espiritual, elevando su sentimiento por sobre el cardcter fuerte de los sefiores,
quienes terminan interpretando su modo de ser con remordimiento.
Desde este marco Nietzsche desarrolla su critica a los ideales cristianos y
modernos tales como las nociones de libertad, justicia o igualdad, asunto
complejo y polémico que no puedo desarrollar aqui.

La segunda fuente, y que es la que en este trabajo me interesa, tiene
que ver no principalmente con una relacién antagdénica expansiva entre

19. Pienso que la légica de la compensacidn, llevada al plano metafisico del premio y
del castigo, puede leerse a la luz de lo Miguel Morey senala a propésito de la deriva ética
que Bataille hace de la apertura nietzscheana en relacion a la diferencia entre existencia y
empleo del tiempo, lo que luego Foucault recoge como diferencia entre lucha econémica
y lucha politica (Morey, 1990: 100).

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



256 Luis FeLiPE OYARZUN MONTES
los diferentes nidcleos de fuerza, sino con una relacién que podriamos
denominar, con cierto resquemor, interna, y que apunta a la relaciéon de la
vida humana con el devenir y la temporalidad. Sefalé que la vida, en tanto
voluntad de poder, anhela superarse continuamente a si misma, elevarse
como una columna, escaldn tras escaldén, resistencia sobre resistencia,
contradiccién tras contradicciéon (Nietzsche, 1972: 153). Pues bien, hay
un hecho bdsico que se resiste a toda voluntad, una resistencia que no
puede ser superada de ninguna manera y que mantiene a la voluntad presa.
Nietzsche, en uno de los capitulos centrales del Zaratustra titulado «De
la redencién», lo denomina, «el tiempo y su fe». Esta resistencia interior,
imposible de superar, es lo que expresa la sabiduria trégica de Sileno, y que
estd presente ya en la sentencia de Anaximandro, quien valora esta vida
sometida al fue del tiempo como un castigo redimible s6lo con la muerte,
con el regreso a lo indeterminado. Es decir, aquello que constituye la
mdxima tribulacién de la voluntad no ha sido otra cosa que la experiencia
de la finitud humana, la constatacién basica de que el cambio y la pérdida
son esenciales a la vida (Gooding-Williams, 2001: 158).

El «fue», como la esencia radical del tiempo, nos sefala la impotencia
mds infranqueable de nuestra voluntad, dado que este hecho bdsico
no sélo nos hace patente que no podemos querer hacia atrds, sino que
toda institucién de valores, formas de vida y érdenes del mundo, son
provisionales, contingentes, destinados a desaparecer en el olvido de los
olvidos, y asi también mi vida, y la vida entera de la humanidad. Asi,
como senala en aquel discurso, lo que se encuentra a la base de todos
los pensamientos metafisicos, desde Anaximandro en adelante, es esta
verdad terrible, el saber de que todo lo que parece sélido estd condenado a
disgregarse y desaparecer. Ahora bien, si es el tiempo aquello que expresa la
méxima amargura de la vida en tanto voluntad de poder, ;contra quién o
qué descarga su venganza la vida herida, haciendo de su impotencia y dolor
sefal de una superioridad moral? Creando una interpretacién global de
la vida en la que aquello que provoca el sufrimiento aparezca como lo que
tiene que ser negado. Pero, paraddjicamente, eso que genera el sufrimiento
es la vida misma y su articulacién temporal. Asi, la existencia humana ha
necesitado crear una razén, un «para qué» y un «hacia dénde» negadores de
la dimensién temporal y pasajera de la vida, una interpretacién que hacen
de su cardcter impermanente un castigo y un engano.

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



Nietzsche y la afirmacion de la vida 257

La verdad —como fin y meta de la vida humana— ha sido el dltimo
bastién de este modo de pensamiento que ha visto en la vida y su
despliegue temporal de apariencias aquello que debia ser superado para
alcanzar la redencién del sufrimiento. Sin embargo, con la purificacién
del conocimiento de su suelo moral, la vida se ha mostrado a si misma
su propio autoengano, y todos los ideales que prometian una redencién
dolor, se revelan incumplibles. Con ello, también todas aquellas exigencias
morales —absolutamente desmesuradas— a las que la humanidad
occidental sacrificé parte importante de su existencia se revelan como
una locura. Al final, el canto de sirena de la metafisica se ha revelado
profundamente falso, quedando como tnico camino de liberacién del
dolor la extincién serena de la llama de la existencia, dejando de querer,
deseando no desear. A esta constatacién ineludible - desarrollada de modo
ejemplar por Schopenhauer (sobre todo en el libro cuarto del Mundo) - es
a la que Nietzsche se enfrenta. ;Cémo redimir a la voluntad de su mixima
tribulacién sin necesariamente negar la vida? Por ello, al final del discurso
«De la redencién» Zaratustra senala que debemos crear un modo de
pensamiento que libere a la voluntad del «tiempo y su fue», liberando a la
humanidad del espiritu de la venganza. Es justamente este nuevo modo de
pensamiento y de verdad lo que los filésofos del futuro deben incorporar
en si mismos como experimento: si la configuracién teleoldgica se revela
como una farsa, emerge una nueva experiencia de la temporalidad junto a
una nueva verdad sobre la naturaleza del universo. Pero, como veremos, las
primeras consecuencias de la redencién de la venganza pueden ser ain mds
desoladoras que la pérdida del sentido metafisico de la existencia. Estas
conclusiones estdn relacionadas, principalmente con el modo cosmolégico
de concebir la doctrina del retorno de lo mismo, doctrina que darfa cuenta
de la verdadera naturaleza de un universo develado por la mds extrema y
honesta voluntad de verdad.

III. EL PENSAMIENTO DEL ETERNO RETORNO:
UNA DOCTRINA POLEMICA
Desmantelada la promesa redentora de la verdad metafisica, surge el mds
espantoso pensamiento. Si no existe un fin absoluto del tiempo de la vida,

y, por ello, el futuro se extiende hacia el infinito, asi como también el
pasado se extiende hacia el infinito, todo futuro se transformard en pasado

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



258 Luis FeLiPE OYARZUN MONTES
y todo pasado en futuro (Fink, 2000: 120). Todo retorna, incluso la
muerte misma, constatacién que disuelve aquella esperanza de poder ser
redimido del dolor de la vida con la disolucién individual en «el vacio de
la nada» (Schopenhauer, 2022: 695). Esta serfa la conclusién cosmolégica
de la muerte de Dios, conclusién necesaria, en la que se comprueba que
no existe una orientacién teleolégica de la existencia, sino que la fuerza
causal que moviliza todos los fenémenos volvera a crear este mismo «aqui
y ahora» innumerables veces, como un circulo que se moviliza asi mismo,
como un mismo y unico «gran ano del devenir» (Nietzsche, 1972: 303).
Como escribe Nietzsche en un fragmento de la primavera de 1888:

Si es licito que el mundo sea pensado como una determinada
cantidad de fuerza y como un determinado nimero de centros de
fuerza —y toda otra representacién sigue siendo indeterminada vy,
en consecuencia, inutilizable— de ello se deriva que ha de recorrer
un numero calculable de combinaciones, en el gran juego de dados
de su existencia. En un tiempo infinito toda posible combinacién
se habria alcanzado una vez, en algin momento; mds adn, se habria
alcanzado infinitas veces. Y puesto que entre cada combinacién y
su préximo «retorno» han de haber pasado todas las combinaciones
incluso posibles en absoluto, y cada una de estas combinaciones
determina la sucesién entera de combinaciones en la misma serie, con
ello estaria demostrado un ciclo de series absolutamente idénticas: el
mundo como ciclo que ya se ha repetido infinitamente muchas veces
y que juega su juego iz infinitum (Nietzsche, 2008b: 604-605).

La doctrina cosmoldgica del retorno de lo mismo constituye la
definitiva conclusién de la voluntad de verdad a todo precio. Por lo
mismo, no debiera resultarnos extrano que el mismo Nietzsche haya
querido dar a esta doctrina sustento cientifico, en vista de lo cual confes6
en un par de cartas fechadas en 1882 su intencién de matricularse en
la Universidad de Viena para profundizar sus conocimientos de fisica,
biologfa 0 matemidticas (Nietzsche, 2012b: 222 y 237)*. Las cartas estdn
escritas poco tiempo después de acabado La ciencia jovial, justamente el
libro en el que Nietzsche presenta por vez primera el pensamiento del

20. Luego, en 1887, en una carta reitera su intencién de volver a la Universidad, esta vez
no a la de Viena como en el 1882, sino a la de Leipzig (Nietzsche, 2012a: 367).

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



Nietzsche y la afirmacion de la vida 259

eterno retorno, aunque su primer esbozo se encuentra en uno de sus
fragmentos péstumos mds famos fechado en agosto de ese mismo afio en
Sils-Maria (Nietzsche, 2008a: 788).

Asi, si la doctrina del retorno de lo mismo es, antes que nada,
cosmolégica, Maurizio Ferraris tiene razén en afirmar, en su Nietzsche
y el nihilismo, que la idea del eterno retorno y de la voluntad de poder,
lejos disolver la realidad en un laberinto de interpretaciones, nos ofrece
una nueva verdad sobre la naturaleza del universo, tomando como base
los avances de la ciencia de su época. El infinito devenir de la fuerza
remitirfa a una nueva ontologia realista del mundo, la que —como el
mismo Nietzsche senala— constituye «la hipétesis més cientifica de todas
las hipétesis posibles» (Nietzsche, 2008b: 165; Ferraris, 2000: 69)*'.

La doctrina del eterno retorno en tanto hipétesis cientifica superaria, asi,
toda interpretacién metafisica nacida del espiritu de la venganza, puesto
que da cuenta de la inmanencia del mundo sin justificarlo a partir de algo
trascendente o suprasensible. Sin embargo, si bien representa la expresién
radical de la pasidn de la honestidad, sus consecuencias teéricas y, sobre todo,
afectivas, pueden resultar no tanto liberadoras sino, mds bien, demoledoras

21. Para dar un poco de contexto a esta lectura realista de Nietzsche, cabe senalar que
Ferraris es uno de los fundadores de lo que se denomina hoy en dfa «nuevo realismo». Este
es un movimiento filoséfico que nace como respuesta a las posturas filoséficas que, desde su
punto de vista, han hecho de la sociedad un espectdculo medidtico regido por el simulacro
y la postverdad. Ferraris, paradéjicamente discipulo de Vattimo y cercano a Derrida, a
partir de los noventa se aleja de la hermenéutica buscando construir una nueva nocién de
realismo minimo o modesto, lo que él mismo ha comprendido como un giro ontolégico
de su pensamiento. Ocurre que, para él, la emancipacién de esa realidad monolitica que
auguraron las teorfas postmodernas de la interpretacién infinita finalmente sucumbe a las
olas de la manipulacién y el poder, sin ningtn tipo de contraparte que pudiese hacerle
resistencia. Por eso, recobrar el sentido de la objetividad es al mismo tiempo abrir un
campo para un contrapoder que nos permita resistir al voladero de luces de los mass
media que parecen controlar nuestra psiquis. Como sefala en varios lugares, para Ferraris
la posmodernidad (hermenéutica y deconstructiva) encuentra su base filoséfica en la frase
de Nietzsche «no existen hechos sino interpretaciones». Por tanto, al ofrecer una lectura
realista de Nietzsche lo que hace es remover los fundamentos mismos de las lecturas
posmodernas, ofreciendo otra mirada al nihilismo contempordneo, una relacionada no
con la historia del ser de Heidegger sino con la pérdida de toda nocién de realidad objetiva
y la emergencia de la posverdad movilizada por la razén del mis fuerte. Ver, ademds de su
texto Nietzsche y el nibilismo (Ferraris, 2000), Posverdad y otros enigmas (Ferraris, 2017) y
Manifiesto del nuevo realismo (Ferraris, 2012).

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



260 Luis FeLiPE OYARZUN MONTES
para la vida humana (Creasy, 2020). Esto, porque si la interpretacién
metafisica de la existencia, como vefamos, dio significado a la vida en tanto
se comprendia como med;io para alcanzar otra cosa (la nada), con la doctrina
cosmoldgica la existencia queda desnuda, presa de una inmanencia a la que
ninguna explicacién trascendente puede dar legitimidad o «razén de ser».
Por lo mismo, si el nihilismo metafisico salvaguardé que la humanidad
sucumbiese a un nihilismo afectivo mds profundo y suicida —ddndole un
sentido negativo a la vida y al dolor, pero sentido al fin— con la doctrina
del retorno la humanidad ya no se enfrenta a la nada, sino a algo peor: a
la honda indiferencia de un ser inmutable que lo abarca todo, incluso a la
nada (Nietzsche, 1996: 185). La experiencia mds extrema del nihilismo no
serfa, entonces, necesariamente una experiencia del vacio sino la pesadilla
de un ser o fuerza inmutable, mudo y sin sentido, que retorna una y otra
vez a medida que gira su temporalidad infinita y circular, haciendo de la
voluntad un fenémeno, ahora si, radicalmente impotente, dado que no
puede redimirse de su pesar ni siquiera a través de su propia aniquilacién.

La conclusién cognitiva y afectiva de la muerte de Dios y de la primera
enunciacién del eterno retorno no puede ser si no que zdo es en vano,
incluso la muerte misma, pues nada de lo que hagamos o dejamos de hacer
puede alternar el curso de un mundo que se repite, con todos sus horrores,
hacia el infinito. Asi lo deja anunciado Nietzsche en este famoso fragmento
del ano 1887:

Pensemos este pensamiento en su forma mds terrible: la existencia,
tal como es, sin sentido y sin meta, pero retornando inevitablemente,
sin un finale en la nada: «el eterno retorno». Esta es la forma mis
extrema de nihilismo: ila nada (lo «carente de sentido») eternamente!
Forma europea del budismo: la energia del saber y de la fuerza nos
obliga a una creencia tal. Es la mds cientifica de todas las hipétesis
posibles. Negamos los fines tltimos: si la existencia tuviera uno
tendria que haberse alcanzado (Nietzsche, 2008b: 165).

En este sentido, si la doctrina cosmoldgica del eterno retorno es la
consecuencia directa de un modo de pensar que supera el modo de valorar
la existencia nacido del resentimiento y de la venganza contra el devenir,
con dicha superacién no se alcanza un estado de libertad y goce plenos
sino, por el contrario, una suerte de estado de desesperacién desencantado

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



Nietzsche y la afirmacion de la vida 261

en el que la futilidad de existencia genera una profunda nausea, como muy
bien lo describe Nietzsche en el capitulo «El convaleciente» del Zaratustra
(Nietzsche, 1972: 297-304).

En este sentido, el méximo logro de la voluntad de verdad pone a la vida
humana ante una exigencia vital de magnitudes inéditas. ;Cémo seguir
creyendo que la vida merece la pena vivirse aceptando que todo lo que
hacemos, intentamos, planificamos, proyectamos o pensamos para hacer
de nuestras vidas algo mejor es, en el fondo totalmente ez vano? ;Podemos
persistir en la consecucién de metas y fines, soportando todo tipo de
resistencias y penurias, si sabemos que tales metas y fines, en verdad, son
quimeras vacias cuya legitimidad es, a lo menos, cuestionable?

Por ejemplo, para Karl Lowith, con esta doctrina el ser humano es
trasladado de vuelta a una naturaleza que, al no tener una causa primera,
es pura inmanencia, lo que supera ya el marco metafisico anterior (Lowith,
1997:187). En este nuevo contexto, el ser humano debe cultivar otra relacién
con la naturaleza y consigo mismo, una no medida por Dios. Esto implica
aceptar, de entrada, que el ser humano pertenece al mundo y su devenir
circular, lo que llevarfa a la vida humana a comprenderse como una suerte
de fatalidad voluntaria. El amor fati, asi, conlleva una reconciliacién entre
la voluntad y el devenir dado que, al asumir que nada podria ser distinto a
c6mo ha sido y a coémo serd, se esfuma de la existencia todo sentimiento de
culpa o deuda. La reconciliacién, entonces, tendria lugar cuando, a partir
de esta doctrina fisica y metafisica, el ser humano entendiera la radical
futilidad de todas sus decisiones y acciones (Reginster, 2006: 206-209).

Por otro lado, para Ferraris lo que se pone en juego con la doctrina
cosmoldgica es el reconocimiento de que la realidad es una esfera
independiente de nuestros impulsos constructivos y valorativos. En
Nietzsche nos encontrariamos con una mirada que descompone el mundo
en centros de fuerza dindmicos, sin finalidad, ni sentido, ni direccién.
Pero, sefala el italiano, con ese movimiento no ocurre que la realidad se
desmaterialice en los juegos interpretativos, como quisieran los filésofos
posmodernos que han hecho de la disolucién de los hechos y de la realidad
una panacea. Mds bien —afirma—, se nos ha hecho evidente que la
comprensién mecanicista de la naturaleza del universo es insuficiente, y
que una nueva ontologia de la realidad exige avanzar hacia una perspectiva
energética (Ferraris, 2000: 51). Por lo tanto, si somos rigurosos con los

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



262 Luis FeLipE OYARZUN MONTES
descubrimientos de las ciencias naturales y bioldgicas, «parecerd poco
fundado cualquier lamento sobre la falta de sentido —es decir, cualquier
nihilismo— que se convierte en una pretensién del todo desorbitada
respecto al orden de las cosas» (Ferraris, 2000: 67). Esta suerte de «nuevo
realismo» nietzscheano, socavarfa, de este modo, cualquier lamento
nihilista por la falta de sentido trascendente del mundo, y, por lo mismo,
la dimensién axioldgica de su propia filosofia se veria marchitada por su
renovada dimensién ontolégica.

Ahora bien, como se sabe, también ha habido intérpretes que no han
visto en esta doctrina ni la reconciliacién serena con la futilidad de nuestras
acciones ni la posibilidad de empunar un «nuevo realismo» contra todo
fanatismo nacido de una negacién de los hechos, sino todo lo contrario:
han hecho de la doctrina cosmolégica un dispositivo selectivo a partir del
cual purificar a la humanidad de sus miembros débiles y sufrientes. La
doctrina cosmolégica del eterno retorno, al hacer evidente que no existe
redencién final para el sufrimiento, exigiria de la vida humana el desarrollo
de un vinculo diferente con el mundo nacido de la fortaleza, dado que ya no
se podria apelar a consuelos transmundanos para sostenerse y proyectarse
hacia el futuro. Por lo mismo, si ya no es posible proyectar metas y fines
teleolégicos que legitimen y den valor metafisico a formas de vida débiles;
si ya no puede afirmarse que el poder, la fuerza, el dominio, la violencia y
el egoismo son motivaciones o pulsiones inmorales a las que deben ponerse
freno dado que, segin los dictados incuestionables de un orden moral del
mundo, son en si rechazables y malvados; si se han derrumbado todos
aquellos sistemas simbdlicos que daban un valor privilegiado y metafisico
a todas aquellas actitudes y modos de relacién con el mundo basadas en el
desinterés, la conformidad, la renuncia o la resignacién; si ya no es posible
trazar en una dimensién suprasensible coordenadas y orientaciones que
promuevan la pacificacién de la lucha por la existencia; si ya nada de esto
tiene verdadera legitimidad y fuerza congregante, —y el nihilismo del
«nada es verdadero, todo estd permitido» toca a nuestra puerta (Nietzsche,
1996: 173) —emerge, como uUnico principio la «razén del mds fuerte», lo
que debe conducir a la humanidad a luchas por nuevas y mds extensivas
formas de dominio de la tierra. Por esta razén, la verdad cosmoldgica del
eterno retorno también operarfa como un dispositivo de seleccién y de
purificacién de la especie humana, lo que darfa paso a una nueva época

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



Nietzsche y la afirmacion de la vida 263

organizada por una nueva jerarquia de instintos, pulsiones y afectos: un
darwinismo social, agonal e hipercompetitivo, en el que prevalecerian los
modos de vida mds fuertes y aptos para adaptarse a las nuevas condiciones
de existencia, dando pie al surgimiento de lo sobrehumano.

Aunque estoy convencido de que esta lectura de Nietzsche reduce
su filosofia a una suerte de filosofia de bota fascista —para ocupar una
imagen de Nussbaum—, no podemos desconocer que muchos de sus
textos pueden llevarnos ficilmente a leer toda su filosofia a partir este
prisma evolutivo dirigido a la construccién de un nuevo orden social,
cultural y politico basado en dos castas: los que son suficientemente
fuertes para, liberdndose del resentimiento, dar a luz un nuevo «partido
de la vida», y aquellos que no, restaurando asi los instintos «sanos», base
de una «cultura sana» libre de la enfermedad propia de los miserables y
sufrientes (Drochon, 2016: 105, 115)*. Ante esto, en parte de puede
llegar a entender la lectura que hace ya Lukdcs de Nietzsche en los afios
cincuenta (es decir, tras la segunda guerra mundial y las interpretaciones
que de Nietzsche que hicieran los «filésofos» nacionalsocialistas Bieumler
o Rosenberg), que reduce a ser expresién de un pesimismo irracionalista
aterrado ante las nuevas capas sociales emergentes, haciendo de la
desvalorizaciéon del discurso y la razén, «de la apelacién moral a todos
los instintos bdrbaros y bestiales del ser humano» (Lukdcs, 1968: 323)
y a la legitimacién incondicional de la violencia instintiva, las formas
privilegiadas de ordenar socialmente el mundo. Para Lukics, Nietzsche
representa aquella tendencia reaccionaria que no cree que el conocimiento
del mundo exterior, objetivo e imparcial pueda ofrecernos soluciones a
nuestros problemas y miserias, sino todo lo contrario. Por eso, en su filosofia
el mundo se convierte en una lucha incesante de interpretaciones arbitrarias
sin ningun tipo de suelo comin, interpretaciones que sustentan su valor
en una superioridad venida de fuentes psicolégicas y sociales cercanas a la
fe en los milagros, y que confian en la emergencia de un «gran genio» que
de orden. A partir de la proclama de una libertad ilimitada vinculada, al

22. Baste, como ejemplo, la siguiente frase de E/ anticristo, a propésito de su critica a la
moral de la compasién: «La compasién obstaculiza en conjunto la ley de la evolucién,
que es la ley de la seleccion. Ella conserva lo que estd maduro para perecer, ella opone
resistencia con el fin de favorecer a los desheredados y condenados de la vida, ella le da
a la vida misma, por la abundancia de cosas malogradas de toda especie que reziene en la
vida, un aspecto sombrio y dudoso» (Nietzsche, 2004a: 35).

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



264 Luis FeLipE OYARZUN MONTES
mismo tiempo, a una necesidad fatalista, Nietzsche buscaria derribar todos
los obstdculos morales para la lucha imperialista contra todo orden social
nacido e imaginado por las capas sociales emergentes (Lukdcs, 1968: 309).

En esta misma linea, pero mucho mds reciente, el fil6sofo politico Ronald
Beiner busca entender por qué y en qué medida las criticas nietzscheanas
al nihilismo y democracia modernos han servicio de inspiracién para el
resurgimiento de las ideologfas neofascistas contempordneas que azotan al
mundo (Beiner, 2018). Para Beiner, el diagndstico cultural que Nietzsche
desarrolla desde sus primeros escritos naceria de su desesperacién por no
encontrar en el mundo liberal moderno horizontes culturales que crearan
y sostuvieran sociedades estructuradas y organizadas sobre propdsitos y
limites claros, precisos y rigidos. Una persona, sin embargo, para vivir su
vida de modo afirmativo y significativo (es decir, segiin la doctrina del
eterno retorno), necesitarfa de una comprensién bien estricta del sentido
de la vida, lo que para Nietzsche sélo podria generarse —disuelto el mundo
suprasensible— a través de individuos geniales y excepcionales capaces de
legislar jerdrquicamente valores y ordenes de rango sobre una masa amorfa
y maleable. Las sociedades democridticas y liberales, en cambio, al hacer del
total de individuos la fuente de creacién de valores, carecen de tales lideres,
lo que conlleva el debilitamiento de los horizontes de sentido necesarios
para su crecimiento y expansion. Por lo mismo, para Nietzsche, junto a
la destruccién de los valores modernos se requiere el cultivo de un nuevo
heroismo trdgico de la fortaleza (como ya sefialaba justamente Biaeumler)
que, sin negar el ateismo ni la inmanencia, genere un nuevo tipo de religién
o de fe, basado en ideales aristocrdticos que den legitimidad a un mundo
creado y organizado por relaciones de dominio y poder?.

23. Un punto de vista similar a este lo encontramos en el reciente estudio introductorio
que hace el fildsofo chileno Renato Cristi a la nueva traduccién del texto que el joven
Nietzsche dedicé a Teognis, y que se encuentra en el libro que publicé junto a Oscar
Veldsquez titulado Nietzsche y el aristocratismo de Teognis. Los argumentos de Cristi
son mds o menos similares a los de Beiner: si bien los posmodernos nietzscheanos de
izquierda han hecho lo posible por hacer de Nietzsche el filésofo de la diferencia, de la
ironia, del anti-universalismo, del antiautoritarismo e incluso de una democracia basada
en un aristocratismo de la responsabilidad individual, en el fondo lo que promueve su
pensamiento es la demolicién (transvaloracién) del estado democrético a partir de su idea
de estado aristocrdtico guiado por sobrehumanos carisméticos y separados del vulgo. Por
lo mismo, y como senala criticando a aquellos que hacen del distanciamiento politico de
Nietzsche parte un nuevo modo de pensar lo politico, «lo que las lecturas posmodernas no

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



Nietzsche y la afirmacion de la vida 265

Ahora bien, como senalé, estas interpretaciones de Nietzsche pueden
fundarse extrayendo distintos fragmentos del corpus nietzscheano y
poniéndolos al servicio de la brutalidad sin ley o de una sociedad ordenada
por castas. Frente a esto, lecturas como la de Lukdcs, Brochon o Beiner
resultan plausibles. Ahora bien, otra manera de contrarrestar esta lectura
«selectiva» de Nietzsche es atendiendo a la complejidad de su propio
pensamiento. Primero, y como ha desarrollado de muy buena manera
John Richardson, si bien a buenas y primeras el pensamiento de Nietzsche
aparece muy ligado a ideas cercanas al darwinismo social, si lo leemos mds
detenidamente, la (auto)seleccién de valores promovidas por Nietzsche
no busca transmitir principalmente los valores de la fuerza y la dureza
sino, mds bien, ensenar el método genealdgico de la libertad. Es decir, si
Nietzsche despliega una serie de dispositivos polémicos y radicales contra
cierta moralidad asentada como sentido comtin, lo hace para ensefarnos los
modos de liberarnos de ella para elegir nuestros propios valores politicos y
éticos. Vale decir, su dispositivo selectivo no tiene como objetivo potenciar
el despliegue ilimitado y sin ningun tipo de freno de nuestra més brutal
bestialidad en vistas del establecimiento de un orden regido por una nueva
aristocracia de la fortaleza. Mds bien, es un dispositivo que nos debiese
permitir liberarnos de los criterios morales hegeménicos que organizan
nuestras comunidades y castas (Richardson, 2006: 135 y ss.).

Por otro lado, tampoco podemos desconocer que el vinculo entre la
doctrina cosmoldgica y la doctrina o dispositivo selectivo no puede darse
por sentado, al menos, por dos motivos. El primero, y mds evidente,
es que la doctrina cosmologia estd desarrollada solo, o casi solo, en sus
fragmentos péstumos, es decir, en sus textos no publicado, por lo que, si
nos atenemos a los textos que Nietzsche publicé, en ellos no se refleja un
especial interés en que dicha doctrina exprese una nueva verdad o realidad
(Clark, 1990: 250-251). Por eso, y como segundo motivo, si nos atenemos
estrictamente a lo que Nietzsche publicé, la doctrina dice relacién con un
nuevo imperativo ético o, si se prefiere, con un imperativo existencial, el
que articula una doctrina practica que permite proyectar un nuevo ideal
de humanidad que da nuevo sentido a las dindmicas de la decisién, de
la accién y la eleccién (Magnus, 1978). Es decir, si Nietzsche pone en

toman en cuenta es que Nietzsche se distancia de la politica moderna porque ve en ella un
obstdculo para el desarrollo de una cultura aristocrdtica» (Cristi, 2018: 15).

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



266 Luis FeLipE OYARZUN MONTES
crisis toda organizacién de la existencia basada en un principio absoluto
incuestionable, incluso la «razén del mds fuerte» como ley de la evolucién
aparece como una cosa arbitraria, incapaz de convertirse en un nuevo
principio legitimo del mundo.

Ahora bien, como se pregunta Maudemarie Clark, si esto es asi, y dicho
imperativo ético o existencial no tiene relacién con una nueva realidad
del universo, ;por qué obligaria a la vida humana a ensayar una respuesta
decisiva? ;En qué medida el eterno retorno puede representar para Nietzsche
el pensamiento mds pesado, si s6lo serfa una ocurrencia que no ataferia a
ninguna exigencia nacida de la verdad del universo? Si para Nietzsche el
eterno retorno es verdaderamente un «nuevo centro de gravedad», su fuerza
determinante no puede provenir, segiin lo que hemos visto, de su caricter
cosmolégico o cientifico, sino de ozro lugar. Pero ;de dénde?

Heidegger ha sefialado enfdticamente que el pensamiento del eterno
retorno se lo empobrece cuando se lo entiende como un modo de
comprender a la naturaleza a partir de un nuevo contenido cientifico-
natural o de un significado ético, pues lo que tiene lugar alli es una nueva
eclosién de la verdad del ser (Heidegger, 2002a: 346). Por lo mismo, si
acaso remite a una cosmologia, este en ningtin caso hace referencia a una
teorfa cientifico-natural sino a una posicién metafisica respecto al ente en
su totalidad (Heidegger, 2002a: 298-300), la que inauguraria la era de la
técnica en tanto nueva «constelacion de la presencia» (Schiirmann, 2017).

Como se sabe, para Heidegger el eterno retorno de lo mismo y la
voluntad de poder deben leerse en conexién esencial, y juntas constituyen la
inminente posicién final de la metafisica occidental (Heidegger, 2002b: 12). El
pensamiento metafisico de Nietzsche constituye la inversién del platonismo,
es decir, la disolucién de la supremacia del mundo suprasensible o de las
ideas en el flujo de un mundo del devenir determinado esencialmente por
la voluntad de poder y el eterno retorno de lo mismo. La voluntad de poder,
como determinacién del ser del ente, busca, ante todo, acrecentar su propio
poder, por lo que el poder debe comprenderse no como un estado ideal a
alcanzar sino como un impulso dirigido hacia «siempre mds» poder. En ese
sentido, la voluntad de poder, desde la perspectiva esencial del eterno
retorno, es voluntad de voluntad, para la que la verdad sirve como fijacién
provisoria y necesaria para avanzar en el incremento de su capacidad de
ordenar y configurar lo real (Heidegger, 2003: 170-172). En este sentido,

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



Nietzsche y la afirmacion de la vida 267

si esta posicién metafisica, la Gltima, supera el espiritu de la venganza, es en
la medida que hace del devenir lo permanente. Como el mismo Heidegger
senala:

la suprema voluntad de poder, es decir, lo mds vivo de toda la vida,
es representar el pasar como permanente devenir en el eterno retorno
de lo Mismo y hacerlo asi permanente y estable [...] Este pensar toma
al devenir —al que pertenece un constante choque, el sufrimiento—
en su cobijo, bajo su proteccién (Heidegger, 2001: 88-89).

Para Heidegger, la metafisica de Nietzsche la antesala de la época
organizada por la comprensién tecnoldgica del ser del ente, época en la
que del ser no queda nada, y el ente es experimentado exclusivamente
como un recurso disponible para ser consumido por la movilizacién total
de todas las existencias, la que estd determinada esencialmente por la
l6gica de la produccién de la produccidn, el principio del rendimiento
y la cibernética—, en tanto esta hace calculable todo lo que es —lo que
augura la devastacién total de la tierra. Es a este estado planetario a lo que
Heidegger va a denominar, primero, Machenschaft y, a partir en los anos
cuarenta, Gestell, en tanto época de la metafisica consumada®.

Ahora, si bien no puedo aqui entrar en mayores detalles respecto a la
interpretacién heideggeriana sobre la esencia de la técnica y el acabamiento
de la metafisica, creo necesario, para el desarrollo de mis argumentos,
apuntar un par de cosas a propésito del lugar privilegiado que en ella ocupa
Nietzsche. Primero, pienso que, si bien la interpretacién que desarrolla
Heidegger de la época de la técnica es hoy insoslayable (la relacién que hace
entre la cibernética y el fin de la filosofia es notable), la lectura que hace de
Nietzsche pierde de vista muchas cuestiones importantes contenidas en sus
textos publicados, centrdndose casi exclusivamente en la polémica edicién
de La voluntad de poder. Esto lo lleva, por ejemplo, a vincular (no de modo

24. En este pdrrafo intento condensar varios textos de Heidegger, ademds de los textos
sobre Nietzsche ya citados anteriormente. Sélo por nombrar algunos de los que creo
mds importantes: «La pregunta por la técnica», «Ciencia y meditacién» y «Superacién de
la metafisica», contenidos en Conferencias y articulos (Heidegger, 2001), «El final de la
filosoffa y la tarea del pensar”, aparecido en el volumen Ziempo y ser (Heidegger, 2000),
«La proveniencia del arte y la determinacién del pensar», de Experiencias del pensar (1910-
1976) (Heidegger, 2014), «;Y para qué poetas?», de Caminos de bosque (Heidegger, 2003)
y Contribuciones a la filosofia (Del acontecimiento) (Heidegger, 2002).

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



268 Luis FeLiPE OYARZUN MONTES
explicito) el cardcter experimental de su filosofia con el triunfo del método
sobre la ciencia, y la nueva relacién que con ello se establece con la naturaleza
(Heidegger, 2014:159), olvidando todo lo que Nietzsche desarrolla en sus
libros de la llamada «trilogia del espiritu libre» en relacién al arte del cultivo
de si mismo (Ansell-Pearson y Bamford, 2021). Por ello, y como segunda
cosa, quizd no sea una exageracién infundada senalar que parte importante
de la interpretacién metafisica que hace Heidegger de Nietzsche estd
bastante determinada por la atenta lectura que desarrolla de Ernst Jiinger
a partir de los afios treinta, a propésito del #rabajador como figura de una
humanidad que corresponde a las dindmicas de la maquinacién industrial
que se moviliza a si misma hacia un crecimiento expansivo infinito®. Por
tanto, como tercer asunto, asi como, segiin Bernard Magnus, el mismo
Heidegger le confesé a un amigo que, si bien su libro Kant y la metafisica
no ofrece una interpretacién estrictamente kantiana de Kant, si ofrece una
muy buena versién de la filosofia heideggeriana, lo mismo puede aplicarse
a su propia interpretacién de Nietzsche, como el mismo Magnus sefiala:
puede que no sea el mejor Nietzsche, pero sin duda es un Heidegger
de primer nivel (Magnus, 1997: xvii). Por eso, y como ultimo asunto,
adscribo plenamente a las palabras de Reiner Schiirmann cuando senala
que Heidegger habla formalmente de Nietzsche, pero materialmente de la
tecnologia. Es decir, toma el vocabulario de Nietzsche para, quizd, intentar
conceptualizar una época que ha agotado los conceptos para pensarse a si
misma (Schiirmann, 2018: 266-270).

Entonces, y si lo visto hasta ahora tiene algun asidero, el pensamiento
del eterno retorno, al menos en su sentido mds intimo, no puede
entenderse como una doctrina ni cosmoldgica, ni metafisica, ni tampoco
opera como un dispositivo selectivo siguiendo una ley de la evolucién de
corte neodarwinista. Esto no quiere decir que Nietzsche no haya buscado
comunicar dicha visién de modo cosmolégico, de modo cientifico, o de
modo metafisico, sin embargo, y si somos fieles al propio pensamiento de
Nietzsche, dichas doctrinas no logran agotar completamente su sentido.
Ante todo, debemos tener, como sefial6 oportunamente Eugen Fink, que

25. Los apuntes y reflexiones que Heidegger redacté a partir de los afios treinta sobre la obra
de Jiinger se encuentran en el volumen titulado Acerca de Ernst Jiinger (Heidegger, 2013).
Los textos de Jiinger que muestran de modo mds palpable la interpretacién heideggeriana
de Nietzsche como antesala de la maquinacién son, a mi juicio, £/ Trabajador (Jinger,
1990) y La movilizacién total (Jiinger, 2003).

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



Nietzsche y la afirmacion de la vida 269

la enunciacién cosmolégica del eterno retorno (al menos en sus textos
publicados) aparece por vez primera en el Zaratustra, pero no es Zaratustra
quién lo enuncia sino sus animales (Fink, 2000: 115). Esto, para un escritor
tan preocupado y cuidadoso de su escritura, de sus imdgenes, puntuaciones
y simbolos, no puede ser casualidad. Para Fink, mds bien, esto apunta a que
la enunciacién cosmolégica y cientifica del eterno retorno sélo tiene lugar
al interior del tiempo intramundano, temporalidad en la que viven los
animales de Zaratustra. Sin embargo, la imagen del circulo enunciado por
el sabio persa pareciera venir no de una experiencia del tiempo cronolégico
que se enrosca sobre si mismo sino de la experiencia de un instante que
desajusta, precisamente, la temporalidad que rige y organiza la vida presa
de la necesidad causal.

Por lo mismo, cabe tener siempre en cuenta lo siguiente: como vimos
en los apartados anteriores, tanto «Dios» como la «Verdad» no pueden
comprenderse sino como expresiones o, mejor, creaciones filoséfico-
poéticas de la voluntad de poder, creaciones en las que laten sus dindmicas
de fuerza y de afectos, las que afirman o niegan la existencia. En ese
sentido, si seguimos pensando que, para Nietzsche, el pensamiento del
eterno retorno refleja la verdadera naturaleza del universo (y todo lo que
esto conlleva para la vida humana), seguimos atrapados en las légicas
metafisicas, que la misma muerte de Dios, es decir, la crisis de la idea de que
existe un Gnico fundamento o principio fundante que organiza la economia
de la existencia, hacen hoy increibles. Esto aplica tanto a la metafisica
tradicional, como a los postulados positivistas que creen tinicamente en
el mundo de los «<hechos», de los datos y de las cantidades. Aqui, quizd,
estd uno de los puntos cruciales: no buscar en Nietzsche una nueva verdad
metafisica o cosmoldgica sino mds bien ejercicios de pensamiento y de
vida que buscan rodear una cuestién mucho mds decisiva para el porvenir
de la vida, humana y no-humana: ;cémo y desde dénde poder cultivar un
modo de vinculo con el mundo, con los otros y con nosotros mismos,
afirmativo y no represivo con todo aquello que hasta ahora la metafisica
ha odiado: lo humano, lo animal, lo material, los sentidos, la razén, la
felicidad, la belleza, la apariencia, el cambio, el devenir, la muerte, el deseo
y el anhelo mismo? (Nietzsche, 1996: 185-186). Si tenemos en cuenta eso,
las doctrinas cosmoldgicas, metafisicas, cientificas o selectivas adquieren
otra impronta, otra fuerza, otro sentido. Asi podemos cuidarnos de hacer

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



270 Luis FeLiPE OYARZUN MONTES
de Nietzsche lo que él mismo renegaba: un profeta, alguien que hace de su
propia doctrina expresién de una nueva veracidad (Ross, 1994: 11).

IV. EL PENSAMIENTO DEL ETERNO RETORNO COMO
AFIRMACION DE LA PLURALIDAD

Como hemos visto, la doctrina cosmoldgica es, de alguna manera, la
consecuencia necesaria del despliegue de lavoluntad de verdad a todo precio,
la que termina por concluir que la creencia en Dios es un despropdésito.
Sin embargo, tampoco podemos estar claros que el eterno retorno sea una
doctrina fisica (o metafisica) que dé cuenta de la naturaleza verdadera de un
universo ahora sin Dios, dado que una de las consecuencias mds radicales
de la voluntad de verdad ha sido que el valor de la verdad ha sido puesto
también en duda. Como el mismo Nietzsche sefala en Mds alld del bien y
del mal: «también la fisica no es mds que una interpretacién y un arreglo
del mundo (jsegiin nosotros!, dicho sea de paso), y 7o una aclaracién del
mundo (Nietzsche, 1990: 35). En el momento en el que la creencia en
Dios se torna increible, es la misma voluntad de verdad la que requiere de
una critica: «e/ valor de la verdad debe ser puesto en entredicho alguna vez, de
forma experimental» (Nietzsche, 1996: 175). Con ello, no sélo la voluntad
de verdad necesita de una nueva justificacién; también la vida misma se
convierte, otra vez, en un problema (Nietzsche, 1999: 5).

Por lo mismo, la doctrina del eterno retorno es, a lo menos,
contradictoria en sus postulados y enunciados. Como sefiala Safranski,
pareciera que Nietzsche buscase describir el mundo tal cual es, afirmando
al mismo tiempo que los conocimientos son creaciones poéticas; pretende
ofrecer un nuevo imperativo categérico cuando él mismo ha sido uno
de los mds agudos criticos de todo «t debes» universal; o le quiere dar
dignidad metafisica intentando presentar esta nueva verdad en el escenario
no-metafisico de las ciencias naturales, de las que quiere evitar al mismo
tiempo su puro inmanentismo, pues esta imposibilita toda pregunta
metafisica (Safranski, 2009: 248). ;Cémo salir de este embrollo? Con las
palabras del mismo Nietzsche.

Como se recordard, en Ecce homo €l nos describe el pensamiento del
eterno retorno no como una doctrina positiva generada a través de un
proceso lineal y reflexivo sino, mds bien, como una inspiracién. De pronto
un pensamiento surge y se encarna, un pensamiento que expresa «fuerzas

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



Nietzsche y la afirmacion de la vida 271

poderosisimas» que se dejan ver, se dejan oir, fuerzas que conmueven
y trastornan en lo mds profundo: «se oye, no se busca; se toma, no se
pregunta quién es el que da; como un rayo refulge un pensamiento, con
necesidad, sin vacilacién en la forma — yo no he tenido nunca que elegir»
(Nietzsche, 2003: 107). Y mads adelante sefala una cuestién clave:

Todo acontece de manera sumamente involuntaria, pero como
en una tempestad de sentimiento de libertad, de incondicionalidad,
de poder, de divinidad...La involuntariedad de la imagen, lo que
es simbolo, todo se ofrece como la expresiéon mds cercana, mds
exacta, mds sencilla. Parece en realidad, para recordar una frase de
Zaratustra, como si las cosas mismas se acercasen y se ofreciesen para
simbolo (Nietzsche, 2003: 108).

Lo importante, al parecer, no es en primera instancia el contenido del
pensamiento sino esa fuerza poderosisima, las «relaciones ritmicas que
abarcan amplios espacios de formas» (Nietzsche, 2003: 108), eso ozro
vibrante que se encarna en la plasticidad de imdgenes y simbolos que, sin
embargo, no clausuran ni cierran su latido en definiciones o explicaciones
finales o absolutas, como seria aquella que dice: A=A. Es un pensamiento
que adviene de improviso, y que el pensador busca descifrar a partir de
los recursos que tiene mas a mano. No es, por lo mismo, consecuencia
de una reflexién analitica, pues, sefiala Nietzsche en Mds alld del bien y
del mal, lo que muestra precisamente es que no es el sujeto la causa del
pensamiento, sino que es, mds bien, al contrario: es e/lo quién piensa
(Nietzsche, 1990: 38). Es como si, como afirma Jaspers, dicho pensamiento
viniese de una experiencia directa del ser (Jaspers, 1963: 500), es decir, un
pensamiento que, por esencia, es indeterminado y que trasciende todas las
formas y contenidos concretos a través de los cudles, en su momento, se
crefa haber alcanzado una comprensién definitiva de la existencia. Es un
pensamiento que, como senala ahora Deleuze, pone en marcha un proceso
en el que se cuece una manera diferente de sentir, una nueva sensibilidad
(Deleuze, 1998: 93), reconociendo en el pensamiento su cardcter creativo
y generativo.

El pensamiento del eterno retorno no describe, por lo mismo, la
realidad del universo ni propone una nueva metafisica ni doctrina
selectiva universal, sino que puede comprenderse como una suerte de

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



272 Luis FeLipE OYARZUN MONTES
poética filoséfica afirmativa tantea nuevas constelaciones de imdgenes y
simbolos en las que inscribir, tejer e imaginar —en el momento en el que
se desmoronan los grandes valores metafisicos— otros modos de ser y estar
en el mundo. El eterno retorno, entonces, «ni descubre ni esconde, sélo
insinta», para decirlo con las palabras de Heraclito (Colli, 2010: 19).

Atendamos ahora a la primera enunciacién del eterno retorno en sus
textos publicados, la que aparece en el aforismo 341 de La ciencia jovial
titulado «El mayor centro de gravedad» (Nietzsche, 1999: 200). El sélo
titulo hace manifiesto el enfrentamiento que tiene lugar entre este modo
de pensamiento y la metafisica, la que sitta el centro de gravedad en el
«mds alld», en la nada (Nietzsche, 2004a: 82). No puedo reproducir el
aforismo completo, pero basta recordar la interpelacién que alli nos viene,
de golpe: ;esta vida, asi como hoy #i la vives, la afirmarias a tal nivel de
querer su eterno retorno, con todos sus dolores y alegrias, penurias y
sobreabundancias? ;O mds bien lo contrario? Sin especificar ningtiin modo
de respuesta correcta, por tanto, ningiin sistema moral absoluto que nos
senale qué decir y, sobre todo, qué hacer, este aforismo nos abre hacia una
exigencia que roza la locura, pues nadie puede responder a tal pregunta
por mi. El centro de gravedad es situado de lleno en la vida misma, no en
una vida absoluta y totalmente abarcable por el conocimiento sino en su
manifestacién irreductiblemente plural, la que resplandece como un rayo,
como una decisién, como un instante singular e irrepetible.

El aforismo estd escrito como una interpelacién personal, en que
nos enfrentamos con un signo de interrogacion al que no podemos ser
indiferentes. El aforismo nos habla, a ti y a mi, y el modo como nos habla,
el sentido de sus palabras siempre va a diferir de todo marco normativo
que pretenda una legitimidad universal. El aforismo es un decir que nos
singulariza y diferencia de golpe. Una doctrina que no dice otra cosa que
lo que cada uno pueda escuchar. Una doctrina que nos compromete con
nosotros mismos y nuestro modo de relacionarnos con los otros y con el
mundo. Por eso, lo paradéjico de esta doctrina es que, al exigirnos vivir como
si esta vida fuera a retornar eternamente, justamente a lo que nos lleva es a
romper la cadena del tiempo de lo Mismo haciendo emerger lo discontinuo
y diferente (Cragnolini, 2000: 54). ;Por qué? Pues al desafiarnos a aceptar
0, mejor, a amar el eterno retorno de todas las cosas, y a reconocer que las
cosas que han sucedido, estdn sucediendo y estin por suceder no deberian

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



Nietzsche y la afirmacion de la vida 273

ser de otro modo que como han sido, estdn siendo y serdn, esto quiere
decir, al mismo tiempo, que no deben tampoco seguir siendo del modo
cémo estdn siendo. Una pregunta emerge de esa grieta abierta en el tejido
del circulo de lo mismo, y que no tiene respuesta final ni definitiva: si las
cosas no deberian ser ni distintas a como son ni tal como son, entonces,
cémo quieres tii que sean. Dicho de otro modo, ;cémo quieres vivir de
modo que afirmes el retorno de este instante eternamente? Por esta razén, y
volviendo a lo que sefialaba Jaspers, este pensamiento, lejos de determinar
absolutamente el curso de mundo, lo que hace justamente es inscribir lo
indeterminado en lo determinado, lo eterno y abierto en el circulo cerrado
del gran ano del devenir.

Nietzsche, por lo mismo, no busca una nueva teoria, no se queda sélo
en el dmbito del conocimiento, sino que quiere, sobre todo, cultivar o
explorar modos en los que florezca una nueva praxis vital. El camino no estd
previamente trazado para ello, pues, como senala en La genealogia, hasta
ahora la humanidad sélo se ha orientado a partir del ideal ascético, el que,
pese a que ya no carga con esa impronta redentora, sigue operando con una
inercia que agudiza la desesperanza y la impotencia, incluso en la voluntad
de verdad propia de la ciencia moderna (Nietzsche, 1996: 184). Desde
este hecho se puede entender por qué el mismo Nietzsche comprendié su
camino de pensamiento como un experimento, como una serie de ensayos
y tentativas de pensamiento que buscan no otra cosa que ensayar qué
significarfa vivir tensados por un ideal diferente a todo lo que la metafisica
ha sofiado y anhelado hasta hora. Asi, si en Humano, demasiado humano
emprende la tarea de renunciar a las «primeras y tltimas cosas de la
metafisica», para concebir lo que podria significar una filosofia del manana
(Nietzsche, 2014: 271), ya desde Aurora nos invita a hacer de nuestro propio
cuerpo un espacio de experimentos para ensayar otros modos de vida y
sociedad, otros modos de valorar el para qué vivir, cultivando una virtud
de la modestia como antidoto contra al fanatismo metafisico (Nietzsche,
2014: 671). Con el pensamiento del eterno retorno, central en La ciencia
jovial, Nietzsche tantea modos de abrir sendas que resquebrajen los valores
metafisicos atin imperante para dirigirnos hacia la manifestacién plural
y fragmentaria de los devenires singulares, fragmentando el gran circulo
del devenir hacia nuevos campos de lo posible. Por eso, esa interpelacién
que brota de los pliegues mismos de la vida nos llama a una decisién, a un

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



274 Luis FeLiPE OYARZUN MONTES
romper con aquellas inercias que obligan —casi sin obligar— a vivir una
vida anénima: verdadero llamado que queda expresado notablemente en
el capitulo del Zaratustra «De la visién y el enigma», cuando este le grita al
enano, espiritu de la pesadez, de la gravedad y de la necesidad: «t o yol»
(Nietzsche, 1972: 225). Esta doctrina no nos dice nada, no nos ensefa
el camino, sino que nos dice a rostro descubierto «que ¢/ camino —en
efecto— no existe» (Nietzsche, 1972: 272). Por eso, es un pensamiento
liberador, un pensamiento que ensena que la vida no es ni obligacién, ni
una fatalidad, ni un engafo, sino un experimento, un tanteo, una pista de
baile para aprender a «reir y vivir bien» (Nietzsche, 1999: 186-187).

Por todo esto, y como ha insistido Miguel Morey, ni los contenidos
cosmoldgicos, éticos o metafisicos, si bien contribuyen asu comunicabilidad,
pueden congelar el significado del eterno retorno, es decir, su sentido
latente e inagotable, pues dicha doctrina no es otra cosa que una

invitacién a una cierta experiencia en la que pensamiento y vida
se confunden (...): nada se afirma aqui; simplemente se nos cuenta
algo y se nos dirigen algunas preguntas destinadas a que nos demos
cuenta de cdmo nos contamos lo que para nosotros cuenta. No
hay posibilidad ninguna de precipitado doctrinal, y en cambio el
pensamiento estd en obra (...) No es el discurso quien manda sino la
experiencia (Morey, 2018: 263).

Tiene, como hemos visto, un profundo sentido existencial y ético, en
el que la vocacién roza lo radicalmente singular que late en cada forma
de vida, por lo que no puede operar como un dispositivo selectivo que
dividiera a la humanidad en dos, como afirma Drochon (2016: 114).
Es, mds bien, una anti-doctrina, es el pensamiento anti dogmdtico por
excelencia. Pero también tiene una ambicién digamos, histérica: responde
a un proyecto filos6fico que busca superar las consecuencias negativas de la
muerte de Dios y del nihilismo reactivo y pasivo, desplegando para ello una
perspectiva afirmativa que permita cultivar otras constelaciones de valores
que den sentido y consistencia a un modo de existencia post-metafisico. Es
decir, en esta visién que quiere ser comunicada, lo que se plantea, a aquel
que la escucha de a de veras, es una posibilidad de transformacién existencial
advenida no intelectualmente sino en las texturas de la sensibilidad, en

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



Nietzsche y la afirmacion de la vida 275

las imdgenes que, rociadas por el fragor de la vida viva, tiemblan otras
posibilidades de pensar y de valorar lo que significa existir.

El capitulo de la tercera parte del Zaratustra «La segunda cancién del
baile» (1972: 313) sefiala las honduras a las que nos conduce el pensamiento
mds abismal, aquel que resquebraja todo fundamento totalizador. Allf se
nos dice que el mundo es mds profundo de lo que el dia ha pensado,
vale decir, mds profundo de lo que el conocimiento —como luminosidad
del ser— puede dar cuenta. La profundidad del mundo se tensa en la
relacion entre dolor y alegria®. El dolor aparece relacionado al desgarro
inevitable del tiempo que fragmenta y disuelve, y por eso quiere que
esta vida pase lo antes posible, siguiendo la sabiduria terrible de Sileno
(Nietzsche, 2004b: 55). Pero la alegria, que es ain mds profunda que el
dolor, anhela la eternidad, que «esta vida, asi como la vives ahora y las
has vivido» (Nietzsche, 1999: 200), la volvamos a experimentar una y
otra vez, sin otro «para qué» y «hacia dénde» que este vivir gratuito, mds
alld de toda ley de compensacién y castigo. Por eso, quizd, Zaratustra no
puede mostrarnos esta doctrina sino cantando, bailando, riendo, pues todo
conocimiento se tiene que desgranar necesariamente en explicaciones que
muestren la relacidén entre esto y esto otro, en una trama de causalidades.
El eterno retorno, esta exigencia que sitda el centro de gravedad en la
pluralidad bullente de la vida, en su instante de florecimiento fecundo, de
generacion y creacién, hace de la eternidad no la clausura de lo mismo sino
la repeticién de la singularidad, que adquiere asi una dimensién infinita
(Ansell-Pearson: 2005: 18).

La eternidad, como suprema alegria, rompe con la continuidad circular
del tiempo, abriendo la posibilidad de que lo ozro altere a lo mismo,
intensificando el crecimiento de la vida como diferencia. El pensamiento del
retorno es, asi, el pensamiento de lo multiple. La eternidad es, en Nietzsche,
pluralidad. Por eso, desde un pensamiento nacido de la preponderancia
del placer y de la alegria generadora, la vida no se vive como obligacién

26. Es interesante notar que Walter Kauffman traduce la mayor parte de las veces «/ust»
no por placer (pleasure) como se suele hacer cominmente, sino por «joy», es decir, por
alegrfa. Esto lleva a Reginster a afirmar que en Nietzsche existirfa una diferencia entre el
placer y la alegria. Si bien la alegria es una modalidad de placer, sefnala, podemos derivar el
placer —no la alegria— de las experiencias que nos dejan algo atin por desear. La alegria,
en cambio, nace de una experiencia perfecta, en la que nada ajeno se desea mds que la
afirmacion eterna del instante (Reginster, 2006: 224).

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



276 Luis FeLiPE OYARZUN MONTES
ni destino, sino como experimento, como riesgo, como decisién, como
contradiccidn y superacién de contradicciones. Por eso, si la metafisica ha
sido un modo de pensar y valorar la existencia que ha puesto el centro el
dolor y la muerte, podemos afirmar, entonces, que con el pensamiento del
eterno retorno Nietzsche quiere abrir un campo inédito para cultivar un
pensamiento no sobre la vida, sino, més bien, de la vida (Diaz, 2016: 109).

Por esta razdn, lo que Nietzsche nos quiere decir con su titulo Mds alld del
bien y del mal, no tiene que ver con un llamado a desplegar un pensamiento
frio, calculador, distante y desinteresado, sino todo lo contrario. Lo que
justamente nos dice es que no existe un criterio suprasensible que logre
separar y definir lo bueno de lo malvado, lo verdadero de lo falso, sino
que nuestro lugar es el lugar de la paradoja. Y, por lo mismo, que somos el
testimonio vivo de que nada nos es indiferente e impersonal, que siempre,
queramos o no, estamos comprometidos en lo que hacemos, decimos y
dejamos de hacer. Lo mismo en lo referido al pathos de la distancia. Este,
pathos filos6fico por excelencia, es el ejercicio permanente de mantener la
grieta abierta, ejercicio que deja entrar lo intempestivo en un tempo actual
que busca a toda costa cerrarse a si mismo en la inmanencia indiferente del
ser. Mantener el horizonte abierto, ampliar siempre nuestras perspectivas,
mirar desde infinitos dngulos, afrontar el riesgo, el experimento, son parte
de las palabras que nos hablan desde una lejania que opera al interior de
todo lo préximo.

Al final de Mds alld del bien y del mal Nietzsche describe, poéticamente,
lo que tiene lugar cuando dicho pensamiento se transforma en nuestro
centro de gravedad. Al contacto con dicho pensamiento dionisiaco,

todo el mundo sale mds rico, no agraciado y sorprendido, no
beneficiado y oprimido por un bien ajeno, sino mds rico de si
mismo, mds nuevo que antes, removido, oreado y sonsacado por
un viento tibio, tal vez mds inseguro, mds delicado, mds fragil, mds
quebradizo, pero lleno de esperanzas que ain no tienen nombre,
lleno de nueva voluntad y nuevo fluir, lleno de nueva contravoluntad
y nuevo refluir (Nietzsche, 1990: 252).

Pues, quizd, lo que nos ensefia esta doctrina sin contenido, es que el poder
no se juega en la dominacién, en la capacidad de definir, en la capacidad
de desentrafar todos los misterios de la existencia, sino que tiene que ver

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



Nietzsche y la afirmacion de la vida 277

con «poder sostenerse sobre cuerdas flojas y débiles posibilidades, y a bailar
incluso al borde de abismos» (Nietzsche, 1999: 211). ;Pero, no es esto la
desgarrada situacién humana? ;No es lo sobrehumano aquella modestia
que es capaz de reir y amar sin tener necesidad de dogmas que fundamenten
externamente los pliegues sinuosos de la vida? (Avila, 2006: 84) :No es lo
sobrehumano un modo de vida que acoge de modo afirmativo y creativo lo
finito y vulnerable de toda existencia, humana y no humana? */.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS:

Ansell-Pearson, K. (2005). «The Eternal Return of the Overhuman:
The Weightiest Knowledge and the Abyss of Light». jJournal of Nietzsche
Studies, No 30, pp. 1-21.

Ansell-Pearson, K. (2018). Nietzsches Search for Philosophy. On the
Middle Writings. UK: Bloomsbury Academic.

Ansell-Pearson, K 'y Bamford, R. (2021). Nietzsche s Dawn. Philosophy,
Ethics and the Passion of Knowledge. USA: Wiley Blackwell.

Avila, R. (2006). «Una forma divina de pensar. Nietzsche y el problema
de la nada». Convivium, Nro 19, pp. 65-84.

27. Con esto se abre una de las discusiones mds potentes y actuales del legado de Nietzsche al
pensamiento contemporaneo, a saber: su relacién con lo que se denomina transhumanismo
como superacién de lo humano. Como se puede observar de mi planteamiento, pienso que en
Nietzsche mds que encontrar las claves filoséficas de un sobre pasamiento de nuestra condicién
corporal y finita se da un giro hacia lo que podrfamos denominar nuestra condicién concreta
o vulnerable, o como lo nombra Morey, ese resto incorregible que acompana nuestra vida,
como la vejez, la muerte o el dolor (Morey, 2018: 108-109). Gran parte de su critica a la
metafisica y a la modernidad se centran en la interpretacion errada y fandtica que ambas hacen
del lugar del ser humano en el orden del mundo, lo que lo lleva a ensayar un nuevo modo
de pensar que lo vuelve a situar en su dimension animal. Como recientemente me ha hecho
ver mi amigo Ignacio Aguirre, podemos encontrar huellas de lo que el mismo Nietzsche
denomina virtud de la modestia junto a una critica al fanatismo, desde Humano, demasiado
humano. Esta idea es desarrollada ampliamente en uno de los tltimos libros de Ansell-Pearson
(2018), centrado en los textos nietzscheanos del periodo medio: Ansell-Pearson, K (2018):
Nietzsches Search for Philosophy. On the Middle Writings. UK: Bloomsbury Academic. Para el
debate transhumanista de Nietzsche se puede consultar, por ejemplo, Tuncel, Y (ed). (2017):
Nietzsche and Transhumanism. Precursor or Enemy?. UK: 2017.

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



278 Luis FeLiPE OYARZUN MONTES
Beiner, R. Dangerous Minds. (2018). Nietzsche, Heidegger, and the
Return of the Far Right. Usa: University of Pennsylvania Press.

Blanchot, M. (2012). «Nietzsche y la escritura de lo fragmentario»,
Instantes y azares. Escrituras nietzscheanas, Anio XII, Nro 11, pp. 28-51.

Clark, M. (1990). Nietzsche on Truth and Philosophy. USA: Cambridge
University Press.

Clark, M. y Dudrick, D. (2012). 7he Soul of Nietzsches Beyond Good
and Evil. New York: Cambridge University Press.

Colli, G. (2010). La sabiduria griega III. Herdclito. Madrid: Trotta.

Colli, G. (2011). Fildsofos sobrehumanos. Barcelona: Siruela.

Cragnolini, M. (2000). «De Bactriana y las orillas del Urmi A la
montana y el ocaso. A modo de introduccién a la lectura de Asi hablé
Zaratustrar, Revista de filosofia, vol. 55, pp. 39-56.

Creasy, K. (2020). 7he Problem of Affective Nihilism in Nietzsche.
Thinking Differently, Feeling Differently. USA: Palgrave Macmillan.

Cristi, R. (2018). «Nietzsche y el aristocratismo de Teognis», en Cristi,
Ry Velasquez, O. Nietzsche y el aristocratismo de Teognis. Edicidn critica
bilingiie del De Theognide Megarensi de Nietzsche, Santiago de Chile: LOM.

Diaz, A. (2016). «Eterno retorno de lo mismo, vida y muerte», en
Rivero, P (coord.). Nietzsche: el desafio del pensamiento. México: FCE.

D’lorio, P. (2016). El viaje de Nietzsche a Sorrento. Una travesia crucial
hacia el espiritu libre. Barcelona: Gedisa.

Drochon, H. (2016). Nietzsche's Great Politics. USA: Princeton
University Press.

Ferraris, M. (2000). Nietzsche y el nihilismo. Madrid: Akal.

Ferraris, M (2012). Manifiesto del nuevo realismo. Santiago de Chile:
Ariadna ediciones.

Ferraris, M. (2017). Posverdad y otros enigmas, Madrid: Alianza.

Fink, E. (2000): La filosofia de Nietzsche. Madrid: Alianza.

Fisher, M. (2016). Realismo capitalista. ;No hay alternativas? Buenos
Aires: Caja Negra.

Foucault, M. (2018). La hermenéutica del sujeto. Curso del Collége de
France (1981-1982). México: FCE.

Gooding-Williams, R. (2001): Zarathustra’s Dionysian Modernism.
California: Stanford University Press.

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



Nietzsche y la afirmacion de la vida 279

Hanza, K. (2000). «Distinciones en torno a la facultad de distinguir.
El gusto en la obra intermedia de Nietzsche», Revista de filosofia, vol. 55,
pp- 81-94.

Heidegger, M. (2000). Tiempo y ser. Barcelona: Tecnos.

Heidegger, M. (2001). Conferencias y articulos. Barcelona: Serbal.

Heidegger, M. (2002a). Nietzsche 1. Barcelona: Ediciones Destino.

Heidegger, M. (2002b). Nietzsche I1. Barcelona: Ediciones Destino

Heidegger, M. (2002c). Contribuciones a la filosofia (Del acontecimiento).
Santiago de Chile: RIL.

Heidegger, M. (2003). Caminos de bosque. Madrid: Alianza.

Heidegger, M. (2013). Acerca de Ernst Jiinger. Buenos Aires: El hilo
de Ariadna.

Heidegger, M. (2014). Experiencias del pensar (1910-1976). Madrid: Abada.

Jameson, E (1994): The Seeds of Time. USA: Columbia University Press.

Jaspers, K. (1963). Nietzsche. Introduccion a la comprension de su filosofar.
Buenos Aires: Sudamericana.

Junger, E. (1990): El trabajador. Dominio y figura. Barcelona: Tusquets.

Junger, E. (1995): Sobre el dolor seguido de La Movilizacion total y Fuego
y movimiento. Barcelona: Tusquets.

Lampert, L. (19806): Nietzsche's Teaching. An Interpretation of Thus
Spoke Zarathustra. USA: Yale University Press.

Lampert, L. (1993). Nietzsche and Modern Times: A Study of Bacon,
Descartes and Nietzsche. USA: Yale University Press.

Lampert, L. (2001). Nietzsche s Task. An Interpretation of Beyond Good
and Evil. USA: Yale University Press.

Lemm, V. (2010): La filosofia animal de Nietzsche. Santiago de Chile:
Ediciones UDP.

Lowith, K. (1997). Nietzsche's Philosophy of the Eternal Recurrence of the
Same. USA: University of California Press.

Lukdcs, G. (1968). El asalto a la razén. La trayectoria del irracionalismo
desde Schelling hasta Hitler. Barcelona: Ediciones Grijalbo.

Magnus, B. (1997). «Foreword to the English Translation», en Lowith,
K. Nietzsches Philosophy of the Eternal Recurrence of the Same. USA:
University of California Press.

Magnus, B. (1978). Nietzsche s Existencial Imperative. USA: Indiana
University Press.

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



280 Luis FeLiPE OYARZUN MONTES
Melich, J-C. (2000). Filosofia de la finitud. Barcelona: Herder.
Melich, JC. (2010). Etica de la compasion. Barcelona: Herder.
Montinari, M. (2003). Lo que dijo Nietzsche. Barcelona: Salamandra.
Morey, M. (1990). Psiquemdquinas. Barcelona: Montesinos.
Morey, M. (2018). Vidas de Nietzsche. Madrid: Alianza.
Niemeyer, C (Ed.). (2012). Diccionario Nietzsche. Conceptos, obras,
influencias y lugares. Madrid: Biblioteca Nueva.
Nietzsche, F. (1972): Asi hablé Zaratustra. Madrid: Alianza.
Nietzsche, E (1990): Mds alld del bien y del mal. Madrid: Alianza.
Nietzsche, E (1996): La genealogia de la moral. Madrid: Alianza.
Nietzsche, E (1999): La ciencia jovial. Venezuela: Monte Avila.
Nietzsche, F. (2000): Aurora. Madrid: Biblioteca Nueva.
Nietzsche, E. (2001): Humano, demasiado humano. Madrid: Akal.
Nietzsche, F. (2003): Ecce Homo. Madrid: Alianza.

Nietzsche, F. (2004a): E/ anticristo. Madrid: Alianza.

Nietzsche, E (2004b): El nacimiento de la tragedia. Madrid: Alianza.
Nietzsche, E (2008a): Fragmentos pdstumos II. Madrid: Tecnos.
Nietzsche, E (2008b): Fragmentos pdstumos IV. Madrid: Tecnos.
Nietzsche, E (2010b): Fragmentos pdstumos I1I. Madrid: Tecnos.

Nietzsche, F. (2012a). Correspondencia V. Enero 1885-Octubre 1887.
Madrid: Trotta.

Nietzsche, F. (2012b). Correspondencia IV. Enero 1880-Diciembre 1884.
Madrid: Trotta.

Nietzsche, E (2014). Obras completas. Volumen I1I. Obras de madurez
I. Madrid: Tecnos.

Nietzsche, E (2018). Verdady mentira. Valparaiso: Universidad de Valparaiso.

Reginster, B. (2008). 7he Affirmation of Life. Nietzsche on Overcoming
Nibhilism. USA: Harvard University Press.

Richardson, J. (1996). Nietzsche's System. New York: Oxford
University Press.

Richardson, J. (2004). Nietzsche s New Darwinism. New York: Oxford
University Press.

Ross, W. Friedrich Nietzsche. El dguila angustiada. Barcelona: Paidés.

Safranski, R. (2009). Nietzsche. Biografia de su pensamiento. Barcelona:
Tusquets.

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



Nietzsche y la afirmacion de la vida 281

Schopenhauer, A. (2022). El mundo como voluntad y representacion 1.
Madrid: Alianza.

Schiirmann, R. (2017). El principio de anarquia. Heidegger y la cuestion
del actuar. Madrid: Arena.

Tuncel, Y (ed). (2017). Nietzsche and Transhumanism. Precursor or
Enemy? UK: 2017.

Luts FeLirE Ovarzun MonTES: Doctor en Filosofia por la Universidad
de Barcelona, Mdster en Filosofia por la Universidad de Chile y Licenciado
en Historia por la misma Universidad. Profesor de la Universitat Oberta de
Catalunya y de la Universidad de Barcelona.

Lineas de investigacion: Mis lineas de investigacién abarcan las ontologias
criticas del presente, el problema del nihilismo contemporaneo, la filosoffa
de la educacién y la cuestion de la época de la técnica.

Publicaciones recientes:

— «Laguerra por nuestra atencién nuevas hegemonias y formas de resistencia
en la época de la gran regresién», Astrolabio, Vol. 1, Num. 29, 2024.

— «Interioridad y expresién en el pensamiento de Giorgio Colli: hacia el
cultivo de una razén sana», Agora,Vol. 43 Num. 2, 2024.

— «Bernard Stiegler, la crisis de la imaginacién y la tecnicidad
originaria:como bifurcar el futuro», Astrolabio, Num 28, 2004.

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)






