
El Otro que nos llama: la 
hospitalidad del extranjero1

The Other who calls us: the hospitability 
of the foreigner

	 Fabio Scalese

	 Universidad Pontificia de Salamanca, Madrid (España)

Fecha de envío: 27/01/2023

Fecha de aceptación: 25/09/2023

DOI: 10.24310/crf.17.1.2025.16070 

 

1. Esta publicación recoge algunos resultados obtenidos en el marco de la Ayuda para contratos 
predoctorales 2017 BES-2017-079850 financiada por MCIN/AEI /10.13039/501100011033 
y FSE «El FSE invierte en tu futuro».

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025), pp. 283-300. 
ISSN: 1889-6855 ISSN-e: 1989-3787 DL.: PM 1131-2009 

Asociación para la promoción de la Filosofía y la Cultura en Málaga (FICUM)

Resumen

El artículo trata de encontrar una 
inclusión de la categoría del Otro en 
el ámbito de lo político. En principio, 
detectamos una falta en la tradición 
de la filosofía occidental, que ha 
asimilado el Otro en la categoría del 
sujeto. Nuestra propuesta recupera 
la categoría ética del Otro presente 
en el pensamiento de Lévinas con el 
fin de deconstruir la omnipotencia 

del sujeto frente a la existencia de los 
demás. De ahí, nos dirigimos hacia 
el ámbito político para ver cómo 
la cuestión del Otro se refleja en el 
tema de la hospitalidad, tratada por 
Derrida. El objetivo es afirmar que es 
posible una hospitalidad absoluta del 
extranjero, que es la personificación 
del Otro en el ámbito político, si 
reconocemos, como sugiere Ricœur, 
que el mismo sujeto es Otro respecto 
a sí mismo.



284 Fabio Scalese

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Introducción

Durante el siglo XX, la posición de la filosofía occidental ha sido 
cuestionada, debido a factores políticos, sociales y culturales, 
entre ellos, el auge de los totalitarismos, que han llevado a 

considerar un posible fracaso del progreso humano. A partir de Nietzsche, 
se discutió sobre el concepto mismo de progreso de las condiciones 
humanas para encaminarse hacia un bienestar de la humanidad. Como 
expresión del pensamiento humano, la filosofía se vio acusada de no ser 
capaz de entender realmente la realidad que estudiaba, especialmente a la 
luz de la tragedia causada por la Segunda Guerra Mundial.

En una carta a Karl Jaspers en la que trata el tema del mal radical, 
Hannah Arendt señalaba la falta de concepto puro de lo político en el 
ámbito la filosofía occidental. Esta falta tan grave se debió a la incapacidad 
de la filosofía de hablar de la pluralidad humana, ya que siempre se ha 
fijado en un concepto muy abstracto de Ser humano. (Arendt y Jaspers, 
1987: 104). En este sentido, se cuestiona la idoneidad de la filosofía de 

Palabras claves

Lévinas; Derrida; ética; Otro; 
hospitalidad; extranjero.

Abstract

The article attempts to find an 
inclusion of the category of the Other 
in the political sphere. In principle, 
we detect a lack in the tradition 
of Western philosophy, which has 
assimilated the Other into the 
category of the subject. Our proposal 
use the ethical category of the Other 
present in Lévinas’ thought in order 
to deconstruct the omnipotence of 

the subject in the face of the existence 
of others. From there, we turn to 
the political sphere to see how the 
question of the Other is reflected in 
the theme of hospitality, addressed by 
Derrida. The aim is to affirm that an 
absolute hospitality of the foreigner, 
who is the personification of the Other 
in the political sphere, is possible if we 
recognise, as Ricœur suggests, that 
the subject himself is something of an 
Other in relation to himself.

Keywords

Lévinas; Derrida; ética; Other; 
hospitability; foreigner.



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

El Otro que nos llama: la hospitalidad del extranjero 285

enmarcar adecuadamente la cuestión política, con el resultado de que 
incluso haya podido contribuir al desarrollo del fenómeno nazi.

El pensamiento occidental ha estado interesado en el ser humano en un 
sentido universal, sin entrar en las diferencias que residen en la pluralidad 
de los individuos. Arendt ha vislumbrado en el rechazo de la diferencia una 
de las causas de la generación de los totalitarismos, que justamente han 
tratado de comprender la humanidad como un conjunto indiferenciado.

Siguiendo este hilo de pensamiento, en las palabras expresadas por 
Emmanuel Lévinas, es posible encontrar una representación muy eficaz de 
lo que considera como aquellos que son los defectos constitutivos de la 
tradición filosófica. En La Huella del Otro, escribe que la filosofía occidental 
se configuró como comprensión del ser de sí mismo y, comparándola con el 
regreso de Ulises, contribuyó a desvelar e incorporar el Otro hasta el punto 
de que este perdiera su condición de alteridad (Lévinas, 1998: 49-50).

Lévinas critica la filosofía que se dedica exclusivamente a la cuestión 
del ego omnicomprensivo y que no considera la diferencia presente en 
el Otro.  El filósofo lituano quiere proporcionar una manera nueva de 
concebir la trascendencia del Otro. Con referencia a la tradición judía a la 
cual pertenecía, tomó la opinión de que es la noción de Otro la que crea el 
Yo y que le impide quedarse en una condición de solipsismo. La relación 
que luego se instaura entre el Yo y el Otro nace como un conflicto:

La relación con otro no es una relación idílica y armoniosa de 
comunión ni una empatía mediante la cual podamos ponernos 
en su lugar: le reconocemos como semejante a nosotros y al 
mismo tiempo exterior; la relación con otro es una relación con 
un Misterio (Lévinas, 1993: 117).

El pensamiento occidental es incapaz de salir de sí mismo y quiere 
apropiarse del Otro para someterlo al dominio del sujeto. Desde el 
principio aristotélico de identidad, pasando por el cogito cartesiano hasta el 
sistema hegeliano, el principal interés de la filosofía ha sido lo de considerar 
el ámbito de la individualidad. Cualquier cosa que no pertenece al ego 
se convierte en una extensión del propio ego, borrando la posibilidad de 
la existencia de la alteridad. Con el fin de dejar este sometimiento del 
mundo del ego, es necesario deconstruir el sujeto mismo y reconocer su 
determinación a partir de lo que es diferente de él.



286 Fabio Scalese

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Una expresión muy eficaz para describir lo que ha sido la filosofía y lo 
que Lévinas propone como alternativa es la yuxtaposición de la figura de 
Ulises a la de Abraham: «Al mito de Ulises que regresa a Ítaca, quisiéramos 
contraponer la historia de Abraham que abandona para siempre su patria 
por una tierra aún desconocida» (Lévinas, 1998: 54).

La comparación entre estas dos figuras ejemplares permite determinar 
con claridad la revolución del pensamiento que el filósofo judío propone. 
Ulises es el héroe de la nostalgia2. Todos sus caminos y sus esfuerzos tienen 
el objetivo de regresar a Ítaca, el lugar del idéntico que espera su vuelta. 
Aunque cambie durante su ausencia, la patria que había dejado vuelve 
a la identidad anterior con la aniquilación de los pretendientes. Con la 
cancelación de la diferencia, es posible restaurar el orden, el mismo orden 
que evoca el concepto de identidad homeostática. La apropiación de las 
experiencias de diferencia refuerza aún más el estado de la identidad. La 
condición de Odiseo antes de regresar a Ítaca es la del viajero, cuyo objetivo 
sin embargo es un regreso: su experiencia fuera de la identidad inicial se 
traduce en añadir algo a ese Sí mismo al que regresa.

Otra forma de pensar sobre el viaje es más bien lo de Abraham, que deja 
su lugar para ir a lo desconocido. La diferencia principal es que la decisión 
de abandonar probablemente no prevé un regreso. Abraham responde a la 
llamada de Dios:

Jehová había dicho a Abram:
Vete de tu tierra y de tu parentela,
y de la casa de tu padre, 
a la tierra que te mostraré (Génesis, 12 1-2).
Abraham representa la obediencia a la llamada. La única pista disponible 

es una indicación recibida por Dios: él confía en Dios y es guiado hacia lo 
ignoto. Se va hacia la Tierra prometida, pero todavía no sabe cómo es esta 
tierra. Abraham es la representación de la aventura hacia lo desconocido: 
no tiene un lugar para volver y, sin embargo, siempre resulta listo para 
recibir la llamada de Dios, incluso está dispuesto a renunciar a una parte 
de sí mismo, a su hijo Isaac, a favor de la palabra de la alteridad. Es una 
imagen típica del pensamiento levinasiano la del judío errante, con el fin 
de representar el sujeto que sale de sí mismo y se encuentra con el Otro. 

2. Del griego νόστος (regreso) e άλγος (dolor): «dolor del regreso» .



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

El Otro que nos llama: la hospitalidad del extranjero 287

I. La categoría ética del Otro

Lévinas ha dedicado muchas páginas para describir el Otro, explicando la 
imposibilidad de encerrarlo en las categorías del sujeto, ya que la alteridad 
es algo más allá del sujeto mismo, lo trasciende. Una perspectiva interesante 
que nos permite entender lo que quiere sugerir el filósofo está dada por el 
análisis del tema de lo femenino. El Yo del pensamiento occidental es la 
personificación del masculino. La cultura predominante machista siempre 
ha descartado el tema de apertura a lo femenino, y se ha ocupado en vez de 
someterlo a interpretaciones reducibles al punto de vista masculino.

La originalidad de El Tiempo y el Otro, presentado entre 1946 y 1947, 
también consiste en que sea un hombre que introduce un punto de vista 
distinto a la perspectiva masculina. Las 4 conferencias confirman por un 
lado la continuación de un diálogo crítico permanente con Heidegger, 
mientras que por otro tratan de dibujar una fenomenología de la vida 
cotidiana mediante la descripción de las experiencias de eros, de soledad, 
de sufrimiento, de muerte. La tesis fundamental en El Tiempo y el Otro es la 
consideración del tiempo como relación con lo que es absolutamente otro. 

En el texto se describe el sujeto dominante con connotaciones de 
virilidad y soberanía (Lévinas, 1993: 89). Las experiencias del amor o la 
muerte, sin embargo, rompen la integridad del sujeto que pierde el poder 
soberano: así se acaba el dominio de la virilidad. Por lo tanto, la presencia 
de una alteridad ingobernable por el sujeto lleva a la pregunta del autor 
sobre la existencia de una alteridad que es otro con respecto al sujeto y que no 
sea pura oposición de especies. Esta alteridad es lo femenino y trata de ser 
más bien una otredad positiva, una esencia afirmativa, con la cual el sujeto 
establece una relación (Lévinas, 1993: 128).

Con el propósito de determinar los contornos de la alteridad femenina, 
Lévinas le reconoce la capacidad de ocultarse: esta predisposición viene, 
según el filósofo, de la actitud espontánea del pudor presente en el sexo 
femenino. La tendencia a ocultarse concede la independencia absoluta al 
femenino, así que no puede ser absorbido por el sujeto. La potencia que lo 
caracteriza consiste adecuadamente en ser otro. lo femenino se caracteriza 
por ser un misterio:

La trascendencia de lo femenino consiste en retirarse a otro lugar, 
es un movimiento opuesto al de la conciencia. Pero no por ello es 



288 Fabio Scalese

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

inconsciente o subconsciente, y no veo otra posibilidad que llamarlo 
misterio (Lévinas, 1993: 131).

Un misterio que por lo tanto se escapa a cualquier intento de ser 
integrado. Lo femenino representa la diferencia más allá de las diferencias, 
el rostro presente en las relaciones cara a cara que dice silenciosamente 
“¡No me mates!” y que permite al sujeto de entrar en comunicación con el 
otro de sí. La relación erótica es el lugar donde el masculino y lo femenino, 
el sujeto y el Otro, se encuentran. El Yo y el Tú intentan acercarse, a pesar 
de la distancia infinita que caracteriza todas las relaciones de una identidad 
con una alteridad. 

La relación erótica se caracteriza por el hecho que no se puede poseer, 
conocer, aprehender: éstas son categorías que representan un poder que 
pertenece al sujeto. La comunicación erótica puede manifestarse en la 
medida en que se reconoce que el eros es otra cosa que el poder. A través del 
cara a cara del Yo con el Tú (que es infinitamente otro con respeto al Yo), el 
sujeto se descentra y se acerca a lo que desea. Así escribe Lévinas, que «las 
relaciones con los demás es (son) la ausencia de lo otro [...]. Una ausencia 
que es tiempo, [...] una victoria sobre la muerte» (Lévinas, 1993: 134). En 
ese sentido, lo que representa el punto fundamental de la relación erótica es 
la imposibilidad de llegar a poseer al Tú. 

El fenómeno de la muerte conlleva la función de acordar al hombre su 
finitud, porque no responde al poder del individuo, es algo que viene desde 
fuera de él. La soberanía del sujeto se transforma en pasividad frente a un 
acontecimiento que no puede ser gobernado. La fuerza de esa distancia es 
según Lévinas la verdadera victoria sobre la muerte. 

La sensación de alienación que la muerte causa en el sujeto deja entender 
que su poder no es absoluto. Hay algo que lo trasciende, que no se puede 
determinar, seleccionar, mandar. La vida humana siempre está puesta en 
duda por el hecho de que se termina. La muerte lanza al hombre frente a su 
finitud y le sugiere que su gobierno tiene una fecha límite: este plazo está 
establecido por una alteridad incontrolable, que es el tiempo.

A pesar de que el individuo intente controlar su propia existencia, 
extendiendo su propio dominio, llega un momento en que la alteridad 
temporal pone fin a sus esfuerzos. Y también es el tiempo lo que permite el 
acontecimiento del ser, porque la existencia se caracteriza por el hecho de 
desarrollarse en el tiempo. 



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

El Otro que nos llama: la hospitalidad del extranjero 289

La llegada de la muerte es la demostración que hay una alteridad 
absoluta con la cual el hombre está en relación. Esta alteridad es el misterio, 
en respecto al cual sin embargo el hombre se pone enfrente para poder 
preservar a sí mismo: es una relación con un advenir que es otro.

De acuerdo con la lectura propuesta por Lévinas, podemos hablar del 
tiempo auténtico en el momento en que aparece la figura del otro. De 
hecho, una condición existencial solitaria impide la posibilidad de que el 
tiempo exista y se desarrolle. De tal manera que, para que haya algo que 
podamos llamar tiempo, hace falta la existencia de una pluralidad de sujetos 
y de una relación entre ellos. Esta relación acontece en el desenvolvimiento 
histórico:

La situación de cara a cara representaría la realización misma del 
tiempo; la invasión del porvenir por parte del presente no acontece 
al sujeto en solitario, sino que es la relación Ínter subjetiva. La 
condición del tiempo se encuentra en la relación entre humanos, o 
en la historia (Lévinas, 1993: 121).

En este sentido, considerando la alteridad que lleva consigo y que hace 
que el hombre reconozca su propia situación de finitud, se puede afirmar 
que el Tiempo es el Otro en la medida en que empieza a acontecer cuando 
hay otro.

Mientras que en El Tiempo y el Otro Lévinas trataba una alteridad 
que se escapaba del intento del sujeto de incluirlo en una concepción 
del sujeto, en De otro modo que ser se hace hincapié en que la alteridad 
pertenece precisamente al sujeto mismo, y es sólo a través de la intuición 
de esta otredad interior que es posible, finalmente, encontrar una nueva 
ética, la de la responsabilidad hacia el otro. Esta tesis se hace explícita a 
partir del título que contiene y al mismo tiempo niega el término ser para 
afirmar la trascendencia más allá de ser en la óptica de la responsabilidad 
ética hacia el Otro: 

De otro modo que ser. [...] Se trata de pensar la posibilidad de 
un desgarrón de la esencia. ¿Para ir dónde? ¿Para ir a qué región? [...] 
Habrá que mostrar ya desde ahora que la excepción de ‘lo otro que el 
ser’ (más allá del no-ser) significa la subjetividad o la humanidad, el 
sí mismo que repudia las anexiones de la esencia. Yo como unicidad, 



290 Fabio Scalese

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

fuera de toda comparación. [...] Unicidad sin lugar, sin la identidad 
ideal (Lévinas, 2003: 51-52). 

El texto ya no pone en cuestión la identificación de la trascendencia 
hacia el otro: la fractura ya es constitutiva de la propia identidad. Es posible 
pensar en la subjetividad humana no como esencia, sino como «de otro 
modo que ser». Ahora lo que explica Lévinas es que hay un sí mismo que 
no puede ser explicado por la idea del ser, así que hace falta encontrar un 
modo de pensar diferente.

Para entender mejor esta fractura interna del yo, Lévinas establece 
una diferencia entre «decir» y lo «dicho», explicando la función de 
encarcelamiento por parte de lo «dicho» sobre el «decir» original, el 
logos (Lévinas, 2003: 48). Lo dicho tiene las características de una ficción 
interesada en la que no hay ningún tipo de responsabilidad. El prólogo, 
la regla que precede al juego, es más bien la responsabilidad, la asunción, 
la ley: es la ética en su dimensión pre-original y anárquica, en la cual la 
disponibilidad al otro se transforma en responsabilidad hacia los demás. 

Cuando el yo se da cuenta de que hay algo antes de su propia actividad, 
ya no es dueño de sí mismo, porque hay un misterio más allá de ello. 
Este misterio silencioso e invisible, una huella de un origen anarquista, 
a continuación, se convierte en «obsesión» (Lévinas, 2003: 166). De 
manera que el Yo se convierte en pasivo con respecto al dolor: se trata 
de un sufrimiento misterioso que proporciona acceso a una apertura al 
otro, ya que es exactamente este sufrimiento lo que pone al Yo en una 
condición nueva. El sujeto ahora empieza a mirar al Otro con un sentido 
de solidaridad. La solidaridad deriva del fracaso del yo egocéntrico, que así 
se invierte y se convierte en de otro modo que ser, perdiendo el carácter de 
interés y llegando a la responsabilidad y al sufrimiento para el Otro.

Por lo tanto, la subjetividad entendida como confluencia del Otro en el 
Mismo sin ser incorporado asegura de que la identidad, ahora destruida, se 
convierta en «un rehén de todos»:

La ipseidad dentro de su pasividad sin arjé de la identidad es 
rehén. El término «Yo» significa heme aquí, respondiendo de todo y 
de todos. La responsabilidad para con los otros no ha sido un retorno 
sobre sí mismo., sino una crispación exasperada, que lo limites da la 
identidad no pueden retener (Lévinas, 2003: 183).



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

El Otro que nos llama: la hospitalidad del extranjero 291

Cuando el sujeto se encuentra con los otros descubre su responsabilidad 
pre-original. De toda forma, la responsabilidad puede ser auténtica de 
verdad sólo si hay la capacidad de sustituirse al Otro, no en el sentido de 
alienación, sino de inspiración. La acción de darse al Otro es el sacrificio. 
De otro modo que ser significa, según Lévinas, estar en una condición abierta 
y de desinterés. Así que hay una empatía con el dolor y el sufrimiento del 
Otro. La condición de la subjetividad es la del rehén, en la medida en que 
el Yo está perseguido por la responsabilidad para el Otro. 

El Yo es por lo tanto responsable no sólo para el Otro, sino más bien en 
lugar del Otro; posteriormente, se realiza una substitución entre el Mismo 
y el Otro (que es importante recordar no es una fusión que dé lugar a una 
única sustancia indistinta). En esta asunción de responsabilidad por parte 
del Yo para el Otro, se puede ver su suprema pasividad. El reemplazo es 
como un acto extremo de la responsabilidad, como una pasión infinita de 
la responsabilidad que se dirige hacia el más allá de su identidad. 

En esta condición, es posible, finalmente, para Lévinas, un mundo en 
el que hay misericordia, compasión, perdón y proximidad. En el sacrificio, 
el dolor encuentra el sentido en el perdón, y, a través de la sustitución se 
convierte en un don para el otro. El desinterés es el origen de una nueva 
ética para el Otro: 

Esta gratuidad podría ser la distracción absoluta del juego sin 
consecuencias, sin huellas ni recuerdos de un puro perdón; por el 
contrario, también podría ser responsabilidad para con el otro y 
expiación (Lévinas, 2003: 198).

En De otro modo que ser, es posible encontrar una referencia a lo 
femenino, aunque sea tratada con menor rigor con respecto a El Tiempo 
y el Otro. Efectivamente, la reflexión final deja pensar claramente en una 
asociación de alguna forma de lo femenino al concepto de otro. De hecho, 
el filósofo concluye su obra con estas palabras:

Es necesario un aflojamiento de la esencia [...] Es necesaria 
esta debilidad. Era necesario este aflojamiento sin cobardía de la 
virilidad por lo poco de crueldad que nuestras manos repudiarán 
(Lévinas, 2003: 228).



292 Fabio Scalese

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

En estas palabras Lévinas usa algunas connotaciones del estereotipo 
femenino para aclarar una comparación entre alteridad y femenino mismo. 
Reconociendo una cierta debilidad a lo femenino, el autor sugiere que hace 
falta un cambio radical en la consideración de lo masculino. Esto sí que 
representa la idea de posesión asociada al egocentrismo del Yo, y por eso es 
necesario dejar la virilidad en favor de la debilidad.

En ese sentido, la debilidad representa finalmente los valores de 
la responsabilidad, de la hospitalidad y del sacrificio, a pesar de las 
consideraciones contrarias que pueden justamente surgir.

Lévinas quiere enfocarse en la urgencia de la inversión, para que un 
diferente modo de pensar la alteridad pueda ayudarnos a vivir más allá de 
nosotros mismos. En última instancia, el filósofo lituano ha completado 
la transformación de Ulises a Abraham: el Yo que absorbe el mundo ha 
sido destronado, y ahora es el Otro el que funda las relaciones éticas entre 
los individuos. 

II. El Otro en el marco político: la hospitalidad 
del extranjero

El proyecto ético de Lévinas introduce la categoría ética de la pluralidad 
a través de la introducción del Otro. A partir de esta premisa, podemos 
intentar solucionar el problema de encontrar una categoría de lo político 
que tenga en cuenta las diferencias entre individuos, saliendo así de la 
clausura en el sujeto que ha caracterizado el pensamiento occidental. 

A través de la aplicación en el plano político de la categoría del Otro, 
podemos llegar a evidenciar la problematización de la cuestión del 
extranjero que, hoy en día, parece hacerse más relevante que nunca. Nos 
enfrentaremos a esta cuestión analizando la categoría de hospitalidad 
propuesta por Jacques Derrida.

La concepción de hospitalidad de Derrida es muy deudora de la 
categoría ética del Otro de Lévinas. De hecho, la relación entre el sujeto y la 
alteridad puede ser redefinida de acuerdo con el concepto de hospitalidad. 
El tema se trata en la obra de Jacques Derrida en 1997 La hospitalidad, un 
libro que contiene dos clases del filósofo, Pregunta de extranjero: venida 
del extranjero y el No existe responsabilidad, donde se trata el tema de la 
hospitalidad y también de la hostilidad del otro, el extraño que invade y 



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

El Otro que nos llama: la hospitalidad del extranjero 293

ocupa el territorio. Derrida utiliza la noción de hospitalidad para pensar de 
otro modo la llegada del otro y la idea de la ley que el huésped debe respetar. 

En la primera lección, hay esta pregunta: «La pregunta del extranjero, ¿no 
es una pregunta de extranjero? ¿Venida del extranjero?» (Derrida, 2008: 11). 
Dicha pregunta se centra en la cuestión de la alteridad y su influencia en la 
esfera política. 

Ya en la antigua tradición se puede encontrar una referencia a la 
cuestión. En muchos diálogos de Platón a menudo es el desconocido el 
que hace preguntas: en el Sofista es el desconocido que aborda el tema del 
parricidio. También en El político es un extraño el que hace la pregunta  
«formidable» y el  «intolerable» del hombre como sujeto político. Incluso 
Sócrates a veces se pone como extraño, ya que es el hombre de la pregunta: 
en la Apología, a pesar de ser un ciudadano en todos los aspectos, pide ser 
acogido como si fuera un extranjero.

La paradoja de la hospitalidad al extranjero se encuentra en el 
enfrentamiento entre la justicia y la ley, ya que tiene que lidiar con la 
cuestión ética de las relaciones con los demás y también con las normas 
políticas del fenómeno.

La hospitalidad absoluta prevé una acogida generosa y total del recién 
llegado, pero no solo, ya que requiere una abertura hacia lo otro absoluto, 
lo desconocido. El filósofo francés reflexiona sobre la incondicionalidad de 
la hospitalidad: el que viene no tiene nombre ni identidad fija; afirma que 
la hospitalidad comienza con la aceptación sin preguntas, ofrecida como 
un regalo.

Si la ley de hospitalidad es incondicional, se considere que hay por un 
lado un derecho construido, hecho de normas y reglas, que el anfitrión y el 
huésped deben cumplir; por otro lado, hay una «justicia mayor», absoluta, 
más allá de la ley, ya que no necesita ser codificada. ¿Debemos aceptar 
incondicionalmente a los demás, sin pedir ni imponer nada, sin esperar 
una respuesta de él, incluso en nuestro idioma? ¿O sería más justo si le 
preguntáramos por entrar en ese «pacto» de hospitalidad en que nuestra 
legislación ha decidido entrar? Según Derrida la justa hospitalidad rompe 
con la ley de hospitalidad. 

En la segunda parte del texto, «No existe hospitalidad», ya desde 
el título se refiere a una prohibición de la hospitalidad. Derrida sigue 
preguntando sobre la cuestión de si la hospitalidad está condicionada por 



294 Fabio Scalese

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

la ley o si es incondicionada, eso es, si es una ley sin ley. Según el autor, 
una hospitalidad pura es la que no se pone como ley que pide una deuda 
al huésped. El hecho de someter la hospitalidad al deber la transforma 
en una relación de tipo económico de crédito y deudas perdiendo así el 
estatuto mismo de hospitalidad. 

Siempre habrá esta doble posibilidad entre la hospitalidad 
incondicionada y aquella ordenada por la ley y por el deber. Esta no es una 
pregunta que limite su aplicación al ámbito teórico de la filosofía, sino que 
es una reflexión ética que encuentra un reflejo en el presente y por eso se 
plantea como cuestión extraordinariamente actual:

Entre una ley incondicional o un deseo absolute de hospitalidad 
por una parte y, por otra parte, un derecho, una política, una ética 
condicional, existe diferencia, heterogeneidad radical, pero también 
indisociabilidad. Una invoca, implica o prescribe la otra. […] ¿Cómo 
dar lugar a una política y a una ética concretas, que traen consigo 
una historia, evoluciones, revoluciones efectivas, progresos, en suma, 
una perfectibilidad? Derrida, 2008: 147).

Aquí hay el dilema imposible de resolver: el hecho de intentar calcular 
con la ley algo que por su misma naturaleza nace como perturbación de 
la ley misma. ¿Es posible hacerlo? De hecho, hay que preguntarse sobre la 
cuestión, que tiene urgencia de ser considerada. 

«¿Somos herederos de esta tradición de las leyes de la hospitalidad?» 
(Derrida, 2008: 153): así Derrida concluye su obra. La pregunta asume 
una importancia crucial en el momento en el cual se pone y resulta que no 
es fácil encontrar una respuesta sencilla a la cuestión, atreviéndose a buscar 
soluciones quizás demasiadas drásticas. Como sugiere el filósofo, el dilema 
sigue siendo vivo, probablemente porque «los herederos de la tradición de 
la hospitalidad» no conseguirán solucionarlo.

Parece que la concepción de la hospitalidad de Derrida encuentra 
algunas similitudes en la idea de huésped de la Antigua Grecia. La palabra 
xènos solía ser utilizada para designar el extranjero, el huésped y el amigo 
lejano. En cualquier caso, había un respecto que el extranjero merecía, en 
cuanto protegido por Zeus. El extranjero era considerado el huésped sacro.



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

El Otro que nos llama: la hospitalidad del extranjero 295

Cuando Ulises regresa a Ítaca, su siervo no lo reconoce, pero, a pesar 
de eso, le dedica la atención que reservaba al extranjero, tratándolo con 
gran dignidad.

Alegróse Odiseo porque lo había recibido así y le dijo su palabra 
llamándolo por su nombre: «Forastero, ¡que Zeus y los demás dioses 
inmortales te concedan lo que más vivamente deseas, ya que me has acogido 
con bondad!» Y tú le contestaste, porquero Eumeo, diciendo: «Forastero, 
no es santo deshonrar a un extraño, ni, aunque viniera uno más miserable 
que tú, que de Zeus son los forasteros y mendigos todos. Nuestros dones 
son pequeños, pero amistosos, pues la naturaleza de los siervos es tener 
siempre miedo cuando dominan nuevos soberanos3.

Quizás Ulises sigue enseñándonos algo, a pesar de las críticas recibida 
por Lévinas. Lo que en nuestro tiempo es la consideración del extranjero 
se parece más a la traducción de la palabra latina hostis, que interpreta el 
extranjero como hostil.

La idea de hospitalidad absoluta puede parecer un enfoque ingenuo 
en el plano político, pero a nuestro juicio puede ser entendida en su 
eficacia a través de uno matices propuestos por una lectura del Otro por 
parte de Paul Ricœur, ya que introyecta la otredad en el mismo sujeto 
a la manera de Lévinas, pero añade que esta otredad propia del sujeto 
representa la condición que hace posible un reconocimiento mutuo en 
el sentido absoluto.

En Sí mismo como otro, compuesto en 1990, Ricœur desarrolla una 
concepción de la identidad como resultado de un largo proceso de 
interpretación del sujeto en el mundo para la conquista y la reapropiación 
del sí mismo. En el mismo título, en el cual se entiende al sí mismo como 
otro, ya existe un punto de partida para reflexionar sobre la identidad y se 
considera el sujeto en términos de determinaciones plurales.  

La identidad no es un resultado inmediato, sino la consecuencia de la 
dialéctica incesante entre el yo y el otro. La finalización de la identidad del 
sujeto, por lo tanto, se consigue por el reconocimiento de la alteridad. 

Frente al ipse siempre hay el otro: el otro del cual yo dependo porque 
me constituye. Y en la medida que me reconozco a mí mismo en el otro 
se lleva a cabo el intercambio: el otro como sí mismo, el sí mismo como el 

3. Homero, Odisea, Canto XIV, consultado en: http://bibliotecadigital.ilce.edu.mx/
Colecciones/ObrasClasicas/_docs/Odisea.pdf, pág. 311.



296 Fabio Scalese

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

otro. El sí mismo aparece como otro: la oportunidad de decir «sí mismo» 
acontece sólo en la medida en que se reconoce la otredad múltiple de la 
que estamos hechos. No es otro lo que está al lado de mí, sino que yo soy 
otra cosa que yo mismo. Por lo tanto, el yo no es solo el ego, sino más bien 
lo que recibe y del cual también es responsable.

De ahí, deducimos que los fundamentos de una verdadera relación se 
pueden encontrar en la responsabilidad y en el respeto. Su análisis se centra 
en la capacidad y la falibilidad del sujeto, mostrando así la condición de la 
acción y el sufrimiento en el proceso de la conquista de uno mismo. Esta 
conciencia sobre la propia falibilidad rompe la omnipotencia del sujeto y, 
de alguna forma, lo pone en el mismo lugar del extranjero. 

Esta condición permite, finalmente, fundar las condiciones de posibilidad 
para una hospitalidad verdadera, que podríamos definir absoluta, en cuanto 
se base en el reconocimiento de la condición de extranjero del otro, que, en 
realidad, está presente también dentro de nosotros mismos. 

En este sentido, la hospitalidad puede ser el resultado no de una ley, 
sino más bien de una justicia mayor, incondicionada, no pactada, porque 
se encuentra, dentro de esta visión, como el resultado de una condición 
que el mismo sujeto vive dentro de sí.

El Sí mismo es un individuo que actúa y que sufre. En esta situación 
precaria, el sujeto es consciente de estar en medio de los demás, pero sólo esta 
posición le permite estar presente a los otros respondiendo, mutuamente y 
cada uno desde su subjetividad: «¡Heme aquí!» (Ricœur, 2006: 168). 

Conclusiones

En este artículo, hemos tratado de enfrentarnos a la cuestión del 
encerramiento del sujeto en sí mismo presente en la filosofía occidental. 
Este encerramiento puede leerse como una incapacidad de entender el 
concepto de Otro, lo cual se repercute a su vez en una falta de un concepto 
eficaz de lo político, que es el lugar donde se encuentran las diferencias 
individuales. Para que haya una categoría cabal de lo político, esta debe 
tener en cuenta, por lo tanto, la cuestión de la otredad. 

A partir de la concepción de la ética de Lévinas, hemos llegado a reconocer 
un valor ontológico al Otro, para poder subrayar que la alteridad es parte 
del sujeto, lo cual conlleva una abertura a la acogida de la diversidad dentro 
de sí para poder expresar la misma acogida hacia los demás. 



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

El Otro que nos llama: la hospitalidad del extranjero 297

La cuestión de la acogida es especular a la cuestión del enemigo y puede 
ser leída en el ámbito político analizando la cuestión del extranjero y de la 
hospitalidad por parte de un Yo o de un Nosotros. Hemos aprovechado de 
la propuesta de Derrida sobre la hospitalidad para llevar a cabo una reflexión 
sobre la posibilidad de coexistir pacíficamente con los demás. A través de 
unos matices recuperados por unas reflexiones por parte de Ricœur, hemos 
constatado que la subjetividad auténtica debe ser capaz de ser la más libre 
y responsable a través de la reciprocidad y reconocimiento. La condición 
de desequilibrio en la que se encuentra el sujeto puede ser superada por 
la responsabilidad mutua que conserva la diferencia del humano. De esta 
manera, el yo y el otro son originalmente abiertos a la relación mutua y al 
reconocimiento y hacen posible el paso de una disimetría original a una 
interrelación que mantiene la diferencia. 

Esta reflexión muestra cómo la apertura de relación es la clave para la 
libertad, entendida como diálogo y apertura a la diferencia. La tensión 
insuperable estructural entre fragilidad y capacidad, yo y alteridad, permite 
el diálogo entre los individuos. En el reconocimiento mutuo se hace posible 
la ocasión absolutamente única de encontrarse a sí mismo en el otro y 
puede entonces plantearse la posibilidad de una hospitalidad absoluta, 
como se lee en la obra de Derrida.

El reconocimiento mutuo de uno consigo mismo y con los demás 
abre las puertas para el tema de la coexistencia pacífica entre seres como 
el resultado de un desequilibrio que tenemos el deber de solucionar, con 
nosotros mismos y con los demás.   

El hecho de encontrar el sí mismo como un otro no asegura una 
solución cierta y matemática al problema, pero podría instaurar un plan 
de comprensión y atención del cual no sólo el otro necesita. El otro se 
encuentra en una posición de incomprensibilidad y esto puede generar 
miedo, porque su condición de ser extranjero nos impide manejarlo y 
ponerlo en categorías que nos dan un sentido de seguridad. Todo lo que 
pone en discusión mi privacidad, mi ipseidad, mi soberanía representa el 
mal contra el cual tenemos que luchar; sin embargo, si consideramos que 
esta nuestra ipseidad no es absoluta, si no en construcción, podemos llegar 
a abrir las puertas al Otro así como aprendemos a acoger el Otro dentro de 
nosotros mismos.



298 Fabio Scalese

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Solemos recurrir a definiciones transitorias para que podamos 
reconocernos en una identidad-escudo contra el enemigo que intenta 
destruir la estabilidad de la definición: misma nacionalidad, misma religión, 
misma orientación sexual. La definición contribuye a crear un velo que nos 
protege del otro. Sin embargo, ese velo lima las diferencias que están bajo 
el velo, deteriora las individualidades, nos impide acordar que cada uno es 
extranjero para el Otro, aunque si pertenecemos a las mismas condiciones 
con la cuales determinamos una identidad, o sea el mismo lugar, mismo 
tiempo, mismas situaciones cultural y sociales.

Tener miedo a la distancia contribuirá al anonimato, a la condición de 
no tener un nombre, porque este nombre no podrá ser llamado con las 
bellísimas matices que un tono, una atención, un acento pueden regalar. 
Hay el riesgo de que poner distancia con los otros lleve a alejarnos de 
nosotros mismos. Puedo reconocerme a mí mismo sólo si hay un Otro 
que me llame por mi nombre, para que ambas partes puedan reconocer 
mutuamente una parte de sí. 

Referencias bibliográficas:
Arendt, H., Jaspers, K., Carteggio. Filosofia e politica (1987) a cura di A. 

Del Lago, Feltrinelli, Milano 1989.
Centofanti, S., I poeti greci, Società editrice fiorentina, Firenze 1990.
Derrida, J., Adieu à Emmanuel Lévinas (1997), tr. it. Addio a Emmanuel 

Lévinas, Jaca Book, Milano 1998.
Derrida, J., De l’hospitalité (1997), tr. es. La hospitalidad. La Flores, 

Buenos Aires 2008.
Homero, Odisea, Canto XIV, consultado en: http://bibliotecadigital.ilce.

edu.mx/Colecciones/ObrasClasicas/_docs/Odisea.pdf.
Lévinas, E., Le Temps et l’Autre (1948), tr. es. El Tiempo y el Otro, 

Ediciones Paidós, Barcelona 1993.
Lévinas, E., En découvrant l’existence avec Husserl et Heidegger (1949), tr. 

it. Scoprire l’esistenza con Husserl e Heidegger, Raffaello Cortina, Milano 1998.
Lévinas, E., Totalité et Infini (1961), tr. it. Totalità e infinito. Saggio 

sull’esteriorità, Jaca Book, Milano 1977.
Lévinas, E., La trace de l’autre (1967), tr. es. La Huella del Otro, Taurus 

Editorial, Madrid 1998.



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

El Otro que nos llama: la hospitalidad del extranjero 299

Lévinas, E., Autrement qu’être ou Au-delà de l’essence (1974), tr. es. De otro 
modo que ser o màs allà de la esencia, Ediciones Sígueme, Salamanca 2003.

Ricœur, P., Soi-même comme un autre (1990), tr. es. Sì mismo como otro, 
Siglo XXI ed., Madrid 2006. 

Ricœur, P., Parcours de la reconnaissance. Trois études (2004), tr. it. 
Percorsi del Riconoscimento, Cortina Raffaello, Milano 2005.

Fabio Scalese: Profesor Ayudante Doctor de Filosofía en la Facultad 
de CC. Políticas y Sociología de la Universidad Pontificia de Salamanca 
(Campus de Madrid).

Líneas de investigación: Historia y filosofía de las emociones y de la 
experiencia subjetiva. Ética aplicada y filosofía de la tecnología.

Publicaciones recientes:
– «El sufrimiento de la Inteligencia Artificial: reflexiones sobre la 

conciencia, humana y artificial», Observatorio de Bioética, Fundación 
Pablo VI, enero 2025. https://www.fpablovi.org/articulos-bioetica/2058-
el-sufrimiento-de-la-inteligencia-artificial-reflexiones-sobre-la-conciencia-
humana-y-artificial

– «Hacia una sociedad cuidadora: la ética del cuidado para repensar el 
ser humano», Observatorio de Bioética, Fundación Pablo VI, enero 2025.
https://fpablovi.org/firma-actualidad/2004-hacia-una

– «Desarrollo de una ética del cuidado dirigida a profesionales en 
el ámbito de la discapacidad intelectual», en Alía Robles, A., Amor 
Pan, J. R., Scalese, F., Cuidado y políticas públicas, Valencia: Tirant 
Humanidades, 2024.

– «Los diarios de Paolo Mantegazza: el papel de las emociones en el 
Giornale della mia vita», Asclepio, 1-2024.  DOI: 10.3989/asclepio.2024.03

– «An all-embracing science: the anthropological conception of Paolo 
Mantegazza», Journal of the History of the Behavioral Sciences, 60(3), 2024. 
DOI: 10.1002/jhbs.22309

– «Mirar hacia lo abierto: el hombre y el animal», Bajo Palabra II, 34, 
2023, pp. 243–258. DOI: 10.15366/bp2023.34.012



300 Fabio Scalese

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

– «El Museo psicológico de Paolo Mantegazza: la exposición de los 
vicios y las pasiones en el orden psicológico (1891-1911)», Memoria y 
Civilización, 26(2), 2023, pp. 25–45. DOI: 10.15581/001.26.025

Correo: fabio.scalese@fpablovi.org


