
Vida y vacío. Acerca del rechazo 
de Fichte del Witz y la ironía 
de F. Schlegel

Life and void. On Fichte’s rejection of F. 
Schlegel’s Witz and irony

	 Lucas Damián Scarfia

Universidad de Valencia (España)

Fecha de envío: 14/11/2022

Fecha de aceptación: 05/07/2023

DOI: 10.24310/crf.17.1.2025.15713 

 

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025), pp. 73-105. 
ISSN: 1889-6855 ISSN-e: 1989-3787 DL.: PM 1131-2009 

Asociación para la promoción de la Filosofía y la Cultura en Málaga (FICUM)

Resumen

Este trabajo estudia el rechazo de 
Fichte de los conceptos de ingenio 
(Witz) y de ironía —romántica— tal 
como aparecen en Grundzüge des 
gegenwärtigen Zeitalters (1806). En 
particular, se explicita la oposición 
entre su concepción y la de Friedrich 
Schlegel. Asimismo, se destaca la 
afinidad entre la teoría fichteana y la 

hegeliana sobre el tema en cuestión. 
Nuestra hipótesis es que su rechazo 
tiene por fundamento un vuelco 
religioso y dogmático de sus ideas 
filosóficas idealistas. En paralelo se 
subraya que es sólo a partir de la 
revalorización de la consideración 
de Schlegel sobre aquellos conceptos 
—previa a su propia virada hacia 
la religión y el dogmatismo—, que 
la filosofía idealista y romántica 



74 Lucas Damián Scarfia

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

«Ningún dios sobrevive a la sonrisa del ingenio»
Cioran, Desgarradura (1979).

Introducción

L a pregunta que guía este artículo es la siguiente: ¿qué es lo que 
se pone en juego en la crítica de Fichte al ingenio (Witz) y a la 
ironía, tal como aparece en Die Grundzüge des gegenwärtigen 

Zeitalters (1806) (GgZ)1?  Antes de proponer una respuesta al interrogante 

1. Aunque en esta obra Fichte no se refiere de manera explícita a la ironía, aquí se presenta 
en concomitancia con el rechazo del Witz a partir de su afinidad conceptual —en particular 
si se toma en cuenta cómo los concibe Friedrich Schlegel, con quien Fichte discute—. Cfr. 
(Serrano, 2011: 17); cfr. (Sánchez Meca, 1994: 54) y cfr. (Frischmann, 2019: 175). A su 

permanece como un pensamiento 
coherente y valioso al pensar el 
desenvolvimiento de la existencia del 
sujeto en el mundo como vacío en 
constante proceso de ser colmado.

Palabras claves

Ingenio; ironía; vacío, idea; 
romanticismo; idealismo; 

dogmatismo.

Abstract

This paper studies Fichte's rejection 
of the concepts of wit (Witz) and 
—romantic— irony as they appear 
in Grundzüge des gegenwärtigen 
Zeitalters (1806). In particular, the 
opposition between his conception 
and that of Friedrich Schlegel is made 
explicit. In addition, the affinity 

between the Fichtean and Hegelian 
theories on the subject in question 
is emphasized. Our hypothesis is 
that their rejection is based on the 
religious and dogmatic overturning 
of their idealistic philosophical ideas. 
At the same time, it is stressed that 
it is only from the revalorization of 
Schlegel's consideration of those 
concepts —prior to his own turn 
towards religion and dogmatism—, 
that idealist and romantic philosophy 
remains a coherent and valuable 
thought when considering the 
development of subject's existence 
in the world as a void in constant 
process of being filled.

Keywords

Wit; irony; void; idea; romanticism; 
idealism; dogmatism.



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Vida y vacío. Acerca del rechazo de Fichte del Witz y la ironía de F. Schlegel 75

cabe explicitar que el reproche fichteano se dirige a una forma particular 
de Witz e ironía, a saber: la forma romántica. Si bien Fichte no remite 
con nombre propio a ninguno de los miembros de la Frühromantik, es 
evidente que en este punto tomó en consideración la teoría del menor de 
los hermanos Schlegel.

Por su lado, Schlegel escribió en 1808 una recensión sobre GgZ. En este 
punto puede llamar la atención que pese a que se muestra crítico respecto 
de algunos de los desarrollos de la obra, no expone una réplica con relación 
a cómo Fichte pensó el rol del ingenio y la ironía en la vida subjetiva. 
Ahora bien, si se tiene en cuenta el giro religioso de Schlegel a partir de su 
conversión al catolicismo, que se produjo de manera oficial en ese mismo 
año, aquello no sólo no llama la atención sino que reporta un argumento 
a favor de la hipótesis que presenta este artículo. 

En lo que remite a la respuesta a la pregunta guía, por un lado hay 
que considerar que el rechazo fichteano del ingenio y la ironía de los 
románticos2 implica el rechazo del modo en que ellos concibieron la 
conformación de la subjetividad en la relación del sujeto consigo mismo, 
con los otros y con el mundo —términos, tanto el de la subjetividad como 
el del mundo, que Schlegel concibe como un caos o un vacío en el cual 
el sujeto se mueve3—.  La existencia de este tipo de sujeto es, de acuerdo 

vez, Reid (2017: 285) expone la conexión entre ingenio e ironía a partir de tomar en cuenta 
conceptos de las ciencias químicas presentes en las ideas schlegelianas. Por último, como 
ejemplo de una lectura opuesta se puede remitir a Findler (2004: 334 y 337-338). Según 
este autor, Fichte rescata la noción de ingenio —y en algún punto también la de ironía— en 
la medida en que las conecta a su caracterización de la noción de verdad y de Idea en GgZ.
2. Esta afirmación no se tiene que confundir con la lectura que confronta idealismo 
y romanticismo sin más, tal como por ejemplo lo hace Frank (2004: 26 y 2007: 68). 
De hecho, en diversos puntos de sus desarrollos filosóficos, Fichte y Schlegel coinciden. 
Sobre todo si se toma en consideración la primera versión del sistema fichteano, a saber: 
Grundlage der gesamten Wissenschaftslehre (1794-1795) (GWL).
3. Por ejemplo en Gespräch über die Poesie (1800) y en uno de sus fragmentos de Ideen 
(1800), cfr. (KFSA, II: 262/123, Nr. 71 y KFSA, II: 318/159). La ligazón entre las nociones 
de caos y vacío se justifica ya que, a partir de ambas, Schlegel se refiere a la falta de un sentido 
existencial dado por encima de la propia actividad creativa del sujeto. El concepto de vacío 
resulta clave ya que aparece en las páginas de GgZ en que Fichte critica a Schlegel. Por otro 
lado, con relación a una de las diversas definiciones que Schlegel otorga de la ironía, escribe 
en Ideen: «es la conciencia clara de la agilidad eterna, del caos y su infinita plenitud» (KFSA, 
II: 262/159. Nr. 69). De esta manera se anticipa la ligazón de la noción de caos no sólo con 
la de vacío sino también con el rol que juega la ironía en la conformación de la vida subjetiva. 



76 Lucas Damián Scarfia

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

con la lectura fichteana, formal, vacía, destructiva y negativa. Asimismo, 
esta acusación que esgrime Fichte también aparece en la lectura de Hegel 
respecto de la subjetividad romántica, sobre todo cuando enfatiza el rol 
que la ironía juega para ellos —en particular en las Vorlesungen über die 
Ästhetik (VüA) de 1826—. A lo largo del trabajo se hacen referencias 
acerca de la concepción hegeliana del Witz y la ironía, con la intención de 
resaltar el contraste entre el pensamiento fichteano y schlegeliano4. 

En paralelo al análisis del motivo de semejante caracterización negativa, 
hay que rastrear y puntualizar el vuelco religioso del sistema filosófico 
fichteano. De modo más concreto, el artículo presenta la siguiente 
hipótesis: la crítica que Fichte esboza con respecto al Witz y a la ironía tiene 
a la base, o en todo caso, se justifica sólo a partir de una transformación 
de su pensamiento que acerca su sistema al dogmatismo del pensamiento 
religioso5.  Ahora bien, esta cuestión de corte sistemático va de la mano 

Para un análisis de la noción de caos en Schlegel, cfr. (Safranski, 2009: 59-60); cfr. (Rosen, 
2000: 150) y cfr. (Sánchez Garay, 2010: 42). Las citas de Schlegel se hacen según la Kritische 
Friedrich-Schlegel-Ausgabe [KFSA], indicando en números romanos el tomo y, separada por 
barra (/), se remite a una paginación castellana —cuyas referencias completas se encuentran 
en el apartado bibliográfico—. En el caso que se trate de un fragmento numerado, el mismo 
aparece con la sigla «Nr.» luego de la paginación en la edición castellana.
4. Por otra parte, Gaos (1976: 14) señala ideas análogas —si bien no a partir de los conceptos 
principales que se tratan en este trabajo—, entre Fichte y Schelling. Es importante considerar 
los lazos entre Fichte, Schelling y Hegel para pensar las diferencias al interior del propio 
sistema fichteano si se compara la época de GgZ con el periodo de Jena (1793-1800) —y en 
concreto con GWL—. Entre otros ítems a considerar, cabe destacar el rol que juega Spinoza 
en el pensamiento de ellos, como motor de la intromisión de un sentido religioso y dogmático 
al interior de la filosofía idealista. De hecho, Fichte dedicó buena parte de sus primeros 
desarrollos filosóficos a criticar a Spinoza en este sentido. Cfr. (GA, I/2: 280/32 y cfr. GA, I/4: 
264/149). Las obras de Fichte se citan según la canónica edición de la Bayerischen Akademie 
der Wissenschaften [GA], seguido del número romano de la serie y luego el número arábigo de 
tomo y página. Separado por una barra (/) aparece la paginación de una edición castellana.
5. Gaos (1976: 16) remarca el tinte religioso de la visión del mundo, de la historia y, cabe agregar, 
de la subjetividad, que Fichte presenta en GgZ. Asimismo, Findler (2004: 332) subraya la base 
bíblica de las ideas de Fichte en este texto —aunque sin ver en ello una contradicción respecto 
del idealismo crítico de sus primeros años filosóficos—. Con respecto al sentido dogmático 
del pensamiento religioso, cabe pensar cuál es el fundamento de la existencia subjetiva que 
se expone en semejante sistema. Al interior de esta visión sobre el sujeto y el mundo, aquello 
que dota de sentido a la existencia se muestra como cosa en sí que se erige por encima de la 
subjetividad de manera trascendente. Por el contrario, tal como Fichte lo explica en GWL y 
en Erste Einleitung in die Wissenschaftslehre (1797), el filosofar idealista sitúa el fundamento 



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Vida y vacío. Acerca del rechazo de Fichte del Witz y la ironía de F. Schlegel 77

con una cuestión de matiz práctico, que es aquel que resulta decisivo 
para el objetivo de este trabajo. En otras palabras, se trata de mostrar 
cómo contra la crítica de Fichte al Schlegel de los fragmentos del Lyceum 
(1797) —en los que estudia en mayor medida el Witz y la ironía—, es en 
verdad el sujeto que conforma su vida asumiendo el vacío como punto de 
partida, de desarrollo y de llegada, y el Witz y la ironía como recursos de 
los que puede echar mano, aquel que puede llenar de contenido su vida 
—mediante un proceso infinito—, en un sentido afirmativo, creativo, 
superador y liberador6.  

A partir de esta presentación, se puede dar cuenta de la estructura del 
trabajo, que se divide en tres apartados. En el primero (1.) se realiza una 
presentación general de GgZ. En este punto se analizan las nociones más 
salientes que Fichte expone a lo largo de las primeras cuatro lecciones, de 
manera tal que se anticipe el rechazo de los conceptos de Witz e ironía. 
En el segundo apartado (2.) se procede con la explicitación y explicación 
del sentido de este rechazo, que se muestra en particular en la quinta 
lección del texto. A su vez, aquí se muestra la lectura que realiza Hegel 
respecto del tema, en su afinidad con la exposición fichteana. También la 
teoría de Schlegel se expone en este apartado. Por último se presenta una 
Conclusión en la que se recupera el desarrollo de los puntos previos, en pos 
de señalar los problemas que surgen de la lectura fichteana y hegeliana de 
los conceptos que se estudian, así como el valor de la teoría schlegeliana.

I. Presentación general de GgZ
Con vistas a clarificar el contexto en que aparece el rechazo fichteano del 
Witz y la ironía, a continuación se ofrece una presentación general de GgZ. 
Tal como marca el título, Fichte pretende hacer un diagnóstico acerca de 
los caracteres de la edad en que vive. Para cumplir esta tarea no se anquilosa 
en un estudio empírico y descriptivo. Fiel a su espíritu de filósofo idealista, 

de la existencia en la propia subjetividad. Cfr. (GA, I/2: 260/17 y GA, I/4: 190/38). Por su 
parte, aunque sin exponer semejante religiosidad en un sentido problemático —y más aún, 
sosteniendo que la filosofía de GgZ es contraria al dogmatismo, y criticista ella misma—, 
Serrano (2019: 626 y 628) denota que el pensamiento de Fichte tiene ecos de las ideas de 
Herder acerca de un plan de Dios respecto del desarrollo de la humanidad y del mundo.
6. En este sentido, Biemel (1962: 37) afirma la existencia de una: «conexión estructural 
entre ironía romántica, libertad e infinitud».



78 Lucas Damián Scarfia

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

pretende proceder con una investigación trascendental. Es decir, con 
un estudio a priori de la razón por la cual el mundo, la subjetividad y la 
humanidad toda, se conforman de cierta manera7. 

Empero, una cuestión fundamental para comprender el texto es 
determinar qué tan trascendental es su exploración, y si acaso no se trata 
de un desarrollo filosófico especulativo —más cercano al sistema de Hegel 
que respecto del idealismo trascendental de raíz kantiana que, de acuerdo 
con Fichte en los comienzos de la construcción de su sistema, es su propio 
pensamiento8—.  Para descifrar esta cuestión cabe llamar la atención sobre 
algunos conceptos que presenta en las primeras lecciones de GgZ.

En la lección inaugural Fichte traza una distinción entre un proceder 
filosófico que analiza el modo de ser de los sujetos en un determinado 
tiempo, respecto de un proceder empírico. Dice: 

[e]l mero empírico, caso que procediera a una descripción de la 
edad, recogería y contaría diversos fenómenos […] tal y como se le 
ofreciesen en la observación casual, sin poder […] indicar nunca 
otra conexión entre ellos que la de coincidir en uno y el mismo 
momento. El filósofo […], buscaría […] un concepto de la edad9.  

Semejante concepto que, como tal, no requiere de experiencia alguna 
—sino que a la inversa, determina un lugar específico para las edades 
en general, así como para los fenómenos particulares que suceden y su 
mutua conexión— es un concepto a priori que Fichte denomina: Plan 
del Universo (Weltplan)10.  

Ahora bien, en este punto hay que destacar que el Plan del Universo 
unifica la vida no de cada individuo sino de la especie (Gattung), o en 

7. Cfr. (GA, I/8: 196/22).
8. Cfr. (GA, I/4: 184/27; GA, I/4: 191/40; GA, I/4: 221/90; GA, I/4: 241/116). Por el 
contrario, Serrano (2019: 625) demarca una continuidad entre las ideas fichteanas de sus 
primeros años filosóficos respecto de GgZ. También sostiene que la filosofía que expone 
Fichte en esta obra se caracteriza por su sentido a priori de tono trascendental y moral, y 
no tanto especulativo. Cfr. (Serrano, 2019: 625-627); y cfr. (Utteich, 2020: 194-195). La 
intención del presente trabajo no es discutir la existencia de «un Fichte» o «dos Fichtes», 
sino exponer el sentido religioso de su pensamiento en este texto —a diferencia de lo que 
pensó con anterioridad—, en pos de dar cuenta del fundamento de su rechazo respecto 
de los conceptos de ingenio e ironía en sentido romántico.
9. (GA, I/8: 196/22).
10. Cfr. (GA, I/8: 197/23).



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Vida y vacío. Acerca del rechazo de Fichte del Witz y la ironía de F. Schlegel 79

otros términos, de la humanidad (Menschheit). Semejante vida es, en 
efecto, unitaria11,  y el telos del Plan es: «organizar […] todas las relaciones 
humanas con libertad según la razón12».  Pero la pregunta que surge es: 
¿de qué razón habla Fichte? ¿Se trata de la razón en sentido trascendental, 
o acaso es una razón que pretende sobrepasar sus límites tanto teóricos 
como prácticos, en la medida en que podría alcanzarse a sí misma como 
absoluta sin que reste espacio para lo finito —tanto subjetivo como 
objetivo— o mundano? En otras palabras: ¿presenta aquí una razón 
trascendental o especulativa?

En lo siguiente, Fichte divide y clasifica las edades en las que se desarrolla 
el Plan del Universo en cinco13.  De acuerdo con su presentación, a 
lo largo de estas, de un modo no lineal sino con avances, retrocesos y 
desenvolvimientos paralelos de caracteres que se encuentran en tensión, 
la humanidad tiene que tomar conciencia de su libertad como propia 
producción racional14.  Ahora bien, Fichte centra su atención en la tercera 
edad, a la que denomina: «el estado de la acabada pecaminosidad15»,  como 
edad irracional por antonomasia16,  y afirma que este es el tiempo presente, 
y que es la edad propia de la figura de la subjetividad que desarrolla su 
existencia con base en el Witz y en la ironía. Ya hacia el final de la primera 
lección preludia en tono crítico esta descripción, cuando dice al público 
que no se va a valer en sus exposiciones ni de la sátira ni de la queja, a la 
cual considera poco viril (unmännlich), es decir, improductiva, pasiva17.  
Asimismo resalta que los individuos no son objeto de la mirada filosófica, 
sino sólo la comunidad una. Tanto la queja como el recurso satírico —y 
cabe agregar, ingenioso e irónico—, así como el énfasis en el individuo que 
no reconoce un espíritu que lo trascienda y a partir del cual cobre peso 

11. Cfr. (GA, I/8: 197/23).
12. (GA, I/8: 198/24). Esta proposición es el Primer Principio del pensamiento que 
Fichte presenta a lo largo de las sucesivas lecciones. De hecho, también en este pasaje 
afirma que semejante sentencia es la «primera piedra del edificio a levantar».
13. Cfr. (GA, I/8: 201/26-27).
14. Cfr. (GA, I/8: 198/24).
15. (GA, I/8: 201/27). El tono religioso del término «pecaminosidad» (Sündhaftigkeit) 
no resulta extraño, si tal como marca la hipótesis del trabajo, la crítica fichteana al modo 
de ser característico del sujeto de la tercera edad tiene como fundamento un sentido, 
precisamente, religioso.
16. Cfr. (GA, I/8: 244/71).
17. Cfr. (GA, I/8: 203/28).



80 Lucas Damián Scarfia

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

metafísico y ontológico su vida, son caracteres típicos de la subjetividad 
romántica sobre la que teoriza Schlegel.

En efecto, para Fichte, la sátira, la queja, el ingenio y la ironía son gestos 
irracionales, lo cual no sorprende si se considera que, en el polo opuesto a 
él, Schlegel afirma que el desenvolvimiento de la vida subjetiva no responde 
a ningún destino ni tiempo que sobrepase la propia subjetividad18.  Fichte 
asevera que semejante sujeto no es el modelo sobre el cual se tiene que 
erigir la vida. Para él, se trata nada más que del individuo como producto 
del tiempo —de la tercera edad19—.  En este individuo, o en esta edad 
en general, se patentiza una tensión que resulta determinante para una 
comprensión aún más profunda de la crítica fichteana —y también 
hegeliana— respecto de los conceptos románticos que se mencionaron, a 
saber: entre libertad y coacción o necesidad.

Fichte sostiene que toda vida humana en la Tierra se desenvuelve según 
la razón20.  Ahora bien, esta razón puede adoptar la forma de un instinto 
racional o de ella misma de manera propia, como libre. Este pensamiento es 
la base para la descripción de las cinco edades que conforman el Weltplan. 
Dice Fichte: «la razón actúa como un oscuro instinto allí donde no puede 
actuar por medio de la libertad. Así actúa en la primera de las épocas 
capitales en la vida de la especie humana sobre la tierra21».  En lo siguiente, 
deduce las restantes edades que conforman la totalidad del tiempo como 
mediaciones desde la primera a la última22.  

La intención del presente trabajo no es analizar este proceder deductivo, 
pero cabe señalar que Fichte sostiene que para que la razón se desenvuelva 
a sí misma con libertad y no de manera instintiva, se tiene que liberar de 
manera indirecta de esta ceguera, porque: 

¿cómo podría la humanidad ni siquiera querer liberarse de la ley 
de su vida […], del instinto racional? O ¿cómo podría en la vida 

18. Por el contrario, Fichte afirma: «sigue el tiempo su marcha firme, la que está destinada 
desde la eternidad, y no se deja sobrepasar o forzar nada en ella por la fuerza individual 
[…]. Sólo […] el inmanente y eterno espíritu de los tiempos y de los mundos, puede 
hacer progresar» (GA, I/8: 204/29). Por otra parte, cabe anticipar el elogio schlegeliano 
del Witz como un fin en sí mismo al que nada supera. Cfr. (KFSA, II: 154/56, Nr. 59).
19. Cfr. (GA, I/8: 203 y 207/28 y 33).
20. Cfr. (GA, I/8: 199/24).
21. (GA, I/8: 199/25).
22. Cfr. (GA, I/8: 199-200/25).



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Vida y vacío. Acerca del rechazo de Fichte del Witz y la ironía de F. Schlegel 81

humana entrar en disensión y pugna consigo misma la razón una 
que habla en el instinto y que actúa […] en el impulso de liberarse 
de él. Evidentemente, no de un modo inmediato23.  

Así pues, la búsqueda de la libertad por parte del individuo como 
producto del tiempo de la tercera edad, se dirige contra el instinto racional 
de forma mediata, a través de la liberación con respecto a la coacción 
exterior de semejante instinto —por parte de los «individuos más enérgicos 
de la especie»—, que surge en la segunda edad como punto intermedio que 
favorece el desarrollo del proceso24. 

Ahora bien, Fichte subraya que semejante libertad no es la libertad 
verdadera o última que el sujeto puede alcanzar —o con mayor rigor—, 
que de modo necesario tiene que alcanzar, en tanto el Plan del Universo 
no es accidental sino que se tiene que cumplir25.  Esta cuestión resulta 
fundamental, ya que en lo siguiente Fichte —a través de un pensamiento 
cuyo eco es la filosofía de Spinoza, y el concepto de amor intellectualis 
dei—, pone en paralelo los términos de necesidad y de libertad, de modo 
tal que piensa que el sujeto vive de manera en verdad libre en la medida en 
que sea consciente que no es más que un instrumento —o modificación— 
de una Idea —o sustancia, con la terminología spinoziana—, que es causa 
necesaria de su existencia26.  A su vez, ya en la segunda lección, enuncia: 

23. (GA, I/8: 199-200/25).
24. Fichte describe esta segunda edad como aquella en que: «el instinto racional se ha conver-
tido en una autoridad exteriormente coactiva: la edad de los sistemas positivos [que] no logran 
convencer, pero en cambio apetecen imponerse por la fuerza […]» (GA, I/8: 201/26-27).
25. Cfr. (GA, I/8: 206/32). 
26. Esta afirmación metafísica tiene su correlato ético-religioso. En la novena lección del 
texto, dice: «la necesidad es la que nos guía, y a nuestra especie; pero en modo alguno una 
necesidad ciega, sino la íntima necesidad, perfectamente clara y transparente para sí misma, 
del Ser divino. Y únicamente después de haber llegado a estar bajo esta suave dirección, 
se ha llegado a ser verdaderamente libre […]. Conocer esto, conformarse humildemente 
con esto y ser feliz en la conciencia de esta nuestra identidad con la fuerza divina es 
cosa de todos los hombres» (GA, I/8: 306/127). Con respecto al concepto spinoziano 
de amor intellectualis dei, cabe remitir a las proposiciones XXXII y ss. de la Ethica ordine 
geometrico demonstrata (1661-1674). En particular, para denotar la afinidad con la cita 
fichteana, se puede hacer referencia a las siguientes palabras de la última proposición de la 
obra de Spinoza: «[e]l sabio […] apenas experimenta conmociones del ánimo, sino que, 
consciente de sí mismo, de Dios y de las cosas con arreglo a una cierta y necesidad eterna 
[…] siempre posee el verdadero contento del ánimo» (Ethica V, XLII).



82 Lucas Damián Scarfia

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

«hay sólo una vida, incluso con respecto al sujeto que la vive; esto es, hay 
sólo y universalmente un viviente, la razón viviente una […]27».  Y prosigue 
—también con reminiscencia del sistema spinoziano—: «la razón es la única 
existencia y vida posible que descansa en sí misma […], y de la cual todo 
lo que aparece como existente y viviente es sólo la ulterior modificación 
(Modification), determinación (Bestimmung) […]28».  Así pues, en GgZ —a 
diferencia de lo que por ejemplo expone en GWL—, la universalidad y la 
libertad de la razón del sujeto no remite a su poder de superar de modo 
constante aquello con lo que este choca en su existencia mundana sin verse 
determinado de manera absoluta por nada ajeno a él —sea material o 
trascendente29—,  sino que se trata de una universalidad que lo sobrepasa, 
en tanto, tal como sostiene también en la segunda lección, los sujetos no 
son entes en sí30.  

En otras palabras, a esta altura del texto, se percibe en el pensamiento 
fichteano en torno al fundamento de la vida subjetiva, la presencia de 
lo que coetáneamente Hegel denomina: «astucia de la razón» (List der 
Vernunft); es decir, el poder de la razón de instrumentalizar la subjetividad 
en pos del desenvolvimiento de sí misma como Idea31.  En este punto cabe 
citar las palabras de Gaos: «según Fichte […], en los individuos humanos, 
sólo […] la vida de la razón, es, propiamente, y esta razón se complace al 
verse afirmada y triunfante […]. Los individuos no son, pues, más que la 
apariencia […], como momento e instrumento [del] despliegue de la vida 
una en que esta se realiza a sí misma32».  En paralelo a la noción de astucia 
de la razón, también se puede remitir de manera anticipada, al concepto 
hegeliano de ironía del mundo (Ironie der Welt). Para Hegel, esta comporta 

27. (GA, I/8: 210/36).
28. (GA, I/8: 210/36).
29. Cfr. (GA, I/2: 386-387/89). Para un punto de vista contrario al que presento aquí, 
cfr. (Serrano, 2019: 636).
30. Cfr. (GA, I/8: 212/37).
31. Cfr. (TWA, 12: 49/128; TWA, 9: 53/37; y TWA, 8: 365/281). Por su parte, tal como 
sucede con la teoría filosófica fichteana, cabe subrayar el sentido religioso —en particular 
cristiano—, de semejante concepto hegeliano. En este sentido, Löwith señala: «Hegel 
[…] interpreta la religión cristiana de manera especulativa, traduciendo la providencia 
por la “astucia de la razón”» (Löwith, 2007: 77). Para citar las obras de Hegel se sigue la 
edición de Suhrkamp, Werke in 20 Bänden [TWA], y separado por una barra (/) se remite 
a la paginación de una edición castellana.
32. Gaos, 1976: 16).



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Vida y vacío. Acerca del rechazo de Fichte del Witz y la ironía de F. Schlegel 83

un movimiento necesario y objetivo en el desenvolvimiento de la idea, que 
fundamenta la existencia subjetiva en un sentido instrumental.

Con lo dicho hasta aquí se puede resolver la tarea que se planteó con 
antelación, a saber, la pregunta acerca del tipo de pensamiento idealista 
que Fichte presenta en este texto, o bien un idealismo crítico-trascendental 
de raíz kantiana, o bien —y este es el caso—, un idealismo de corte 
especulativo tal como también se erige el sistema hegeliano33.  La idea de un 
Plan del Universo que trasciende la actividad subjetiva fundada nada más 
que en sí misma, así como la ligazón entre necesidad y libertad y el sentido 
monista según el cual se desenvuelve la vida del sujeto en la Tierra —estas 
últimas dos cuestiones, en su influencia spinozista—, delatan el abandono 
del sentido trascendental de la primera versión de la filosofía fichteana y, en 
su vuelo especulativo, una recaída en el pensamiento dogmático y religioso. 
Este último no toma al sujeto como base de su sistema y así rechaza los 
conceptos de Witz e ironía asociados al pensamiento romántico, que hace 
eje en la subjetividad como aspecto fundamental de su teoría filosófica.

Por otro lado, en contraposición con el concepto de libertad en su 
conexión con el concepto de necesidad y de razón, para Fichte, la libertad 
característica de la tercera edad es una «libertad vacía» (leere Freiheit34).  
A esta también se la podría llamar, a partir de su argumentación, una 
pseudo libertad individual, en la medida en que no tiene como contenido 
fundamental a la razón una que atraviesa a toda la humanidad. Es decir, 
una libertad sólo formal —lo cual se condice con lo que se mencionó en 
la Introducción, con respecto a la concepción fichteana de la subjetividad 
romántica con base en el Witz y en la ironía. En el siguiente apartado se 
profundiza el estudio acerca del concepto de vacío en su asociación con 

33. De hecho, como demarca Portales (2020: 134-135), Hegel achaca a Schlegel no 
elevar el pensamiento fichteano al punto de la especulación filosófica, a causa del rol 
que ocupa la ironía en sus ideas. Por su parte, Serrano (2015: 293-294 y 296) denota 
cómo Schlegel rechaza el pensamiento fichteano como dogmático y ajeno al sentido 
crítico del idealismo. Sin embargo, como lo hacen Galfione (2014: 56) y Frischmann 
(2019: 178-179), si se enfatiza otro sentido de la filosofía fichteana —aquel de la primera 
versión de la WL, que contrasta con lo que Fichte expone en GgZ—, se puede denotar 
una apropiación por parte de Schlegel de esta filosofía en su carácter trascendental. Por 
último, con respecto al sentido crítico del pensamiento schlegeliano y a su concepto de 
«crítica», se puede referenciar a Benjamin (2000: 124), quien denota la afinidad entre esta 
noción y el concepto de ironía.
34. Cfr. (GA, I/8: 209/35).



84 Lucas Damián Scarfia

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

estas nociones, así como la exposición hegeliana sobre la cuestión, que 
favorece la comprensión de la posición fichteana por su afinidad mutua.

II.  La crítica al Witz y a la ironía de Schlegel 
en las GgZ de Fichte y en Hegel

La crítica al Witz y a la ironía se presenta con toda su fuerza en la quinta 
de las lecciones de GgZ. Pese a que Fichte se ocupa de aclarar a lo largo 
del texto que toda época de la humanidad ocupa un lugar necesario en el 
desenvolvimiento del Plan del Universo35,  en esta lección evidencia su 
impugnación respecto del modo de ser del hombre en la tercera edad, de 
manera tal que urge su superación36.  

En este punto del escrito Fichte profundiza sobre un tema que presentó 
en la tercera lección, a saber: sobre la nostalgia (Sehnsucht) y el vacío (Leere) 
como dolores (Schmerzen) que tienen que ser sobrepasados y, más aún, 
que favorecen ellos mismos el nacimiento de una existencia más elevada 
en la cual se superan por completo, en la medida en que la vida se llena a 
sí misma37.  De hecho, en diversos pasajes remite a la oposición entre lo 
lleno y lo vacío38.  O, con mayor rigor, afirma que en verdad en el mundo 

35. Cfr. (GA, I/8: 201/26).
36. La cuestión acerca de los cambios de época resulta un tema problemático a lo largo 
del texto. O bien estos movimientos se pueden o no producir a partir de la acción de 
los hombres, o bien se trata de un proceso que trasciende su capacidad de actuar. De 
acuerdo con lo que se explicó en el apartado previo, la manera como Fichte concibe la 
noción de Idea y la vida como nada más que su desenvolvimiento, da que pensar que se 
trata de la segunda opción. A su vez, resulta problemático un tema que se puede resumir 
con la pregunta: ¿qué hacer con el individuo que se muestra como un producto de su 
tiempo? Es decir, aquel sujeto que expresa de modo cabal su época y que, como tal, 
dificultaría el pasaje de la humanidad hacia un nuevo momento en el Plan del Universo. 
Este individuo, de acuerdo con el desarrollo de la quinta lección, es el sujeto ingenioso e 
irónico —al cual, según las palabras finales de esta lección, no hay que quitarle la venda 
de los ojos—. Cfr. (GA, I/8: 253/78). ¿Representa esto una contradicción al interior del 
pensamiento fichteano? ¿Acaso la intención de las lecciones no es exhortar al público 
a tomar conciencia y a configurar su existencia de acuerdo con los principios a los que 
aquí refiere? A partir de las conclusiones que se expondrán, se evidencia que el problema 
va más allá de estos interrogantes, en tanto se trata de una cuestión sistemática que los 
antecede, a saber: la dificultad que nace a partir de la intromisión de un sentido religioso 
y dogmático en su pensamiento.
37. Cfr. (GA, I/8: 224/50).
38. Cfr. (GA, I/8: 223/48).



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Vida y vacío. Acerca del rechazo de Fichte del Witz y la ironía de F. Schlegel 85

no hay vacío, nada se pierde, no hay dolor y no hay muerte, sólo vida en 
mayor o menor grado39.  Esta afirmación tiene a la base la metafísica de la 
Idea que se anticipó en el punto anterior, y que ahora se puede resumir en 
la siguiente línea de la lección cuarta: «[a]sí […] se desenvuelve a través del 
curso uno del tiempo la idea una que eternamente se aprehende toda a sí 
misma, vive en sí misma y vive de sí misma40». 

Porque para Fichte no es el individuo el que vive sino la Idea una y 
absoluta, entonces vive de forma tal que en ella no hay nostalgia ni 
sentimiento de vacío sino sólo felicidad41.  Ahora bien, aquí cabe llamar 
la atención sobre el carácter religioso que adopta su pensamiento, el cual 
Fichte no sólo no pretende ocultar sino que expone como el ápice de la 
racionalidad. En sus palabras: 

la forma de la vida más vasta, que lo recoge en sí todo y que 
puede inculcarse en todo espíritu (Gemüth), el desbordamiento de 
toda actividad y toda vida, con conciencia, en la fuente originaria, 
una e inmediatamente sentida de la vida, la Divinidad: la religión. 
Aquel a quien se le abre esta conciencia en su carácter inmediato e 
inconmovible certidumbre […], ha penetrado en la posesión de una 
para siempre imperturbable felicidad […].  [E]s la idea una entera la 
que en esta forma de la religión se sustenta a sí misma42 […]. 

Entonces, es a causa de semejante religiosidad del pensamiento 
fichteano que no puede dar lugar en su sistema al Witz y a la ironía 
como componentes claves de la existencia subjetiva. De acuerdo con la 
teorización que hace Schlegel sobre estos conceptos, de lo que se trata es 
de dar cuenta de la imposibilidad de que el sujeto alcance ningún tipo 
de certidumbre e imperturbabilidad, tanto a nivel teórico como práctico. 
Así también, con aquellos conceptos remarca la ausencia de un sentido 
unitario y total de la vida. En efecto, el movimiento ingenioso e irónico 
del sujeto romántico se tiene que pensar en paralelo al sentido que para 
Schlegel adquiere la actividad poética —y en particular, la poesía universal 

39. Cfr. (GA, I/8: 236/62-63).
40. (GA, I/8: 240/67).
41. Fichte se pregunta —con tono retórico—: «¿[c]ómo podría entrar nunca el dolor o la 
perturbación en este círculo de la vida cerrado sobre sí mismo?» (GA, I/8: 237/63).
42. GA, I/8: 239-240/65-66).



86 Lucas Damián Scarfia

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

progresiva (progressive Universalpoesie), como poesía a partir de la cual se 
configura la vida romántica—. En sus palabras: 

[l]a poesía romántica es una poesía universal progresiva […]. 
[P]or una parte debe hacer más viva y social la poesía, y por otra 
la vida y la sociedad más poéticas; debe hacer poético el ingenio 
(Witz) […], animándolo con las oscilaciones del humor […]. Sólo 
la poesía romántica puede […] dejarse llevar en alas de la reflexión 
poética, potenciar continuamente esta reflexión y multiplicarla en 
una serie infinita de espejos […]. La poesía romántica es al arte lo 
que el ingenio (Witz) a la filosofía […]. [L]a poesía romántica está 
continuamente formándose […], ella es un eterno hacerse y nunca 
puede existir totalmente43. 

A su vez, para Schlegel, la idea de un continuo progresar de la vida 
poética subjetiva va de la mano con la noción de destrucción —y del vacío 
que ella crea—, como componentes propios de la existencia del sujeto. Es 
decir, sólo porque hay destrucción puede haber creación —y viceversa—, 
y sólo porque hay vacío puede haber actividad —y viceversa—. Schlegel 
demarca de modo explícito que el ejercicio ingenioso, irónico, poético y 
humano en general, es un ejercicio siempre de destrucción y creación a la 
vez, como dinámica de autolimitación que se erige como fundamento de la 

43. (KFSA, II: 181/130, Nr. 116). Schlegel también destaca el aspecto formador y 
sociabilizador —es decir unificador— del Witz, en otro par de fragmentos. Dice en uno: 
«el ingenio (Witz) es sociabilidad lógica» (KFSA, II: 153/55, Nr. 55). Y: «[e]l ingenio (Witz) 
es un espíritu incondicionalmente sociable, o genialidad fragmentaria» (KFSA, II: 147/48, 
Nr. 9). Por su parte, en la novela Lucinde (1799), escribe: «[l]a sociedad es un caos que 
sólo se puede formar y llevar a la armonía por medio del ingenio» (KFSA, V: 35/45). A su 
vez remite al poder de una «socialidad libre» (freier Geseligkeit), que encarna el Witz. Cfr. 
(KFSA, II: 149/51). Por otro lado, cabe resaltar la asociación entre Witz y filosofía que 
Schlegel presenta en este fragmento. O mejor, la ligazón inextricable entre filosofía e ironía, 
tal como la presenta en el fragmento 42: «[l]a filosofía es la auténtica patria de la ironía, la 
cual podríamos definir como belleza lógica […]» (KFSA, II: 151/52, Nr. 42). También cfr. 
(KFSA, XVIII: 112/999 y 338/188). Asimismo, otro Frühromantiker, Novalis, tiende un 
hilo entre ironía y reflexión —en tanto proceder filosófico trascendental por excelencia—, 
y escribe en Vermischte Bemerkungen (1798): «[a]quello que Schlegel caracteriza […] como 
ironía, a mi entender, no es más que la consecuencia, el carácter de la verdadera reflexión 
[…]» (NW, 2: 242/206, Nr. 36).



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Vida y vacío. Acerca del rechazo de Fichte del Witz y la ironía de F. Schlegel 87

libertad y que no se deja coartar por nada externo a la propia subjetividad. 
En el fragmento 37 del Lyceum, escribe:

la autolimitación […] es […], lo más necesario y lo más elevado. Lo 
más necesario, porque dondequiera que no se limita uno a sí mismo se 
ve uno limitado por el mundo, con lo que se convierte en un esclavo. 
Lo más elevado, porque uno sólo se puede limitar a sí mismo en los 
[…] aspectos en los que posee fuerza infinita, creación y destrucción 
de sí mismo. [Pero] no hay que tener […] prisas con la autolimitación 
y hay que dejar primero espacio a la creación de sí mismo44 […]. 

En este punto se siguen las lecturas de Heine, Naschert, Sánchez Meca y 
Bidon-Chanal, para quienes este ejercicio auto-limitante de carácter infinito 
es, según Schlegel, un ejercicio ingenioso y auto-irónico45. Más aún, Schlegel 
afirma que la ironía —a la que acerca el ejercicio humorístico al calificarla 
como «bufonería trascendental46»—, posibilita la elevación del ánimo de 
manera infinita por sobre todo lo condicionado, como equivalente del deber 
ir al infinito47.  Y, a su vez, describe al Witz como: «una explosión de espíritu 
latente48».  Así pues, con el ingenio y la ironía, no se trata nada más que 
de una dinámica negativa sino afirmativa, productiva49,  y de hecho, un 
movimiento que en la medida en que se dirige siempre hacia lo infinito, se 
desarrolla —contra la idea fichteana y hegeliana, según la cual se caracteriza 
sólo por su debilidad y languidez—, a partir de una fuerza irrefrenable50.  

44. (KFSA, II: 150/51-52, Nr. 37).
45. Cfr. (Heine, 1974: 42); cfr. (Naschert 1997: 29); cfr. (Sánchez Meca, 1999: 51 y 54) 
y cfr. (Bidon-Chanal, 2010: 59).
46. Cabe referenciar aquí a Immerwahr (1951: 180) y Luz de Medeiros (2014: 57), 
quienes consignan la bufonería trascendental de la ironía schlegeliana como reminiscencia 
de la filosofía trascendental fichteana —aunque no de su desenvolvimiento posterior—.
47. Cfr. (KFSA, II: 151/53, Nr. 42; KFSA, XVIII: 218). La conexión entre la idea del 
deber de la elevación sobre lo condicionado y proyección hacia lo infinito también se 
presenta en Über Goethes Meister (1798), cfr. (KFSA, II: 131).
48. (KFSA, II: 157/69, Nr. 90).
49. A su vez, contra el modo en que lo conciben Fichte y Hegel, Schlegel escribe sobre el 
Witz: «[n]ada es más despreciable que un ingenio triste» (KFSA, II: 147/49, Nr. 17). De 
esta manera, si bien no cabe afirmar que mediante el Witz se pueda alcanzar una felicidad 
total, tampoco cabe pensarlo en las antípodas del sentimiento de felicidad.
50. Como argumenta Biemel (1962: 47): «[e]n el constante liberarse de uno mismo [por 
medio de la ironía] no hay, como Hegel ha interpretado, una pura negación y aniquilación. 



88 Lucas Damián Scarfia

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Así pues, de acuerdo con Schlegel, para que haya actividad tiene que 
haber a la vez una ausencia, un vacío. Si la vida subjetiva fuera una totalidad 
cerrada, no habría movimiento. A su vez cabe decir que no se trata de 
que Schlegel deje de lado el pensamiento acerca de la totalidad, pero se 
trata de una totalidad y una actividad de síntesis paradójica, irónica. O 
en otras palabras, de una totalidad que no trasciende la individualidad 
sino que se desenvuelve a partir de ella; y es sólo en este sentido, es decir, 
como dinámica que no alcanza un punto culminante —ni por Principio 
ni al final—, que se trata de algo —una vida—, buena y grande —y, si se 
retoma la cita fichteana a la que se aludió antes, feliz51—. 

Por otro lado, Schlegel analiza GgZ a través de una recensión que escribe 
en el año 1808. En un primer momento puede resultar curioso que no 
critique el texto fichteano en el sentido de una contra argumentación con 
relación al rechazo de Fichte del concepto de Witz y, en un sentido más 
amplio, respecto del pensamiento filosófico como un continuo progreso 
al infinito. Pero esto no es de extrañar si se toma en cuenta el influjo del 
pensamiento religioso en las ideas de Schlegel en aquel momento. De 
hecho, la cuestión religiosa es uno de los focos primordiales sobre los que 
Schlegel centra su atención en su escrito.

En este sentido afirma que la doctrina fichteana: «está esencialmente de 
acuerdo con el cristianismo52»,  en particular, en tanto parte del ser puro 
y simple y porque el hombre religioso: «se percata de que, en la medida 
en que verdaderamente vive, opera y es, es sólo Dios quien vive, opera y 
es en él, así como él en Dios53».  Las problemáticas que se asocian al uso 
del concepto de «ser», así como la idea de una entelequia que atraviesa 
la subjetividad y la dota de sentido —en la medida en que conllevan la 
recaída en el pensamiento dogmático por contraposición al idealismo—, 
ya se destacaron con anterioridad. Lo que cabe resaltar ahora es que la 

En la libertad se manifiesta la necesidad afirmativa del constante superarse a sí mismo».
51. Escribe en otro de los fragmentos del Lyceum: «[l]a ironía es la forma de lo paradójico. 
Paradójico es todo lo que es a la vez bueno y grande» (KFSA, II: 152/54, Nr. 48). Y 
también: «[i]ronía es disolvente universal y síntesis […]. Universalidad, originalidad, 
totalidad, individualidad, son sólo matices de aquella» (KFSA, XVI: 273/54). Asimismo 
en el fragmento 109 remite a la relación entre totalidad y particularidad a partir del Witz, 
en este caso en su vínculo con la poesía. Cfr. (KFSA, II: 159/63, Nr. 109).
52. (KFSA, VIII: 74/323).
53. (KFSA, VIII: 77/326).



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Vida y vacío. Acerca del rechazo de Fichte del Witz y la ironía de F. Schlegel 89

crítica schlegeliana a Fichte no recorre este camino en su reseña, sino que 
sólo le achaca el método sistemático de corte matemático que utiliza. En 
efecto, Schlegel explicita —a la vez que acuerda con él—, que el Principio 
del sistema fichteano: «está no sólo más allá de toda reflexión, sino 
también por encima de la razón», al par que sostiene: «entonces la especie 
de cientificidad de la que se sirvió [Fichte] hasta ahora, deberá sufrir una 
transformación total, si quiere que la forma corresponda al contenido54». 

Así pues, también a partir del pensamiento de Schlegel se puede poner 
en evidencia el vuelco dogmático y religioso del pensamiento de Fichte 
en GgZ —así como de Schlegel mismo55—,  a la vez que se evidencia por 
vía negativa el sentido romántico y no especulativo de su pensamiento 
temprano con base en el modo en que conceptualiza el Witz y la ironía. 
En el caso de la visión religiosa ya no se trata de un saber y un vivir con 
base en la propia subjetividad y en la conciencia de la imposibilidad —y 
la falta de seguridad existencial que conlleva—, de un conocimiento y una 
práctica absoluta —que, empero, es aquello que permite el conocimiento 
y la actividad subjetiva como tal—. Ahora: «se trata de un saber que va 
acompañado de la conciencia y seguridad de que es Dios precisamente 
quien sabe en el sapiente56». 

Por su parte, para volver a Fichte, él prosigue en el intento de erradicar 
el Witz y la ironía de la vida del sujeto y pretende argumentar no sólo desde 
una posición metafísica, sino que también —con base en ella—, liga estos 
términos con una cuestión anímica o de carácter, según la cual el sujeto 
ingenioso e irónico se tendría que calificar como ejemplo de altanería 
(Hochmuth) y vanidad (Eitelkeit57).  En efecto, si se parte de la consideración 

54. (KFSA, VIII: 85/333). En este punto se puede remitir también a la crítica de Hegel 
respecto del desarrollo del pensamiento de Fichte, según la cual su sistema no da cuenta 
de lo que contiene a nivel filosófico —a saber: la identidad absoluta del yo consigo mismo 
y con el mundo, en la idea—. Cfr. (TWA, 2: 45-46 y 56/33 y 42).
55. Esto se patentiza en la Reseña, cuando Schlegel se alinea con Fichte respecto de la 
idea que tanto el conocimiento como el hacer —y la vida en general— del hombre, es en 
verdad propia de dios. Cfr. (KFSA, VIII: 82/331).
56. (KFSA, VIII: 82/331).
57. Cfr. (GA, I/8: 223/49). Por su parte, Hegel escribe en Grundlinien der Philosophie 
des Rechts oder Naturrecht und Staatwissenschaft im Grundrisse (RPh) (1822): «en esa 
conciencia irónica en la cual Yo dejo sucumbir lo más alto [sustancial], sólo me gozo a mí 
mismo. Esto no es sólo la vanidad de todo contenido ético […] también la vanidad de 
conocerse a sí mismo como tal vanidad de todo contenido, y de reconocerse en semejante 



90 Lucas Damián Scarfia

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

de la ausencia de un sentido absoluto de la propia vida así como del mundo, 
es decir, de la falta de semejante Idea como Fichte la describe, entonces el 
sujeto no puede más que desarrollar su existencia desde sí mismo —por lo 
cual se lo acusaría con los rasgos que se mencionaron58—,  en el intento 
perpetuo de dotar de sentido a ese espacio vacío y siempre en proceso de 
ser colmado.

En continuidad con esto último, lo que cabe pensar es cómo conciliar 
esta metafísica de la Idea que presenta Fichte, con uno de los conceptos más 
importante que atraviesan su pensamiento, a saber: el rol de la actividad 
como fuente primigenia del desenvolvimiento de la vida del sujeto. Aquí 
se sostiene que es justo en la medida que rechaza la teoría schlegeliana del 
Witz y de la ironía, que en verdad la noción de actividad adquiere un rol 

conocimiento, como absoluto» (TWA, 7: 279/147). Se anticipa aquí la crítica que realiza 
a la ironía romántica. Su eje gira en torno al movimiento centrípeto inherente a la misma. 
Hegel ve en la ironía la expresión más alta de la subjetividad que, en la medida en que se 
hunde en sí misma, cree poder determinar su existencia a partir nada más que de sí —
según lo explicita en RPh—. Cfr. (TWA, 7: 277/145). En este sentido sostiene —tal como 
Fichte—, que semejante vuelta reflexiva de la conciencia subjetiva es una afirmación sólo 
formal y abstracta que no toma por fundamento y fin a la Idea, y por ende no es esencial 
ni sustancial. Cfr. (TWA, 7: 254-256/134-135). En este punto cabe remitir a la tesis de 
Reid (2019: 241), quien sostiene que se puede trazar un paralelo entre la lectura de Hegel 
respecto de la ironía romántica y la consideración de Platón respecto de la sofística, es 
decir, la división entre un conocimiento filosófico —platónico-hegeliano de acuerdo con 
Hegel mismo—, y una opinión anti-filosófica. También cfr. (Reid, 2019: 245-250), para 
un análisis de cómo y por qué Hegel rechaza lo que desde su punto de vista es la vanidad 
del pensamiento y la personalidad romántica.
58. Fichte también critica el egoísmo como carácter del sujeto producto de la tercera 
edad. Cfr. (GA, I/8: 213/39 y 243/70). Pero una vez más hay que destacar que, al menos 
en el sentido romántico de egoísmo, no se trata de un gesto irracional que busque un 
provecho personal en desmedro de la vida de los otros sujetos, sino de la libertad de 
potenciar la propia existencia —en particular a través del Witz y de la ironía—, en pos 
de dotarla de un sentido que no le viene dado de otra manera. Por su parte –tal como 
presentan Figueroa Weitzman (2004: 96); Benéitez Andrés (2016: 43-45 y 52) y Garnica 
(2017: 168)—, de manera coetánea a Schlegel no sólo Fichte y Hegel sino también Solger 
y Kierkegaard, critican su teoría sobre la ironía por su supuesto sentido individualista y 
negativo. Por su parte, Rush (2016: 244) analiza de manera particular las diferencias entre 
la crítica hegeliana y kierkegaardiana a la ironía schlegeliana. Asimismo Çeşmeli (2018: 
150-154) denota el rechazo de Kierkegaard respecto de esta tal como aparece en la novela 
Lucinde. Por último, con relación a la comparación del uso de Schlegel de la ironía con 
otros filósofos de la época, Dahlstrom (2014: 127) traza los puntos de contacto y de 
distanciamiento entre él y Schiller.



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Vida y vacío. Acerca del rechazo de Fichte del Witz y la ironía de F. Schlegel 91

determinante en la existencia subjetiva, lo cual vuelve a Fichte contra sí 
mismo en un movimiento de retorno desde el pensamiento idealista, al 
dogmatismo —que, a su vez, sucede en la manera en que Hegel considera 
la posición de Schlegel—.

Para exponer esta cuestión, antes de analizar la quinta lección del texto, 
cabe retomar un tema que presentó en la lección segunda. Aquí Fichte 
deja entrever los problemas en los que recae su pensamiento filosófico al 
incorporar la noción de «ser», cuando en obras anteriores resaltó que no 
hay que concebir el fundamento del sentido del mundo y de la vida del 
sujeto en estos términos, sino como una actividad (Tathandlung) que no 
cesa nunca59.  Para Fichte, el ser remite a algo inactivo, sin vida, muerto. Sin 
embargo en GgZ aparece como fundamento metafísico absoluto y como 
aquello a lo que se tiene que dirigir la razón humana en sentido tanto 
teórico como práctico. Más aún, aparece como el único fin de la actividad, 
como contenido de la libertad del sujeto y como motor de todo su esfuerzo 
—otro de los conceptos claves al interior del pensamiento fichteano—. 
Esto último toma forma en la edad de la ciencia racional —la cuarta según 
la lista que presentó como Plan del Universo—, por oposición a la tercera 
edad —en que el Witz y la ironía tienen un lugar de privilegio—: 

la tercera [edad], «la de la libertad vacía», hace de aquello que 
ella ya concibe la piedra de toque del ser […], la de la ciencia, por el 
contrario, hace del ser la piedra de toque, no de lo que ya concibe […], 
sino de lo que se le exige concebir […]. [L]a edad de la libertad vacía, 
se limita a no saber nada de que sean necesarios el esfuerzo (Mühe), 
la aplicación y el arte […]. [S]abe todas las cosas sin haber aprendido 
nada […]. Lo que yo no concibo por medio del concepto que me es 
[…] inherente no existe, dice la libertad vacía; lo que yo no concibo 
por medio del concepto absoluto […] no existe, dice la ciencia60. 

Aquí Fichte presenta una cuestión de orden más gnoseológico que 
práctico, a saber: la distinción entre ciencia y razón por un lado, y 

59. Cfr. (GA, I/2: 259 y 292/16 y 44). Y en Zweite Einleitung in die Wissenschfatslehre 
(1797), sostiene: «actuar no es ser, ni ser es actuar». Y: «la mera actividad […] no es nada 
estático, sino un curso progresivo, no un ser, sino un vivir» (GA, I/4: 215 y 218/80 y 86). 
También, cfr. (GA, I/4: 200/54).
60. (GA, I/8: 209/35).



92 Lucas Damián Scarfia

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

entendimiento por otro; entre ser y concepto. Según lo que expresa en GgZ, 
el entendimiento es la facultad que rige la vida científica de los hombres 
en la tercera edad. Pero mediante este no se alcanza un conocimiento del 
ser, sino sólo un conocimiento empírico, a partir de la categorización 
conceptual de la experiencia que esta facultad lleva adelante. Para Fichte, 
sólo la razón en su vuelo sobre los límites del entendimiento alcanza el 
terreno del saber verdadero y absoluto, es decir, el saber acerca del ser —la 
Idea o Dios—. 

Esto último no sólo contradice el explícito sentido trascendental con 
el que realizó la primera exposición de su sistema61,  sino que al mismo 
tiempo lo acerca al idealismo absoluto de Hegel —quien por su parte, 
criticó algunos desarrollos previos del pensamiento fichteano, justo como 
filosofía del entendimiento o de la reflexión que, aunque postule la Idea, se 
muestra vacía de su contenido esencial62—.  Con esto se pretende mostrar 
no sólo el cambio en el sistema de Fichte y el abandono del idealismo 
en sentido trascendental, sino más aún, el abandono del idealismo tout 
court. Ello se presenta en tanto suponer, por encima de la razón subjetiva, 
la existencia de un ser que constituye el conocimiento y que, a su vez, se 
puede conocer desde la propia subjetividad63,  implica de manera exacta 
aquello que Fichte describe como un pensamiento dogmático. 

Por otro lado, la recaída en el dogmatismo se presenta también a partir 
de la lectura acerca del sentido práctico de su pensamiento en GgZ. En este 
punto, escribe: 

[l]a idea, allí donde irrumpe a la vida, da una inmensa fuerza 
y energía, y sólo de la idea mana fuerza. Una edad que carece de 

61. Por otro lado, al tiempo que evidencia el uso de Fichte de la noción de ser así como el 
sentido especulativo de su pensamiento, Landenne (2009: 472-474) afirma que el filósofo 
no contraría la exposición idealista de GWL y no recae en el dogmatismo.
62. (Cfr. TWA, 2: 44/32). Por otra parte cabe referir a Kohns (2007: 196-200), quien 
evidencia la conexión entre el concepto de reflexión y el de ironía en Schlegel —con 
respecto al sentido siempre inacabado del movimiento tanto reflexivo como irónico—.
63. Es interesante aquí remitir al análisis que realiza Galfione (2018: 61) respecto del 
análisis de Frank (1989) en torno a la relación filosófica de Schlegel con Fichte, Hegel, 
Schelling y Jacobi. En este artículo se sostiene que Schlegel contradice la posición de los 
primeros tres filósofos en la medida en que, retomando a Jacobi, niega la posibilidad de 
una fundamentación absoluta y última de la subjetividad que sea transparente para la 
conciencia subjetiva.



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Vida y vacío. Acerca del rechazo de Fichte del Witz y la ironía de F. Schlegel 93

las ideas será, por ende, una edad débil […], y todo lo que aún 
haga […] lo hará sólo de un modo flojo y lánguido […]. [C]on 
respecto a los objetos, no será intensamente atraída por ninguno 
[…]. La idea, y sólo la idea, llena plenamente, satisface y hace feliz 
(beseeliget) al espíritu (Gemüth). Una edad que carece de la idea ha 
de sentir necesariamente por ello un gran vacío (groβe Leere) que se 
patentiza como un tedio infinito (unendliche Langeweile) que jamás 
puede extirparse a fondo y que retorna siempre. Necesita tener tedio 
y hacerlo. En este desagradable sentimiento se echa, pues, mano de 
la gracia (Witz) […], para dejar caer aquí y allí en los largos desiertos 
de arena de su gravedad un granito de humor64. 

A partir de la cita se puede trazar una continuidad entre algunos de 
los sentimientos de la subjetividad que Fichte critica aquí, respecto de la 
subjetividad romántica sobre la que teoriza Schlegel. Entre aquellos se 
encuentra el sentimiento de languidez, la falta de interés por los objetos 
mundanos, el sentimiento de vacío, de tedio, así como el recurso al Witz, 
al humor y a la ironía como fuentes para mitigar —aunque nunca superar 
por completo—, semejante animosidad desértica.

La crítica al sujeto romántico como un sujeto débil y pobre, que 
no desarrolla su vida de forma activa, fue un lugar común en la lectura 
coetánea al romanticismo filosófico.

También Hegel lo caracteriza en estos términos65.  En Glauben und 
Wissen (GuW) (1802), si bien no remite a los románticos de manera 

64. (GA, I/8: 249-250/75-76). Cabe aquí referir al modo en que Fichte concluye la 
GWL, al explicar el rol del anhelo (Sehnen) como dinámica propia de la subjetividad, 
según la fundamentación metafísica que de ella hace en esta obra. Dice: «[l]a armonía 
existe, y surge un sentimiento de […] «contento» (Zufriedenheit), de planificación […] 
(pero que sólo dura un momento, puesto que el anhelo vuelve necesariamente)» (GA, 
I/2: 450-451/166). A partir de la cita en el cuerpo del texto, se percibe un cambio en 
el pensamiento fichteano. El vacío que en GWL es propio del desenvolvimiento de la 
subjetividad, en GgZ supone que puede alcanzar un punto final que, a nivel espiritual, 
conlleve el encuentro de la felicidad última. Arrese Igor (2019: 90) también evidencia 
la idea fichteana del alcance de una felicidad perfecta. A continuación se muestra cómo 
según su posicionamiento en este último texto, la filosofía de Fichte abandona los 
márgenes del idealismo, y en sentido práctico, impide aquello que pretende resaltar como 
punto fundamental de la vida subjetiva, es decir, el desarrollo de su actividad.
65. En conexión con esta caracterización, Portales (2020: 134) subraya que la crítica al 
concepto romántico de ironía se extiende a lo largo de toda la vida filosófica de Hegel.



94 Lucas Damián Scarfia

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

explícita como blanco de sus achaques, sí lo hace con respecto a Fichte, 
justo en la medida en que los primeros románticos retoman su pensamiento 
como filosofía a la cual, de manera negativa, Hegel rechaza como filosofía 
formal del entendimiento —por otro lado, criticada por Fichte en GgZ—. 
Escribe: 

[e]n Fichte [la] subjetividad del anhelo es ella misma convertida 
en algo infinito […], una exigencia absoluta […]. [D]e la tarea de 
construir el sistema de las cosas tal como «deben ser», no se analiza 
más que el concepto formal del «deber» […], [p]ues el deber en 
sí y para sí no admite […] ninguna totalidad […]. [E]l modo de 
Fichte […] de la identidad vacía […] reconoce que la única verdad 
y certeza, la pura autoconciencia […] es algo incompleto […], 
esto es, que lo absoluto del sistema no es absoluto […]. Aquello 
completamente vacío con lo que se comienza, tiene la ventaja, 
mediante su absoluta carencia, de llevar en sí […] la […] necesidad 
de completarse […]. [M]ediante su infinita pobreza es la infinita 
posibilidad de la riqueza66. 

Esta incompletitud sistemática que Hegel critica a Fichte —y que se 
presenta en su herencia romántica—, es paralela a la incompletitud propia 
del sujeto como fundamento a partir del cual se desarrollan sus filosofías67.  
Es decir, es el propio sujeto que Fichte piensa en GWL —obra en que en 
mayor medida se basa la lectura crítica de Hegel—, aquel que no puede 
nunca colmar por completo su anhelo, pero a raíz de ello tampoco puede 
nunca dejar de desarrollar su actividad como un deber infinito en su 
búsqueda de satisfacción, contento o felicidad.

66. (TWA, 2: 394-398/135-139).
67. En el texto Über die Philosophie. An Dorothea (1799), Schlegel realiza un elogio 
explícito del concepto de incompletud (Unvollendung). Cfr. (KFSA, VIII: 53/84). 
Semejante ennoblecimiento de la incompletitud se erige en conjunto, ahora en un sentido 
teórico, con la valorización del concepto de incomprensibilidad (Unverständlichkeit) —en 
particular en el texto Über die Unverständlichkeit (1800)—, que Hegel también rechaza. 
Para un estudio de cómo aparece en Schlegel esta noción en su conexión con el concepto 
de ironía, cfr. (Albert, 1993: 834-840) y cfr. (Cometa, 2015: 36 y ss.). Por su lado, Millán 
Brusslan (2010: 67-68 y 71) demarca el punto de choque entre Schlegel y Hegel en torno 
a las nociones de incompletitud, ironía e ingenio. Por último, Prang (1972: 15) afirma 
que el último texto schlegeliano que se mencionó es un ejemplo de ironía aplicada.



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Vida y vacío. Acerca del rechazo de Fichte del Witz y la ironía de F. Schlegel 95

Por otra parte, aquí se puede remitir a un nuevo fragmento del 
Lyceum en el cual Schlegel desarrolla el concepto de sensibilidad negativa 
(negativer Sinn). Se trata de una capacidad de producir un sentimiento 
o un pensamiento a partir de la incapacidad de colmarlo, con lo cual se 
patentiza una vez más el carácter dual —afirmativo y negativo, capaz e 
incapaz, vacío y lleno, antipático y simpático—, de la sentimentalidad del 
sujeto romántico, que se proyecta siempre por encima de sí a través de una 
actividad irrefrenable. En sus palabras: 

[h]ay también una sensibilidad negativa, que es mucho mejor que 
nada, pero mucho más rara […]. Incluso la decidida incapacidad que 
se conoce con claridad, o también con fuerte antipatía, es totalmente 
imposible en la pura carencia, y presupone, cuando menos, capacidad 
y simpatía parcial […]. Esta sensibilidad negativa es, pues, hija del 
exceso y la pobreza […]. Tener siempre que querer sin poder jamás68. 

Por otro lado, en VüA, Hegel reconoce que el sujeto se potencia a sí 
mismo mediante el ejercicio de la ironía romántica, al punto de tomarse 
a sí mismo como absoluto, pero sólo a la vez que se auto-aniquila en un 
sentido concreto. En otras palabras, para Hegel, la subjetividad irónica 
romántica se vuelve en este sentido todo y nada a la vez. A partir de la 
auto-ironía el sujeto se envuelve en un continuo proceso de vaciamiento y 
nihilización de sí mismo, lo cual conlleva según su lectura, la contradicción 
por la que aquel a quien se le abre un mundo —interior y exterior— de 
posibilidades infinitas, no concreta ninguna de ellas y así se encuentra 
víctima de un enfermizo anhelar69.  Al sujeto cuya conformación anímica 
se encuentra determinada por tal proceder típico de la reflexión irónica, 

68. (KFSA, II: 154/57, Nr. 69). Con respecto al carácter activo y novedoso del querer 
que nunca se puede realizar por completo —y que de manera técnica concibe a través 
del concepto de «progresión absoluta»—, escribe en otro fragmento: «[c]uando se vive la 
existencia como progresión absoluta no es posible envejecer, o sea petrificarse en algo de 
aquello que sucesivamente se llega a ser. Impulsada por ese devenir infinito, la existencia 
se renueva siempre y permanece eternamente nueva» (KFSA, XVI: 124/84). También 
cfr. (KFSA, XVI: 124/83-84). Por su parte, con relación al rol unificador del Witz en el 
pensamiento de Schlegel, Sánchez Meca (1999: 48) afirma: «[e]l Witz […] no presupone 
la absoluta unidad, es decir, no parte del infinito como algo ya existente, sino que lo 
proyecta como una meta inalcanzable».
69. Cfr. (TWA, 13: 96/91 y 93).



96 Lucas Damián Scarfia

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Hegel lo denomina «alma bella70»  y aclara: «un alma bella no quiere estar 
sola consigo, sino también devenir verdadera y vigorosa71». 

En el pensamiento hegeliano, el alma bella «en tanto tenga sed de algo 
firme y sustancial72»,  se encuentra ante una disyuntiva que termina por 
paralizarlo. La pasividad como resultado implica que aquel sujeto no es tan 
libre como él mismo se piensa. Se trata de «un ánimo muerto aunque quiera 
ser bello73».  En tanto subjetividad formal que no logra nunca concretarse, 
el irónico no alcanza libertad alguna sino que se somete a la arbitrariedad 
como contenido inmediato y al mismo tiempo, vacío74. 

Entonces es el reverso afirmativo, activo, creador y productivo, aquel 
que ni Fichte en GgZ ni Hegel ven en el Witz y en la ironía romántica, a 
la par que enfatizan nada más que su aspecto nihilizante75.  Y es que no 
lo pueden concebir como tal, en tanto el Principio del sistema hegeliano 
así como de aquello que expone Fichte en GgZ, es una entelequia —la 
Idea—, que si bien atraviesa a la subjetividad, la trasciende de modo tal 
que ella se reduce sólo a ser un instrumento a través del cual se desenvuelve 
aquella76.  De esta manera se comprende que no critican tanto la ausencia 

70. Una vez más, Hegel abarca, ahora con esta figura, tanto al Fichte de GWL como a 
Schlegel. Cfr. (TWA, 13: 96/91 y 93). Ahora bien, en la quinta lección de GgZ, Fichte 
resalta el error de exaltar cierta «bella y amable individualidad» (Dunkel=Schöngeistern), 
ya que en verdad la Idea una y eterna la aniquila (vernichten, verbo que también utiliza 
Hegel), en tanto el individuo sólo vale como lugar de revelación (sich zeigen) de aquella. 
Cfr. (GA, I/8: 246/72-73). Con esto se patentiza de nuevo el vuelco en la posición 
filosófica fichteana hacia un idealismo de corte especulativo como el hegeliano. Por su 
lado, Reid (2014: 83-84 y 88) destaca que Hegel impone semejante calificativo a otro 
Frühromantiker —Novalis.
71. (TWA, 13: 96/93). También en RPh y en PhG, Hegel describe algunos rasgos 
característicos de la subjetividad en términos de «alma bella». Cfr. (TWA, 7: 279/147 y 
TWA, 3: 481-484/382-384).
72. (TWA, 13: 96/91).
73. (TWA, 7: 64/50).
74. Cfr. (Casas Dupuy, 1999: 23).
75. También Sánchez Meca (1999: 11) y Millán Brusslan (2010: 73) puntualizan esta 
cuestión. Por otro lado, en GuW Hegel también lee el concepto de esfuerzo bajo esta óptica. 
Cfr. (TWA, 2: 406/144-145). Y hacia el final de esta obra, a través de un pensamiento 
de expresa connotación religiosa, sostiene que la verdadera creación o construcción de sí 
mismo y del mundo sólo es posible en tanto reconciliación con Dios como fundamento 
superior. Cfr. (TWA, 2: 423/157).
76. Cfr. (GA, I/8: 235-236/62). Respecto de Hegel, cabe en este punto remitir una vez 
más a la cita en la nota 31.



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Vida y vacío. Acerca del rechazo de Fichte del Witz y la ironía de F. Schlegel 97

de actividad en un sentido general, sino de una actividad que se piense 
como plena y satisfecha por principio —así como también, en un sentido 
teórico, critican la ausencia de un saber de carácter absoluto77—.  

A causa de esto último, la única ironía que puede tener lugar en el 
sistema hegeliano —y que se podría extender también al de Fichte, aunque 
él no se valga de esta terminología—, es la Ironie der Welt. Hegel remarca la 
diferencia entre la relación dialéctica que se produce entre la subjetividad y 
el mundo —cuando esta parte de la propia subjetividad como fundamento 
de sí misma y de lo otro de sí—, y la dialéctica propia del movimiento de 
la realidad en su objetividad que trasciende al sujeto —en la medida en 
que se fundamenta en la Idea78—.  Para Hegel es sólo en este último caso 
en el cual lo finito que se niega en el movimiento dialéctico79,  se conserva 
y a la vez se supera. En el caso de la ironía romántica, Hegel considera que 
al no partir y al no remitir a semejante Idea como fundamento, tanto la 
subjetividad como el mundo en su finitud se disuelven por completo80. En 
definitiva, como sostiene Rosaleny, para Hegel: «la ironía o caería fuera del 
sistema y sería una amenaza […] o sería tan sólo un momento de la Idea81». 

Conclusión

Al comienzo del trabajo se formuló la pregunta acerca de qué implica la 
crítica de Fichte al Witz y a la ironía en GgZ. De acuerdo al desarrollo que 
se expuso, cabe concluir en primer lugar, que semejante reproche tiene por 
base y conlleva una cierta comprensión de la subjetividad y del mundo, así 
como respecto de la interacción entre ambos. En este sentido se mostró, de 
modo principal por vía negativa, la posición idealista trascendental de Fichte 
en sus primeros escritos —en particular en su primera versión de la WL—. 
Aquí muestra que la relación del sujeto respecto de sí mismo y de lo otro de 

77. En línea con esta lectura, dice Serrano con respecto al rechazo hegeliano de la ironía 
romántica: «Hegel […], obligado por su obsesión de no dejar ningún resto no sometido 
al concepto, convirtió a la ironía en un simple filosofema más» (Serrano, 2015: 291).
78. Cabe aquí remitir a Garnica (2018: 195), quien subraya la conexión entre el 
pensamiento schlegeliano y el pensamiento deconstructivista francés del siglo XX, en 
torno a la oposición respecto del sitio que Hegel otorga a la ironía. Por otro lado, Rush 
(2006: 189) subraya las distinciones entre la dialéctica hegeliana y la schlegeliana.
79. Cfr. (Biemel, 1962: 31).
80. Cfr. (Casas Dupuy, 1999: 25).
81. (Rosaleny, 2007: 163).



98 Lucas Damián Scarfia

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

sí, nunca alcanza un punto culminante en tanto no tiene ningún principio 
constitutivo al cual se refiera por fuera de la propia actividad subjetiva que 
se renueva de modo constante. Por otra parte se marcó el vuelco dogmático 
de su pensamiento según las ideas que presentó en GgZ, en tanto aquí 
remite a la noción de Idea como polo trascendente de referencia para el 
desenvolvimiento de la vida subjetiva, o más aún, como aquello que en 
verdad vive y se desarrolla mediante la subjetividad como medio.

Sobre esta base y de manera esquemática, se pueden señalar los 
siguientes resultados del trabajo: (a) por un lado, Fichte no puede más 
que rechazar los conceptos de ingenio y de ironía romántica en tanto a 
partir de ellos se desestima el pensamiento sobre una idea universal que se 
desarrolla en el mundo —así como un Weltplan que se asocie a ella—, de 
forma tal que haga del sujeto un instrumento de sí misma. De acuerdo con 
la teoría de Schlegel sobre aquellas nociones, nada se erige por encima de 
la subjetividad de modo que fundamente su vida. Es este vacío de sentido 
trascendente respecto de la existencia, aquello que conlleva la utilización 
del Witz y la ironía como recursos para dotar de contenido a lo que de por 
sí no lo tiene. En continuidad con esto, Fichte ve en el gesto ingenioso e 
irónico nada más que un movimiento aniquilador pero no creativo respecto 
de la vida del sujeto, a la par que clasifica la edad contemporánea —en la 
que el ingenio y la ironía se desarrollan de manera extensa y profunda—, 
como edad improductiva, destructiva y —ya en términos de explícito corte 
religioso—, edad pecaminosa. 

Ahora bien, también se evidenció que Fichte alcanza esta conclusión 
sólo en la medida en que por principio supone —aunque no lo puede 
demostrar desde un punto de vista idealista—, que toda actividad así 
como todo conocimiento, tiene que ser una actividad y un conocimiento 
acabado —es decir, certero e imperturbable—, respecto de sí mismo y del 
mundo —ya que tienen su fundamento en la idea, como entelequia a la 
que remiten de modo trascendente—. 

A su vez resultó determinante exponer la concepción de la libertad 
que Fichte sostiene en la obra que se analizó. Tal como respecto del 
conocimiento y de la actividad, Fichte supone que el máximo de libertad 
implica su acabamiento, es decir su homologación con la necesidad como 
modo en el cual la idea se desenvuelve. Así pues, sólo se puede hablar de 
conocimiento, actividad y libertad, si se habla de ellos en términos totales. 



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Vida y vacío. Acerca del rechazo de Fichte del Witz y la ironía de F. Schlegel 99

Si no es este caso, entonces se trata de un conocimiento, una actividad y una 
libertad por completo vacías. Esta idea implica dejar de lado la centralidad 
de la determinación recíproca (Wechselbestimmung) como movimiento 
oscilatorio de constante vaciamiento y llenado, liberación y limitación de 
la vida del sujeto en su comercio consigo mismo y con el mundo, según 
Fichte lo describió en GWL y según los primeros románticos lo recogieron. 

Ahora, para Fichte, ni la subjetividad ni el mundo admiten vacío, 
lo cual repercute en lo que remite a la animosidad subjetiva, en la 
desaparición de la Sehnsucht como carácter primordial de la existencia 
—tal como lo piensa Schlegel, al menos a partir de su teorización sobre 
los conceptos de ingenio, ironía y poesía progresiva, que se asocian a la 
noción de nostalgia—. Negar la nostalgia y el vacío implica, para Schlegel, 
negar la posibilidad misma de la libertad así como de la actividad y del 
conocimiento y el auto-conocimiento. O, en términos universales, implica 
la negación de la vida misma.

Es por las cuestiones que se mencionaron que el idealismo fichteano 
deviene un pensamiento dogmático —o en otros términos, el sentido 
a priori de la investigación que emprende en GgZ se transforma en una 
especulación que no puede dar cuenta de su principio sistemático más que 
a partir de su suposición pero no de una deducción idealista. 

Por otro lado (b) —aunque en conexión con la conclusión previa—, 
el trabajo también manifestó cómo y por qué el pensamiento especulativo 
hegeliano sólo puede considerar en términos negativos el Witz y la ironía 
romántica. En efecto, se expuso cómo algunas ideas de Fichte se pueden 
asociar a algunos aspectos del sistema filosófico de Hegel, en particular a los 
conceptos de astucia de la razón y de ironía del mundo. Mediante ambos 
se afirma que el fundamento de la vida subjetiva no reside en el sujeto 
mismo sino en la idea que lo trasciende e instrumentaliza. Por este motivo, 
Hegel —y también Fichte— rechazan toda pretensión de desarrollar la 
vida a partir de sí mismo, como un gesto bello en algún punto, aunque 
egoísta, altanero y vanidoso, que se erige como mera reacción ante la 
propia debilidad, languidez, pobreza y falta de sustancialidad de la propia 
existencia. Pero una vez más, el sistema hegeliano no da cuenta de semejante 
idea más que a través de su postulación, sólo que no reconocida como tal 
—tal como sí aparece esta noción en el sentido crítico, práctico y estético 
del idealismo en un sentido romántico—.  



100 Lucas Damián Scarfia

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Por último (c), si se recogen los dos puntos conclusivos previos en una 
esfera más abarcadora, el resultado principal del trabajo fue demostrar 
que la crítica fichteana y hegeliana, así como el abandono schlegeliano 
en torno al concepto de Witz y de ironía, encuentra su motor en la 
religiosidad que adopta el pensamiento de ellos en cierto momento. Lo 
que resta como tarea al pensar es cuáles son las consecuencias teóricas y, 
más importante aún —si se toma el énfasis de Fichte acerca del sentido 
práctico del filosofar—, cuáles son las consecuencias morales, políticas y 
estéticas con respecto a la vida subjetiva cuando se considera que no es el 
sujeto mismo el que piensa, actúa y dota de sentido al mundo. 

Contra el dogmatismo y el idealismo especulativo —en sentido 
teórico—, acerca del conocimiento absoluto y acabado, así como contra el 
dogmatismo y la especulación —en sentido práctico—, sobre la felicidad 
y el consuelo religioso —y en tanto «ningún dios sobrevive a la sonrisa 
del ingenio»—,  la actividad ingeniosa, irónica y nostálgica del sujeto 
romántico se reconoce abandonada en su propio fundamento, a la vez que 
se eleva y cae de modo constante desde y hacia el vacío y lo absoluto. 

Referencias bibliográficas:
[GA] J. G. Fichte-Gesamtausgabe der Bayerischen Akademie der 

Wissenschaften, R. Lauth et al. (hrsg.). Stuttgart-Bad Cannstatt, Frommann-
Holzboog, 1962 ff.

[TWA] Theorie-Werkausgabe – Werke in zwanzig Bänden auf der 
Grundlage der Werke von 1832-1845 neue edierte Ausgabe, Eva Moldenhauer 
und Karl Markus Michel (hrsg.), Frankfurt a. M., Suhrkamp, 1969 ff.

[KA] Kritische Friedrich Schlegel Ausgabe, E. Behler, J. J. Anstett, H. 
Eichner (hrsg.), 22 Bde., München - Paderborn - Wien, Verlag Ferdinand 
Schöningh, 1958.

[NW] Novalis, Werke, Tagebücher und Briefe, H-J. Mähl, und  R. Samuel 
(hrsg.), 3 Bde. München-Wien, Carl Hanser Verlag, 1978.

Traducciones utilizadas:
Fichte, J. G.  (1975): Doctrina de la ciencia, traducción de Juan Cruz 

Cruz. Buenos Aires: Aguilar.



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Vida y vacío. Acerca del rechazo de Fichte del Witz y la ironía de F. Schlegel 101

— (1984): Primera y segunda introducción a la teoría de la ciencia, 
traducción de José Gaos. Buenos Aires: Sarpe.

Hegel, G. W. F. (2010): Diferencia entre los sistemas de filosofía de Fichte 
y Schelling, traducción de Joaquín Chamorro Mielke. Madrid: Gredos.

— (2005): Enciclopedia de las ciencias filosóficas, traducción de Ramón 
Valls Plana. Madrid: Alianza.

— (2007): Fenomenología del espíritu, traducción de Wenceslao Roses. 
Buenos Aires: FCE.

— (2000): Fe y saber, o la filosofía de la reflexión de la subjetividad en la 
totalidad de sus formas como filosofía de Kant, Jacobi y Fichte, traducción de 
Vicente Serrano. Madrid: Biblioteca Nueva.

— (2006): Filosofía del arte o Estética, traducción de Domingo 
Hernández Sánchez. Madrid: Abada editores.

— (1968): Filosofía del Derecho, traducción de Angélica Mendoza de 
Montero. Buenos Aires: Claridad.

— (2016): Lecciones sobre la filosofía de la historia universal, traducción 
de José Gaos. Titivillus – Editor Digital.

— (1975): Principios de la filosofía del derecho o derecho natural y ciencia 
política, traducción de Juan Luis Vermal. Buenos Aires: Sudamericana.

Schlegel, F. (1987): Lucinde, traducción de Berta Raposo. Valencia: 
Editorial Natán. 

— (1983): Obras Selectas, traducción de Miguel Ángel Veda Cernuda. 
Madrid: Fundación Universitaria Española.

— (1994): Poesía y filosofía, traducción de Diego Sánchez Meca & 
Anabel Rábade Obradó. Madrid: Alianza.

Spinoza, B. (2004): Ética demostrada según el orden geométrico, 
traducción de Vidal Peña. Madrid: Editora Nacional.

Bibliografía complementaria:
Albert, G. (1993): «Understanding irony: Three essais on Friedrich 

Schlegel», MLN, vol. 108, n° 5, pp. 825-848. 
Arrese Igor, H. O. (2019): «Morality and State in the Fichtean political 

philosophy», Araucaria. Revista Iberoamericana de filosofía, Política, 
Humanidades y Relaciones Internacionales, n° 41, pp. 79-96. 



102 Lucas Damián Scarfia

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Benéitez Andrés, R. (2016) «El concepto de ironía en la estética de 
Friedrich Schlegel: contexto y recepción», Daimon. Revista internacional 
de filosofía, n° 67, pp. 39-55. 

Benjamin, W. (2000): El concepto de crítica de arte en el romanticismo 
alemán, traducción de J. F. Yvars y V. Jarque. Barcelona: Península.

Biemel, W. (1962): «La ironía romántica y la Filosofía del idealismo 
alemán», Convivium, n° 13-14, pp. 27-48.

Bidon-Chanal, L. (2010): «La mímesis romántica. Novalis, Friedrich 
Schlegel y la superación del principio de imitación», Boletín de Estética, n° 
14, pp. 51-66.

Casas Dupuy, R. (1999): «Apuntes sobre la crítica hegeliana de la 
ironía», Ideas y valores, n° 110, pp. 21-31.

Çeşmeli, I. (2018): «Kierkegaard’s concept of irony and his critiques on 
romantic irony», MetaZihin, n° 1, pp. 141-157. 

Cioran, E. M. (2005): Desgarradura, traducción de Amelia Gamoneda. 
Buenos Aires: Tusquets.

Cometa, M. (2015): «Incomprehensibility and irony. The romantics 
roots of a cultural strategy», Kritisches Journal 2.0, n° 1, pp. 31-43. 

Dahlstrom, D. (2014): «Play and irony: Schiller and Schlegel 
on the liberating prospects of aesthetics», en: Th. Nenon (ed.), 
Kant, Kantianism and Idealism. The origins of continental philosophy. 
Oxfordshire: Routledge, pp. 107-129.

Figueroa Weitzman, R. (2004): «Kierkegaard y la ironía», Revista de 
filosofía. Universidad de Chile, n° 60, pp. 93-107.

Findler, R. (2004): «Why be witty. Fichte and Kant on the nature of 
wit with a view to wit's political ramifications», The European legacy, vol. 
9, n° 3, pp. 331-341.

Frank, M. (1989): Einführung in die frühromatische Ästhetik. Fráncfort 
d.M: Suhrkamp.

Frischmann, B. (2019): «The philosophical relevance of romantic 
irony», en E. Millán Brusslan & J. Norman (eds.), Companion to German 
Romanticism. Leiden/Boston: Brill, pp. 173-194. 

Galfione, M. V. (2014): «Autoconciencia e ironía. Una lectura acerca de 
los orígenes del pensamiento romántico de Friedrich Schlegel», Revista de 
filología alemana, pp. 53-71.



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Vida y vacío. Acerca del rechazo de Fichte del Witz y la ironía de F. Schlegel 103

— (2018): «Modernidad, estética y subjetividad. Una reconstrucción 
histórico-conceptual de las reapropiaciones del pensamiento de Friedrich 
Schlegel en el marco de la filosofía alemana contemporánea», Areté. Revista 
de filosofía, vol. XXX, n° 1, pp. 43-70.

Gaos, J. (1976): «Introducción», en J. G. Fichte, Los caracteres de 
la edad contemporánea, traducción de José Gaos. Madrid: Revista de 
Occidente S.A, pp. 9-17.

Garnica, N. (2017): «Critical irony or the lovers of ruins: The aesthete, 
the dandy and the flâneur», Tópicos, revista de filosofía, n° 52, pp. 151-172.

— (2018): «La ironía romántica: entre romanticismo y deconstrucción», 
Revista de Humanidades, n° 37, pp. 189-220.

Heine, R. (1974): Transzendentalpoesie: Studien zu Friedrich Schlegel, 
Novalis und E.T.A. Hoffmann, Bonn: Bouvier.

Immerwahr, R (1951): «The subjectivity or objectivity of Friedrich 
Schlegel’s poetic irony», The German Review: Literature, Culture, Theory, n° 
26:3, pp.173-191.

Kohns, O. (2007): «Romantische Ironie und die Möglichkeit von 
Metaliteratur», en J. Hauthal – J. Nadj – A. Nünning – H. Peters 
(eds.), Metaisierung in Literatur und anderen Medien. Berlin: De 
Gruyter, pp. 194-205.

Landenne, Q. (2009): «Spéculation et liberté dans la philosophie de 
l´histoire du Caractère de l’époque actuelle de J. G. Fichte (1804-1805)», 
Revue de métaphysique et de morale, n° 64, pp. 469-487.

Löwith, K. (2007): Historia del mundo y salvación. Los presupuestos 
teológicos de la filosofía de la historia, traducción de Norberto Espinosa. 
Buenos Aires: Katz Editores.

Luz de Medeiros, C. (2014) «A forma do paradoxo: Friedrich Schlegel 
e a ironia romântica», Trans/Form/Acão, Marília, vol. 37, n° 1, pp. 51-70. 

Millán Brusslan, E. (2010): «Searching for modern culture’s beautiful 
harmony: Schlegel and Hegel on irony», Bulletin of the Hegel Society of 
Great Britain, n° 62, pp. 61-82.

Naschert, G. (1997): «Friedrich Schlegel über Wechselerweis», 
Athenäum. Jahrbuch für Romantik, n° 7, pp. 11-36.

Portales, G. (2020): «Sistema, ironía e historia: Friedrich Schlegel y 
Hegel en disputa», Alpha, n° 50, pp. 125-143.



104 Lucas Damián Scarfia

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Prang, H. (1972): Die romantische Ironie, Darmstadt: Wissenschatliche 
Buchgesellschaft.

Reid, J. (2017): «Friedrich Schlegel and romantic psychology: The 
fragmentary self as ironic system», en D. Emundts & S. Sedgwick (eds.), 
Internationales Jahrbuch des Deutschen Idealismus – Psychologie, Bd. 15. 
Berlin: De Gruyter, pp. 269-292.

— (2019): «Hegel’s critique of romantic irony», en E. Millán Brusslan 
& J. Norman (eds.), Companion to German Romanticism. Leiden/Boston: 
Brill, pp. 241-257.

— (2014): The anti-romantic. Hegel against ironic romanticism, 
London, Bloomsbury.

Rosaleny, V. R. (2007): «Schlegel y los enemigos de la ironía romántica», 
Anales del seminario de Historia de la Filosofía, vol. 24, pp. 155-170.

Rush, F. (2016): Irony and idealism. Rereading Schlegel, Hegel and 
Kierkegaard, Oxford: Oxford University Press.

— (2006): «Irony and romantic subjectivity», en N. Kompridis (ed.), 
Philosophical Romanticism, London, Routledge.

Sánchez Meca, D. (1994): «Estudio Preliminar», en D. Sánchez Meca 
(ed.), F. Schlegel Poesía y filosofía, traducción de Diego Sánchez Meca. 
Madrid: Alianza, pp. 9-43.

Serrano, V. (2015): «Estética e ironía. La recepción de la filosofía de 
Fichte por Friedrich Schlegel en el periodo de Jena», Anuario Filosófico, n° 
48/2, pp. 281-298.

— (2019): «Ética y filosofía de la historia en Fichte», Pensamiento, vol. 
75, n° 284, pp. 621-638.

Serrano, V. (2011): «Sobre la beatitudo y el mal y la diferencia última 
entre Fichte y Schelling en torno a lo absoluto», Revista de Estud(i)os sobre 
Fichte, n° 3, pp. 1-20.

Utteich, L. C. (2020): «Educación al revés de la letra en las Lecciones 
sexta y séptima de los Grunzüge (1806)», Cadernos de filosofia alemã, vol. 
25, n° 2, pp. 193-221.



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Vida y vacío. Acerca del rechazo de Fichte del Witz y la ironía de F. Schlegel 105

Lucas Damián Scarfia: Becario Postdoctoral con tareas docentes en la 
Universidad de Valencia, España.

Líneas de investigación: Historia de la Filosofía Moderna y Filosofía 
Contemporánea. Respecto de lo primero, el estudio de la metafísica, la 
estética y la filosofía jurídico-política de Baruch Spinoza y de los idealistas 
y los románticos alemanes, así como el análisis de las derivas filosófico-
políticas del pensamiento de Johann Gottlieb Fichte, en la conformación 
del pensamiento político de izquierdas del siglo XIX —de raigambre 
tanto marxista como anarquista—. Respecto de lo segundo, el análisis del 
pensamiento filosófico de autores del siglo XX como Carl Schmitt, Walter 
Benjamin y Emil Cioran, en particular en sus aspectos jurídico-políticos.

Publicaciones recientes:
Artículos:
– (2023) «Fichte's Metaphysics in Esteban Echeverría and José 

Mármol. Continuities around Pilgrim Subjectivity». En: Fichte Studien. 
Supplementa, vol. 30., pp. 227-243. ISBN 978-90-04-53298-4.

– (2023) «Beatitudo em Espinosa e em Fichte. Implicações religiosas, 
morais e políticas da metafísica espinosana e fichteana». En: Cadernos 
Espinosanos, nº 48, pp. 259-297. ISSN 1413-6651.

Capítulos de libro:
– (2024) «Anhelo, ateísmo y democratismo en Johann Gottlieb 

Fichte. Fundamentación metafísica y derivas morales y políticas del 
Atheismusstreit». En: Materialismo, hedonismo y ateísmo: nuevas discusiones 
sobre la filosofía de la Ilustración, Santa Fe, Editorial de la Universidad 
Nacional del Litoral, pp. 179-192. ISBN 978–987–749–478-5.

– (2024) «Democracia como igualdad de clases. Fichte y Echeverría 
en torno a la pobreza y su abolición». En: Los Caminos Cruzados de la 
política. Spinoza, Fichte, Deleuze, Filosofía argentina, Buenos Aires, RAGIF 
Ediciones, pp. 245-261. ISBN 978-987-48998-4-2.

Correo: lucas.d.scarfia@uv.es




