La hermenéutica del kitsune:
una ontologia especular

G
| =0
CLARIDADES

REVISTA DE FILOSOFA

ISSN 1889-6855 * ISSN-E 19893787

Kitsunes Hermeneutics: a Specular Ontology

RESUMEN

Este trabajo se aventura en un
singular recorrido a través de
los principios ontolégicos de la
hermenéutica filos6fica, con el
propésito de establecer un didlogo
comparativo con procedimientos
extraidos del sintoismo. El texto se
centra especialmente en el modo
en que Heidegger se aproxima a la
concepcién del ser e intenta resolver
la superacién de la metafisica. Con
este objetivo se dedica una mirada
critica a la formulacién del Dasein y

Maria DEL CARMEN MOLINA BAREA

Universidad de Cérdoba (Espana)

Fecha de envio: 05/09/2022
Fecha de aceptacién: 18/01/2024

DOI: 10.24310/crf.17.1.2025.15321

se desmenuza el consiguiente proceso
de desfundamentacién del ser. Para
llevar esto a cabo se referencian
apropiados motivos sintofistas,
como el espejo sagrado y el kitsune
(el zorro mensajero que recuerda a
Hermes como dios benefactor de la
hermenéutica). Asimismo, se acude
a aspectos teéricos seleccionados de
Gadamer y Vattimo. En esta medida,
el presente estudio aborda un tema
poco frecuentado, y acomete un
ejercicio metodoldgico transversal
que propone una renovada visita a la

hermenéutica ontoldgica.

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025), pp. 135-186.
ISSN: 1889-6855 ISSN-e: 1989-3787 DL.: PM 1131-2009
Asociacién para la promocién de la Filosoffa y la Cultura en Mdlaga (FICUM)



136

PALABRAS CLAVES

Hermenéutica; ontologia; sintoismo.

ABSTRACT
The present paper ventures on
an amazing journey among the

ontological principles of philosophical
Hermeneutics, with the purpose of
establishing a comparative dialogue
with procedures taken from Shintoism.
Thus the text focuses particularly
on the way in which Heidegger
approaches the notion of being and
how he tries to overcome the problem
of metaphysics. With this aim, it will be
taken a critical eye on the formulation

MaRria DEL CARMEN MOLINA BAREA

of Dasein as well as carefully analyzed
the corresponding process of de-
substantiation of being. In order to do
so it will be mentioned appropriated
Shintoist motifs, such as the sacred
mirror and the kizsune (the messenger
fox that mimics Hermes in the role
of the Hermeneutics' god). Likewise,
selected theoretical aspects by Gadamer
and Vattimo will be considered. In
this sense, the paper addresses a rare
topic and methodologically develops
a transversal exercise which proposes
revisiting ontological Hermeneutics.

KEYWORDS

Hermeneutics; ontology; shintoism.

«Ocho millones son las divinidades del Shinto

que viajan por la tierra, secretas.
Esos modestos ndmenes nos tocan,
nos tocan y nos dejan»

—Shinto (Borges, 1989: 333).

INTRODUCCION

uele decirse que el sintoismo —del japonés, shinto (procedente a su
vez del chino shin tao, que significa camino de los dioses)—es la
creencia en los ocho millones de dioses, caracterizacién que subraya
su acusado pluralismo animista, el cual con igual devocién estima sagrados,
por poner solo unos ejemplos, una cascada, una roca de gran tamafio o
un drbol centenario. Esta religién —designacién que, en cualquier caso,
conviene someter a valoracién— servird en este trabajo como elemento
auspiciador para entablar un didlogo transversal con los procedimientos

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



La hermenéutica del kitsune: una ontologia especular 137

derivados de la hermenéutica, en un momento en que la disciplina atraviesa
la deconstruccién de pardmetros referenciales, y el desvelamiento del ser
enfrenta la disolucién de la idea de esencia. En este escenario, ;cémo
pensar una hermenéutica ontolédgica en los tiempos en que el sujeto se
encamina por la senda posmoderna? Con tal propdsito es necesario superar
la visién del circulo hermenéutico como herramienta para interpretar
textos juridicos, religiosos o literarios, e ir mds alld de Schleiermacher y
Dilthey para posicionarnos en la estela de Heidegger y Gadamer, quienes
hacen de la hermenéutica un terreno fértil para la cuestién ontolégica. En
concreto habremos de situarnos en los tltimos aportes de la hermenéutica
heideggeriana, y acudir al pensiero debole de Vattimo, que se interna ya
en la espesura posmoderna. Llegados a este punto, es ahi precisamente
donde propondremos convocar determinados principios extraidos del
sintoismo, ya que bien podrian inspirar el siguiente paso en la evolucién de
la hermenéutica y asi llevar a su mdximo cumplimiento las consecuencias
de la hermenéutica ontoldgica. El argumento, por tanto, es que en el
sintoismo se hallan aspectos afines a la hermenéutica del ser, capaces de
vehicular la comprensién del yo en la contemporaneidad, cuando toda
substancia se torna evasiva, polivoca y relativa.

De este modo el sintoismo se presenta como una cantera de recursos que
anima la continuacién de una etapa que tome el relevo de la hermenéutica
filoséfica. El sintoismo se presta, como veremos, a seguir desarrollando
la autointerpretacion en un trasfondo de verdad constructiva de la mano
de un yo en descomposicién. En esta linea, se abordardn sugerentes
metdforas de préstamos sintoistas para perfilar una hermenéutica en la
que el sujeto dialogue consigo mismo asumiendo el reto de plantear una
esencia evanescente. Conviene especificar en este contexto que quizd el
rasgo principal del sintoismo sea su falta de trascendencia. El camino
o via de los dioses (kami no michi) localiza lo sagrado en el plano de
inmanencia de la vida fictica, lo cual permite hablar pricticamente de
una metafisica inmanente'. Es en este régimen de existencia donde se
encuentran los dioses —imprecisa traduccién del japonés kami—, o sea,

1. «In its orientation toward the sacred, Shinto must be classified as an immanent rather
than a transcendent religion. Shinto finds the sacred in this very world —in nature.
Transcendent religious experience, which is the opposite of immanent religious experience,
posits a God who is radically different from the things of this world. Metaphorically,
immanent religion is the horizontal plane of religious experience» (Williams, 2005: 58).

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



138 Maria DEL CARMEN MoOLINA BAREA
la esencia. Estos no son entidades autosuficientes alejadas del mundo
de los humanos, mdis bien «el mundo estd habitado por kami porque el
mundo y los kami son tan interdependientes que son incompletos uno
sin el otro» (Kasulis, 2012: 37). He aqui la inmanencia ontolégica del
sintoismo. Dada su singularidad, durante mucho tiempo se consideré una
manifestacién nativa del archipiélago nipén, que reflejaba la sensibilidad
e idiosincrasia tipicamente japonesas. Sin embargo, gran parte de las
deidades sintoistas son fruto de la simbiosis con ritos importados, como
el taoismo (culto chino al dao, o Tao)?. Esto interroga la deformacién del
evento vivencial de los kami como un estereotipo identitario, fenémeno
examinado criticamente en afos recientes’. En este estado de cosas, el
sintoismo atesora estrategias potencialmente reutilizables en la tarea de
articular una hermenéutica de la subjetividad contempordnea. A su favor
figura el hecho de promover una owusia vacia y metamérfica en un grado
que supera y sistematiza las propuestas de la hermenéutica filoséfica, sin
por ello someterse a la dispersién que instila la posmodernidad. De ahi
que sirva para rastrear una nocién ausente de esencia en el panorama
subjetivante del individuo actual. La reflexién que hace Byung-Chul Han
sobre la tendencia del pensamiento oriental a la ausencia de substancia
reafirma esta conviccidn:

Es sabido que el pensamiento posmoderno se opone a la idea de
sustancia e identidad. Tanto la différance de Derrida como el rizoma
de Deleuze cuestionan radicalmente la unidad y el cierre sustancial, y
los sefialan como constructos imaginarios. Su negatividad se acerca,
por cierto, a la ausencia o al vacio. Pero les resulta ajena, como al

2. «In Japan, many of the deities that would become Shinto gods were imported from
China, Korea, and, indirectly, from India. There were deities believed to be indigenous
to Japan, but at a fairly early period most of them were assimilated to foreign gods
and systematically included in Buddhist discourse. In most Japanese deities, one finds
overlapping discursive fields both imported and local that work to identify some particular
site as simultaneously universal and local» (Storm, 2012: 100).

3. «Traditionally, there has been a tendency to stress the “uniquely Japanese” character
of Shinto, and little effort has been made to compare kami worship in Japan with the
indigenous religions and folk beliefs of other East-Asian countries. It is only recently that
researchers have focused on the similarities between kami cults and Taoism, and on the
profound influence of Chinese folk religion and Chinese theories of Yin and Yang and the
Five Phases of matter on Japanese kami cults» (Nobutaka, 2003: 6).

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



La hermenéutica del kitsune: una ontologia especular 139

pensamiento posmoderno en general, la idea de una rrmlidad
mundana, del peso del mundo, que constituye el pensamiento del
Lejano Oriente. El vacio o la ausencia tienen, en dltimo término, un
efecto recolector y congregante, mientras que de la différance o del
rizoma emana un efecto de dispersién intenso. Dispersan la identidad,
fuerzan la multiplicidad. El cuidado por la totalidad, por su armonia y
consonancia no es su cuidado. El pensamiento oriental sobre el vacio
deja atrds la deconstruccién para alcanzar una reconstruccién especial.
El pensamiento del Lejano Oriente estd consagrado a la inmanencia.
Incluso el dazo no es una entidad monumental, sobrenatural o
suprasensible que, como en la teologia negativa, solo puede ser
expresada en formas negativas, que huye de la inmanencia y favorece
la trascendencia. El dao se funde totalmente con la inmanencia
del mundo, con el «es-asi» de las cosas, con el aqui y ahora. En el
mundo oriental de las ideas no hay nada por fuera de la inmanencia
del mundo. Si el dao se sustrae a esta fijacién o denominacién no
es porque sea demasiado elevado, sino porque fluye, porque se mueve
como serpenteando. El dao denomina la permanente transformacién
de las cosas, el caricter procesual del mundo (Han, 2013: 30).

Asi pues, el pensamiento oriental, de cuya estirpe participa el sintoismo,
no solo se queda en los logros obtenidos por el enfoque deconstructivo, sino
que da un paso mds, recomponiendo lo que se mantenia disperso, ya que,
en efecto, el rizoma no organiza ningfm corpus unitario ni permite armar
esencia alguna. El ser, ampuloso protagonista del relato filoséfico desde
Gerecia, resulta dinamitado. En cambio, el sintoismo tiene la habilidad de
hacer de esta dispersién un sistema. El ser es ser disperso. Como se verd,
la clave estriba en una esencia no metafisica en virtud de la cual el ser es
potencia a condicién de ausencia, no solo de vacuidad. En esta medida el
sintoismo no solo lleva el vacio al corazén de la idea de substancia (a saber,
suprime todo fundamento en la base del ser), sino que elimina la propia
substancia; aparente contradiccién que resulta extrafa en la tradicién del
pensamiento occidental. El ser, que mediante las pricticas posmodernas
era simplemente destruido, en el pensamiento oriental primero se vacia
—desubstancializa— y después se hace desaparecer. El yo como ausencia
implica un vacio esencial. Por eso el pensamiento oriental favorece una
especial ontologia, seguramente la més propicia a tenor de las desmigadas

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



140 Maria DEL CARMEN MoOLINA BAREA
identidades contempordneas. Es la ontologia del Vacio, de la Nada, del No-
Ser, que demanda una hermenéutica del proceso y de la mutabilidad; una
hermenéutica del yo-en-camino trasmutada en hermenéutica del vacio y,
finalmente, de la ausencia. Pues bien, este logro no lo consiguié totalmente
la hermenéutica filos6fica. Sobre esto se analizard el caso de Heidegger,
a quien, pese a sus aproximaciones al pensamiento oriental, dificilmente
dejarfa de considerdrsele un filésofo de la esencia (Han, 2013: 16), pues
en su opinién tanto el ente como el ser y la potencia tienen fundamento
(Nihil est sine ratione)*. Solo al final, el segundo Heidegger sorprenderd
con el gesto de desubstancializar el ser, que queda como «ser-carente-
de-fundamento». En consecuencia, lo que se sugiere en estas pdginas es
que el sintoismo toma figuradamente el testigo de la desfundamentacién
heideggeriana, convirtiéndola ya por completo en un ser ausente. De esto
se encuentran precedentes, por ejemplo, en la Nada budista, definida como
ser vacio de ser, que como tal niega su propio ser. Este No-Ser es la Nada
oriental. Y ser No-Ser es ser ausencia.

Una hermenéutica de la ausencia se caracteriza por no aventurarse en
caminos de trascendencia, lo cual cumple también el camino de los kami.
Podria decirse que el sujeto del camino oriental echa a andar a partir
del rizoma y avanza sin limitarse a su inherente dispersién. Resultado
de ello, compone una esencia polivalente a través de un camino que «se
extiende en la planicie, cambia de recorrido constantemente, sin cesar
“bruscamente”, sin sumergirse “en lo hollado”, sin acercarse a lo “oculto”»
(Han, 2016: 13-14). De modo muy distinto discurren los caminos de bosque
heideggerianos, que no cesan de profundizar. La aportacién del sintoismo
es, al contrario, una senda carente de profundidad, que se transita sin
dejar huellas, pues la atraviesa un yo que se comprende como evanescente.
El rastro desaparece al caminar, asi evocando el verso machadiano. El
caminante oriental peregrina sin rumbo. «Se funde totalmente con el
camino, que a su vez no lleva a ningun lado. Solo en el ser surgen huellas.
[...] La huella indica un rumbo determinado. Y este sefiala un autor y
su intencién» (Han, 2013: 18). Por eso, el dios Hermes, patrén de la

4. «Aquello que cada vez es efectivamente real tiene un fundamento de su realidad
efectiva. Aquello que cada vez es posible tiene un fundamento de su posibilidad. Aquello
que cada vez es necesario tiene un fundamento de su necesidad. Nada es sin fundamento»

(Heidegger, 2003: 157).

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



La hermenéutica del kitsune: una ontologia especular 141

Hermenéutica, no deja huellas, sino que sobrevuela de un punto a otro. Su
habitat es el cruce de caminos. En esto consiste la esencia inmanente: ser el
camino que se recorre, en el cual no hay origen ni destino, solo el camino
y sus multiples intersecciones. Dirfase que este concepto de ser opera, en
definitiva, como un espejo (elemento clave del sintoismo): «Estd vacio y
ausente. Asi, permite que las cosas que se reflejan alli vengan y se vayan»
(Han, 2013: 25). El ser propio deviene un yo oscilante que se busca en
un reflejo esquivo, plagado de imdgenes especulares. Con el espejo surgird
una hermenéutica de ontologia débil, la cual, para evitar confusiones,
debemos localizar lejos de tentativas metodoldgicas como la hermenéutica
analdgica, la cual, procurando asimismo dar respuesta a las necesidades del
individuo de hoy, no pasa de ubicarse a caballo entre la modernidad y la
posmodernidad para paliar las lagunas de una y pulir los excesos de la otra
(Beuchot, 2016: 49). Este trabajo defiende que una hermenéutica basada
en dindmicas emparentadas con el estatuto ontoldgico que se desprende de
las practicas sintofistas facilitard una incursién mds precisa e inspiradora en
las férmulas de interpretacién del yo contemporaneo.

I. HEIDEGGER Y EL ESPEJO DE AMATERASU

«Toma este espejo como si se tratara de mi augusta alma y
venéralo como si me veneraras a mi misma»

(Kojiki, 2012: 109).

Si como decia Byung-Chul Han, Heidegger se mantiene como un pensador
de la esencia, serfa oportuno indagar en aquellos aspectos de su concepcién
del ser que muestran una doble lectura desde la inmanencia. De entrada,
si acudimos a la critica que dirige contra la metafisica tradicional —que
denuncia, como es sabido, por el olvido del ser— Heidegger califica el ser
como indeterminado en su carga significativa pero a la vez determinado
en su forma de aprehenderlo, casuistica que lo postula como un ser
contradictorio. Para el pensamiento oriental esto no seria un problema,
habida cuenta de que la oposicién de contrarios entronca con la base del
sintoismo y estd presente en el budismo, en los koan zen, en el yin y yang
del taoismo... En pocas palabras, la contradiccién heideggeriana del ser
radica en su indeterminada determinacion:

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



142 Magria DEL CARMEN MOLINA BAREA
Por tanto, la palabra «ser» es indeterminada en su significado y
sin embargo la comprendemos de manera determinada. El «ser» se
muestra como algo sumamente determinado en tanto totalmente
indeterminado. Segtin la légica comin, nos las tenemos que ver aqui
con una contradiccién manifiesta. Algo que se contradice, empero,
no puede ser. No existen los circulos cuadrados. Y, sin embargo,
existe esta contradiccién: el ser como lo determinado completamente

indeterminado (Heidegger, 2001: 77).

Esta circunstancia arroja una particular dualidad del ser, ya que solo
en tanto que indeterminado lo comprendemos como determinado y solo
en tanto que lo percibimos como determinado podemos comprender su
cardcter de indeterminado. En consecuencia, Heidegger desconfia de
que el ser sea una palabra vacia, pues pese a todo, nos referimos a algo
determinado. Es justamente a partir de sus determinaciones que deducimos
un ser comun a todas sus concreciones. La clave de esta contradiccién la
resume Heidegger de la siguiente manera:

Ese algo determinado estd tan determinado y es tan tnico en
su especie que incluso nos vemos obligados a decir: Este ser que es
comun a todos los entes, cualesquiera que sean y que asi se disemina
en lo mds corriente, es lo mds inconfundiblemente tinico que existe

(Heidegger, 2001: 77).

Esta declaracién tampoco debe inducirnos a pensar, como advierte el
propio Heidegger, que el ser constituye una entidad trascendente, unitaria y
permanente que se concretiza, a la manera del Espiritu Absoluto hegeliano,
en materializaciones diversas. Esta intrigante naturaleza bifaz que ostenta
el ser retroalimenta sus dos facetas, de suerte que no es posible distinguir
una de otra, el ser determinado del indeterminado. A pesar de semejante
radiografia del ser, que recuerda la trascendencia en la inmanencia de los
kami sintoistas, Heidegger se reafirma en que el ser no estd vacio, como si
ocurrird en el sintoismo, llevando a su resolucién el nudo gordiano que el
filésofo atin no se arriesga a cortar. La hipdtesis heideggeriana se respalda
en la formulacién del Dasein. Nétese que la dualidad del ser se explica por
encontrarse determinado a causa de la facticidad, ya que solo conocemos
el ser en su ser-abi, en su concrecién espacio-temporal y existencial. Sin
embargo, al mismo tiempo introduce Heidegger la naturaleza de un doble

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



La hermenéutica del kitsune: una ontologia especular 143

Dasein, que segin argumenta Modesto Berciano, se olvida con frecuencia
en beneficio del Dasein factico: «Dasein es anterior a toda concrecién, a
todo individuo y a toda humanidad concreta. No hay que empenarse en
reducir el Dasein a lo concreto» (Berciano, 1992: 435). La insistencia en
la facticidad podria dar la impresién errénea de que el Dasein se reduce a
la concretez de individuos y de situaciones histéricas, cuando en realidad
va més alld. «Dasein no puede confundirse con estas concreciones, aunque
sean estas en cada caso el lugar de la apertura» (Berciano, 1992: 441). En
suma, existe también un Dasein neutral, que es fuente originaria, pero no a
priori, sino existente solo en el Dasein fictico:

Dasein es la potencia del origen, la positividad originaria, una
especie de esencia antes (?) de toda concrecidn; origen y potencia de
donde puede surgir toda humanidad concreta féctica y toda diversidad
de géneros. «Este Dasein neutral no es nunca el que existe; Gnicamente
existe en cada caso el Dasein en su concrecién fictica. Pero el Dasein
neutral es la fuente originaria (Urquell) de la posibilidad interna, que
emana en todo existir y hace posible internamente la existencia». La
descripcion precedente del Dasein pone de relieve que este es antes
de toda concrecién y que sobrepasa toda concrecién [...]. Lo dicho
antes del Dasein como potencia de origen, fuente originaria, etc. no
deberia llevar tampoco a hacer de él una esencia en si y a priori, de
la cual se pueda tener una sabiduria. Esto solo tiene cabida en una
metafisica (Berciano, 1992: 442).

De esta forma intenta Heidegger sortear el territorio de la metafisica. No
obstante, dicha estrategia no termina de expandir todas sus consecuencias
dado que atn conserva el ser substanciado, esto es, esboza un tdndem
de trascendencia inmanente cuyo régimen ontolégico sigue cargado de
substancia. Por ende, no cabe confundirlo con el Vacio del pensamiento
oriental, a pesar de que engafosamente funcione como vacio. Heidegger
explica que no se trata de una gran esencia originaria que se ramifica
Onticamente, sino de la posibilidad interna de diversificacién de cada Dasein,
siendo la corporalidad de su materializacién un factor de organizacién. Los
conceptos de fuente originaria y potencia de origen son vistos, por lo tanto,
como equivalentes del Dasein individual. Hasta aqui, la trascendencia en
la inmanencia. Pero seguidamente, la teoria heideggeriana se vale de este

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



144 Maria DEL CARMEN MOLINA BAREA
mismo argumento de la posibilidad interna para justificar que el ser no estd
vacio, aunque si indeterminado, lo que le hace parecer vacio sin estarlo:
«Comprendemos la palabra “ser” y con ella todas sus modificaciones, aunque
parece como si esta comprension permaneciera indeterminada [...] tiene
una significacién evanescente, casi es como una palabra vacia» (Heidegger,
2001: 81). En el sintoismo se descubre una expresién de esta ocurrencia,
aunque ya plenamente lograda, habiendo evacuado la substancia del ser, que
desemboca en una ausencia. Esto se aprecia especialmente en la funcién del
espejo sagrado, conceptualizado como vacio y ausente, e indeterminado pero
determinable. El espejo tiene su origen en la principal deidad del sintoismo,
Amaterasu, diosa del sol y gobernadora del cielo. Segtin el relato mitolégico
recogido en las fuentes del Kojiki y Nibongi, el espejo era una de las ofrendas
con la que los dioses agasajaron a Amaterasu para obligarla a salir de la
cueva en la que se habia encerrado, sumiendo al mundo en una completa
oscuridad. Del drbol sagrado sakaki colgaron el espejo y joyas relucientes, y
la diosa Ame no Uzume bail6 una obscena danza de posesién divina (origen
del kagura) que hizo estallar en carcajadas al resto de deidades. Entonces la
curiosidad hizo que Amaterasu abriese la puerta de la cueva. Asi pues, al
visitar un santuario sintoista no hallaremos ninguna estatua a la que rezar,
solo un pequeno espejo circular colocado sobre el altar. Con esto se alcanza
el consiguiente efecto de que el fiel, al orar ante el kami, no ve a otro que
a si mismo [Fig. 1]. El rostro del dios es, sorprendentemente, el del propio
sujeto, con lo cual se podria afirmar, casi en una sentencia sacrilega, que
el individuo deviene kami. El sintoismo parece una fe herética, al igualar
ambos planos, el trascendente y el inmanente.

Fig. 1. Sacerdote sintoista arrodillado ante el espejo en el santuario de Dazaifu Tenmangu.

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



La hermenéutica del kitsune: una ontologia especular 145

Semejante unién de trascendencia e inmanencia la efectuaba
también Heidegger, pero entre su propuesta y la del sintoismo se dan
todavia importantes diferencias. Como se ha dicho, en el pensamiento
heideggeriano el ser se muestra como si estuviera vacio, mientras que en
el sintoismo eszd inevitablemente vacio. Pues un espejo —aqui traslacién
de la esencia que supone la divinidad—, estd vacio a todos los efectos. Su
vacuidad se ve en la ausencia de imagen, que produce en potencia, pero
no como posibilidad interna (dado que estd vacio) ni mucho menos por
causa de alguna substancia superior, sino en funcién de cada individuo
con el que entabla contacto, generando un evento igualmente vacio en
su potencialidad. Dicho brevemente, un espejo vacio, mds la potencia
también vaciada de quien se mira en el espejo, suman un ser-ahi vacio
que da como resultado un ser ausente. Toda potencia vacia de ser es
No-Ser, o lo que es lo mismo, un ser ausente. Esta ecuacién, contraria al
«Nihil est sine ratione» heideggeriano, obtiene el ser como ausencia. Asi,
el espejo refleja imdgenes que determinan la esencia en innumerables
situaciones fdcticas, las cuales constituyen un Dasein internamente vacio.
Dicho esto, no se piense que el espejo replica una fuente u origen, esto
es, la imagen esencial y verdadera de quien tiene delante; al contrario,
la imagen que da el espejo se presenta borrosa e incierta. Oscila como
el reflejo ondulante en la superficie del agua. El espejo no regala una
imagen clara sino difusa, con lo cual el sujeto no se re-conoce, sino
que se comprende en una nueva faceta que le invita a reinterpretarse.
En esta medida la imagen especular, siempre en proceso, cambiante y
adaptable, perfila maltiples caminos por recorrer. El espejo es superficie
y por tanto no permite profundizar en pos de supuestas esencias. Plano
inmanente por excelencia, el espejo persigue la esencia en la superficie,
esencia constructiva y no meramente desvelable -como hubiera defendido
Heidegger- puesto que no permanece oculta en el interior del espejo,
el cual, ya lo sabemos, se encuentra vacio de ser. Por ende, el Dasein
neutral, o potencia de origen, se torna esencia no-originaria, de modo
que sus determinaciones hacen que dicha esencia sea realmente esencia.
El espejo articula, por fin, un ser awusente que, vaciado de substancia,
puede ser todas las imdgenes sin contenerlas. La posibilidad interna de
cada Dasein debe entederse, pues, como vacia. En esto se distingue del
dispositivo trascendente-inmanente de Heidegger: en que las imdgenes

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



146 Maria DEL CARMEN MOLINA BAREA
potenciales que aparecen en el espejo en la facticidad del Dasein proceden
no solo de un vacio —de una esencia desfundamentada— sino atin mis,
de una ausencia.

En resumen, se detecta un proceso a la inversa: Heidegger llama a
proceder como si el ser estuviera vacio, porque para él, al menos por ahora,
estd lleno —es decir, cargado de ser— aunque indeterminado; mientras
que Amaterasu reclama el ser como si estuviera lleno, porque para ella, de
hecho, estd vacio. Sucedié que tiempo después del episodio de la cueva,
Amaterasu se presentd ante sus descendientes mortales llevando consigo
el espejo ofrendado y les legd el mandato de venerarlo como si fuera ella
misma. Sabedora, pues, de que el espejo estd vacio, insta a rendirle tributo
como si contuviese substancia. Solo puntualmente, cuando la esencia de
la diosa se hace presente en el espejo, se puede decir que este albergue ser
alguno; a saber, solo cuando la diosa, que estaba ausente, sale de la cueva
y vuelve al mundo. En la creencia sintoista el espejo funciona asi como
el cuerpo espiritual (goshintai) del kami. «As Amaterasu’s earthly body,
the mirror contains her essence; when Amaterasu’s essence animates the
mirror, the object is literally her body, in the same way that the skin and
bones which “contain” your essence are your body» (Dumpert, 1998: 27).
Y lo mismo sucede con cualquier persona que se refleje en el espejo. Con
cada fiel que se pone delante tiene lugar un Dasein que, por contener el
ser solo en ese momento existencial, lo vacia mientras le da forma. Asi, las
corporizaciones que lo determinan se concretan en sucesivas imdgenes que
aparecen en la superficie especular, donde la dialéctica original-reflejo se
disuelve, dado que ¢/ origen son sus determinaciones. Ocurre asi también en
la liturgia de la reconsagracién (kanjo), por la cual el kami permanece en
su santuario mientras una porcién de su espiritu se divide para efectuar su
traslado a otra localizacién con el fin de fundar un nuevo templo (Smyers,
1999: 156). Un caso notorio que ha sido dividido infinitas veces es el
de Inari, deidad sintoista de la que luego nos ocuparemos. Por ahora, es
de advertir que la divisién resulta tan auténtica como el kami del cual se
escinde. Esto pone en cuestién el estatuto esencial de la fuente originaria
como referencia del ser, puesto que su doble, su reflejo, es incluso mds
originario que el origen mismo.

Con la celebracién del kanjo se acostumbraba a renovar los kami por
lo menos una vez al afio. Esto recuerda a la renovacién cada veinte anos

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



La hermenéutica del kitsune: una ontologia especular 147

del santuario de Ise, el enclave mds importante del sintoismo, consagrado
a Amaterasu, donde se dice que se custodia su espejo sagrado junto con
las otras dos insignias del Tesoro Imperial: la joya y la espada. «Ise es una
construccién y un vacio, el kodenchi. Cada veinte anos el vacio se activa con
un nuevo templo mientras se desmonta el anterior y su recinto se queda
entonces vacio. El rito de construir nos muestra la vida que fluye, cémo la
forma es lo permanente y no la materia» (Blanco y Espuelos, 2014: 164).
Con este intrigante rito topamos de nuevo con un original y sus reflejos
mediante un hdbito que testimonia el ser como vacio y devenir. Tal como
subraya el cuento de L4szl6 Krasznahorkai, este fenémeno no se circunscribe
a destruir un santuario original del cual se construye una copia exacta cada
dos décadas; lo que se construye en realidad cada vez es un original en sf°.
Esto se comprende si se tiene en cuenta la inexistencia del original que ya
identificamos como caracteristica del pensamiento oriental. No es casual
que Byung Chul-Han recurra al ejemplo del santuario de Ise (Han, 2016:
63) para exponer que en el arte oriental no existe la idea de original, lo cual
conlleva no pocas confusiones acerca del estatuto ontoldgico asignado a
copias, falsificaciones o reproducciones. Por este motivo una copia se estima
original por si misma, no remite a una identidad de la cual deriva. Desde
esta perspectiva, un original ausente hace que la copia devenga original.
Por extensién, no hay una huella original del ser, molde primigenio de
donde se extraen las copias. No en vano, ya se avisé que el camino oriental
no deja huellas:

En chino cldsico, el original se denomina zhenji. Literalmente
significa «huella verdadera». Se trata de una huella singular, puesto
que no tiene lugar en una trayectoria teleoldgica. Y en su interior
no estd habitada por ninguna promesa. Tampoco estd relacionada
con nada enigmdtico ni kerigmdtico. Ademds, no se condensa hasta
adoptar una presencia univoca y uniforme. Mds bien deconstruye

5. «[...] cada veinte afios los edificios se levantan de nuevo en solares vacios de idénticas
dimensiones y contiguos a los edificios existentes, y estos se derriban, pero no se trata de
construir simplemente copias de los anteriores, sefialaban las instrucciones de Temmu,
sino de construir otra vez exactamente los mismos edificios, todo, cada viga, cada pared,
cada pilar, cada consola, cada cubierta, de verdad exactamente igual, puesto en el mismo
momento y en el mismo sitio, para renovarlo, para mantenerlo en la lozanfa del nacimiento

[...]» (Krasznahorkai, 2015: 383).

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



148 Maria DEL CARMEN MOLINA BAREA
toda idea de un original que encarna una presencia y una identidad
invariables e inconfundibles que descansan en si mismas. El proceso
y la diferencia le confieren una fuerza centrifuga deconstructiva. [...]
Su diferencia respecto de si misma no le permite alcanzar el reposo
que le podria proporcionar una forma definitiva. En este sentido,
siempre se aparta de si misma. [...] La huella se borra a favor de un
proceso que no admite una fijacién esencialista. El Lejano Oriente
no conoce ninguna dimensién predeconstructiva como la del
original, el origen o la identidad. En realidad, el pensamiento del
Lejano Oriente comienza con la deconstruccién (Han, 2016: 20-21).

Siguiendo el mandato de Amaterasu, hallaremos nuestro propio ser al
mirarnos en el espejo como si fuésemos otro, en ese ser-ahi en el que somos
dioses (devenir kami), copias verdaderas de nosotros mismos que huyen del
original. Nos reflejamos, pues, en el espejo como ente que aparece y que es
en ese modo concreto de darsé®. La facticidad del espejo favorece que cada
vez que nos miramos en él —en el espejo del ser— surja un ser transitivo,
un ser que es ser-ahi (ser ausente) en cada ocasién fictica (vacia de ser). «El
cémo del ser despeja y delimita, concretdndolo, el “aqui” posible en cada
ocasion. Ser-transitivo: jes el vivir ficticol» (Heidegger, 2000: 25). Cada vez
que acudimos frente al espejo sagrado acontece el advenimiento de un ser
vacio que toma forma como ausencia. Sucede algo parecido cuando -sirva la
analogfa- nos situamos delante de una obra de arte: nos miramos en ella como
en una superficie reflectante. Aqui la hermenéutica de Gadamer sostiene
que el espectador de una obra lo es también de si mismo, al participar en un
juego medial-interpretativo por el cual experimenta una #ansformacion en
una construccion. En esta vivencia no queda del todo claro quién es el sujeto
y cudl el objeto, en tanto que obra y ptblico se retroalimentan mutuamente,
transformando y construyendo sus respectivas identidades. «El concepto de
juego se ha introducido precisamente para mostrar que, en un juego, todos
son co-jugadores. Y lo mismo debe valer para el juego del arte, a saber, que
no hay ninguna separacién de principio entre la propia confirmacién de la

6. «El ente es el qué, lo que aparece, la cosa con todas sus caracteristicas, su ser es el cardcter
que esa cosa tiene ez cuanto aparece en un modo determinado de darse o, para usar el término
predilecto de Heidegger, de hacer frente (begegnen). El ser de un ente responde siempre a la
estructura que este tiene por su especifico modo de hacer frente, de presentarse. “Ser” hace
asf referencia a una modalidad, pero a una modalidad en el darse» (Rodriguez, 2006: 53).

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



La hermenéutica del kitsune: una ontologia especular 149

obra de arte y el que la experimenta» (Gadamer, 1991: 76-77). Es mds, en
la hermenéutica de la facticidad dice Heidegger que «lo primero que hay que
evitar es el esquema de que hay sujetos y objetos, conciencia y ser; de que el ser
es objeto del conocimiento» (Heidegger, 2000: 105). Lejos de esto, el ser es el
residuo de un proceso especular, y el espejo, un plano de autointerpretacion,
o sea, de interpretacion reflexiva en la facticidad proyectante’.

Tal cosa no deberia extranarnos si, como declara Borges: «El arte debe ser
como ese espejo / que nos revela nuestra propia cara» (Borges, 1984: 843).
Podrfamos pensar en obras como Art & Language. Untitled Painting (1965)
de Michael Baldwin, que consiste en un espejo sobre lienzo [Fig. 2], en Mirror
Paintings (2012) de Michelangelo Pistoletto, o en piezas como 7he artist is
present (2010) realizada por Marina Abramovic en el MoMA de Nueva York,
que planteaba dindmicas especulares entre la artista y el visitante anénimo
que decidia sentarse frente a ella y mantener un silencioso didlogo de miradas.
También aqui tiene lugar un proceso de transformacién en una construccién.
La propia Abramovic explicaba que en esta performance la presencia de la
artista quedaba en un segundo plano y se diluia en la presencia del otro. Ella
misma reconocia cumplir el rol de un espejo en el que cualquiera pudiera
mirarse. Por conservar la terminologia gadameriana, el espejo serfa el lugar
de fusion de horizontes. De esta forma, el circulo hermenéutico se convertiria
en un espejo sintoista.

Fig. 2. Michael Baldwin: Art ¢ Language, Untitled Painting (1965), Tate Modern.

7. «Ser-ahi es un proyecto arrojado, arrojado una y otra vez. En otras palabras, el
fundamento, el principio, el proyecto inicial de nuestras reflexiones no puede ser sino la
fundamentacién hermenéutica» (Vattimo, 2000: 19).

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



150 Maria DEL CARMEN MOLINA BAREA
Con todo, el de Amaterasu no es un espejo narcisista. No proclama
el «condcete a ti mismo» de la mayéutica socrdtica, sino mds bien un
«conocéte a ti mismo a través de mi reflejo». Asi dirfa la diosa sobre cémo
orar ante el espejo: «venéralo -venérate- como si fuera yo, porque td eres yo
y yo soy ti». Bien le serviria el verso del suff Farid al Din Attar: ;Qué es la
esencia? Convertirse en el propio espejo, y verse a si mismo sin si mismo»
(Crespo, 2008: 171). Por eso aqui no ha lugar a un Narciso que se busca a
si mismo en el reflejo. Es cierto que al principio el Narciso de la mitologia
griega no se reconocia en su imagen y por eso se amé como otro, pero
llegd a conocerse, y fue este terrible descubrimiento lo que le hizo perecer;
compleja diatriba del autorreconomiento que abordan también cuentos
japoneses como E/ espejo de Matsuyama 'y Reflejos, recogidos por Lafcadio
Hearn (2004a). El autoconocimiento de lo mismo ahoga toda aventura
hermenéutica®. La clave para esclarecer esta dificultad la aporta Barthes:

En Occidente, el espejo es un objeto esencialmente narcisista: el
hombre solo piensa en el espejo para mirarse en él; pero en Oriente,
segun parece, el espejo estd vacio; es simbolo incluso del Vacio de
simbolos (E/ espiritu del hombre perfecto, dice un maestro del Tao,
es como un espejo. No coge nada pero tampoco rechaza nada. Recibe,

pero no conserva): el espejo solo capta otros espejos, y esta reflexiéon
infinita es el vacio mismo [...] (Barthes, 1991: 105-108).

Llegados a este punto, parece que Gadamer secundase el andlisis del
espejo desde una dptica hermenéutica. Distingue el filésofo entre copia
e imagen, y argumenta que la primera se anula en sus determinaciones a
favor del origen al cual remite, mientras que la segunda es el ente mismo,
dado que no se refiere a ningln referente. «La imagen no se agota en su
funcién de remitir a otra cosa, sino que participa de algiin modo en el ser
propio de lo que representa» (Gadamer, 1999: 204). En este contexto,
podria haberse creido que un espejo constituiria el mejor ejemplo de copia,

8. «Si bien es cierto que Narciso se enamoré de si mismo, en principio ignoraba que
era él mismo de quien se habfa enamorado. De lo primero que se enamoré fue de su
propia imagen, tal como se la devolvia la pulida superficie de un manantial cristalino
—un espejo natural— [...]. Y en efecto, tal como Tiresias profetizara, Narciso murié de
autoconocimiento, toda una leccién prictica de suicidio epistemolégico, a tener muy en
cuenta por quienes estdn convencidos de que el celebrado imperativo cognitivo socrdtico
“condcete a ti mismo” puede ser cumplido con impunidad» (Danto, 2002: 32).

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



La hermenéutica del kitsune: una ontologia especular 151

por reflejar una hipotética imagen original; sin embargo Gadamer defiende
que es propiamente una imagen: el espejo se halla vacio, conforma un ser
ausente que solo estd ahi para quien lo mira en ese instante’. Por estas
mismas razones el espejo del sintoismo estd vacio, por el hecho de ser
también imagen y no copia. De modo que no hay copia de un original,
sino copia como original. Dicho de otra forma, no hay imagen original
salvo en el reflejo. «La imagen adquiere entonces una autonomia que se
extiende sobre el original. Pues en sentido estricto este solo se convierte
en originario en virtud de la imagen, esto es, lo representado solo adquiere
imagen desde su imagen» (Gadamer, 1999: 191). Ya se dijo que tan solo
las determinaciones hacen que la esencia sea esencia. Una esencia que dura
mientras dura el reflejo. Asi es como funciona la hermenéutica ontolégica
que acaece en el espejo de Amaterasu.

II. HERMES Y LOS KITSUNE: INTERPRETAR EN LA FRONTERA

«Foxes not only live on the boundaries, they cross them.
And by crossing, they challenge them»
(Smyers, 1999: 189).

Un motivo recurrente a la hora de explicar el origen de la hermenéutica,
que menciona también el propio Heidegger, es emparentar el término con
Hermes, el mensajero de los dioses del pantedn clésico. A partir de este
mitico antecedente, Heidegger hace un breve recorrido histérico en el que
no podian faltar Schleiermacher y Dilthey, y a continuacién introduce una
distincién fundamental con la hermenéutica venidera, que llamard de la

9. «Lo esencial de la copia es que no tenga otra finalidad que parecerse a la imagen original. El
baremo de su adecuacin es que en ella se reconozca esta. Esto significa que su determinacién
es la cancelacién de su propio ser para si al servicio de la total mediacién de lo copiado.
La copia ideal serfa en este sentido la imagen de un espejo, pues esta posee realmente un
evanescente; solo estd ah{ para el que mira al espejo, y mds alld de su mera apariencia no es
nada en absoluto. Sin embargo la realidad es que esta imagen no es ningtin cuadro o copia,
pues no tiene ningun ser para sf; el espejo devuelve la imagen, esto es, hace visible lo que
refleja para alguien solo mientras se mira al espejo y mientras se ve en ¢l la propia imagen o
cualquier otra cosa. No es casual que en este caso hablemos justamente de imagen y no de
copia o reproduccién. En la imagen reflejada es el ente mismo el que aparece en la imagen,
de manera que se tiene a si mismo en su imagen. En cambio la copia solo pretende ser
observada por referencia a aquello a lo que se refiere» (Gadamer, 1999: 186-187).

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



152 Maria DEL CARMEN MOLINA BAREA
facticidad, ya que no puede entenderse una sin la otra. La relacién entre
hermenéutica y facticidad no es —insiste Heidegger— como la que se da
entre la aprehensién de un objeto y el objeto aprehendido. En sus palabras:
«La interpretacién es algo cuyo ser es el del propio vivir fictico» (Heidegger,
2000: 34). Asi, lo que Hermes comunica es la autocomprensién del ser que
se da en la vida fictica, si bien ya se ha especificado la advertencia de no
incurrir solamente en la concretez del Dasein, sino que urge contemplar
cémo interactiia con el ser neutral de forma que este se determine en
base a un potencial vacio. Aqui se ubica la contradiccién del ser llevada
a sus mdximas consecuencias en el pensamiento oriental, que encaja con
dificultad en la historia de la metafisica occidental. En cambio, resulta
llamativo que los kami sintoistas compartan aspectos reveladores con la
deidad griega patrocinadora de la hermenéutica, como por ejemplo su
ambigiiedad y constante difusién. Hermes es, de hecho, un dios de variado
culto: protector de pastores, viajeros y comerciantes, hace gala de su astucia
con traviesos trucos y engafos, cualidad por la que lo veneraban también
los ladrones, timadores y salteadores de caminos. El inquieto Hermes es,
precisamente, el dios de las encrucijadas, némada incansable que recorre
los senderos y cruza todas las fronteras. Como resultado, el ser que Hermes
comunica ha de ser necesariamente 14bil, fugitivo, mudable, en definitiva,
sometido a interpretacion:

Hermes, el mensajero de los dioses, ejercia una actividad de tipo
préctico, llevando y trayendo anuncios, amonestaciones, profecias.
En sus origenes miticos, como mds tarde en el resto de su historia, la
hermenéutica, en cuanto ejercicio transformativo y comunicativo, se
contrapone a la teorfa como contemplacién de las esencias eternas,
no alterables por parte del observador. Es, ante todo, a esta dimensién
prictica a la que la hermenéutica debe su tradicional prestigio:
hermeneutike techne, ars interpretationis, Kunst der Interpretation:
arte de la interpretacién como transformacién, y no teorfa como
contemplacién (Ferraris, 2005: 11).

En la disciplina hermenéutica no existe una esencia conclusa y
permanente, como si fuera un origen inmutable cuyo velo se levanta
y simplemente se contempla. Véase que el espejo sintoista no induce a la
contemplacion, sino a la fluidez y produccién de esencias. Los propios kami

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



La hermenéutica del kitsune: una ontologia especular 153

se muestran fluidos y proclives a la ambigiiedad. Existen a medio camino
entre el mundo celestial y el terrenal, con igual participacién en uno y en
otro, porque, de hecho, gracias a moverse entre ambos, hacen que sean uno
solo'. Ya se explic que en el sintoismo los dioses estin completamente
integrados en el mundo, fuera de cuya inmanencia nada existe de manera
auténoma. Asi, al igual que Hermes, trasladindose constantemente entre
el Olimpo vy la tierra, los kami enlazan trascendencia e inmanencia como
si tendieran una de las cuerdas trenzadas (shimenawa) que marcan en el
sintoismo el lugar que habita lo sagrado. Una muestra representativa de
esta actividad de los £ami la vemos en Inari, divinidad de los comerciantes,
del arroz, de los cultivos y la fertilidad. Su ambigiiedad se detecta incluso
en su androginia, ya que a veces se le caracteriza como un anciano y otras
como una mujer joven, identificada con la diosa de los cereales. Pareciera asi
emparentar con Hermafrodito, hijo de nuestro dios mensajero. Ademds, la
relatividad propia de Inari destaca por la ya citada prictica de reconsagracion,
que diversificé su culto en numerosas advocaciones locales. «Thus the
individualization of the kami paradoxically widened Inari’s appeal, for
all the new functions were taken to be specialties of the original deity»
(Smyers, 1999: 159). Es mds, se produce incluso cierta fusién identitaria
entre las figuras de Inari y Amaterasu. Sus cultos se solapan en el atributo del
arroz, que a veces comparten. Asi por ejemplo, las narraciones mitolégicas
recogen que Amaterasu cultivé con esmero unos arrozales que su hermano
Susa no Wo destruyé con sus juegos perversos. Existen también versiones
seguin las cuales, cuando la diosa confié a sus herederos el espejo junto a la
joya y la espada, simbolos del poder imperial, les entregé asimismo unas
espigas de arroz. El sol es naturalmente el benefactor de los cultivos y por
eso la ceremonia en honor de la agricultura (kinensai) estaba originalmente
adjudicada a Amaterasu (Breen y Teeuwen, 2010: 33).

La estrecha relacién de la diosa del sol con el arroz ilustra el proceso
ciclico de la naturaleza que se repite cada afio: tras la estacidon invernal el
sol reaparece —Amaterasu sale de la cueva— y gracias a su luz hace brotar
de nuevo los campos de arroz (Naumann, 1999: 85). No por casualidad,
en esta moraleja se ha visto un claro paralelismo con el mito de Deméter.

10. «Call it animism, polytheism, or any number of handy categorizations, the Kami
remain intimately connected to “this” world but are, at essence, decidedly “other” [...]»

(Nelson, 1996: 33).

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



154 MaRriA DEL CARMEN MOLINA BAREA
Precisamente, la inmanencia definitoria de los kami les hermana con el
politeismo griego: «In Shinto, life is full of the presence of the spirit of the
Kami, but this closeness is not linked to omnipotent deities. When you
look at Greek mythology, you see this idea in the power of the spirits of
animals [...]» (Nelson, 1996: 188). En efecto, los kami, como los dioses
cldsicos, no son entes omnipotentes y trascendentes, al contrario, estdn
intimamente ligados a la vida fdctica de los humanos, con los cuales se
comunican e interactdan. Y lo que es mds, si hemos de buscar evidencia
de esta esencia inmanente resulta recomendable, en efecto, acudir a los
animales. Animales celestiales, a medio camino entre los dioses y las
personas, son mediadores de ambos mundos. En este contexto destaca el
célebre zorro mensajero de Inari. Los kitsune —zorro en japonés— pueden
ser de muchas clases, entre otros: shakko es el zorro rojo que trae buena
fortuna, toka es el zorro que lleva espigas de arroz, byakko o myobu es el
zorro blanco consagrado a Inari, y kyubi no kitsune es el zorro blanco de
nueve colas que simboliza la longevidad y la sabiduria. Los zorros corren
veloces por los campos de arroz y cruzan las lindes, desde la llanura a la
montana, sede celestial de los dioses. Viajan llevando el aviso del rebrote
del arroz. El kitsune cumple asi funciones parecidas a las de Hermes,
heraldo que traslada mensajes desde la cima del Olimpo a los mortales. Y
como Hermes, las historias tradicionales japonesas sittian a los zorros en
los cruces de caminos, donde gastan bromas pesadas a los viajeros. «Inari
himself is also a road-deity, therefore his shrines can be found all along the
field-roads» (Casal, 1959: 49).

Otras cualidades coincidentes entre Hermes y los kitsune son su cardcter
enganoso y astuto y la tarea de conductor de almas (psicopompos) entre
el mundo de los vivos y de los muertos. Ciertamente, como alguna vez
se ha intuido (Smyers, 1999: 212), los zorros tienen mucho en comin
con Hermes''. Ademds, estos animales son responsables de posesiones que
debian someterse a exorcismo. El espiritu del zorro se introducia por lo
general en el cuerpo de mujeres jévenes a través del fino espacio entre
las unas de los dedos y la carne (he aqui otro cruce liminal), provocando
comportamientos alienados, alucinaciones y episodios melancélicos. La

11. Asi lo ha notado Carlos Garcia Gual: «Por su astucia y su inteligencia la zorra es, en
el mundo de las bestias parlantes, un modelo como lo es Hermes, el dios marrullero, o
Ulises, el muy sabio y artero, en el mundo divino y humano» (Garcia Gual, 1995: 114).

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



La hermenéutica del kitsune: una ontologia especular 155

posesién del zorro (kitsune tsuki) concedia también interesantes dones, como
la capacidad de comprender otras lenguas y entender las conversaciones de
las plantas, los drboles y los animales (Takahashi, 2009: 210). Como puede
deducirse, lo que el kitsune regala es el don de la interpretacion. Se nos
antoja casi un zorro hermeneuta. En esta linea, las victimas de la posesién
eran agraciadas con la habilidad de profecia y adivinacién. Ejercian a veces
como médiums, emulando a las sacerdotisas sintoistas (7:k0) que bailaban
las danzas de posesién (kagura) y entraban en un trance durante el cual
los kami hablaban a través de ellas; algo similar a la pitonisa délfica. Este
tipo de fenémeno se medicalizd posteriormente como casos de histeria
o enfermedad mental, pero desde antiguo estuvieron presentes en el
imaginario popular, confundiéndose en ocasiones con la enfermedad de
los espectros (rikombyo). Esta aquejaba a féminas que languidecian de
mal de amores y creaban una réplica fantasmal, obteniendo dos cuerpos
iguales, de modo que no podia diferenciarse a simple vista el original de
la aparicién. Resulta de esto un doble especular. «Si, cuando estd sentada
en su tocador, / ella ve reflejarse / dos rostros en el espejo, / serd por una
aparicién en el espejo mismo, / afectado por el mal de los fantasmas...»
(Hearn, 2004b: 68). Nuevamente aparece en el espejo una copia que es
original por si misma.

Asi ocurrfa también en el cuento del joven sacerdote sintoista
Matsumura, que ve aparecer en la superficie de un pozo el rostro de una
bella mujer que le sonrie. Decidido a dar con la clave del misterio, hall6 en
el fondo un espejo que supuso el preciado objeto de su duefa fantasmal,
«pues los espejos son elementos fantisticos que tienen alma propia, y el
alma de un espejo jes el alma de una mujer!...» (Hearn, 2004b: 121). Asi
pues, no es que el espejo replique el rostro de la mujer, sino que ella es la
imagen del espejo. No por casualidad, los kitsune se caracterizan asimismo
por la capacidad para provocar ilusiones. Pero sobre todo, uno de sus
mds reconocidos poderes es el de la metamorfosis (bakeru), que también
caracteriza al juguetén Hermes. El zorro adopta con frecuencia la forma
de mujeres hermosas para enganar a los hombres con los que se cruza por
el camino, pero casi siempre lo hace como gesto de agradecimiento a un
joven samurdi o peregrino que le brindé ayuda en un momento de apuro.
Se casa entonces con él, viven una vida feliz y tienen hijos, sin que el marido
sospeche que su esposa es un kitsune metamorfoseado. Abundan los relatos

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



156 MaRriA DEL CARMEN MOLINA BAREA
de estas doncellas-zorro, como la trdgica historia de Tamamo no Mae, o
la leyenda de Kuzunoha, conservada en obras de kabuki y bunraku, quien
fue una kitsune que se casé con Abe no Yasuna en gratitud por haberla
salvado, y se convirtié en la madre de Abe no Seimei, concediendo a su
hijo los dones que hicieron de ¢l el mds poderoso hechicero onmyoji de la
historia de Japén [Fig. 3]. Cuando el nifio tenia cinco afios, fue testigo de
algo sorprendente:

Algunos dicen que fue cuando se mir6 en un espejo, otros dicen
que mientras dormia... pero su madre accidentalmente dejé que su
verdadera forma apareciera por un breve segundo: jera una kizsune
de pelaje blanco! Con su secreto al descubierto, Kuzunoha no tuvo
mids remedio que dejar a su amada familia. Con un pincel en la boca,
escribié un tanka de despedida en la puerta corrediza y desaparecié:
«Si me amas, ven a visitarme / al bosque de Shinoda en Izumi. / Tu
resentida hoja de kudzu» (Meyer, 2018: 182).

Fig. 3. Utagawa Ichiyusai Kuniyoshi: Kuzunoha, del libro Azuma nishiki-e (1860s).

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



La hermenéutica del kitsune: una ontologia especular 157

Los cuentos de kitsune metamérficos suelen terminar segiin este patrén
narrativo: en un descuido, la sombra de la mujer, o mds comdnmente
su reflejo, revela la imagen de un zorro y entonces ha de abandonar a su
familia y volver al bosque. No quiere decir esto que la auténtica esencia
fuera la del animal y esta quedase al decubierto como cuando se desvela
un engano. Esto serfa incurrir en una fécil malinterpretacién de la historia.
Téngase en cuenta que una metamorfosis no es un disfraz. Este presupone
una esencia auténtica escondida tras el disfraz. Asi pues, no consiste en
ocultar la identidad verdadera con una mdscara ficticia, sino hacer de la
mdscara la identidad. El kizsune, transformable por definicién, habita este
término medio. Su apariencia es su identidad. Sabe construir su esencia en
una superficie vacia, donde encarna un ser ausente que se formaliza como
mujer o como zorro dependiendo de la determinacién. El kitsune, al igual
que el espejo, no contiene identidades potenciales, sino que es potencia, y
en esa medida solo puede entenderse como vacio y como identidad que se
ausenta. Por lo tanto, la ensefianza del cuento es, mds bien, que el kitsune
vive entre dos mundos sin pertenecer a ninguno; va y viene y su identidad
es segun la facticidad, esto es, si estd con su familia humana o si regresa al
medio silvestre. Con lo cual, el zorro ilustra el perfecto cruce de caminos:
ni humano ni animal, ni doméstico ni salvaje, fantasmal por momentos,
viaja entre el reino de vivos y muertos. Lo encontramos, pues, al margen
de cualquier identidad cerrada. Tal cosa no comporta motivo de sorpresa,
pues un kitsune se considera un tipo de yokai, como asi se designan los
demonios, monstruos, fantasmas y demds criaturas fantésticas del folclore
japonés. Los yokai se definen por su tendencia a la transformabilidad y
por ocupar la frontera entre dioses y humanos, lo cual encaja con la tarea
del zorro'*. En los kitsune se produce ademds una circunstancia llamativa:
su referida ambigiiedad se acusa hasta el extremo de sintetizarse casi por
completo con el propio kami (Bathgate, 2003: 76). Es frecuente que se
confunda al zorro mensajero de Inari con la divinidad, y asi muchos fieles
rezan a las estatuas de kitsune que flanquean la entrada de los santuarios

12. «The central idea behind yokai is the transmutability of all beings. [...] Yokai appear
on the border between the worlds of kami and human, of this world (gense) and the other
world (zakai), such as on bridges, at crossroads, at the edge of the water or in the forest
glade. They appear when night turns into day or day turns into night, at dusk or dawn.
Yokai are either mutations from humans, animals, plants or utensils, or a mutation from
a kami (god)» (Papp, 2010: 11-12).

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



158 MaRria DEL CARMEN MOLINA BAREA

como si fuesen Inari®. [Fig. 4] Pudieran funcionar entonces de la misma
manera que el espejo, que debe adorarse como si fuera Amaterasu.

Fig. 4. Santuario de Inari en Ikuta, Kobe, precedido por la estatua de un kizsune.

Dicho esto, es muy significativo que sean los zorros los animales que
custodien el espejo sagrado en los altares sintoistas, pues existe la costumbre
de colocar dos figuritas de kitsune blancos a cada lado del espejo. Asi,
aunque el zorro sea el mensajero de Inari, también se dispone como el
protector del espejo. [Fig. 5] En otras palabras, se erige en el guia que
conduce a los fieles al encuentro con el kami, o lo que es lo mismo, en
el responsable de facilitar el acceso a la zransformacion en la construccion.
Los kitsune constituyen asi la antesala del ser. Si investigamos el motivo
mitolégico de la relacién de los zorros con la divinidad sintoista del sol,
comprobaremos que procede de China, donde se rastrean los origenes
de la iconografia de este animal que luego se adopté en Japén. Abundan
en China las historias de mujeres-zorro y del zorro de nueve colas (huli
jing) que destaca por su ambigiiedad y transitoriedad y por mediar como
psicompos entre el mundo terrenal y celestial, ya que al vivir en cuevas tiene
contacto con la realidad de ultratumba (Faure, 2016: 133). Por otro lado,
la propia Amaterasu deriva de un personaje de la mitologia china: la Reina
Madre de Occidente, llamada Xi Wang Mu, a quien se representa con el
cabello enmaranado, con colmillos de tigre y cola de pantera, acompafada
por un zorro de nueve colas. Deidad agresiva al principio, su figura varia y

13. «La Inari con forma de zorro era blanca como la nieve y tenfa varias colas. [...] A
menudo, se acompafiaba a s{ misma metamorfoseada en su propio lacayo, un zorro alado
con una sola cola. Y, simultdneamente, era un bodhisattva o, a veces incluso siete, ademds
de ser el agua, el cereal y la tierra. Ella era un él y un ello» (Wunnicke, 2022: 171).

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



La hermenéutica del kitsune: una ontologia especular 159

va endulzdndose con el tiempo hasta llegar a conceder la inmortalidad a los
hombres (Birrell, 2005: 48). Gobierna las altas montafas y da la bienvenida
a las almas de los difuntos que llegan al paraiso. El culto a la Reina Madre
de Occidente es versdtil y se desarrollé hasta ocupar el puesto principal
en el santoral taoista (Garcia-Noblejas, 2007: 399), lo que la emparenta
con Amaterasu como diosa suprema del sintoismo. Una tltima referencia
que constata la profunda conexién de los zorros con Amaterasu es la diosa
budista Dakiniten, que monta un zorro volador como los mensajeros de
Inari, pues en Japén, Dakiniten se considera literalmente el espiritu del
kitsune (Nozaki, 1961: 169). Esta deidad conoce con antelacién la hora
de la muerte de cada persona, y devora el nin-o, parecido a un bezoar
alojado en el corazén humano, y asi une el mundo de los vivos y el mds
all4, desembocando en una amalgama de rasgos entre Amaterasu e Inari'“.

Fig. 5. Harukawa Goshichi: Espejo con el diserio de un zorro de nueve colas (1870).

14. «Despite the disapproval of some members of the orthodox clergy, who looked down
on heterodox rituals, the Dakiniten rite was elevated (together with the fox deity as its
center) to the highest and most scared spheres of kingly power, and it became a ritual
of identification of the ruler with his ancestral goddess Amaterasu in her manifestation
as the “divine fox”. [...] In any case, under the name “Fox King”, Dakiniten became a
manifestation of the sun goddess Amatersau, with whom the new emperor symbolically
became a fox, the fox (or Dakiniten) became a king. The Buddhist ritual allowed the ruler
to symbolically cross over the limits separating the human and animal realms in order to
harness the wild and properly superhuman energy of the “infrahuman” world, so as to
gain full control of the human sphere» (Faure, 2016: 126-127).

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



160 Maria DEL CARMEN MoOLINA BAREA
Conestos precedentes, tienesentido identificarlahibridez, multiplicidad
y doble corporeidad como rasgos de los kami, que lo mismo son divididos
en porciones segun se necesite, que se venera al zorro como si se tratase
del propio kami. Los kitsune no solo protegen el espejo sino que, como
se ha indicado, sus estatuas suelen estar a la entrada de los santuarios,
junto a los rorii, las reconocibles puertas adinteladas por las que se accede
a los lugares sagrados del sintoismo [Fig. 6]. Estas estructuras marcan un
limite invisible, una frontera, el paso de un mundo a otro, el devenir del
estado pagano al sagrado. Son, pues, un indicador de cruce de caminos,
otro umbral que anuncia una mutacién. Son puertas aparentemente en
medio de la nada, pero actian como altos en el camino, como puentes de
conexién. El zorii no representa un punto de llegada, sino de partida; es la
entrada a la construccién del ser. «Es un acceso tangible a una intimidad
con el mundo, con las personas y con uno mismo» (Kasulis, 2012: 38).
El torii conecta y comunica, permite que el caminante fluya. Solo una
vez pasando el zorii llegaremos al espejo que aguarda en el altar. Como
podrd suponerse, los kitsune son quienes mejor conocen este camino. Un
camino en el que las dgiles patitas de los zorros no dejan huellas. En esta
senda son ellos los cicerones, los dngeles de la guarda del camino, que
nada tienen que ver con el guardabosque o el lefador heideggerianos,
que conocen como la palma de su mano los caminos de bosque que se
internan en lo profundo. Los kitsune en este sentido son como la divinidad
a la que se asocian: «Inari seems particularly adept at spanning, moving,
and adapting» (Smyers, 1999: 216). De ahi que en el cumplimiento de
su labor, los zorros se tornen un signo ambiguo y fuente de mensajes
ambivalentes e interpretaciones subversivas (Bathgate, 2003: 31). Por
tanto, en la figura del kitsune, mensajero némada y metamorfico, se ha
visto un instrumento hermenéutico polivalente; un signo sin origen en
tanto que elemento metasemidtico:

As both a metamorph and a trickster, the shapeshifter fox
personifies the challenges —ontological as well as epistemic— posed
by transformation and duplicity in virtually every arena of human
experience, and provides those skilled in the arts of signification with
an idiom through which to represent, and thus respond, to those
challenges. Foremost among these are the challenges inherent in the
cultural enterprise itself, and the shapeshifter fox often appears to

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



La hermenéutica del kitsune: una ontologia especular 161

function as what might be called a «metasemiotic figure», a sign used
to signify signification itself (Bathgate, 2003: 26).

Fig. 6. Estatuas de kitsune flanquean el rorii de acceso a un santuario dedicado a Inari.

Ahora se comprende finalmente que la metamorfosis del kitsune no es
un disfraz, sino un recurso metasemidtico: un signo que, carente de carga
signica, autoconstruye su significacién en una tarea transformativa. Un
signo desubstancializado que, aun mds, se autoinmola, desaparece, se hace
presente por ausente. La interpretacion ante el espejo solo cabe imaginarla
como signo vacio y transformacién en una construccién:

Transformacién no quiere decir alteracién, por ejemplo, una
alteracién particularmente profunda. Cuando se habla de alteracién
se piensa siempre que lo que se altera sigue siendo, sin embargo,
lo mismo y sigue manteniéndose como tal. [...] En cambio,
«transformacién» quiere decir que algo se convierte de golpe en otra
cosa completamente distinta, y que esta segunda cosa en la que se ha
convertido por su transformacién es su verdadero ser, frente al cual
su ser anterior no era nada. Cuando decimos que hemos encontrado
a alguien transformado, solemos querer decir justamente eso,
que se ha convertido en una persona distinta. [...] Nuestro giro

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



162 Maria DEL CARMEN MoOLINA BAREA
«transformacién en una construccién» quiere decir que lo que habia
antes ya no estd ahora. (Gadamer, 1999: 155)

Dice Gadamer que la transformacién no es el «cambio de ropaje» de una
esencia auténtica que se hace pasar por otra. Tal serfa, de hecho, el caso del
kitsune, que no se limita a disfrazarse sino que deviene otro, aunque la suya
sea, por demandas del cuento, una transformacién reversible. Sabemos que
su identidad humana no es mds verdadera que la animal. La esencia del
kitsune es la metamorfosis misma, potencia como vacio, ser evanescente.
En suma, «shapeshifters tend to suggest that their transformations are
strictly limited to the level of surface appearance» (Bathgate, 2003: 93).
El kitsune manifiesta que la identidad se forma ez e/ espejo. La suya es una
identidad superficial, solo existe en la superficie reflectante. Ya se dijo que
la apariencia (la imagen especular que aparece) es la esencia. Por tanto, lo
que muestra realmente su reflejo es que se trata de una mujer y también
de un zorro, surgidos en sus respectivas facticidades sin remitir a una
potencia cargada de ser que contenga dichas identidades. Y asi evidencia
que no existe esencia originaria salvo aquella que se ausenta. «In contrast,
the deceptive shapeshifting of foxes is marked by its fundamental lack of
content. Instead of the hidden truth signified by expedient manifestations,
in deceptive shapeshifting there is only another outward form» (Bathgate,
2003: 93). En esta tesitura, el hecho de que el kitsune sea descubierto al
final del relato da sintomas de una apariencia que construye identidad, y
no de una apariencia que deja al descubierto la identidad verdadera que
mantenia en secreto el zorro. En este sentido, el kitsune va un paso mds alld
de Heidegger, quien insiste en teorizar el ser como desencubrimiento: acude
a la alétheia como desvelamiento del ser y argumenta que la apariencia es
uno de los aspectos que oculta la esencia, que no es otra cosa que «estar-
al-descubierto». Sostiene que ambos se pertenecen mutuamente, pues
donde hay apariencia hay estado de descubierto y al revés. Afirma incluso

que estar descubierto no posee mds carga ontoldgica que la apariencia®.

15. «Ahora hemos llegado donde querfamos. Puesto que el ser, Ousfa, consiste en ofrecer
un aspecto y puntos de vista, tiene esencialmente, y por eso necesariamente y siempre, la
posibilidad de ofrecer un aspecto “Aussehen” que precisamente encubra y oculte aquello
que el ente es en verdad, es decir, el estar al descubierto. Este aspecto en el que el ente
llega a sostenerse es la apariencia en el sentido de aparentar. Donde el ente se halla al
descubierto, alli cabe la posibilidad de la apariencia y a la inversa: alli donde el ente esté

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



La hermenéutica del kitsune: una ontologia especular 163

No obstante, a pesar de su intento de equipararlos en la inmanencia,
Heidegger persiste en el paradigma del disfraz, puesto que no renuncia
a la auténtica esencia que reside tras la apariencia, aunque dicha esencia
no sea mds que su «estar al descubierto». Esta substancia que Heidegger
pretende desubstancializada estd sobrecargada de metafisica subliminal. En
cambio, el kitsune afirma que el ser no consiste en desvelar, desencubir,
una esencia, por fictica y polifacética que sea. Es mds, dirfa que el ser no
es estar al descubierto, sino la cobertura misma, solo la apariencia que ya
no encubre nada. En resumen, que el kisune sea descubierto no pone al
descubierto su identidad auténtica escondida sino que subraya su ser como
pura transformacién.

Asi las cosas, se produce el advenimiento del régimen ontolégico de
la apariencia verdadera. Esta conjuncién contradictoria solo puede ser
auspiciada por Hermes o por un kitsune. Ya sabemos que ambos son unos
perfectos embusteros. Aficionados al ardid y la burla, sin embargo su engafio
conlleva la verdad. Se trata del signo metasemidtico aludido anteriormente:
un signo que engana en la medida en que se revela como vacio, pero al
hacer esto comunica efectivamente el ser, aunque este figure como ausente.
Tal serfa la moraleja del espejo: solo la apariencia es fuente de esencia. Este
signo enganoso puede deducirse incluso a partir de las posesiones de los
zorros: «The revelation of spirits, in other words, constitutes a particular
sort of sign, one in which the tenuous connection between signifier
and signified, medium and message is frequently exemplified by the
shapeshifting of figures like the fox» (Bathgate, 2003: 79). Asi, el signo vacio
que promueve la hermenéutica del kitsune oscila como el propio animal,
entre el significante y el significado, cuyos limites no cesa de emborronar.
Se trata, por asi decir, de un signo in-between. Ocurre de esta forma en las
sesiones de adivinacién y espiritismo del kokkuri, una especie de juego de la
giiija en el que un espiritu zorro se comunica con los participantes, quienes
deben interpretar sus arcanos mensajes, abiertos, por lo tanto, a lecturas
diversas'®. Aqui de nuevo el kitsune media entre el mundo de los humanosy

en apariencia, sosteniéndose en esta con firmeza y durante mucho tiempo, alli puede
quebrarse y desmoronarse dicha apariencia. [...] Al ser mismo, en tanto el aparecer,
pertenece la apariencia. Como apariencia, el ser no es menos poderoso que el ser en tanto
el estar-al-descubierto» (Heidegger, 2001: 99-103).

16. «That is, the same signifier can indicate a completely different signified, depending
on which community is doing the interpreting. And some signifiers —those that have a

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



164 Maria DEL CARMEN MOLINA BAREA
los espiritus, acarreando mensajes sujetos a interpretacién. El propio juego
kokkuri tiene un cardcter fronterizo. Surge como adaptacién fordnea en una
época de inseguridad y redefinicién identitaria, cuando Japén afronta la
dificil situacién de armonizar su pasado tradicional y folclore animista con
la mentalidad occidental a la que comenzaba a abrirse el archipiélago. «As
a site of both conflict and collusion, Kokkuri signifies in-betweenness»
(Foster, 2008: 87). El propio hermetismo del juego invita a imaginar
al kitsune como un daimon hermético sobre los que escribia Hermes
Trismegisto, quien pareciera referirse a Amaterasu y su cohorte de zorros:

El Sol tiene, a su alrededor, numerosas legiones de daimones,
parecidos a diferentes ejércitos que, cohabitando (con los mortales),
sin embargo, no se hallan distantes de los inmortales y desde lo
alto, después de haber recibido como dominio la regién de los
humanos, vigilan sus asuntos y llevan a cabo lo que les mandan
los dioses [...]. Dispuestos de tal modo, se hallan al servicio de
los astros, y son buenos o malos seglin sea su naturaleza, es decir,
por lo que hace a sus actividades —pues la esencia de un daimon
es su actividad— y algunos de ellos son, a la vez, buenos o malos
segun las circunstancias. [...] Se instalan en el interior de nuestros
musculos y en nuestras médulas, en nuestras venas y en nuestras
arterias, incluso en el mismo cerebro, y penetran hasta lo mds hondo
de nuestras entrafas (Trismegisto, 1997: 246-248).

Al kitsune le sucede como al daimon, que su esencia es su actividad.
Aunque mds que como un daimon mejor pudiera visualizarse en forma
de dngel. Hermes es, no en vano, un dios angelical. Tocado de alas,
revolotea incesante en el cruce entre lo divino y lo humano, dmbitos que
pone en conexién e induce a que se interpreten mutuamente. El dngel
es el mensajero por excelencia. No extrafiard entonces que Michel Serres
equipare el rol de Hermes y los dngeles. En su opinién, el método de
Hermes consiste en exportar e importar, atravesar y conectar, hacer
fluir y poner en comunicacién. Como planteaba Vattimo en linea del
pensamiento débil: «El verdadero ser no es, sino que se envia (se pone en

stronger “occult” association— lend themselves to a wider range of interpretations. For
the transitional years of the 1880s, Kokkuri serves as just such an occult signifier, a cipher
meaning something radically different to different interpreters» (Foster, 2008: 97-98).

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



La hermenéutica del kitsune: una ontologia especular 165

camino y se manda), se trans-mite» (Vattimo, 2000: 29). Hermes no es
un dios creador omnipotente fuera del mundo; su modelo no es el Sol de
la idea platénico-plotiniana del cual emana la luz creadora. Al contrario,
se trata de una mirfada angelical pululando por doquier”. En su vuelo,
traslada mensajes encriptados que requieren interpretacién. Hermes nunca
ha sido un dios trascendental, mds bien mundano y pedestre, imbricado
en el devenir de los hombres, y al igual que los dngeles, se sittia a caballo
entre el mundo terrestre y celestial. Se dedica a viajar, dice Serres, de cruce
de camino en cruce de camino, en el lugar de las interferencias, donde no
hay referencia a la que acudir (Serres, 2000: 60). Esto explica que Hermes
sea considerado un dios del in-between'®. Esta cualidad estd muy presente
en el culto al kitsune (Kang, 2005: 75). Los caminos del kitsune son los
mismos caminos plagados de interferencias por los que transita Hermes.
Caminos que conectan sucesivas situaciones fdcticas, de modo que el
dngel mensajero opera, en la expresién de Serres, como un intercambiador
entre varios polos. En calidad de mediador, transforma y transgrede los
contenidos que conecta. Entonces, la dltima pregunta que se formula
Serres no puede ser otra que la duda retérica sobre el yo, a la cual responde
con la idea del intercambiador: soy un nudo de emisién y recepcién que
absorbe y redistribuye con posibilidad de cortocircuito. En resumen, ser
un intercambiador es comunicar el vacio del ser, el signo sin sentido, la
identidad ausente, el ser en blanco -potencial vaciado como un comodin- a
los pies de la estatua de Hermes, o del kizsune:

Who am I? A blank domino, a joker, that can take any value. A
pure capacity. There is nothing more abstract. I am just the plain
whore of the thoughts that accost me. I wait for them, morning and

17. «Traditional philosophy usually has either a central god who is a producer, a radiating
source of life like a sun, or a story of the origin of time. My philosophy is more like
a heaven filled with angels, obscuring God somewhat. They are restless, unsystematic
(which you find suspect), troublemakers, boisterous, always transmitting, not easily
classifiable, since they fluctuate» (Serres en Serres y Latour, 1995: 118).

18. «We must conceive or imagine how Hermes flies and gets about when he carries
messages from the gods —or how angels travel—. And for this one must describe the
spaces situated between things that are already marked out-spaces of interference, as I
called them in the title of my second book on Hermes. This god or these angels pass
through folded time, making millions of connections. Between has always struck me as
a preposition of prime importance’ (Serres en Serres y Latour, 1995: 64).

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



166 MaRria DEL CARMEN MOLINA BAREA

evening, at the crossroads, under the statue of the angel Hermes, all
wind and all weather (Serres, 1995: 31).

II1. ALUMBRAR UNA ONTOLOGIA DEBIL

«Hermes’s great enterprise continues»
(Serres en Serres y Latour, 1995: 74).

Deciamos antes, a partir de Michel Serres, que el dngel no se rige por
un dios superior que irradia su luz creadora y asi infunde vida a todo lo
existente. Los kami tampoco son dioses de este tipo. La divinidad suprema
del sintoismo, la diosa del sol, no encarna un poder trascendente. De
hecho, el relato de la creacién en la cosmogonia sintoista destila un alto
componente de inmanencia causal y multiplicidad. Cuentan las fuentes
miticas que Amaterasu rompié la espada de su hermano Susa no Wo y
mastic6 los fragmentos. Al soplar nacieron cinco deidades femeninas, en
respuesta a lo cual Susa no Wo masticé la cinta de cuentas de jade que
ataba el cabello de Amaterasu, su corona y pulseras, y al soplar nacieron
cinco deidades varones. Asi que podria decirse que el reflejo solar de
Amaterasu no constituye exactamente una fuente de luz univoca y
trascendental. Sus rayos espejean, fugitivos, en una superficie esquiva. Pero
si se puede afirmar que su luz @/umbra. Cuando por fin abrié la puerta de
la cueva, su luz volvié al mundo, el cual, durante el enclaustramiento de
la diosa, habia permanecido sumido en una oscura noche. Por lo tanto, la
luz de Amaterasu ciertamente ifumina el proceso de autoconocimiento,
pero no da a luz una esencia permanente. Conviene recordar aqui que el
alumbramiento de Amaterasu no es mayéutico: Sdcrates sacaba a la luz
una esencia ya presente en el interior del sujeto, mientras que Amaterasu
procede a construirla desde cero, desde el vacio originario, segin refractan
los rayos que inciden en la superficie especular. Asi pues, la diosa no ejerce
como partera, pero si proporciona sus resplandecientes tesoros -el espejo y
las joyas- para que a partir de estos nazcan infinitas identitades. Las joyas,
en concreto, refrendan la funcién del espejo sagrado, pues al igual que este
son una especie de receptdculo corporal-espiritual para el kami. De hecho,
las joyas aparecian ya junto al espejo en la leyenda de la cueva:

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



La hermenéutica del kitsune: una ontologia especular 167

De las ramas mds altas de su copa [del drbol sakaki] los dioses
mandaron colgar el largo rosario de cuentas de jade; de las ramas del
medio colgaron el gran espejo; y de las ramas mds bajas ataron dos
telas, una blanca de algodén y otra azul de lino (Kojiki, 2012: 76).

La joya suele definirse como una perla o piedra esférica que puede tener
forma de una coma (magatama) o de cebolla. Con este aspecto aparece
en la punta de la cola de las estatuas de los kizsune. Como no podia ser
de otra manera, joya y zorros estdn intimamente hermanados, siendo la
fuente de poder de estos animales, la cual les permitia metamorfosearse y
adquirir vida eterna, una creencia heredada de la mitologia china (Smyers,
1999: 126). Un elemento que les relaciona es concretamente el jade, material
del que estaban hechas, no por casualidad, la horquilla que sujetaba el pelo
de la Reina Madre de Occidente y las cintas y adornos de Amaterasu. En
China se pensaba que los zorros celestiales vivian en lugares ricos en jade
(Ning y Garcia-Noblejas (eds.), 2000: 107-108). Uno de estos enclaves era
la cordillera de Kuenlun, el sefiorio de la Reina Madre de Occidente, donde
podian encontrarse las hierbas de la inmortalidad (Shaughnessy, 2005: 23;
Birrell, 2005: 58). Al jade se le atribuian, de hecho, valores ultramundanos:
se acostumbraba a poner un fragmento en la boca de los muertos o se forraba
el atadd con planchas de jade para evitar la descomposicién. Por eso se crefa
que la mitica joya tenia el poder de devolver la vida. He aqui que los kitsune
son capaces de producir ellos mismos la misteriosa piedra. Un relato japonés
narra que un campesino que volvia de noche a casa vislumbré una cuenta
de cristal luminosa flotando en el aire. Intrigado, se escondié y observé que
el responsable era un zorro que estaba preparando el elixir de la vida. Cada
vez que expulsaba la respiracién salia de la boca del animal una bola de fuego
que iba subiendo hacia la luna. Cuando tomaba aire, la esfera descendia y
asi repetia el proceso una y otra vez. En un descuido, el hombre le arrebaté
la esfera y se la trago.

A partir de ahi el campesino pudo hacerse invisible, ver a los
espiritus y a los demonios y estaba en tratos con el otro mundo.
Cuando la gente estaba inconsciente a causa de una enfermedad,
podia volver a llamar a sus almas a la vida y, si alguien habia cometido

algtn pecado, interceder por él (Wilhelm, 1997: 156).

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



168 Maria DEL CARMEN MOLINA BAREA
Como puede apreciarse, la joya irradia el don del kitsune, a saber, la
capacidad hermenéutica del psicompos, encargado de interpretar y mediar
entre mundos. Variantes de esta historia se hallan también en la cultura
coreana, donde el zorro de nueve colas se denomina gumiho. Se cuenta
que para ascender al cielo, un gumiho tenia que conseguir la fuerza vital
de cien hombres. Con este objetivo debia pasar una joya de su boca a la
del hombre, y aquella le sustraeria la energfa. En cierto modo recuerda al
bezoar que engullia Dakiniten, en cuya mano estaba también el poder de
quitar la vida o conceder la inmortalidad. En concreto, la joya fabricada
laboriosamente por el zorro suele describirse como una bola roja salida de
los fuegos fatuos que emite el animal®
por la noche alos desorientados viajeros (Casal, 1959: 10). Por tanto, lo que
produce el zorro no es una piedra cualquiera sino la joya de la trasmutacién
que hace posible la transformacién ontolégica, caracterizada aqui como el
paso a la vida eterna®. Al igual que la experiencia del orante trasmutado
frente al espejo, acontece el transito humano a la divinizacién, es decir, el
devenir kami, pues devenir inmortal no es otra cosa que recorrer el cambio
inagotable del yo. La inmortalidad que persigue el kitsune entronca con
la alquimia taoista (Kang, 2005: 51) y alude, en general, al proceso de
descubrir en uno mismo la cualidad transformadora de nacer como otro.
Descrita como una perla o piedra de jade, su apariencia es incolora, vacia
de color, pero puede ser todos los colores que recibe y hace fluir. La joya es,
pues, una extensién del espejo.

, ¥ que este usaba para gastar bromas

As shining, pure reflection of light, the mirror stands as a perfect
metaphor for Amaterasu. In the same manner, seeing the exact
double of oneself reflected in a mirror brings to mind the idea of
self outside the normal boundaries of the self (Dumpert, 1998: 27).

19. «El fuego fatuo se denomina Kizsuné-Bi (fuego de zorra) por la creencia general de
que lo creaba el espectro de la zorra. En los dibujos primitivos estd representado por una
lengua de llamas color rojo pdlido revoloteando en la oscuridad, sin esparcir luz alguna
sobre las superficies por las que desliza» (Hearn, 2004b: 59).

20. «In China, the powers of the jewel were broadly transformative, for it was related to
the elixir of life, which bestowed powers to see and communicate with spirits and revive
unconscious people. The Chinese fox’s jewel could also transform base metal into silver»

(Smyers, 1999: 126).

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



La hermenéutica del kitsune: una ontologia especular 169

En esta linea, al abordar la formacién de la identidad autocomprensiva
del sujeto ante el espejo, ya se ha explicado que no se trata de encarnar una
bien delineada imagen como imposicién autolegitimada, pero tampoco
consiste exactamente en ser el espejo mismo. En otras palabras, no se trata
de asimilar la relatividad del espejo, sino mds bien de llegar a ser la identidad
del Dasein que aparece en su superficie en cada ocasidon. Asi se define,
como se senalé en la introduccién, la esencia dispersa que el sintoismo
logra sistematizar. Pues bien, esta esencia es lo que llamamos devenir kami.
Y devenir kami es metaféricamente devenir luz, o sea, la alquimia que nos
convierte en la luz de la diosa. Los rayos de Amaterasu caen sobre el espejo,
luz iluminadora pero escapista, de «fulgores fugaces y perezosos», tal y como
describe Tanizaki (2015: 37) la luz huidiza que resbala sobre el jade. Por
tanto, nos interesa ahora pensar en la luz que refracta en el espejo. «Ya no
es el espejo, ni el espejeo, es la luz en su fuente y en su produccién nuclear»
(Serres, 1991: 52). Es curioso que esta luz mantenga concomitancias con la
que nace en el claro de bosque heideggeriano. La luz a la que alude el filésofo
se define como #luminacion (Lichtung) y se caracteriza por un velamiento-
desocultamiento. Como la luz evasiva en la superficie opalina del jade,
ilumina pero a la vez busca resguardo en las sombras. Esta luz se muestra,
pues, en el juego de ocultarse-desvelarse como ambiguo despejamiento de
una clara noche?'. De un lado, el claro de bosque es el lugar abierto donde
acontece el evento (Ereignis) del Dasein, pero este estar abierto —estar
iluminado—, que es darse el ser como desencubierto, lo es solo en tanto
que auto-ocultacién. Dada esta doble dindmica, comprobamos por fin que
el desvelamiento de la alétheia no es necesariamente un disfraz y que en esa
medida encaja con la actividad metamérfica del kitsune, que mostraba su
identidad ocultdndola. La apertura se da, en todo caso, como iluminacién,
que bajo el simil del /umen naturale, indica que un ente estd iluminado

21. «En medio de lo ente en su totalidad se presenta un lugar abierto. Hay un claro.
Pensado desde lo ente, tiene mds ser que lo ente. [...] Este claro es el inico que proporciona
y asegura al hombre una via de acceso tanto al ente que no somos nosotros mismos como
al ente que somos nosotros mismos. Gracias a este claro lo ente estd no oculto en una
cierta y cambiante medida. Pero incluso oculto lo ente solo puede ser en el espacio que
le brinda el claro. Todo ente que se topa con nosotros y camina con nosotros mantiene
este extrafio antagonismo de la presencia, desde el momento en que al mismo tiempo se
mantiene siempre retraido en un ocultamiento. El claro en el que se encuentra lo ente es,
en si mismo y al mismo tiempo, encubrimiento» (Heidegger, 2010: 38).

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



170 Maria DEL CARMEN MOLINA BAREA
por si mismo, al estar-en-el-mundo, y no porque sea el reflejo de la luz
verdadera de una entidad divina, sino porque él mismo es la iluminacién
divina, divina en cuanto humana.

Heidegger no presupone un dios que enuncia la palabra creadora
—;hdgase la luzl—, recibida después por el sujeto, quien resulta iluminado
por la verdad del verbo esencial. Aqui se plantea la iluminacién humana
como iluminacién originaria (Berciano, 1992: 440), a lo cual el sintoismo
afadirfa que la iluminacién originaria es no-originaria. Recordemos que la
posibilidad interna del ente que confluye en el Dasein no es sino vacia®.
Como también la del propio ser; Amaterasu es una diosa inmanente,
presente en el espejo en tanto que ausente. Por tanto, no estamos ante el
espejo de una deidad absoluta que envia su iluminacién a los hombres,
sino ante luz humana, luz sin esencia que se produce en el reflejo. La luz
propia del Dasein no debe verse como metafisica, pues es luz contingente.
No es la luz de cierto misticismo neoplaténico®. Consiste en otro tipo de
iluminacidn, dicese, otro modelo de autointerpretacién; otra hermenéutica
que ilumina un yo naciente a cada rato, divino por humano e inmortal por
constructivo. Quizd la metdfora visual de este alumbramiento sean estampas
japonesas de temdtica pornogrifica que ilustran imdgenes de vaginas de
cuyo interior brotan rayos de sol. Cuentos populares japoneses se inspiran
en este motivo. Cuenta la leyenda que una mujer dormia la siesta a la
orilla de un lago cuando los rayos del sol penetraron en sus genitales. Al
despertarse, se encontr6 encinta y parié una bola de color rojo. Un hombre
que pasaba por el lugar lo vio todo y le pidié la bola, que entregé al hijo
del rey. Esta se transformd en una bella muchacha que el principe convirtié
en su esposa, pero un difa, tras una discusién, la mujer decidié volver al

22. «El ser, que ya no es pensado metafisicamente como presencia, debe entenderse
como iluminacién; dicha iluminacién acontece solo en el hombre y por el hombre,
quien empero no dispone de ella, porque mds bien es la iluminacién la que dispone de
él» (Vattimo, 2009: 101).

23. «[En el budismo] Satori (iluminacién) no tiene en realidad nada que ver con el
iluminar o con la luz. También en eso se diferencia la espiritualidad oriental de la mistica
occidental de la luz y de la metafisica de la luz. [...] El Lejano Oriente tiene una relacién
muy reservada con la luz. No existe esa luz heroica que busca diezmar la oscuridad. Luz y
oscuridad, antes bien, se arriman una a otra. Esta in-diferenciacién entre luz y oscuridad
también es caracteristica de la pintura con tinta del budismo zen. [...] La luz de ausencia
de Asia Oriental se opone totalmente a las configuraciones de la luz en la pintura europea»

(Han, 2013: 56-57).

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



La hermenéutica del kitsune: una ontologia especular 171

pais de sus familiares, los dioses (Kojiki, 2012: 196-197). Este tipo de
relato recuerda a aquellos de la bola roja de los kitsune y a las historias de
las mujeres-zorro, e insiste en subrayar la alquimia transformativa de la
refraccién solar que ilumina la divinizacién. Si en virtud de esto podemos
hablar, pues, de devenir luz, o devenir kami, cabe formular entonces una
ontologia débil, y por extensién, una hermenéutica del declinar, tomando
prestadas las expresiones de Vattimo. El filésofo se refiere al pensamiento
débil como mecanismo de la nueva hermenéutica que marcard el final de
la metafisica mediante el declinar de sus estructuras y la desvalorizacién de
los fundamentos objetivos (Rodriguez, 2002: 252).

Precisamente en el texto Hacia una ontologia del declinar, Vattimo
menciona la conocida tesis de Heidegger segin la cual Occidente
(Abendland) no designa solamente el lugar geogréfico de nuestra civilizacién,
sino el poniente del ser, sitio ontolégico del ocaso. Considerando que el
ser se desvela en tanto que se oculta, Vattimo transforma la férmula de
Heidegger en esta otra: Occidente es la tierra del ocaso, y, por eso, del ser.

Y asi, Occidente no es la tierra en la que el ser se pone, mientras en
otra parte resplandece (resplandecia, resplandecerd) alto en el cielo
de mediodia; Occidente es la tierra del ser, la Unica, precisamente
en cuanto es también, inseparablemente, la tierra del ocaso del ser

(Vattimo, 1992: 47).

SiOccidente es el lugar donde se pone el sol, es decir, donde se oculta el ser,
también es donde este se descubre. Pero por este mismo sistema, la tierra de
Oriente, en concreto la del sol naciente, es la tierra del ser, produciéndose el
fenémeno contrario: ya que aqui nace el ser, es a la vez donde este se oculta.
Ademis, es en este lugar donde brota la luz de Amaterasu pero también
donde se retira al interior de la cueva. Dirfase que Oriente es la piedra de
toque del pensamiento heideggeriano. Tres conceptos clave de tipo oriental
se interrelacionan en su obra: el claro (Lichtung), la nada (Nichzs) y el vacio
(Leere), que sirven a Heidegger para afirmar en numerosas ocasiones que
ser y nada son lo mismo. Sin embargo, hasta el segundo Heidegger, nada
siempre es algo*. A diferencia de la Nada oriental, la de Heidegger no estd

24. «Heidegger habia llamado a aquello que el conocimiento puro conoce —el horizonte
puro— una nada, de la que decfa: “Nada significa: no un ente, pero, al mismo tiempo,
‘ﬂ[g‘0”7

. [-..] Segtin todas estas aclaraciones, no hay que entender por nada la nada absoluza.

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



172 Maria DEL CARMEN MOLINA BAREA
vacia de substancia hasta que argumenta su desfondamiento a partir del
estudio de la proposicién del fundamento. Ante la pregunta de la metafisica
«;por qué es lo ente y no mds bien la nada?», Heidegger responde: «/Nihil
est sine ratione. Nada es sin fundamento. Nada, cosa que aqui quiere decir
que, de todo aquello que es de alguna manera, no hay nada que sea sin
fundamento» (Heidegger, 2003: 26). Pero seguidamente percibe una
dualidad en el seno de la propia proposicion, dos tonalidades, expresadas
de forma afirmativa y negativa. La primera se refiere al ente, la segunda
al ser. Con esta ultima Heidegger se plantea la necesidad de vaciar el ser.
Finalmente, procede a desfundamentar el fundamento:

Aldilucidar por vez primera la segunda tonalidad de la proposicién
del fundamento qued$ dicho: ser y fundamento: lo mismo. Al
mismo tiempo, qued$ dicho: ser: el fondo-y-abismo. [...] En la
medida en que el ser abre su esencia como fundamento, no tiene él
mismo ningdn fundamento. Y ello, sin embargo, no por el hecho de
que se fundamente a si mismo, sino porque toda fundamentacién
-y también, y justamente, la fundamentacién por si mismo- sigue
siendo inadecuada al ser como fundamento. Toda fundamentacién,
toda apariencia de fundamentabilidad, tendria que deponer al
ser, hasta hacerlo algo ente. Ser se queda como ser-carente-de-
fundamento. El fundamento -entendido como un fundamento que
por vez primera fundamentara al ser- queda pendiente y distante del
ser. Ser: el fondo-y-abismo (Heidegger, 2003: 153).

El fundamento se visualiza ahora como un abismo. Resulta de ello un
fundamento sin fondo, un fundamento @bisal. Ya si el ser heideggeriano
puede equipararse a la Nada, pues ha obtenido un ser indeterminado y
también vacio. «En realidad, con el “ahi” del ser, con la aletheia, solo se
expresa que la nada no es, y no que es esto pero no aquello» (Gadamer,
2002: 380). No obstante, todavia no alcanza la complejidad del espejo
sintoista, el cual no solo vacia sino que también ausenta el ser, mientras que
Heidegger desfundamenta el ser pero no lo elimina. Asi pues, a pesar de las
afinidades del tltimo Heidegger con el pensamiento oriental —ampliamente

estudiadas desde el taoismo y el budismo zen, pero rara vez en relacién con

Pero como se habla de las diversas formas de la nada sin discutirlas, no queda claro a qué
clase de algo se alude cada vez» (Stein, 2010: 83).

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



La hermenéutica del kitsune: una ontologia especular 173

el sintoismo— el filésofo no logra prescindir de la huella adn latente del
ser, y se limita a introducir un giro mediante el cual deja a la esencia sin
substancia, al ser sin fundamento:

[...] ;quéssignifica, pues, ser? Respuesta: ser significa fundamento.
Con todo, la proposicién del fundamento, en cuanto palabra acerca
del ser, ya no puede querer decir: ser tiene un fundamento. Si
comprendiésemos la palabraacerca del ser en ese sentido, entonces nos
representariamos al ser como un ente. Solo ¢l tiene un fundamento
y, ademds, necesariamente. El es solo en cuanto fundando. El ser, sin
embargo, por el hecho de ser él mismo el fundamento, queda sin
fundamento (Heidegger, 2003: 167).

Como se recordard de pdginas anteriores, Heidegger habia tenido éxito
al evitar la trascendencia, pero no la metafisica, ya que mantenia el ser
lleno de substancia a pesar de su inmanencia. Esto cambia en el momento
en que el fildsofo se decide a aligerarlo de la citada carga. Con ello hace
efectivo un vaivén de considerable impacto en el modo en que la tradicién
filosofica de Occidente se acercaba a la comprension del ser, y sobre
todo inaugura, aun sin fundamento, y precisamente por eso, la singular
fundamentacién de la hermenéutica del declinar y su inherente ontologia®.
A pesar de lo dicho, Vattimo, quien celebra el logro heideggeriano en linea
del nihilismo posmoderno, atn sospecha que Heidegger no termina de
desligarse del todo de la metafisica con esta propuesta, en la medida en
que la desubstancializacién del ser se efecttia solo en tanto en cuanto se
somete a una cobertura éntica®. Sea como fuere, Heidegger ha superado
las mayores incidencias metafisicas, incluida la tenencia de ser en el dmbito

25. «La fundamentacién que de tal modo no se ha alcanzado “ha llegado”, pero acaso “se
delinea” (ya que no es nunca algo como un punto final al que se llega para detenerse en
él) solo se puede definir como un oximoron, como findamentacion hermenéutica. Puesto
que funciona fundamentando solo (ya) en este sentido, el ser se carga de una connotacién
del todo extrafia a la tradicién metafisica, y precisamente esto intenta expresar la férmula
“ontologfa del declinar”» (Vattimo, 1992: 57).

26. «La “negatividad” que, en los escritos inmediatamente posteriores a Ser y tiempo,
caracterizaba al ser frente al ente, se manifiesta desde este punto de vista como una
connotacién todavia vinculada con el pensamiento metafisico. El ser aparece como la nada
solo si se lo considera desde el punto de vista del ente, solo si se lo concibe atendiendo al
ente como criterio del ser y de la verdad» (Vattimo, 2009: 124).

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



174 Maria DEL CARMEN MOLINA BAREA
de la posibilidad, que por fin se libera de fundamento y asi pone las
bases del ser ausente. La potencia es vacia precisamente por ser potencial,
como reclamaba el espejo sintoista. Puede afirmarse que el borramiento
del ser que procura el sintoismo lleva entonces a su plena resolucién el
desfondamiento de la ontologia débil desarrollada a partir de Heidegger.

IV. Copa: POR UNA HERMENEUTICA HERETICA

«El sinto shuba es fronterizo»
(Garcia, 2021: 118)

El claro iluminado de bosque, siendo el espacio de la apertura y el
ocultamiento, es ademds, por esta misma razén, el lugar del cruce de
caminos, de la interferencia?’. Es el enclave de la luz—en el cual devenimos
luz— que, sin necesidad de éxtasis mistico, se constituye en el espacio
del anonadamiento, o sea, la apertura en la que llegamos a ser la Nada:
«El Ser anonada (nichtet) —en cuanto a Ser. En el Ser, eso-que-anonada
(das Nichtende) es el tener-lugar (Wesen) de aquello que yo llamo Nada»
(Heidegger en Saviani, 2004: 48). El claro es donde anonadarse en la
luz. Constituye el terreno para el aniquilamiento, en el que fusionarse,
agostarse, en la luz. También es el sitio de la sorpresa, resultado del
encuentro con el ser que somos en la vacuidad de la potencia. Por eso, en
el claro es donde se produce la admiracién, pues sin esta no es posible el
anonadamiento. Precisamente la clave que explica la experiencia sintoista
es una exclamacién de asombro, un jah! sorpresivo que testimonia el
autorreconocimiento del sujeto. Dicho asombro puede producirse ante un
paisaje o un elemento natural sobrecogedor o misterioso, pero también
ante una persona o animal, un objeto o una obra creada por el ser humano
(Kasulis, 2012: 31). Cualquiera de estas posibilidades induce a pensar en la
experiencia sintoista como semejante a una experiencia estética. Una idea

27. «“Where are you?” “What place are you talking about?” I don’t know, since
Hermes is continually moving on. Rather, ask him, “What roadmap are you in the
process of drawing up, what networks are you weaving together?” No single ward,
neither substantive nor verb, no domain or specialty alone characterizes, at least for
the moment, the nature of my work. I only describe relationships. For the moment,
let’s be content with saying it's “a general theory of relations”. Or “a philosophy of
prepositions”» (Serres en Serres y Latour, 1995: 127).

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



La hermenéutica del kitsune: una ontologia especular 175

parecida se extrae del libro de Adolfo Garcia Ortega titulado La luz que
cae, un ensayo dedicado a la figura ficticia de Hiroshi Kindaichi, pensador
japonés del siglo XVIII, supuesto autor del Tratado de sintoismo herético.
Garcia Ortega se sirve de este personaje para plantear un acercamiento
personal al sintoismo, que denomina herético, conocido como shinto shuba.
Los rasgos que definen esta versién del sintoismo suponen una extensién
coherente de su animismo original, que se expande hasta armar lo que
podria ser practicamente el sistema de una hermenéutica alternativa, valga
decir, una hermenéutica herética, o sencillamente, vacia.

Particularmente lo herético de este sintoismo se concentra en la
forma de entender a los dioses y la relacién con ellos, lo que supone
una manera propia de concebir el ser, los entes y la comprensién del yo.
En pocas palabras, para el sintoismo shuha, el ser de los kami no es una
esencia que esté concluida, de lo cual se encargard cada sujeto en una
interaccién personal e intransferible, de modo que, por asi decirlo, cada
persona, en su relacién con el kami, termina al kami. Este no reviste una
esencia trascendente, unitaria y permanente, dada de antemano como
cerrada y conclusa, sino que representa un ser polivalente y constructivo
manufacturado en colaboracién con el sujeto en un encuentro dialégico,
circular, como el propio espejo que propicia dicho encuentro. Uno frente
a otro, trazan un circulo -véase como un enso- de mutua transformacién
constructiva. El kami necesita de esta relacién hermenéutica para ser kami.
Esta completitud esencial es sin embargo puntual y efimera aun siendo
eterna. Asi es como se resume la confluencia del Dasein neutral y el Dasein
fctico, o sea, la trascendencia en la inmanencia de un dios que se hace
humano y viceversa. El dios necesita a su fiel para ser dios. «Los kami, asi
vistos, son un indicio por desarrollar, un camino por recorrer. “Los kami
estdn inacabados; es la mente humana la que ha de culminar su significado”,
decia Kindaichi» (Garcia, 2021: 102). En esto se traduce el «sacrilegio» del
sintoismo herético, en afirmar que la esencia se construye. No en vano, ya
se dijo que el sintoismo era una fe sacrilega. Asi entendido, lo que ensena
el sintoismo shuha es, en suma, la leccién de la hermenéutica del espejo.
En el didlogo esclarecedor ante el espejo sagrado —o ante cualquiera de
sus sindnimos: naturaleza, paisaje, obra de arte...— es cuando se produce
el asombro, cuando se profiere la exclamacién que ratifica la iluminacién.

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



176 Maria DEL CARMEN MoOLINA BAREA
Se necesita este asombro para conferir su estatuto ontolégico al kami,
ya se trate, como se anuncid, de una cascada, de una roca o de un arbol.
Solo por este asombro el kami es kami. Solo gracias al orante, Amaterasu
se hace presente en el espejo y su luz cae por la superficie, iluminando el
didlogo circular que alli tiene lugar. Como sabemos, lz luz que cae es la
luz de la diosa, pero con origen en la iluminacién natural no interna -o
mejor dicho, vacia- del Dasein. Por eso, esta luz no cae sobre el mundo
de las cosas creadas desde un origen trascendente. Al contrario, incide en
lo que desde el inicio se identificé como propio del sintoismo: la falta de
trascendencia de los kami:

La superioridad del kami ya no es transcendente, sino que sale
de uno mismo. No es que uno mismo sea alcanzado por el kami
(o el dios, como lo llaman otros), sino que el kami lo es porque
uno mismo lo determina y crea a su voluntad [...] son «mis» kami.
[...] Mantendrd los conceptos de pluralidad y simultaneidad, pero
eliminard el de trascendencia. [...] Por asi decir, tan solo en la
relacién entre el kami'y yo, el kami es kami (Garcia, 2001: 49-52).

Entonces, si un kami es tal porque alguien le concede este estatuto, tiene
sentido que el sintoismo se conozca como la religién de los ocho millones
de dioses, es decir, de los infinitos dioses. Ademds, si en esto consiste su
funcionamiento, es légico pensar que el sintoismo no encaja del todo en la
definicién habitual de religion, a causa de su marcado cardcter personal que
hace que cada cual elabore su propio panteén de deidades. Cada individuo
tiene sus kami. Y dado que cada sujeto rermina de hacer a sus dioses, habrd
un dios diferente por cada sujeto. Ocurre asi especialmente con Inari, que
no solo varia por las incesantes particiones que multiplicaban su culto, sino
que varia sobre todo individualmente. Cada cual rinde tributo a su propio
Inari®®. Existe, de hecho, la expresién «mi Inari» (watashi no O-Inari sama)
que reza que si hay cien devotos habrd cien Inaris. «Inari is a different
kami to each devotee, shaped by what each person brings of his own
character, how he understands the world» (Smyers, 1999: 156). El kami

28. «Another form of individualizing Inari occurred in the latter part of the nineteenth
century, just before the start of the Meiji period. This was the setting up on Inari Mountain
of rocks altars called otsuka to specific forms of the Inari deity. This custom grew slowly at
first and initially was opposed by the priests» (Smyers, 1999: 160).

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



La hermenéutica del kitsune: una ontologia especular 177

serd, pues, de una u otra forma en virtud del didlogo con el orante, estando
este encuentro determinado por las circunstancias concretas que cada cual
trae consigo en el momento de aproximarse al espejo. Lo dicho perfila
claramente una suerte de circulo hermenéutico que recuerda incluso a los
prejuicios gadamerianos:

Muchos y diversos kami velan por nosotros, y lo hacen en la
medida en que cada uno de nosotros, en nuestra individualidad,
hemos decidido otorgarle de buena fe esa cualidad [...]. El principio
de ese animismo es la reciprocidad de conciencia entre nosotros y
los kami, generindose, de alguna manera, un didlogo permanente
entre ambas partes. El kami puede ser un drbol centenario, y un
cumpleafos, y un parque en otofio, y una travesia en barco, y una
risa distendida, y la lluvia de un dia de verano, y una carpa en el rio,
y una manzana en el alféizar de una ventana. He aqui algunas de esas
«maneras» que uno mismo ha de descubrir y desarrollar para que
ese didlogo exista y satisfaga, si desea ir hasta el final en el sintoismo
herético (Garcia, 2021: 44-45).

No todo el sintoismo admitiria con facilidad esta idea. Lafcadio Hearn
distingue al menos tres ramas principales dentro del sintoismo: el de culto
estatal, culto comunal y culto doméstico, aunque son muchas miés las
variantes surgidasalo largo del tiempo?®. Para nuestros fines, sirva diferenciar
el sintoismo estatal (Kokka Shinto), que se designé como la fe nacional de
Japén, y el sintoismo sectario (Kyoha Shinto) integrado por trece sectas
al margen del sintoismo estatal, aunque si reconocidas oficialmente. Esta
diversidad deriva de una compleja trayectoria que empieza a dar sintomas
en época medieval con el solapamiento de los kami y los cultos budistas,
naciendo un nuevo sistema religioso conocido como Ryobu Shinto o Honji-
suijaku™. Siglos después, sintoismo y budismo se separaron abruptamente

29. La diversidad de expresiones del sintoismo abarca, con cardcter general, siete corrientes:
el sintoismo imperial (Koshitsu Shinto), el sintoismo nacional o de estado (Kokka Shinto),
el sintoismo de santuario (finja Shinto), el sintoismo sectario (Kyoha Shinto), el sintoismo
folclérico, popular o shamdnico (Minkan Shinko), el sintoismo doble (Ryobu Shinto), e
incluso el sintoismo doméstico ( Tsuzoku Shinto) consistente en el culto individual en casa
ante pequefios altares colocados en una estanterfa (kamidana). (Williams, 2005: 17-22).
30. «A partir del siglo IX comienza a vertebrarse la teorfa del sincretismo Shintoismo-
Budismo expresado por el término “Honji-suijaku”, que significa que los dioses nativos

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



178 Maria DEL CARMEN MOLINA BAREA
en época Meiji. De esta ruptura nacié el mencionado sintoismo estatal, que
pretendia controlar el sintoismo popular, por representar el Japén folclérico
que deslucia el programa modernizador occidentalizante el gobierno Meiji
(Yoneyama, 2019: 27). Previamente, en época Edo se habia querido volver a
un supuesto purismo del sintoismo como la fe autéctona del pais y establecer
la identificacién masiva de la poblacién con estos preceptos. Con tal
propdsito se instituyd el movimiento intelectual Kokugaku, cuya figura més
destacada fue Motori Norinaga (1730-1801)*". Esta corriente se convirtié
en un referente durante la Restauracién Meiji, en el intento de someter
a férreo control el sintoismo (Picken, 1994: 36). Incluso los modernos
estudios de sintoismo (Shintogaku) se ven empanados por cierto aire de
nacionalismo imperialista resultante de dichos antecedentes. El iniciador
de estos estudios, Tanaka Yoshito (1872-1946), erigié el sintoismo en el
sistema que regulaba todos los aspectos de la vida de los japoneses, y lo
hizo coincidir con la senda imperial, asi convirtiendo el sintoismo en el
espiritu de la nacién y en una moral estatal (Isomae, 2014: 245). Como
se indicé en la introduccién, la idea del sintoismo como fe nativa debe
mucho a estos programas politicos que activaron una maquinaria cultural
e ideoldgica para controlar de forma efectiva la produccién de identidad.
«Certainly, there was no Japanese religion called Shinto in ancient Japan.
By implication, this means that the “pure Shinto” of modern times was
not the product of a restoration, but a modern invention» (Breen y
Teeuwen, 2010: 20).

En este panorama, no es casual que Kindaichi sea caracterizado como
un discipulo rebelde de Norinaga. Segtin imagina Garcia Ortega, una
de las mayores discrepancias entre el padre del Kokugaku y el fundador
del sintoismo herético tendria que ver con el modo de entender a los
animales. A diferencia de Norinaga, que desmerecia la funcién de estos
como mensajeros de los dioses, considerdndolos enviados sin mds funcién

sintoistas son manifestaciones o encarnaciones (“Suijaki”) de las divinidades budistas
indias que son el prototipo eterno original (“Honji”)» (Lanzaco, 2000: 75).

31. «The claim of indigeneity enabled kokugaku scholars to interact with and domesticate
forms of knowledge considered threatening epistemologically and culturally. That is,
indigeneity provided the necessary mode of articulation in distinguishing Shinto from
other forms of knowledge, from which it actually adopted structural and thematic
features for its own construction, while simultaneously subjecting them to fierce attack»
(Zhong, 2016: 10).

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



La hermenéutica del kitsune: una ontologia especular 179

ni substancia que la instrumental, Kindaichi estimaba a los animales
como nexo activo y enlace comunicador que transformaba y traducia
el mundo. No le serfa extrano entonces considerar al kizsune el perfecto
intercambiador metasemidtico encargado de anunciar un signo vacio®.
La relacién de Kindaichi con los zorros se perfila intima y profunda. En
una ocasién, cuando atravesaba el zorii de acceso al santuario de Izumo,
Kindaichi resbalé aparatosamente y, convencido de haber sido salvado de
una mortal caida por la estatua del kizsune alli ubicada, decidié que el
zorro serfa el animal que lo acompanaria el resto de su vida. El zorro pasé
a ser un kami para él. Este animal fue, de hecho, el que le dict6 el tratado
del sintoismo herético. Entre las indicaciones que le dio el zorro se decia
que en un santuario no debian hacerse plegarias ni ofrendas, sino solo
una sincera disposicién de corazén, lo que recuerda en buena medida a la
dindmica circular de la hermenéutica especular:

Comienza, en cambio, tu didlogo con el kami mediante una
reflexién o un nexo mental con lo que ese kami representa para ti. Y
déjate llevar por el gozo feliz que es para ti reconocer el kami de tu
eleccién» (Garcfa, 2021: 92).

Otra de las diferencias entre Kindaichi y su maestro era el problema de
la copia.

Kindaichi, para contradecir a Norinaga, decia que todos los kami
son copias, reproducciones de algo muy admirable que no se sabe qué
es, pero que no importa lo que sea, porque es su condicién reproducida
lo que le da el valor para cada persona (Garcia, 2021: 100).

Asi, para el sintoismo ortodoxo de Norinaga el original presentaba un
valor absoluto; cada kami es Gnico y original. Pero para Kindaichi, la copia
es el original:

«;No hay en los templos un espejo? —preguntaba Kindaichi,
repitiendo la voz del zorro—. ;No se produce en la reflexién el
enfrentamiento entre el yo y su doble, el “otro yo” que es capaz de
mirar y de admirar? Por tanto, el valor estd en la copia». Y, ante el

32. «It is precisely within this gap between signifier and signified that the imagery of
duplicitous beings like the fox plays its most important role» (Bathgate, 2003: 101).

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



180 Maria DEL CARMEN MOLINA BAREA
silencio de Norinaga, adujo que era «como con los libros o con los
grabados, que son valiosos por si mismos porque multiplican un
original que solo existe gracias a que se conoce su reproduccién |[...]

(Garcfa, 2021: 98-99).

Habiendo superado el rol de la mera copia, el kami del espejo se
convierte en un original por si mismo gracias al cual el original gana valor
ontoldgico, pues ya se ha dicho que un kami nunca estd terminado. En
este caso, el original espera que la copia lo termine. Amigo inseparable
de los kitsune, Kindaichi parece secundar la produccién inagotable de
innumerables Inaris, a cada cual mds personal aunque no por ello menos
originarios. Todas estas deidades constituyen un origen que tiene como
origen una copia, siendo, por ende, un origen sin origen, la esencia no-
originaria del sintoismo. Este dios es i Inari, el kami de mi eleccién, por
tanto soy yo. La respuesta se antoja afirmativa, a sabiendas de que en el
sintoismo «el acercamiento a lo sagrado no se produce como si lo sagrado
fuera algo exterior en que fijarse, sino mds bien como si se tratara de algo
de lo que la persona ya forma parte» (Kasulis, 2012: 54). Dicho lo anterior,
si Heidegger afirmaba conclusivamente que solo un dios puede ain
salvarnos, no serd muy arriesgado pensar que este pudiera ser Hermes, o el
espiritu del kitsune. Solo ellos son capaces de construir esencias en calidad
de proyecto, como la luz en el espejo que metaforiza la hermenéutica de
la ausencia.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS:

Anénimo (2012): Kojiki. Cronicas de antiguos hechos de Japon.
Madrid: Trotta.

Barthes, R. (1991): El imperio de los signos. Madrid: Mondadori.

Bathgate, M. (2003): 7he Fox’s Craft in Japanese Religion and Culture:
Shapeshifters, Transformations, and Duplicities. New York: Routledge.

Berciano, M. (1992): «;Qué es realmente el “Dasein” en la filosofia de
Heidegger?», Thémata. Revista de Filosofia, 10, pp. 435-450.

Beuchot, M. (2016): Hechos e interpretaciones. Hacia una hermenéutica
analdgica. México: Fondo de Cultura Econémica.

Birrell, A. (2005): E/ pasado legendario. Mitos chinos. Madrid: Akal.

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



La hermenéutica del kitsune: una ontologia especular 181

Blanco, B. y Espuelos, E (2014): «Rito y juego» en A. Chillida (comp.),
Variaciones sobre el jardin japonés. Madrid: La Casa Encendida, Patronato
de la Alhambra y Generalife, pp. 158-170.

Borges, J. L. (1984): Obras completas (1923-1972). Buenos Aires:
Emecé Editores.

Borges, J. L. (1989): Obras completas (1975-1985). Buenos Aires:
Emecé Editores.

Breen, J. y Teeuwen, M. (2010): A New History of Shinto. UK/
Malasya: Wiley-Blackwell.

Casal, U. A. (1959): «The goblin fox and badger and other witch
animals of Japan», Folklore Studies, 18, pp. 1-93. DOI: https://doi.
org/10.2307/1177429

Crespo, A. (2008): Los bellos colores del corazén. Color y sufismo. Vol. 1.
Madrid: Mandala Ediciones.

Danto, A. C. (2002): La transfiguracion del lugar comiin. Una filosofia
del arte. Barcelona: Paidés.

Dumpert, J. (1998): «In the presence of the goddess: bowing before the
mirror in Shinto», Journal of Ritual Studies, 12 (1), pp. 27-37.

Faure, B. (2016): Protectors and Predators: Gods of Medieval Japan. Vol. 11.
Honolulu: University of Hawai’i Press.

Ferraris, M. (2005): Historia de la hermenéutica. México: Siglo XXI.

Foster, M. D. (2008): Pandemonium and Parade: Japanese Monsters and
the Culture of Yokai. Berkerley: University of California Press.

Gadamer, H.-G. (1991): La actualidad de lo bello. El arte como juego,
simbolo y fiesta. Barcelona: Paidds.

Gadamer, H.-G. (2002): Los caminos de Heidegger. Barcelona: Herder.

Gadamer, H.-G. (1999): Verdad y método. Vol. 1. Salamanca: Sigueme.

Garcia Gual, C. (1995): El zorro y el cuervo. Madrid: Alianza.

Garcia Ortega, A. (2021): La luz que cae. Barcelona: Galaxia Gutenberg.

Garcia-Noblejas, G. (2007): Mitologia de la China antigua. Madrid: Alianza.

Han, B.-C. (2013): Ausencia. Acerca de la cultura y la filosofia del Lejano
Oriente. Buenos Aires: Caja Negra.

Han, B.-C. (2016): Shanzhai. El arte de la falsificacion y la deconstruccion
en China. Buenos Aires: Caja Negra.

Hearn, L. (2004a): El ninio que dibujaba gatos y otros cuentos japoneses.
La Coruna: Ediciones del viento.

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



182 Maria DEL CARMEN MoOLINA BAREA
Hearn, L. (2004b): El romance de la Via Lictea. Barcelona: Ediciones
Barataria.

Heidegger, M. (2010): Caminos de bosque. Madrid: Alianza.

Heidegger, M. (2001): Introduccion a la metafisica. Barcelona: Gedisa.

Heidegger, M. (2003): La proposicion del fundamento. Barcelona:
Ediciones del Serbal.

Heidegger, M. (2000): Ontologia. Hermenéutica de la facticidad.
Madrid: Alianza.

Isomae, J. (2014): Religious Discourse in Modern Japan: Religion, State,
and Shinto. Leiden: Brill.

Kang, X. (2005): 7he Cult of the Fox: Power, Gender, and Popular Religion
in Late Imperial and Modern China. New York: Columbia University Press.

Kasulis, T. P. (2012): Shinto. El camino a casa. Madrid: Trotta.

Krasznahorkai, L. (2015): Y Seiobo descendié a la Tierra. Barcelona:
Acantilado.

Lanzaco Salafranca, E (2000): Introduccion a la cultura japonesa:
pensamiento y religion. Valladolid: Editorial Universidad de Valladolid,
Caja Duero.

Meyer, M. (2018): Ellibro del Hakutaku. Bestiario de monstruos japoneses.
Madrid: Quaterni.

Naumann, N. (1999): Antiguos mitos japoneses. Barcelona: Herder.

Nelson, J. K. (1996): A Year in the Life of a Shinto Shrine. Seattle:
University of Washington Press.

Ning, Y. y Garcia-Noblejas, G. (eds.) (2000): Libro de los montes y los
mares (Shanhai Jing). Cosmografia y mitologia de la China Antigua. Madrid:
Miraguano Ediciones.

Nobutaka, I. (2003): «Introduction: what is Shinto?» en N. Inoue, ez a/.
(eds.), Shinto: A Short History. New York: Routledge, pp. 1-11.

Nozaki, K. (1961): Kitsuné. Japans Fox of Mystery, Romance & Humor.
Tokyo: The Hokuseido Press.

Papp, Z. (2010): Anime and its Roots in Early Japanese Monster Art.
Kent: Global Oriental.

Picken, S. D. B. (1994): Essentials of Shinto. An Analytical Guide to
Principal Teachings. Westport/ London: Greenwood Press.

Rodriguez, R. (20006): Heidegger y la crisis de la época moderna.
Madrid: Sintesis.

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



La hermenéutica del kitsune: una ontologia especular 183

Rodriguez, R. (2002): «Hermenéutica y ontologia: ;cuestién de
método?» en R. Rodriguez (coord.), Métodos del pensamiento ontoldgico.
Madrid: Sintesis, pp. 235-272.

Saviani, C. (2004): E/ Oriente de Heidegger. Barcelona: Herder.

Serres, M. (1991): El paso del noroeste. Hermes V. Madrid: Debate.

Serres, M. (1995): Genesis. Ann Arbor: The University of Michigan Press.

Serres, M. (2000): La interferencia. Hermes II. Buenos Aires: Almagesto.

Serres, M. y Latour, B. (1995): Michel Serres with Bruno
Latour. Conversations on Science, Culture, and Time. Ann Arbor:
The University of Michigan Press.

Shaughnessy, E. L. (2005): La Antigua China. Vida, mitologia y arte.
Madrid: Ediciones Jaguar.

Smyers, K. A. (1999): The Fox and the Jewel. Shared and Private
Meanings in Contemporary Japanese Inari Worship. Honolulu: University
of Hawai’i Press.

Stein, E. (2010): La filosofia existencial de Martin Heidegger. Madrid:
Minima Trotta.

Storm, J. A. J. (2012): The Invention of Religion in Japan. Chicago:
University of Chicago Press.

Takahashi, A. (2009): Cuentos y leyendas de Japon. Madrid: Anaya.

Tanizaki, J. (2015): El elogio de la sombra. Madrid: Siruela.

Trismegisto, H. (1997): Tratados del Corpus Hermeticum. Barcelona: MRA.

Vattimo, G. (2000): «Dialéctica, diferencia y pensamiento débil» en
G. Vattimo, y P. A. Rovatti (eds.), £/ pensamiento débil. Madrid: Teorema,
pp. 18-42.

Vattimo, G. (2009): Introduccién a Heidegger. Barcelona: Gedisa.

Vattimo, G. (1992): Mids alld del sujeto. Nietzsche, Heidegger y la
hermenéutica. Barcelona: Paidés.

Wilhelm, R. (ed.) (1997): Cuentos chinos I. La princesa repudiada y otros
relatos de la mitologia china. Barcelona: Paidés.

Williams, G. (2005): Religions of the World: Shinto. Langhorne: Chelsea
House Publishers.

Wunnicke, C. (2022): La mujer zorro y el doctor Shimamura.
Madrid: Impedimenta.

Yoneyama, S. (2019): Animism in Contemporary Japan. Voices for the
Anthropocene from Post-Fukushima Japan. London/ New York: Routledge.

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



184 MaRriA DEL CARMEN MOLINA BAREA
Zhong, Y. (2016): The Origin of Modern Shinto in Japan. The Vanquished
Gods of Izumo. London: Bloomsbury Academic.

REFERENCIAS DE LAS ILUSTRACIONES:

Fig. 1. Sacerdote sintoista arrodillado ante el espejo en el santuario de
Dazaifu Tenmangu.
[This file is licensed under the Creative Commons Attribution-ShareAlike
3.0 Unported license (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/3.0/d
eed.en). This Wikipedia (https://www.wikipedia.org/) and Wikimedia
Commons (https://commons.wikimedia.org/) image is from the user Chris
73 and is freely available at //commons.wikimedia.org/wiki/File:Priest_at_
Dazaifu_Tenmagu_shrine_1.JPG under the creative commons cc-by-sa
3.0 license. (https://creativecommons.org/license s/by-sa/3.0/)].

Fig. 2. Michael Baldwin: Art & Language, Untitled Painting (1965),
Tate Modern.
[This file is licensed under the Creative Commons Attribution-Share
Alike 4.0 International license (https://creativecommons.org/licenses/
by-sa/4.0/deed.en) and is freely available at https://commons.wikimedia.
org/w/index.php?title=File:Mirror_michael_baldwin_art_language.
jpg&oldid=663794734].

Fig. 3. Utagawa Ichiyusai Kuniyoshi: Kuzunoha, del libro Azuma
nishiki-e (1860s), Watson Library Special Collections.
[This is a faithful photographic reproduction of a two-dimensional, public
domain work of art (Wikimedia Foundation) available under the Creative
Commons CCO License and is freely available at https://commons.
wikimedia.org/w/index.php?title=File:NDL-DC_1305207-Utagawa_
Kuniyoshi-%E6%BA%90%E6%B0%8F%EI%9IB%B2%E6%B5%AE
%E4%B8%96%E7%94%BB%E5%90%88_%E5%B8%9A%E6%9C
%A8_%E8%91%9B%E3%81%AE%E8%91%89%E7%8B%90-crd.
jpg&oldid=594347617].

Fig. 4. Santuario de Inari en lkuta, Kobe, precedido por la estatua de
un kitsune.
[This file is licensed under the Creative Commons Attribution-Share Alike
4.0 International license (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



La hermenéutica del kitsune: una ontologia especular 185

deed.en) and is freely available at https://commons.wikimedia.org/w/
index.php?title=File:Ikuta_jinja_kobe_inari.jpg&oldid=670015618].

Fig. 5. Harukawa Goshichi: Espejo con el diseno de un zorro de nueve
colas (1870), Metropolitan Museum New York.
[This file is made available under the Creative Commons CCO 1.0 Universal
Public Domain Dedication (https://creativecommons.org/publicdomain/
zero/1.0/) and is freely available at https://commons.wikimedia.org/w/
index.php?title=File: MET_DP138369.jpg&oldid=648197193].

Fig. 6. Estatuas de kitsune flanquean el torii de acceso a un santuario
dedicado a Inari.
[This file is available under the Creative Commons CCO License and is freely
available at https://commons.wikimedia.org/w/index.php?title=File: Tora_
Inari_Jinja_01.JPG&oldid=515538203].

Maria DEL CARMEN Morina Barea: Profesora Titular en el drea de
Filosofia de la Universidad de Cérdoba (Espafa), concretamente, en el
Departamento de Ciencias Sociales, Filosofia, Geografia y Traduccién e
Interpretacién. Licenciada en Historia del Arte con Mencién Nacional y
Graduada en Filosofia, tiene en su haber un Doctorado Internacional cum
laude, y un Méster en Teoria del Arte Contempordneo por Goldsmiths
College University of London. Ha realizado estancias de investigacién en
la Universita degli Studi di Firenze, Warburg Institute de Londres y Ecole
des Hautes Etudes en Sciences Sociales de Paris. Es miembro del Grupo
de Investigacion HUM-1025: CREARESGEN (Creacién, Arte Grifico,
Estética y Género).

Lineas de investigacion: Sus temas de investigacién abordan diversos
aspectos de la filosofia del arte contemporaneo y la ontologia posmoderna,
la estética japonesa, asi como la hermenéutica del cine y los estudios
visuales y digitales.

Publicaciones recientes:

— Revistas cientificas como Isegoria, Anuario Filoséfico, Areté,
Contemporary Aesthetics, Aisthesis, Anales del Instituto de Investigaciones
Estéticas, Revista Humanidades, Boletin de Estética, Archivo Espanol de
Arte, entre otras.

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



186 MaRria DEL CARMEN MOLINA BAREA

— Libros como Jardin y rizoma. El giardino renacentista como cartografia
némada, de Ficino a Deleuze (Madrid: Fércola, 2022), que ha sido traducido
al italiano (Perugia: Graphe.it, 2024); y Arte y deseo. El surrealismo desde la
filosofia de Deleuze y Guattari (Cérdoba: UCOPress, 2017).

Correo: 152mobam@uco.es

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



