Walter Benjamin y Judith
Butler: hacia una critica

de la violencia

D]
iz
(ol
BRI
CLARIDADES
REVISTA DE FILOSOHA

ISSN 18896855 - ISSN-E 1989-3787

Walter Benjamin and Judith Butler:
towards a critique of violence

MaARia VicToriA DAHBAR Y SasHA S. Hivas

RESUMEN

El texto posa algunas preguntas sobre
la violencia en la articulacién de las
consideraciones criticas contenidas
en textos de Walter Benjamin vy
Judith  Butler. Reconocemos a
Butler como una lectora atenta de
la obra benjaminiana, que ha sabido
retomar la potencia de su obra y
volverla un insumo tedrico valioso
para sus reflexiones. Mediante un
recorrido anacrénico por textos y
comentarios, la hipétesis de lectura

IDH-CONICET (Argentina)

Fecha de envio: 01/09/2022
Fecha de aceptacién: 24/02/2023

DOI: 10.24310/crf.17.1.2025.15203

ensaya un didlogo que explora
puntos de acercamiento y distancia
en relacién a la forma que ha tomado
la critica de la violencia en cada
autorx. En esa direccién, aparece la
discusion sobre el wverdadero estado
de excepcién, el vinculo entre la
reflexién mesidnica y la ética, la
temporalidad, y la interrupcién
como modo de intervencidn politica.
Un didlogo que intenta, en definitiva,
una tarea critica de la violencia atenta
a su reproduccién pero también a sus
puntos de fuga.

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025), pp. 39-72.
ISSN: 1889-6855 ISSN-e: 1989-3787 DL.: PM 1131-2009
Asociacién para la promocién de la Filosoffa y la Cultura en Mdlaga (FICUM)



40

PALABRAS CLAVES

Violencia normativa; temporalidad;
critica; interrupcién.

ABSTRACT

The following article poses some
questions about violence in the
articulation of critical considerations
contained in texts by Walter Benjamin
and Judith Butler. We recognize
Butler as reader of
Benjamin’s work, who has been able
to take up the power of his work and
turn it into a valuable theoretical
input for her reflections. Through
an anachronistic journey through
texts and commentaries, the reading

an attentive

MAaRia Victoria DauBAR v SasHaA S. Hiras

hypothesis rehearses a dialogue that
explores points of rapprochement and
distance in relation to the form that
the critique of violence has taken in
each author. Considering the points
of rapprochement and distance,
the discussion on the true state of
exception, the link between Messianic
reflection and ethics, temporality, and
interruption as a mode of political
intervention appears. A dialogue that
attempts, in summary, a critical task of
violence attentive to its reproduction
but also to its points of escape.

KEYWORDS

Normative violence; temporality;
critique; interruption.

Es de eso: de los males que se depositaron
como granos de arena a lo largo de los dias,

hasta que desataron por acumulacién una catdstrofe

que parecié espontdnea, caida por sorpresa.

Claudia Masin, So/

INTRODUCCION

ada vez que preguntamos por la violencia, parecen concurrir al
encuentro dos fenémenos simultdneos. Quien pregunta parece
ocupar un lugar por fuera del fenémeno, y parece también, que
la pregunta por la violencia implica un eterno recomienzo: volver a sentar

las bases, volver a definir. A contrapelo de esa costumbre, hay otras formas

de ofrecer esa pregunta, fastidiosas, molestas, necesarias (a rebrousse-poil).

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



Walter Benjamin y Judith Butler: hacia una critica de la violencia 41

Tal es el caso de Walter Benjamin y Judith Butler quienes, lejos en sus
coordenadas, presentan afinidades en el modo de abordar la cuestién de la
violencia. Queremos ofrecer en este escrito algunos puntos fundamentales
de esa conversacién, en una reconstruccién que es también una inventiva,
y que intenta mostrar la recurrencia y la actualidad de una pregunta que
nos constituye'. La critica funciona aqui, y como queria la poeta Macky
Corbaldn, como una manera de tender puentes entre generaciones.

Como pequena hipétesis de lectura, puede decirse que Butler recorre
los textos y las reflexiones de Benjamin para tratar de pensar con él algunos
nudos de su propio pensamiento en torno al lugar de la critica, la violencia
y su interrupcién. Por esto, la vinculacién que proponemos atiende a
lugares donde Butler revisa los textos benjaminianos pero también ofrece
un extemporaneo, genealdgico didlogo que puede establecerse entre ambos
en relacién a una critica de la violencia. Si bien en ocasiones previas hemos
abordado el tema (Dahbar y Moretti 2015, Dahbar 2020, 2021; Hilas,
2020, 2022), este acercamiento se ve animado por el entusiasmo de la
escritura conjunta, y por el impulso de novedades bibliogrificas en lengua
hispana aparecidas en los Ultimos afios®, que echan luz sobre algunos
puntos nodales de la reflexién, sostienen la opacidad donde cabe sostenerla,
y enriquecen ambas visiones de la violencia.

Judith Butler, ademds de conversar sostenidamente con feministas y
nombres candnicos de la historia de la filosofia occidental, ha conversado
vital y anacrénicamente con dos referentes de la teoria critica alemana,
Theodor Adorno y Walter Benjamin. De su conversacién con Adorno

1. Agradecemos la lectura y los comentarios de la Dra. Verénica Galfione (IDH-CONICET)
para la primera versién de este articulo.

2. Enlo que respecta a Butler, existen dos libros en que la cuestién reaparece con otro impetu:
Sin miedo. Formas de resistencia a la violencia de hoy (2020b) y, atin mds pertinente, La fuerza
de la no violencia (2020a). La cuestién habia aparecido en 2012 bajo un tratamiento detallado
en Parting ways. Jewishness and the Critique of Zionism, donde se propuso justamente, poner
a pensar a ciertos autores de la tradicién judfa, principalmente Emmanuel Levinas, Hannah
Arendt y Walter Benjamin, en un horizonte no sionista. Parting Ways es, no obstante, uno
de los pocos textos de Butler que no ha sido traducido en su totalidad al castellano, un dato
al menos sugestivo para una obra que ha sido volcada al castellano con vehemencia en los
tltimos afios. Existe una versién en portugués ticulada Caminbos divergentes. Judaicidade e
critica do sionismo (Butler, 2017b). En el caso de Benjamin nos referimos a la retraduccién
del ensayo que emprendi6 Pablo Oyarzin Robles en 2017 —abonando la tesis de que la
critica de la violencia es en Benjamin un proyecto y no un texto aislado—.

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



42 Magria VicToria DAHBAR Y SasHA S. Hivas
podemos decir que hay alli una pregunta ética rastreable tanto en el
imprescindible Dar cuenta de si mismo. Violencia ética y responsabilidad
(2009a) como en su texto «;Se puede llevar una buena vida dentro de una
mala vida?», publicado en 2017 en Cuerpos aliados y lucha politica pero con
una primigenia versién en su Conferencia al recibir el Premio Adorno en la
Ciudad de Frankfurtel 11 de septiembre de 2012. De su conversacién con
Walter Benjamin, puede decirse que hay, al menos, una pregunta politica
y una pregunta filoséfica alrededor de la violencia, rastreable tanto en su
comentario al ensayo sobre la violencia aparecido en Parting ways. Jewishness
and the Critique of Zionism (2012), como en su trabajo con las tesis «Sobre
el concepto de historia» presente en su necesario articulo «Politica sexual,
tortura, tiempo secular», aparecido en Marcos de Guerra (2010), asi como
en Sin miedo. Formas de resistencia a la violencia de hoy (2020b) y La fuerza
de la no violencia (2020a).

En este ir y venir por su bibliografia, proponemos revisar estos lugares
recientemente citados de la obra de Butler, asi como otros de la obra
benjaminiana, a fin de explicitar el efectivo vinculo que Butler ve entre
dos textos de Benjamin, «Para una critica de la violencia» (1921) y las tesis
«Sobre el concepto de historia» (1940). Existen dos nudos problemdticos en
Benjamin que nos interesa destacar a la luz de los comentarios, reflexiones
y lecturas de Butler. Por un lado, la afirmacién presente en «Para una
critica de la violencia» segin la cual el derecho no es mds que la forma
institucionalizada de esa opresién, lo que habilita en Butler la pregunta
por la violencia en vinculo con la légica instrumentalista. Por otro lado, la
cuestién benjaminiana de lo que es olvidado, que en las Tesis se nomina
como la tradicién de los oprimidos o vencidos, una tradicién que permite
impugnar la hegemonia de ciertas versiones de la historia que pretenden ser
universales. Butler se hace eco de estos argumentos al reflexionar en Marcos
de guerra (2010) por quién cuenta como vida, y qué realidad cuenta como
real, preguntindose por lo que dejan afuera los marcos de reconocimiento
dominantes y cémo pueden estos ser, y de hecho son, cuestionados e
interrumpidos. En este sentido, la figura benjaminiana de la violencia
divina como forma de interrumpir la violencia legal y la perspectiva de
que la historia no es otra cosa que la historia de la lucha entre oprimidos y
opresores, permite analizar criticamente la figura del estado de excepcién

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



Walter Benjamin y Judith Butler: hacia una critica de la violencia 43

para oponerla a la idea de Benjamin de un «verdadero estado de excepcién»
como interrupcién a cierto modo de la violencia sostenida en el tiempo.

En su comentario al ensayo benjaminiano, «Walter Benjamin y la
critica de la violencia», publicado en Parting Ways (2012) y traducido y
revisado en los afios subsiguientes (2013, 2014), Butler se pregunta por el
significado que adquiere el término critica cuando se trata de una critica de
la violencia, toda vez que la critica —en clave foucaulteana— estd siempre
moldeada por su objeto. Asi, entiende que «una critica de la violencia es
una investigacion sobre las condiciones de la violencia, pero es también
una pregunta por cémo la violencia estd de entrada circunscrita por el
modo en que la interpelamos» (Butler, 2013: 64). Poner en cuestién los
marcos de inteligibilidad de la violencia, entiende Butler, constituye una
clave incluso para reconocerla.

Ya en Vida precaria. El poder del duelo y la violencia (2009b), texto
que inaugura para sus hermeneutas lo que se conoce como giro ético en
su obra (Chambers y Carver, 2008)° Butler senalaba una imbricacién
fundamental, con frecuencia olvidada. Comenzaba aquel segundo capitulo
proponiendo «analizar una dimensién de la vida politica relacionada con
nuestra exposicién a la violencia y nuestra complicidad con ella [...] para
encontrar en estas condiciones las bases para una comunidad». Lo primero
que hay que decir, entonces, es que la critica de la violencia en Butler
nunca supone un afuera de la violencia. Estd considerando desde el inicio
a la violencia como una condicién de la que se participa y a la que se
estd expuesta, una condicién de la que participamos y a la que estamos
expuestas, y en esa mutua contaminacioén es que hay que poder pensar.
Esto no deberfa implicar una disolucién del problema, de manera que
la violencia, al estar en todos lados, no esté en ninguno. La critica de la
violencia es también la impugnacién de su univocidad, del vicio de seguir
llamando violencia a cualquier cosa, de esa reificacién que en el concepto y
en la experiencia implica nombrar todo como violencia. Impugnacién que
tiene una consecuencia productiva, la de habilitar la pregunta por el espectro
de problemas que se abren, o dejan de estar obliterados, si desatamos

3. Para ahondar en el llamado giro ético en Butler, se recomienda la lectura del texto de
Chambers y Carver (2008a), asi como el volumen editado por los mismos autores Judith
Butlers Precarious Politics (2008b), donde pueden verse, a través del recorrido trazado por
los diferentes ensayos, las implicancias éticas dentro de ciertos problemas politicos en Butler.

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



44 Maria Victoria DAHBAR Y SasHA S. Hivas
ese significante —violencia— de una serie de significados mediante los
cuales este concepto puede nombrar casi cualquier fenémeno. De hecho,
a tono con Benjamin, Butler ofrece una distincién entre distintos tipos de
experiencias que en general son nombradas como violencias. Alli acepta
desde luego que la agresién forma parte de la vida y de la politica, pero que
es necesario y posible separar agresién de violencia. La violencia, sugiere, es
una forma que adopta la agresién y, lo que es mds importante, <hay maneras
de dar forma a la agresién que obran al servicio de la vida democrética, entre
ellas el «antagonismo» y el conflicto discursivo, las huelgas, la desobediencia
civil e, incluso, la revolucién» (Butler, 2010: 77). Distinguir, como se ve,
entre violencia, agresién, antagonismo, conflictos discursivos, huelgas,
revoluciones incluso, no es un ejercicio transparente, pero como nos dice
Butler es necesario reflexionar acerca de «las condiciones sociales y los
marcos interpretativos» (2010: 220), que hacen perceptibles ciertos tipos
de violencias y obturan otras, que aparecen sencillamente como respuestas
afectivas primarias ante el horror moral. En otro texto aparecido en Marcos
de guerra, llamado «La pretensién de la no-violencia», Butler distingue
entre la violencia contra personas, contra seres sintientes, contra el medio
ambiente, contra la propiedad (2010: 229). Inclusive, sostiene, distinguir
formas de violencia que buscan detener otras, o «la realizada en los esfuerzos
revolucionarios por instituir una politica democrdtica» (2010: 229).

Las afinidades con el ensayo benjaminiano son evidentes en el esfuerzo
de distinguir dos violencias, aquella denominada mitica y aquella
denominada divina, que se le opone. Entendia Benjamin junto a una
extensa tradicién critica del derecho que en esta dialéctica, la funcién del
derecho al monopolizar la violencia no es aqui preservar a la persona aislada
ni a la comunidad, sino la de preservarse —re-producirse— a si mismo.
De alli que nos invitaba a considerar que la «sorprendente posibilidad del
interés del derecho en la monopolizacién de la violencia frente a la persona
particular no se explica por la intencién de defender los fines legales, sino,
mis bien, el derecho mismo» (Benjamin en Oyarzin et al, 2017: 22). La
violencia divina por su parte, sobre la que mucho se ha especulado en la
exégesis posterior, es destructiva, dice Benjamin, solo en un sentido: es
letal, aunque incruenta. La violencia divina detiene el movimiento ciclico
de la violencia mitica consistente en producir y conservar el derecho. Se
opone estrictamente a la mitica, en tanto destruye el derecho sin limites,

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



Walter Benjamin y Judith Butler: hacia una critica de la violencia 45

exculpa, y, como dijimos, es letal sin jamds derramar sangre. La distincién
que realiza Benjamin acerca de en qué sentido la violencia divina resulta
letal aunque incruenta no es en modo alguno evidente y, justamente
este pasaje, uno de los mds controvertidos del ensayo, ha sido objeto
de numerosas interpretaciones y discusiones. Lo presentamos aqui, en
cambio, para dar cuenta de la complejidad en la tarea de una critica de
la violencia, que en su cometido no solo necesita del incesante trabajo de
delimitar su objeto sino que, al mismo tiempo, procura la impugnacién
de los marcos culturales que vuelven ciertos tipos de violencia posibles al
volver imposible su percepcién como tales.

Como especifica el comienzo del ensayo benjaminiano, ya centenario,
la pregunta por la violencia se delimita en relacién al derecho y a la justicia.
En los textos de Butler, tanto los que refieren puntualmente al ensayo de
Benjamin como aquellos que lo aluden, la pregunta por la violencia aparece
en cambio en relacién con las normas que preceden a la formacién del
sujeto y con las posibilidades de ese sujeto de resistirlas. La critica se realiza
en relacién con unas normas que nos preceden y con las que es necesario
negociar, imaginar otro posible vinculo. Preguntar por la violencia en
relacién al derecho y a la justicia, en un caso, y en relacién a las normas,
en el otro, guarda sin embargo sus puntos de contacto. Las normas a las
que refiere Butler, se codifican muchas veces en la violencia de Estado y
en la legislacién, pero exceden la letra escrita. Tal es el caso de las normas
heterosexistas que regulan el género y materializan el sexo, punto de partida
de la critica butleriana. Aunque con frecuencia legislan explicitamente,
como es el caso de cddigos de convivencia y de faltas, muchas veces regulan
lo que cuenta como sujeto mediante normas mds ticitas. Es a partir de la
revisién de esas normas sexuales y genéricas, que Butler realiza una critica
al funcionamiento de las normas que regulan al sujeto en general, y en esa
critica es que reconoce la falla de todo vinculo normativo. De modo que
hay un lugar donde la reflexién sobre la violencia en relacién con las normas
y en relacién al derecho, se intersecan. De hecho, en la obra reciente de
Butler, y en sintonia con el cardcter no esencialista de su filosofia, aparece
una vez mds su preocupacion por el binomio violencia-no violencia, donde
su atencién por la violencia normativa se acerca a la consideracién de la
violencia ejercida por el Estado. Particularmente, en su texto La fuerza de
la no violencia (2020a), sefiala cémo la pregunta por si se estd a favor o en

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



46 Magria VicToria DAHBAR Y SasHA S. Hivas
contra de la violencia se torna ripidamente en una pregunta por los modos
en que se define la violencia, quién es denominado como «violento» y con
qué fines, como tendremos ocasion de desarrollar.

Puestas a imaginar una conversacién efectiva entre Walter Benjamin y
Judith Butler acerca de la violencia, el abanico de cuestiones que ese didlogo
puede abarcar es ilimitado. Para trazar algunas coordenadas, en cambio, en
este escrito vamos a ocuparnos de algunos puntos de esa conversacion,
en la que los autores guardan distancia y cercanfa. Asi, el recorrido del
texto comienza preguntando por la violencia con relacién al derecho y a
las normas, el verdadero estado de excepcidn, lo mesidnico y su dimensién
ética, y la temporalidad. Para finalizar hacemos lugar a la vieja pregunta
acerca de aquello que puede interrumpir el ciclo de la violencia mitica,
desde la mirada de ambos autores.

I

El didlogo entre Judith Butler y Walter Benjamin en torno a una critica de
la violencia recorre entonces diferentes lugares a tener en cuenta. En esta
primera seccién nos ocuparemos de la recepcién butleriana de Benjamin,
centrdndonos no sélo en el ensayo «Para una critica de la violencia» sino
también en algunos pasajes y momentos de las tesis «Sobre el concepto de
historia». Como sefialamos, mientras Benjamin se centré en una critica
de la violencia estatal, Butler, sin dejarla de lado, precisa su critica con
relacién a la violencia normativa, es decir, rastrea en la obra de Benjamin
aquellos elementos que puedan pensarse en términos normativos. Asi, y
en relacién con la temporalidad de esas normas ya siempre fundadas y
sostenidas en la violencia, puede trazarse una hipétesis de lectura* segin
la cual Butler vincula en distintas oportunidades «Para una critica de la
violencia» [1921] y «Sobre el concepto de historia» [1940] sefalando, en
sintonfa con Benjamin, que donde hay que pensar la critica de la violencia
es en la filosofia de su historia. Butler recurre a las tesis para revisar el

4. El cardcter hipotético o exploratorio de esta lectura tiene que ver con que la vinculacién
no estd efectivamente desarrollada en los textos butlerianos en tanto programa critico, al
menos no siguiendo especificamente la estela de Benjamin. Sin embargo el sefialamiento
estd, y de alli deriva nuestra insistencia.

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



Walter Benjamin y Judith Butler: hacia una critica de la violencia 47

vinculo entre historia, progreso y violencia, que en Benjamin toma la
forma de la lucha histérica entre opresores y oprimidos’.

En este didlogo, uno de los lugares que nos interesa rescatar es un
momento presente en «Sobre el concepto de historia». Podemos ver que las
tesis VII y VIII proponen como clave de lectura de la historia la lucha entre
opresores y oprimidos. El texto en general estd escrito bajo la urgencia de
un tiempo convulsionado pero enmarcado en el metédico proyecto del
Libro de los pasajes [1982]. La tesis VII contiene algunas lineas criticas a
ciertas formas de hacer historia que olvidan o niegan la experiencia de los
oprimidos. Al comienzo el alemdn recupera la recomendacién hecha por
Fustel de Coulanges al historiador, que «se quite de la cabeza todo lo que
sabe del curso sucesivo de la historia» (Benjamin, 2021: 62). Benjamin
advierte que esta forma de entender el conocimiento histérico sélo estd
constituido por una linea narrativa, que se compone de los hechos,
nombres y acontecimientos que «marcan» la marcha y el desarrollo de
la historia, confundiéndose con facticidad. Aqui se pierde la posibilidad
de «apoderarse de la verdadera imagen histérica que fulgura fugazmente»
(Benjamin, 2021: 62), y es donde el historicismo simpatiza con la narracién
de los vencedores. Tal como afirma Reyes Mate, «comprender el pasado es
estar atento a las concreciones de esa virtualidad del pasado» (2009: 136);
el pasado latente® es lo que no pudo ser y estd esperando ser actualizado.

5. Una primera insinuacién en Butler sobre estos temas aparece hacia el final de «Politica
sexual, tortura y tiempo secular» en Marcos de guerra (2010), y de manera mds sustancial
en los ensayos «Walter Benjamin and the critique of Violence» y «Flashing Up. Benjamin’s
Messianic Politics», ambos capitulos de su libro Parting Ways (2012).

6. Una de las diferencias fundamentales entre el materialismo benjaminiano y el
historicismo a la hora de abordar el pasado estd en la disposicién metodolégica con
la cual se acercan a los eventos, y por lo tanto, en la discusion acerca del objeto de la
historia. Mientras que el historicismo, recoge hechos pasados como si fueran objetos sin
vida, consignables dentro de una historia compuesta por un tiempo lineal y homogéneo
(empatizando con la perspectiva de los vencedores y dejando al margen todo lo que hay
de historia frustrada), el materialista benjaminiano es capaz de recoger esos deshechos de
historia olvidada, siendo verdaderamente universal. No confunde realidad (compuesta
por lo que es y los deseos y anhelos pendientes) con facticidad. El concepto benjaminiano
de ahora (jetztzeir) aparece como el salto de tigre que debemos dar hacia el pasado
para rescatar lo que el pasado tiene de ahora, de actualidad pendiente. Y el principio
constructivo en la metodologfa de Benjamin es la cita, ese salto de tigre hacia el pasado.

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



48 Magria VicToria DAHBAR Y SasHA S. Hivas
Esta idea benjaminiana es apuntada por Butler hacia el final de «Politica
sexual», texto que impugna algunas ideas que operan a la base de la nocién
de modernidad como marco de reconocimiento temporal (2010:189). Alli
senala que el pasado se encuentra en el presente, en una concepcién de
la temporalidad como tiempo abierto a ese pasado «virtual» que espera
ser realizado. Desde una critica postsecularista, cuando hablamos de esze
tiempo estamos refiriéndonos a ideas sustantivas en torno a lo que debe ser
este tiempo. Operan normas temporales que marcan una frontera entre
quienes pueden reconocerse como contempordneos y quienes ain no
han llegado a incorporar ese sujeto temporal ejemplar, y viven entonces
diferentes formas de violencia producto de la irrealidad de su condicién. El
pasado y el presente, desde una mirada critica, tienen un reverso que espera
ser descubierto: se trata del pasado que espera no ser dejado en el olvido
y de un presente posible que se haga eco de las diversas temporalidades
que lo componen. En otros términos, se trata de un tiempo abierto a la
rememoracién de la tradicién de los oprimidos de la historia. Benjamin
entiende la responsabilidad que implica narrar el pasado: se construye y
reconstruye lo que tuvo y no tuvo lugar al decidir qué narrar.

En un cruce entre Benjamin y Butler, el acto de justicia que implica la
rememoracion de los que se han caido del relato dominante, no es otro
que el de reconocer que aquellos relatos efectivamente estdn alli, lo que en
Butler aparece como versiones minoritarias de la norma (Butler, 2006a:16).
Sensibilizarse por la narracién del punto de vista de los vencedores significa
continuar con la violencia que invisibiliza y naturaliza el sufrimiento de los
oprimidos. La tesis VIII expone la complicidad entre progreso y violencia,
tema caro para Butler en el texto que sefialamos. Aqui también puede
notarse el vinculo entre derecho y violencia, aspecto que recorre el didlogo
anacrénico que estamos desplegando. Comienza Benjamin «[l]a tradicién
de los oprimidos nos ensena entretanto que el “estado de emergencia” en
que vivimos es la regla» (2021: 64). La tesis inicia con la referencia al
estado de excepcién, nocién desarrollada por Carl Schmitt en 1921 en
su Teologia politica. El estado de excepcién es definido por el jurista del
Tercer Reich como la suspensién del orden existente. En esa capacidad de
suspender el estado de derecho crea, justamente, derecho, y se manifiesta
lo mds caracteristico del soberano, esto es, su capacidad para volver ley una
decisién. Este planteo schmittiano toca los intereses de Benjamin sobre

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



Walter Benjamin y Judith Butler: hacia una critica de la violencia 49

el estado de excepcidn, a la hora de pensar la relacién entre violencia y
politica. La idea de Benjamin es que la violencia es parte constitutiva del
derecho. Sefialindonos que el estado de excepcién en el que vivimos es,
de hecho, la regla desde el punto de vista de los oprimidos, Benjamin
nos revela que la excepcionalidad no golpea a todos con el mismo rigor.
Los oprimidos sufren este estado de excepcién de manera permanente.
Volviendo a Butler podriamos decir que el estado de excepcién somete
de manera desigual, que la opresién queda distribuida diferencialmente,
de forma tal que algunos quedan mds expuestos al poder que otros, y por
lo tanto su vulnerabilidad queda maximizada. Aquella desigualdad queda
manifiesta en la figura de la detencion indefinida (Butler, 2009b), donde
entiende que se actualiza el gesto soberano de la excepcién, en un marco
pretendidamente democrdtico. Benjamin por su parte apunta a relacionar
estado de excepcidn a estado de derecho. Para los oprimidos de la historia
el estado de excepcién es la norma histérica como estado en el cual, a través
de la ley y el orden establecido, los vencidos no cuentan con proteccién, y
son violentados de manera permanente e indefinida.

Tanto Benjamin como Schmitt, aunque perteneciendo a tradiciones
opuestas, tienen una critica fuerte a los pilares de la modernidad: el
progreso, la democracia liberal y la tradicién ilustrada. Esta revisién no es
realizada necesariamente desde una postura conservadora. Como pudimos
ver con Benjamin, el autor es consciente de que la soberania moderna
y la construccién del poder politico que tiene como nucleo al Estado,
es una solidificacién de un ejercicio absoluto de la violencia en donde
quien es creador de la ley se ubica por fuera de ella. Esta solidificacién
Benjamin la ha observado en el proceso de consolidacién burguesa y en
la orientacién parlamentaria que ha tomado el Estado. De este modo, el
estado de excepcién en el que vive la tradicidn de los oprimidos es la regla,
la catdstrofe significa que las cosas sigan asi. La violencia divina propuesta
por Benjamin, es aquella capaz de interrumpir la violencia fundadora y
conservadora del derecho, y por esto, la Gnica capaz de hacer justicia. Es
por ello que va a introducir la nocién de un verdadero estado de excepcién,
una fuerza que interrumpe ese estado de cosas. La potencia renovadora de
la revolucién ocupa el lugar de la violencia divina. En definitiva podriamos
decir que los dos autores comprenden el papel tinico que cumple el estado

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



>0 Magria VicToria DAHBAR Y SasHA S. Hivas
de excepcidn, a pesar de estar atravesados por tradiciones de pensamiento
y demandas politicas divergentes.

En cuanto a Benjamin, la nocién de estado de excepcién aparece en la
octava tesis como antesala de la critica al progreso explicitada en la novena
tesis. Los adversarios del fascismo, decia, lo enfrentan en nombre del
progreso como norma histérica. Y no hay nada de filoséfico, continuaba,
en asombrarse de que las cosas que estamos viviendo sean «ain» posibles
en este siglo. Porque no hay ninguna ley histérica que nos permita
afirmar que las cosas van a mejor, que las sociedades «avanzan». Porque
esa suposicién parte de una idea de la historia insostenible. Y porque la
revolucién era para Benjamin, rectificando a Marx, no el motor de la
historia sino el gesto mediante el cual quienes viajan en ese tren activan el
freno de emergencia. De modo que cuando nos asombra que determinados
gestos conservadores, machistas, racistas, clasistas, sean atin posibles, y nos
sorprende porque estamos en el siglo XXI, ;de qué orden es ese asombro?
Pareciera operar alli una suerte de inversién. ;Qué regularidad estamos
suponiendo para que algo nos resulte asombroso? Ya en su texto de 1928
Calle de mano tinica, apuntaba con especial ironia que ni la decadencia ni
el auge deberfan causarnos sorpresa (2014: 56). De hecho, solamente un
célculo que vea en la caida «la tnica razén de la situacion actual podria,
superando el debilitador asombro ante lo que se repite a diario, considerar
los fenémenos de la decadencia como lo estable por antonomasia y sélo a
la salvacién como algo extraordinario» (Benjamin, 2014: 56). En cambio y
como senalamos, el verdadero asombro radica para Benjamin en reconocer
que aquel estado de excepcién en que vivimos es la regla.

Lo que el autor proponia como «la introduccién de un verdadero
estado de excepcién», quizds sea justamente romper con esa logica. Esta
es la linea en la que reflexiona Sigrid Weigel, al detenerse en la otra cara
de esa regularidad de los fenémenos que se adscriben a un estado de
excepcion: aquella introduccién del verdadero estado de excepcién «exige
por ello una ruptura con ese concepto de la historia que se basa en la
idea de Progreso como regla y que califica asi a todo lo que se escapa a
esa regla como excepcidn, retroceso, barbarie, irracionalidad o cosas por
el estilo» (Weigel, 1996:261). Hay en Calle de mano iinica un fragmento
significativo al respecto, titulado «Panorama imperial. Viaje a través de la
inflacidon alemana» donde el fildsofo reflexiona, también mordaz:

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



Walter Benjamin y Judith Butler: hacia una critica de la violencia 51

Del tesoro de frases hechas en las que a diario se revela el estilo de
vida del burgués alemdn, esa fusién de estupidez y cobardia, resulta
especialmente memorable la de la catdstrofe inminente, segtin la cual
«esto no puede seguir asi». La torpe fijacién a conceptos de posesion
de décadas anteriores le impide al hombre promedio percibir las
estabilidades de tipo completamente novedoso que subyacen la
situacién actual (Benjamin, 2014a: 55).

De modo que si el estado de excepcién en que vivimos es la regla, ;hacia
dénde conviene orientar la reflexién? Dice Weigel:

Para Benjamin, por el contrario, la introduccién del verdadero
estado de excepcién no se da asociada a una decisién, sino a una
cesura epistemoldgica, es decir, a otra concepcién de la historia que
aparece posibilitada por un estupor no filoséfico y que, al mismo
tiempo, diferencia un asombro por lo vivenciado en el siglo XX de la

figura de lo que es «todavia posible» (Weigel, 1999: 261-262).

Aquello que interrumpe, es entonces, también una herida en lo
que podemos conocer. En esta linea, Judith Butler aborda en «Walter
Benjamin y la critica de la violencia» el vinculo entre violencia, estado de
excepcidn y critica, mostrando en él dos aristas posibles para abordarlo.
En la Introduccién comentamos que esta reflexién no intenta proponer
un «afuera» de las normas, como asi tampoco un «afuera» de la violencia.
La atencién que Butler pone en «Para una critica de la violencia» se debe
a que encuentra allf no solo una exploracién critica que se pregunta por
las condiciones de la violencia; sino también por «cémo la violencia estd
de entrada circunscrita por el modo en que la interpelamos» (Butler,
2014: 65). Por ello preguntaba ya en Deshacer el género por la relaciéon
entre la violencia y la irrealidad que espera a quienes son configurados a
partir de esa deshumanizacién, en un planteo que deja claro que no hay
un afuera de las normas y los marcos. Y respondia:

A nivel del discurso algunas vidas no se consideran en absoluto
vidas, no pueden ser humanizadas; no encajan en el marco dominante
de lo humano, y su deshumanizacién ocurre primero en este nivel.
Este nivel luego da lugar a la violencia fisica, que, en cierto sentido,

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



52 MaRria VicToRriA DAHBAR Y SasHA S. Hivas
transmite el mensaje de la deshumanizacién que ya estd funcionando
en nuestra cultura (Butler, 2006a: 45).

Es la cultura entonces el terreno propicio para pensar en el
funcionamiento de ese mensaje de deshumanizacién que estd ya siempre
operando, aunque de formas cambiantes. No puede afirmarse de un modo
tan lineal no obstante —como parece sugerir esta cita— que el terreno de
la cultura sea el que dé lugar, asi sin mds, a la violencia fisica. Es la nocién
de marcos la que permite complejizar la rejilla de andlisis. Si bien Butler no
parece estar pensando la sucesién en un sentido cronoldgico, quizds habria
que decir no que la violencia discursiva da lugar a la violencia fisica, sino
que la violencia es posible porque estd enmarcada. Impugnar la univocidad
de la violencia, reconocer sus marcos de inteligibilidad, incluso los que
delimitan el criterio de demarcacién violencia/no-violencia, supone un
trabajo critico que es al mismo tiempo material y perceptual. Porque la
prohibicién moral de la violencia, opera de manera selectiva. Por eso afirma
Butler en Marcos de guerra que la critica de la violencia deberia comenzar

[...] por la pregunta de la representabilidad de la vida como tal:
;qué permite a una vida volverse visible en su precariedad y en su
necesidad de cobijo y qué es lo que nos impide ver o comprender
ciertas vidas de esta manera? (2010: 80).

Tomando la posta de la mencionada octava tesis, el estado de excepcién
que Benjamin critica no es una interrupcién al derecho mediante un
gesto soberano. Por este motivo, no se puede contraponer el derecho a la
violencia, sino mds bien atender a sus continuidades. Si la violencia tiene
lazos indisolubles con el derecho y el Estado, podriamos preguntarnos en
qué consistirfa una alternativa a la violencia, si es que realmente existe una.
La perspectiva mesidnica en Benjamin, como interrupcién a ciertas formas
de historia y violencia, parece ser la clave. Al principio de su comentario
y en relacién con los textos de «Para una critica de la violencia» y «Sobre
el concepto de historia», Butler nos invita a concebir la fuerza mesidnica
de la violencia divina como una ruptura con la violencia legal, en vinculo
con la lucha por salvar del olvido la historia de los oprimidos (2014: 64).
Lo mesidnico entonces representa en la obra de Benjamin un esfuerzo
por interrumpir una concepcién de tiempo y con ello, tomando la figura
de la violencia divina, una forma de interrumpir a ese derecho que exige

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



Walter Benjamin y Judith Butler: hacia una critica de la violencia 53

obediencia, produce culpa, ejerce violencia y provoca un borramiento de
la historia de los oprimidos.

Dentro del andlisis benjaminiano encontramos que hay dos funciones
de la violencia, la que crea derecho y la que lo preserva’. Butler comenta
que el derecho necesita para resguardarse volver, una y otra vez, a reafirmar
su cardcter vinculante con los sujetos, lo que implica repetir su acto
fundacional. Si la repeticién es condicién para su preservacion, la ruptura
de esa reiteracion es la forma de interrumpir el flujo. El modo en el cual
podemos encontrar una alternativa a la violencia mitica, a esta violencia
legal, es estropeando su repeticién para interrumpir su cardcter vinculante.
Esta ruptura toma en «Para una critica de la violencia» el nombre de
violencia divina. Ella se manifiesta por medio de un mandamiento que no
es despético ni coactivo, por lo cual no puede imponerse por medio del
derecho. El mandamiento biblico «no matards» no es punitivo, y por lo
tanto rompe la 16gica de la culpa y del castigo que el derecho y la violencia
legal necesitan®.

Veamos cémo Butler aborda la cuestién. Tanto el derecho en el Estado
moderno, como la figura del destino expuesta en los mitos cldsicos,
comienzan su existencia en el momento en el cual aparece el castigo por
una falta cometida, sin que esta falta constituya una infraccién a un derecho
previo o contra una norma de los dioses. Cuando el castigo se hace patente
el triunfo del derecho y del destino es, en sus palabras, «precisamente
el establecimiento del derecho mismo» (Butler, 2014: 77). Creacién y

7. Benjamin sefialé en el texto dos violencias distinguibles, una a la que llamé violencia
mitica en el sentido en que fundaba el derecho y otra a la que llamé violencia divina
[gotdliche gewalt], que era capaz de discutirlo. En la violencia mitica, Benjamin
encontraba dos funciones, una funcién fundadora del derecho [rechtsetzende] y una
funcién sostenedora [rechtserhaltende] Asi, la violencia funda el derecho y lo sostiene,
en una circularidad, un hamacarse dialéctico, que guarda una caracteristica: también la
violencia mitica, conservadora de derecho, es una violencia amenazante.

8. Si bien este articulo se aboca a un didlogo entre fuentes, para una discusién actualizada
del debate puede remitirse a la edicién critica de Peter Fenves y Julia Ng Toward the
Critique of Violence: A Critical Edition (2021), donde la seleccién de fragmentos que
acompanan el ensayo de 1921 colabora en la formacién de una constelacién alrededor del
problema de la violencia. También es menester mencionar, dentro del citado trabajo de
Oyarzan, P. (2017) Letal e incruenta ya referido, el texto que acompafia «El circulo mitico:
Walter Benjamin sobre la politica y su interrupcién» de Aukje van Rooden. Ademds, serfa
de utilidad revisar el texto de Hamacher, W. (2013). Lingua Amissa.

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



>4 Magria VicToria DAHBAR Y SasHA S. Hivas
preservacion estdn unidos y se dan en cada momento en el cual el derecho
reitera su acto fundacional. El destino fija las condiciones coactivas
del derecho al producir al sujeto de la culpa, y su efecto es generar una
atadura con el derecho, estableciendo al sujeto como causa singular de su
sufrimiento. El derecho y el destino hacen de las personas sujetos culpables
«suspendiendo la vida en el momento de la culpa» (Butler, 2014:77), lo
cual nos evoca el final de la novela de Kafka E/ proceso [1925] (1983),
donde la humillacién de K. por el sometimiento al castigo, produce una
vergiienza que parece sobrevivirle’. Y en esa circularidad su justificacién es
su propia instauracién. Podemos advertir que este planteo benjaminiano es
similar al que realiza Butler respecto de los marcos normativos que regulan
el reconocimiento de la vida.

A diferencia del derecho y del destino, el mandamiento implica un
vinculo ético. Es un modo de responsabilidad que no se impone como
obligacién, sino que ocupa el lugar de una directriz. Esta responsabilidad
es algo que se forma en relacién al mandamiento pero no es dictado por
él, de modo tal que no exige obediencia pero si implica una lucha. Al ser
una directriz no coactiva, deja cierto margen, cierta libertad. Parece que
la responsabilidad conlleva un lazo no coactivo y no culposo, suspende el
estado de pardlisis del sujeto, reanimando «la capacidad de una persona de
llegar a acuerdo con esta demanda ética que se le ha impuesto» (2014: 91).

Butler advierte un punto importante en el ensayo benjaminiano. La
violencia divina, como destructora de la violencia legal (habiamos dicho
mitica), «<no debe entenderse ni como algo distinto al Estado, ni como
una alternativa al derecho positivo» (Butler, 2014: 89). Asi, del mismo
modo que el ahora del tiempo mesidnico en «Sobre el concepto de
historia» no inaugura un tiempo nuevo, sino sélo un ajuste de cuentas,
la violencia divina aparece como el limite necesario del derecho en tanto
que se propone desatar las ataduras que tienen amarrado al sujeto a la
ley, a un tipo de responsabilidad propia del estado de derecho. Se trata
de una violencia precisa en su objetivo, que «[p]articipa del lenguaje con

9. Es importante mencionar que hay un enfoque comun sobre la violencia en el ensayo
de 1921 y el «Franz Kafka: En el décimo aniversario de su muerte» de 1934. Ya en el
primer apartado del «Franz Kafka» Benjamin estd abocado a explicitar cémo en la obra del
autor checo se puede observar un orden mitico de la violencia dentro del sistema judicial
secular. Para seguir esta linea temdtica, se recomienda la lectura de Hanssen, B. (1998).
Walter Benjamin’s other history: of stones, animals, human beings, and angels.

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



Walter Benjamin y Judith Butler: hacia una critica de la violencia 55

el que Benjamin describe la huelga general, aquella que pone de rodillas
la totalidad de un sistema legal» (Bulter, 2014: 89), en la medida en que
la huelga general no tendria el objetivo de lograr unas modificaciones
minimas y unas concesiones excesivas, sino de reanudar el trabajo cuando
este esté cambiado por completo. El objetivo es desbaratar el orden legal
establecido. Butler intenta recuperar la figura de la huelga general para
pensar en una forma de interrumpir las condiciones del derecho al negarse
a instituirlo. En sus palabras:

Imaginen, si pueden, que Apolo y Artemisa le dicen a Latona
que se calme, y rechacen su mandato o que el ejército, negdndose a
romper una huelga, efectivamente vaya él mismo a huelga, deponga
sus armas, abra las fronteras, rechace cerrar los puntos de control,
aliviando a todos sus miembros de la culpa que mantiene a la
obediencia y la violencia de Estado en su lugar, y los instruya para
refrenar sus acciones, ya sea por el recuerdo o por la anticipacién
de la pena y el duelo, y que todo esto sea hecho en nombre de lo
viviente (Butler, 2014: 98).

Es en ese ejercicio de imaginaciéon donde Butler parece ver, al interior
del propio derecho, las posibilidades de socavarlo.

II

Una de las vias posibles para ingresar a la critica de la violencia en relacién
al derecho, a las normas, y a las zonas donde se intersecan, es la pregunta
por la temporalidad. El comentario butleriano al ensayo de Benjamin nos
devuelve a esta pregunta, en un recorrido alrededor de la idea segtin la cual
«la critica de la violencia es la filosofia de su historia», aquel pasaje que abre
el parrafo final del ensayo (Benjamin, 2017: 39).

Si bien podriamos acordar que tanto Benjamin como Butler estdn
preocupados finalmente por la cuestién de la justicia, la critica de la
violencia butleriana se distingue en algunos puntos fundamentales que
intentamos desandar aqui. Cuando Benjamin piensa la violencia lo hace
en relacion al derecho' (Recht) y cuando Butler encara esa empresa lo

10. Cabe sin embargo hacer una salvedad que complejiza nuestro paisaje. En el Workshop
«Walter Benjamin y Para una critica de la violencia. Cien anos después. Constelaciones
actuales e inactuales», acontecido en septiembre de 2021 en Argentina, se generé un

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



56 Magria VicToria DAHBAR Y SasHA S. Hivas
hace en relacién a las normas (normative violence). Como sefalamos al
comienzo, si bien pueden reconocerse adyacencias concretas entre violencia
estatal y violencia normativa, esta Gltima desborda. Entre las incontadas
mediaciones que pueden aparecer entre la ley y la norma, entre Benjamin
y Butler, encontramos una que es quizds la mds sugerente, y que radica
en la analitica del poder desde la cual Butler mira, heredera en buena
medida de Michel Foucault. Porque estamos pensando en unas normas
que, sin desligarse de la ley, sin embargo la exceden. En las conferencias
que Foucault dio en 1975 tituladas Los anormales (2000), especifica una
nocién capital para este desarrollo y es la de poder de normalizacién. No
como un campo de oposicién sino de gradacién, de lo normal a lo anormal,
de lo humano a lo inhumano, antes que una linea que delimite de modo
tajante qué queda de cada lado. Un campo constituido por ese conjunto de
técnicas y de pricticas minuciosas que transforman al resto de los poderes.
Alli Foucault insiste, como se ha dicho, en un andlisis no represivo sino
productivo o positivo del poder, que tiene una forma histérica especifica
y que el autor sittia a fines del XVII y comienzos del XVIII: un poder
que no obra por exclusién sino por inclusién analitica y rigurosa de sus
elementos. De modo que cuando Butler estd pensando en la violencia,
aquella que hace sujetos, que interviene necesariamente en la produccién
de la subjetividad, aborda aquellas normas que regulan la produccién de
un sujeto, normas que muchas veces se articulan en tractos legislativos,
pero que no pueden reducirse a la violencia estatal.

En lo que toca a la relacién fundante entre violencia y derecho, o entre
violencia y normas, podriamos afirmar entonces que ambos autores parten
de un suelo comun. No obstante, aparece aqui una segunda distancia.

debate propiciado por las organizadoras del Eje —la investigadora Daniela Lossigio entre
ellas— con respecto a si habfa algo en el derecho capaz de horadarlo, teniendo como caso
testigo la lucha por la legalizacién del aborto en Argentina. Al respecto, senalaba Fransisco
Naishtat, otro de los participantes, una posible distincién en Benjamin segtin la cual el
objeto de la critica es el derecho y no los derechos. Esa distincién, reconocible en idioma
inglés en los términos law y right, podemos encontrarla en alemdn en relacién a recht y
a gesetz. Lo que esta reflexién habilita, en algin sentido, permite pensar ciertas luchas
en términos de conquista de derechos por fuera del ciclo de la violencia mitica. Cabe sin
embargo una rectificacién. La critica en Benjamin no es al derecho en si mismo, si no a
la violencia mitica inscrita en su fundacién y conservacién. En tal sentido es dificil pensar
en los derechos por fuera de esa dialéctica.

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



Walter Benjamin y Judith Butler: hacia una critica de la violencia 57

Cuando Butler lee a Benjamin —al menos en Marcos de guerra (2010),
Parting ways (2012) y La fuerza de la no violencia (2020a)—, estd ya
mediada por una analitica del poder que, de herencia derrideana, implica
en un sentido elemental que el hecho de que la norma se origine en la
violencia no supone que cada repeticién de la norma vaya a reproducir
o reforzar la violencia de su origen. Que la violencia del origen no se
instancie cada vez que se actGia una norma, depende de la nocién de
performatividad en la que Butler se sostiene. No parece materializarse,
en tal sentido, un hamacarse dialéctico entre la violencia que funda y la
violencia que sostiene, al que luego le sobreviene la violencia divina. Lo
que hay es una estructura reiterativa de la norma la cual, si bien tiene su
origen en la violencia, no repite en cada instancia la violencia de su origen.
Esa posibilidad —que no es una certeza, siempre es necesario recordarlo—
es la que abre en este tiempo los espacios de un desplazamiento, de una
contestaciéon a las normas mds restrictivas. La ruptura, decfa Butler,
no es otra cosa que «una serie de cambios significativos resultantes de
la reiterable estructura de la norma» (2010: 232). Se trata entonces de
horizontes normativos que se reproducen para sobrevivir, y que en esa
reproduccién siempre pueden fallar y dar lugar, asi, a versiones minoritarias
de la norma. La relacién critica con las normas, el sostenimiento de
versiones minoritarias, es de hecho para Butler la tarea de la critica, una
capacidad decididamente colectiva en la que insistia ya en la Introduccién
a Deshacer el género (2006a: 16). Postular que hay unos marcos normativos
que se reproducen para sobrevivir y que en esa reproduccién pueden fallar,
depende de una concepcién de la temporalidad segin la cual no hay un
marco temporal prevalente que en algin momento podrd ser impugnado
y al que le sobrevendrd la construccién de algo nuevo, algo radicalmente
otro. Al contrario, hay algo que excede al marco, dice Butler, que estd
perturbando nuestro sentido de la realidad. Es por eso que no hay nada
que esperar. Es sobre el mundo que existe que cabe pensar, antes que
sobre el mundo por llegar. Son esos otros marcos temporales que ya estdn,
esos otros cuerpos y esas materialidades que también estin, viviendo y
disputando otras narrativas acerca del tiempo.

En la medida en que no hay un corte radical al que conviene apostar,
una violencia divina que es letal sin derramar sangre segtn las palabras
de Benjamin, cuando Butler piensa la violencia en relacién a las normas,

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



>8 Magria VicToria DAHBAR Y SasHA S. Hivas
podriamos decir que hay una referencia a aquella violencia que origina
o funda la norma, pero no a la violencia que sostiene. Por una parte,
pensamos en unos marcos normativos de los que depende el sujeto para su
constitucién, pero también en la capacidad de contestar esas normas que
la propia violencia normativa aloja. Que la reiteracidn sea necesaria es una
senal de que la materializacién nunca es completa, de que «los cuerpos
nunca acatan enteramente las normas mediante las cuales se impone su
materializacién» (Butler, 2002: 18). Antes bien, son las inestabilidades,
las posibilidades de rematerializacién abiertas por este proceso las que
marcan un espacio en el cual la fuerza de la ley reguladora puede volverse
contra si misma y producir rearticulaciones que pongan en tela de juicio
la fuerza de esas mismas leyes reguladoras.

Entre las posibles articulaciones entre violencia y temporalidad,
Butler retoma en su comentario al ensayo de 1921 la idea de lo viviente
para vincularla a sus propias consideraciones en torno a una ontologia
social-corporal, apoyada en la nocién de interdependencia. Hacia el final
del comentario (2014), Butler menciona que actuar y vivir en nombre de
lo viviente abre la pregunta por quién finalmente cuenta como una vida.
En discusién con su presente, un presente atravesado por los conflictos
armados entre el Estado Israeli y los pueblos tanto del sur de Libia, como
de Palestina, articula esta formulacién benjaminiana para pensar en
contra de la violencia normativa que opera al interior de una violencia
estatal. Regresando al problema inscrito en el quinto mandamiento del
decdlogo judeo-cristiano, afirma que el «<no matards» implica distinguir
entre los verdaderos momentos de defensa propia, de su uso cinico por
parte de un aparato estatal represivo. Si toda obviacién del mandamiento
es denominada como defensa propia entonces la defensa propia deja
de funcionar como una justificacién vélida para matar, abriendo la
pregunta por quién es este «si mismo» que debe defenderse y de quién,
preguntas a las que vuelve en su reciente libro La fuerza de la no violencia
(2020a), justamente a propésito de la represién estatal en nombre de
su propia preservaciéon. Sabemos, segtin el ensayo benjaminiano, que
el interés en ese monopolio de la violencia no estd en defender fines
legales, sino en defender al derecho mismo (2017:22). La frontera entre
este «si mismo» que busca preservarse y lo que lo amenaza es siempre
un lugar de adyacencia, una manera de mantener una relacién con lo

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



Walter Benjamin y Judith Butler: hacia una critica de la violencia 59

que estd excluido. Cémo supo advertir Edward Said en Orientalismo,
quiénes sean aquellos que estdn del otro lado define en buena medida
ese «si mismo» que busca preservarse (2008: 20). Si toda frontera es un
modo de relacién, esta manera de vincularse a través de la autodefensa
estatal exacerbada y su aparato represivo, es un modo de subyugacién
encubierta que niega la interdependencia como modo ontoldgico de
estar en este mundo.

En este horizonte de un programa critico de la violencia, cabe pensar
también en la temporalidad de lo mesidnico, que aqui toma la forma de la
violencia divina, y que parece tratarse de astillas o chispas de otro tiempo
que hacen mella en el presente, transformdndolo. En este sentido, no se
trata simplemente de un futuro que llega o un pasado que ajusta cuentas,
sino de otra manera de comprender el tiempo. Con una mano en el
ensayo de 1921, y otra en las tesis «Sobre el concepto de historia» [1940],
Butler encuentra lo mesidnico reconstruido en este dltimo texto como una
tempestad que se opone a la marcha histérica que tiene al progreso como
motor, en nombre de un verdadero estado de excepcion. Es decir, se trata de
romper con cierta fe en el progreso como norma histérica, una ruptura con
determinados sentidos y experiencias del tiempo. El tiempo azotado por
la tempestad mesidnica da como resultado un presente transformado en lo
que Benjamin ha denominado «el tiempo-ahora» [jetztzeit].

En los trabajos tempranos de Benjamin, apunta Butler, lo mesidnico
aparece asociado al perdén y a la pérdida de memoria; mientras que en las
Tesis el autor insiste en la importancia de recordar una historia marginada.
Teniendo en cuenta estas dos variantes, Butler entiende que el perdén
opera contra el castigo como su exterioridad, puesto que si el progreso,
asi como el desarrollo, tienden a comprender al presente «en términos del
futuro que este hace emerger, o del pasado que lo engendra, entonces la
punicién también instala al presente bajo la luz de un pasado dafino oy
de un futuro de venganza y compensacién» (Butler, 2014: 102). Hacia
1921 Benjamin encontré en la huelga general proletaria esta modalidad
del perdén. Se trataba de una accién revolucionaria donde el obrero y
el ciudadano aplicarian los frenos de emergencia, —aquella rectificacién
a la premisa marxista, aparecida en las notas preparatorias a las Tesis
(Reyes Mate, 2009: 307)— y quedarian liberados de los lazos que los
unen constrictivamente al Estado y al derecho. Decirle «no» al Estado y

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



60 Magria VicToria DAHBAR Y SasHA S. Hivas
ser liberado son acciones que ocurren a una misma vez, siendo ese hiato
temporal, ese momento de ruptura y de dislocacién «lo que constituye el
tiempo presente de la excepcién» (Butler, 2014:102). El acto de perdén
como instancia de lo mesidnico, tal como lo comprende la lectura de
Butler, implica una tempestad que destruye el proyecto mismo de castigo y
expiacidén que sostienen el régimen legal, y se postula como su alternativa.
Es importante senalar, sin embargo, que esta instancia mesidnica que
recoge Butler de los textos benjaminianos no se ajusta al tiempo mesidnico
tal como lo entienden las tradiciones rabinicas plasmadas en el Talmud"'.
Su mirada es en muchos sentidos mds modesta. En la epistemologia
benjaminiana de las Tesis el materialista histérico quiere ser verdaderamente
universal, por eso atiende a lo marginado por la construccién «universal»
de la historia convencional. De ahi la importancia clave de la memoria a
distancia de la hipétesis revisionista. Para la memoria, el pasado no estd
ahi inerte, en cambio, le viene al encuentro; el conocimiento que persigue
la memoria toma la forma de una semilla, figura que aparece en la tesis
XVII (Benjamin, 2021:70-71). A diferencia del tiempo mesidnico, tiempo
redentor en donde lo que hoy aparece como exigido, alli se da como
realizado, el tiempo-ahora no salva propiamente. El jetztzeit solo plantea
el derecho a la felicidad de quienes han sido postergados, de quienes no
son reconocidos. El momento mesidnico del ahora saca al pasado dado por
perdido, y lo presenta ante los ojos de las generaciones posteriores como
una exigencia de justicia, una particular forma de reconocimiento que el
comentario butleriano del ensayo pone en valor.

A la manera de un cuarto lugar donde pensar la relacién entre violencia
y temporalidad en ambos autores, ofrecemos una digresién sobre aquello

11. Hay multiples lugares dentro de los tratados del Talmud donde aparece el tiempo
mesidnico como tema de discusion, sin que haya una mirada univoca sobre el tema. La
referencia mds famosa es el tratado Sanedrin 99 a, donde se encuentra la polémica entre
Rabi Yochanan y Samuel. Mientras que el primero piensa al tiempo mesidnico como el fin
de la violencia politica y de la desigualdad econémica (una relacién con el otro basada en
la fraternidad), Samuel piensa un horizonte mds amplio, en donde la vida espiritual como
vida moral no puede separarse de la solidaridad con el otro (la accién de dar a quien no
tiene) y la culminacién mesidnica de la politica no podria anularla. El tiempo mesidnico
como una apertura a hacerse cargo del sufrimiento de los demds tiene multiples formas
de interpretarse, y el tratado al que hacemos referencia da cuenta de ello. Estas reflexiones
pueden encontrarse en otra de las valiosas fuentes de Butler, la obra de Levinas, E. (2004).
Dificil libertad. Ensayos sobre el judaismo, especialmente citada en Parting ways (2012) .

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



Walter Benjamin y Judith Butler: hacia una critica de la violencia 61

que es capaz de interrumpir la violencia. ;Cudles son nuestras imdgenes
de la interrupcién? ;Tiene el mismo cardcter la interrupcién para Walter
Benjamin que para Judith Butler? Vayamos por partes. Para Benjamin
hay, al menos en lo que toca a este texto, una vinculacién intima entre
revolucién e interrupcién. La interrupcién es un momento revolucionario,
es la posibilidad de la revolucién. ;La interrupcién de qué? Del ciclo de la
violencia mitica, pero también del pensamiento. Del pensamiento como
continuidad, como homenaje, y como apologfa: una cesura epistemoldgica.
Ahora bien, en el contexto de entreguerras que habité Benjamin, su
consideracién acerca de la interrupcién siempre tuvo una dimensién
teolégica a la vez que politica. En tanto motivo teoldgico, si bien la venida
del Mesias cuenta con abundante literatura, cuando el autor echa mano de
ese motivo estd pensando en la figura del Mesias como la instancia de una
interrupcién. Por eso se refiere en la segunda Tesis a aquella débil fuerza
mesidnica de la que el pasado exige sus derechos, que tanto recuperaba
Michel Lowi. En un sentido politico, volvamos sobre las notas preparatorias
a las Tesis, donde Benjamin presentaba la visitada metdfora del freno de
emergencia: «Marx dijo que las revoluciones son la locomotora de la
historia mundial» (Benjamin en Reyes Mate, 2009: 307). Y seguidamente
objetaba: «Pero tal vez las cosas se presenten de muy distinta manera. Puede
ser que las revoluciones sean el acto por el cual la humanidad que viaja en
ese tren aplica los frenos de emergencia» (2009: 307). A contrapelo de un
materialismo que se regia por la idea de progreso como ley histérica, la
revolucién no era para Benjamin una necesidad sino una posibilidad.

No es el caso de Butler. En primer lugar, porque no estd especialmente
preocupada por la revolucién'. Pero hay una razén subsidiaria. Hay algo
en la légica de funcionamiento de los marcos normativos, algo en sus
cardcter reproducible, performativo, que habilita no sélo su reproduccién
sino su interrupcién. Pero parece tratarse de una interrupcién de otro
tenor. Como sefialamos a su tiempo, si la reiteracién de la norma no reitera
la violencia de su origen, la interrupcién de la violencia normativa no
ocurre como un acontecimiento radicalmente otro, sino como la incesante

12. Al respecto, seria mds preciso decir que una concepcién radical de la politica para
Butler es la que vincula revolucién con democracia, la propia idea de la democracia
radical es la que se sostiene como alternativa. El elemento revolucionario en las revueltas
donde Butler pone la mirada como es el caso de la llamada primavera drabe, tiene como
horizonte la instauracién de una politica democrética (Butler, 2017a).

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



62 Magria VicToria DAHBAR Y SasHA S. Hivas
diferencia que puede haber en la repeticién. Butler no estd pensando
en imdgenes radicales, en la huelga general proletaria, o en una politica
acontecimental. Cuando las normas que nos preocupan son precisamente
las normas temporales, una ruptura, una interrupcién en esa experiencia y
en esos sentidos del tiempo, no implica una transformacién intempestiva,
segun apuntibamos, sino «una serie de cambios significativos resultantes
de la reiterable estructura de la norma» (Butler, 2010: 232). Esos cambios
significativos, ademds, ocasionan la pregunta acerca de la configuracién
nada menos que de otra temporalidad: «;surge otra temporalidad —o varias
temporalidades— en el transcurso de sus reiteraciones?» (2010: 232). La
reiterabilidad entonces, por un lado colabora a la hora de entender por qué
las normas no acttian de manera determinista (2010: 231), pero también
permite avizorar otra posible temporalidad.

Retomando su comentario al ensayo de 1921, Butler senala que en verdad
lo mesidnico «emerge como una forma de hacer estallar esa cronologia y
esa historia especificas, recogiendo por dispersién los restos de un pasado
sufriente que veladamente nos conminan a poner fin a aquellos regimenes
cuya violencia es tanto moral como fisica» (2014: 65). Para Butler se
trata de un esfuerzo antidogmadtico para romper con la homogeneidad de
determinados regimenes temporales, por ello hace sentido atender a su
observacién de que la revolucién tiene que ver mds con apretar el freno
de emergencia que con continuar a como dé lugar, justamente cuando esa
reiteracién normativa se produce en nombre de un proceso civilizador.
Sin embargo, esa interrupcion no tiene, decfamos, un cardcter univoco.
Aln mds, en el caso de Butler, ni siquiera se trata de una instancia de
suyo celebratoria: porque si bien las fallas en el reconocimiento muestran
que un horizonte de normatividad no puede darse por descontado, lo que
sucede es que esas fallas, cuando se sostienen, «exigen de manera implicita
el establecimiento de nuevas normas» (2009a: 40), y esas normas pueden
tener un horizonte emancipatorio para la vida y la politica o bien cada uno
vez mds restrictivo'.

13. Cabe sefialar que Butler recurre a aquellas obras de Benjamin («Para una critica de la
violencia», «Sobre el concepto de historia») donde podemos ver la cara mds revolucionaria
del concepto de interrupcién. Sin embargo, otros ensayos de Benjamin nos brindan un
costado mds modesto y menos destructivo de la misma nocién, como «Franz Kafka: en el
décimo aniversario de su muerte» [1934] (2014b) y «El narrador» [1936] (2008). Con sus
diferencias, en ambos ensayos la interrupcién se vuelve una accién pequefa, destinada a una

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



Walter Benjamin y Judith Butler: hacia una critica de la violencia 63

Pensar desde Butler ese horizonte emancipatorio nos obliga a revisar uno
de sus trabajos mds recientes, La fuerza de la no violencia (2020a), donde
aborda de una manera derivada la posibilidad de la interrupcién del ciclo
de la violencia mitica, mediante una reflexién acerca de la no violencia.
Los capitulos que integran el libro intentan indagar sobre la posibilidad
de la no-violencia como una prictica que no estd situada por fuera de la
violencia. A su vez, intenta pensar que la no-violencia integra formas de
agresién articuladas como modos de resistir a la violencia de Estado y a
formas de la violencia normativa. El horizonte de la préictica de la no-
violencia es la construccién de un mundo social libre e igualitario, que
tenga a bien preservar los lazos que nos unen los unos a los otros (aquello
que ha denominado como interdependencia). Y por ultimo, se entrega al
andlisis de las formas dominantes de justificar la violencia, lo que la lleva
una vez mds a las consideraciones benjaminianas sobre la violencia.

Butler retoma el ensayo benjaminiano, esta vez para afirmar que las formas
de justificar la violencias estin cooptadas por una légica instrumentalista.
Una de las principales preguntas que se plantean en el texto es «;por qué
se ha aceptado el marco del instrumentalismo como el necesario para
reflexionar sobre la violencia?» (Butler, 2020: 33). Al apuntar a un marco
instrumentalista como punto de partida para pensar el fenémeno de la
violencia, lo que nos estd senalando Butler a través de Benjamin es cémo la
discusién entre medios y fines de la violencia estd, de hecho, ya circunscrita
dentro de este marco. Para mds precisién, Butler apunta las siguientes
preguntas: «;Es posible pensar en la violencia y en la no violencia mds alld del
marco instrumentalista? ;Qué nuevas posibilidades de pensamiento critico
surgen de esa apertura para abordar la ética y la politica?» (2020a: 33). La

salvacion que no supone la destruccién de un orden imperante. Tal como leemos en «Franz
Kafka», la intervencién mesidnica no va a «transformar el mundo con violencia, sino que
solamente lo arreglard en una diminuta proporcién» (Benjamin, 2014b:56). En el caso de
«El narrador, los cuentos de Nikolai Leskov que Benjamin recoge muestran el potencial
emancipatorio presente en géneros literarios menores, como los cuentos de hadas, las fébulas
y las narraciones, que permitirian segtin el autor berlinés contrarrestar las fuerzas miticas
que determinan un destino. La introduccién de Pablo Oyarztn al texto benjaminiano
es sumamente esclarecedora a este respecto (Benjamin, 2008). Hacia el final de «Sobre el
concepto de historia» también podemos ver tanto en la versién francesa de la tesis XII como
del fragmento B, aquella dimensién mds modesta de la interrupcién mesidnica, seguramente
debido al contexto sociopolitico del ano 1940, donde las esperanzas de un levantamiento
revolucionario contra el fascismo estaban précticamente apagadas.

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



04 Magria VicToria DAHBAR Y SasHA S. Hivas
perspectiva benjaminiana que recoge Butler es, justamente, dejar pendiente
la reflexién sobre qué justifica o no la violencia para atender a un asunto igual
de importante: al cuestionar el marco instrumentalista estd poniendo sobre
la mesa que la violencia como herramienta estd ya operando en el mundo
desde antes de que alguien la asuma. Observa que «la herramienta ya forma
parte de una préctica, lo cual presupone un mundo propicio para su uso; el
empleo de la herramienta construye o reconstruye una clase particular de
mundo, y activa un legado sedimentado de uso» (Butler, 2020a: 34). Esto
quiere decir que aquello que parecia ser solo un instrumento, una zekné, es
en realidad una praxis, «un medio que postula un fin en el momento en el
que se concreta» (2020a: 34).

Finalmente, y en un esfuerzo por alejarse de ciertas lecturas desmesuradas
que se hicieron del ensayo, Butler propone otra interpretacién posible, al
preguntar si

spodria la violencia divina inaugurar la posibilidad de técnicas
de gobernabilidad que excedan la ley, y de ese modo abrir un debate
interpretativo sobre qué se considera una justificacién y cémo el
marco de justificacién determina parcialmente lo que llamamos
«violencia»?(2020a:35).

Pero qué formas adquiere esa no-violencia? No se trata estrictamente
de una falta de accién, senala Butler, sino de

una afirmacién fisica de las reivindicaciones de la vida, una
afirmacién viva, un reclamo que se hace con la palabra, los gestos y
la accién, mediante redes, acampes y asambleas, con el fin de definir
a las personas como dignas de valor, como potencialmente dignas
de ser lloradas, precisamente en las condiciones en las cuales se las
borra para que no se las vea o se las abandona a formas irreversibles
de precariedad (2020a: 39).

Es entonces la arena de la lucha politica, como lugar de unas pricticas
transformadoras aqui no violentas, la que puede hacerle frente a la violencia
normativa, encarnada con frecuencia en la violencia de estado. Y esa accién
politica es (evocando su discusién con Hannah Arendt), tanto la que se
identifica a la instancia paradigmdtica de la palabra, como la que la excede.

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



Walter Benjamin y Judith Butler: hacia una critica de la violencia 65

CONCLUSION

Y qué es salvarse: quedar atado de un hilo
siempre a punto de romperse, tan fino
que se corta en dos al menor contacto.

Claudia Masin, La desobediencia

A lo largo de este escrito intentamos ofrecer algunas pistas para acercarse
al didlogo entre Walter Benjamin y Judith Butler en relacién a la violencia,
atendiendo tanto a sus puntos de cercania como a sus puntos de distancia
o desacuerdo.

Asi, en el primer apartado nos propusimos retomar de cerca algunos
nucleos problemadticos de las dos obras de Benjamin que Butler mds ha
revisado parasus propésitos tedricos. Por unlado exploramos losargumentos
expuestos por Benjamin para reponer su critica de la violencia; y por otro,
sefalamos el modo en que estos argumentos son sopesados por Butler, para
mostrar dénde y cdmo ha recurrido al fildsofo berlinés. En un segundo
apartado, siguiendo este mismo espiritu, sefnalamos mds detenidamente
los lugares de cercania y distancia del didlogo Butler-Benjamin, poniendo
el ojo especialmente en la cuestién del tiempo vinculado a la violencia
normativa. De este modo pudimos ver cémo la consideracién por el tiempo
atraviesa la critica de la violencia en cada autor. En la obra de Benjamin
esta consideracién se ha desarrollado sustantivamente, mientras que en
Butler la cuestién se plantea tentativamente, bajo un cardcter exploratorio.
A modo de dltimas consideraciones, quisiéramos ocuparnos de algunos
aspectos de la nocidn de interrupcién; aunque fue trabajado aqui a titulo
de apuntes, creemos que provee en buena medida la riqueza del didlogo
anacrénico entre estos autores.

Dado que la interrupcién no cumple la misma funcién tedrico-
metodolégica en Butler y en Benjamin, no es tarea sencilla consignar
los puntos de encuentro. Sefialamos dos lugares que entendemos dan
cuenta del potencial que encierra la nocién de interrupcién dentro de la
reflexién butleriana (2010, 2012, 2014, 2020a), sosteniendo un didlogo
con Benjamin. En primer término, el concepto de interrupcién aparece en
relacién a los marcos normativos, segin hemos desarrollado en el apartado
anterior. Parece tratarse de un enlace entre los marcos normativos y una
reflexién critica en torno al tiempo. En segundo término, la nocién de

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



06 Magria VicToria DAHBAR Y SasHA S. Hivas
interrupcién es utilizada por Butler en el contexto de sus reflexiones sobre
la no violencia, como critica a las normas pero también como critica al
Estado. Si bien, deciamos, el horizonte butleriano no contempla de
manera enfética la figura de la revolucién, la interrupcién como ruptura
de aquellos lazos que nos vinculan al Estado y a la violencia legal ejercida
por él, parece acercarse de manera modesta a la figura benjaminiana de la
huelga general.

Como primera instancia, Butler recurre a Benjamin en las dltimas
pdginas de «Politica sexual» (2010) a propdsito de desvelar que detrds de
las apreciaciones de Occidente (especialmente Estados Unidos) en torno
al tiempo y a las culturas de Medio Oriente, operan marcos normativos
de reconocimiento diferencial que refuerzan la precaridad de unas vidas
marcadas como menos que humanas, y por lo tanto no sélo indignas
de cuidado y proteccién sino también potencialmente peligrosas. Toma
para ello algunos argumentos benjaminianos de las Tesis, en funcién de
trazar cierta direccién a la que debe orientarse una critica postsecularista
de estos asuntos. Esa direccién la lleva al concepto de «tiempo ahora» o
Jjetztzeit, que utiliza para trazar la ubicacién de sus preocupaciones no en
pos de un futuro ideal sino de practicas interruptivas ez y sobre el presente,
entendiendo al presente no como un conjunto de hechos ficticos, sino como
un tiempo abierto a un pasado que reclama sus derechos. Por este motivo
podemos pensar que el tiempo no es una linea recta, homogénea y vacia,
sino una temporalidad plena. Lo que nos conduce a sopesar al progreso
no como aquella promesa occidental de un futuro mejor, sino como la
que nos devuelve un tiempo presente cargado de violencia hacia quienes
son marcados como menos que humanos por las normas temporales de
reconocimiento dominantes. Entonces, sefiala Butler, volver a Benjamin
nos permite comprender cémo «cada segundo era la pequefia puerta por
la que podia entrar el Mesias» (Benjamin, 2021: 72), lo que establece
«una condicién histérica en la que la responsabilidad politica del presente
existe precisamente ahora» (Butler, 2010: 89). En los tltimos parrafos del
ensayo, Butler vincula su critica postsecularista del progreso con el Estado
y su fuerza coercitiva. Este asunto amerita una cita en extenso:

No en vano Benjamin entendié la accién revolucionaria como
huelga, como rechazo del poder estatal coercitivo. Ese poder se basa
en cierta supuesta nocién del progreso histérico, a fin de legitimarse

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



Walter Benjamin y Judith Butler: hacia una critica de la violencia 67

como el logro supuestamente moderno. Separar el “tiempo ahora”
de estas pretensiones de modernidad es cortar de raiz el marco
temporal'® que apoya de manera acritica al poder estatal, su efecto
legitimador y sus instrumentalidades coercitivas. (...) Solo mediante
dicha critica de la violencia estatal tendremos la posibilidad de
encontrar y reconocer las alianzas ya existentes y los sitios de contacto
con otras minorfas para poder considerar sistémicamente cémo la
coaccién pretende dividirnos y mantener nuestra atencién apartada
de la critica de la violencia (Butler, 2010: 189).

Esto nos lleva a la reflexién butleriana sobre la no violencia. Hacia el
final de su ensayo «La pretensién de la no violencia»"® de Marcos de guerra
(2010) Butler se interroga sobre el vinculo entre la no violencia como
préctica ética y politica de resistencia a las normas de reconocimiento
dominantes, y la idea benjaminiana de intervencién. La no violencia,
entiende, no necesita decidir o afirmar lo que serd «una vida, sino exigir
una lucha en el dmbito de las representaciones y los sentidos, «preguntando
por la mejor manera de organizar los medios a fin de superar las maneras
diferenciales, como es asignada la capacidad de ser llorados, y como una
vida es considerada una vida digna de vivirse» [sic] (Butler, 2010: 248). Este
modo de abordar el problema parte de comprender que, ontolégicamente,
antes de poder calcular los alcances y los limites de nuestros lazos con
las instituciones y los demds, estamos entregados a esos lazos més alld (o
mds acd) de nuestra voluntad. Entonces, ;cémo plantear una lucha en
contra de las normas que distribuyen diferencialmente el reconocimiento
y producen formas concretas de violencia hacia algunos sujetos? Butler
piensa con Benjamin que para paralizar la reiteracién, aparentemente
inexorable, de las normas o marcos normativos que perpetran formas de
violencia, es necesario un gesto de interrupcién. Recuerda entonces la

14. Para ahondar en la nocién de marcos temporales, presentada por Butler en Marcos
de guerra (2010) aunque no continuada en sus trabajos posteriores, Cf. Dahbar 2020 y
2021 e Hilas 2020.

15. El titulo del ensayo traducido en esta edicién de la editorial Paidds genera ciertas
reticencias al traducir el original «claim» por «pretensién», en lugar de «reclamo», un
término en nuestro idioma quizd mds adecuado, sobre todo teniendo presente el contenido
del ensayo, preocupado por presentar un modo de entender la interrupcién del ciclo de la
violencia a través de la accién politica.

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



08 Magria VicToria DAHBAR Y SasHA S. Hivas
ya citada declaracién benjaminiana sobre la imagen de la revolucién en
tanto freno de emergencia Reflexionando a partir de las guerras, Butler
explica que el acto de negarse a actuar, sobre todo cuando actuar implica
alinearse y sostener una maquinaria bélica, puede ser justamente un acto
que nos ubique de un modo més afortunado en la lucha «por mantenernos
receptivos» al dolor y a la vulnerabilidad de los demis; en ese caso, implica
«un modo de resistencia, especialmente cuando rechaza y rompe los marcos
mediante los cuales se forja la guerra una y otra vez» (Butler, 2010: 252).
Su pensamiento sobre la no violencia es un modo de responder, en este
esquema tedrico, a la posibilidad de la interrupcién del ciclo de la violencia
mitica, esa promesa inconclusa de la tarea critica.

Hemos intentado en estas paginas reflexionar sobre la violencia en tanto
que lazo en su doble valencia: un lazo al que se estd expuesto y del que,
a la vez y necesariamente, se participa. El intento por pensar la violencia
también en relacidn a su opuesto, la no-violencia, es una operacién critica
que busca descentralizar ambos términos para ser capaces de mirarlos en
su mutua contaminacion. Esa tarea deja ver la inmanencia de la critica
toda vez que la alternativa que aparece en Butler se traduce no en un
corte abrupto con esas normas originadas en la violencia si no en una
relacién critica con esas normas, en una negociacion. En Benjamin y a
diferencia del lazo de culpa/castigo que establece la ley, aquella relacién
critica puede sefalarse en el vinculo ético que admite el mandamiento: hay
allf una apertura que parece, al menos, no reforzar a la violencia mitica en
su funcién sostenedora.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS:

—Traducciones consultadas del ensayo «Zur Kritik der Gewalt» [1921]:

Benjamin, w. (1991): Gesammelte Schriften. Band 1L.1: Aufsitze, Essays,
Vortrige, Frankfurt am Main: Suhrkamp, 179-203.

Opyarzin, P, Pérez Lépez, C. y Rodriguez E (2017): (comp.). Letal e
incruenta. Walter Benjamin y la critica de la violencia. Santiago de Chile: Lom.

Benjamin, W. [1968] (2021): Ensayos escogidos. Buenos Aires: El cuenco
de plata.

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



Walter Benjamin y Judith Butler: hacia una critica de la violencia 69

Benjamin, W. (2007): Conceptos de filosofia de la historia. La Plata:
Terramar.

Benjamin, W. (2009): Estética y politica. Buenos Aires: Las cuarenta.

Benjamin, W. (2001): Para una critica de la violencia y otros ensayos.
Iluminaciones IV. Madrid: Taurus.

—Traducciones consultadas de «Uber den Begriff der Geschichte»:

Benjamin, W. (1942): En memoria de Walter Benjamin. Los Angeles:
Instituto de Investigaciones Socioldgicas. V.o. de las Theses «Sur le concept
d’histoire » en francés [1940].

En Reyes Mate, M. (2009): Medianoche en la historia. Comentarios a
las tesis de Walter Benjamin «Sobre el concepto de historia». Madrid: Trotta.

Benjamin, W. (2009): Estética y politica. Buenos Aires: Las cuarenta.

—Bibliografia General:

Benjamin, W. (2021): Ensayos escogidos. Buenos Aires: El cuenco de plata.

Benjamin, W. (2005). Libro de los pasajes. Madrid: Akal.

Benjamin, W. (2014a): Calle de mano sinica. Buenos Aires: El cuenco
de plata.

Benjamin, W. (2014b): «Franz Kafka: en el décimo aniversario de
su muerte», en Sobre Kafka. Textos, discusiones, apuntes. Buenos Aires:
Eterna Cadencia.

Benjamin, W. (2012): El origen del Trauerspiel alemdn. Madrid:
Abada Editores.

Benjamin, W. (2008): £/ narrador. Santiago de Chile: Metales pesados.

Butler, J. (2020a): La fuerza de la no violencia. Buenos Aires: Paidés.

Butler, J. (2020b): Sin miedo. Formas de resistencia a la violencia de hoy.
Barcelona: Taurus.

Butler, J. (2017a): Cuerpos aliados y lucha politica. Hacia una teoria
performativa de la asamblea. Barcelona: Paidés.

Butler, J. (2017b): Caminhos divergentes. Judaicidade e critica do
sionismo. Sao Paulo: Boitempo

Butler, J. (2016): «Violencia-no violencia. Sartre en torno a Fanon», en
Los sentidos del sujeto. Barcelona: Herder.

Butler, J. (2014): ;A quién le pertenece Kafka? y otros ensayos. Santiago
de Chile: Palinodia.

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



70 Maria VicToria DAHBAR Y SasHA S. Hivas
Butler, J. (2012): Walter Benjamin and the Critique of Violence», en
Parting Ways. Jewishness and the Critique of Zionism. (69-98). New York:
Columbia University Press.

Butler, J. (2010): Marcos de Guerra. Las vidas lloradas. Buenos Aires: Paid6s.

Butler,J. (2009a): Dar cuenta de si mismo. Violencia éticay responsabilidad.
Buenos Aires: Amorrortu.

Butler, ]. (2009b): Vida precaria. El poder del duelo y la violencia. Buenos
Aires: Paidés.

Butler, J. (2006a): Deshacer el género. Barcelona: Paidés.

Butler, J. (2006b): «Critique, Coercion, and Sacred Life in Benjamin’s
“Critique of Violence”», en De Vries, H. & Lawrence E. S. (eds.) (2006).
Political theologies: public religions in a post-secular world. New York:
Fordham University Press.

Butler, J. (2002): Cuerpos que importan: sobre los limites materiales y
discursivos del «sexo». Buenos Aires: Paidés.

Butler, J. (1997): Mecanismos psiquicos del poder. Teorias de la sujecion.
Madrid: Citedra.

Chambers, S. y Terrell C. (2008a): Judith Butler and political theory:
troubling Politics. London-New York: Routledge.

Chambers, S. y Terrell C. (eds.) (2008b): Judith Butlers Precarious
Politics. Critical encounters. London-New York: Routledge.

Dahbar, M. V. (2021): Otras figuraciones. Sobre la violencia y sus marcos
temporales. Cérdoba: Asentamiento Editora.

Dahbar, M. V. (2020): Marcos temporales de la violencia. Hacia una
configuracion de lo humano-inhumano. Buenos Aires: Teseo.

Dahbar, M. V. y Moretti, I. [en linea]: «El largo trueno que después
retumba. Detencién en la historia para una critica de la violencia», en
El laberinto de arena 4 (2015), http://www2.hum.unrc.edu.ar/ojs/index.
php/Filosofia/article/view/310/pdf_9 [Consultado: 30/06/2022].

Fenves, Py Ng, J.(2021): (eds.) Walter Benjamin. Toward the Critique of
Violence: A Critical Edition. Stanford: Stanford University Press.

Foucault, M. (2000): Los anormales. México: FCE

Hamacher, W. (2013): Lingua amissa. Madrid: Mino y Dévila editores.

Hanssen, B. (1998): Walter Benjamin’s other history: of stones, animals,
human beings, and angels. California: University of California Press.

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



Walter Benjamin y Judith Butler: hacia una critica de la violencia 71

Hilas, S. (2022). Théses «Sur le concept d’ histoire» / Tesis «Sobre el concepto
de historia». Cérdoba: Portaculturas (en prensa).

Hilas, S. (2020). Zemporalidades en pugna. Apuntes para una ética de la
cohabitacion. Tesis no publicada. Cérdoba: FFyH, UNC.

Kafka, E (1983): E/ proceso. Buenos Aires: Circulo de lectores

Levinas, E. (2004): Dificil libertad. Ensayos sobre el judaismo. Buenos
Aires: Lilmod.

Opyarzin, P, Pérez Lépez, C. y Rodriguez E (2017): (comp.) Letal e
incruenta. Walter Benjamin y la critica de la violencia. Santiago de Chile: Lom.

Reyes Mate, M. (2009): Medianoche en la historia. Comentarios a las
tesis de Walter Benjamin «Sobre el concepto de historia». Madrid: Trotta.

Weigel, S. (1999): «El estupor no filoséfico o la escritura en perpetuo
asombro. La posicién de Benjamin después del Holocausto», en Cuerpo,
imagen y espacio en Walter Benjamin. Una relectura. Buenos Aires: Paidos.

Maria Victoria Dausar (Cérdoba, Argentina): Doctora en Ciencias
Sociales por la Universidad de Buenos Aires (UBA), Magister en
Comunicacién y Cultura Contempordnea por el CEA (UNC) y Licenciada
en Comunicacién Social por la UNC. Investigadora Docente del Instituto
de Humanidades IDH-CONICET) y Profesora en la Facultad de Ciencias
de la Comunicacién, asi como en diversas carreras de posgrado.

Lineas de investigacidn: Sus lineas de investigacidn articulan critica de
la violencia, temporalidad y emociones en el horizonte de una critica al
capitalismo, desde la teoria feminista y los estudios sociales del tiempo.

Publicaciones recientes:

— Sus tltimos articulos publicados son «La tarea critica en Judith Butler:
de la teoria de la performatividad de género a una teorfa performativa de
la asamblea» (Espafa); «La temporalidad de la imagen y su funcién critica»
(Brasil) y «Un pdjaro y un paisaje. Figuras temporales para distorsionar el
presente» (Argentina).

— Sus ultimos libros publicados son Orras figuraciones. Sobre la violencia
y sus marcos temporales (Asentamiento Editora) y, en coautoria con val
Flores, Asunto: (sobre)vivir en diferido (Ediciones Temporales).

Correo: victoriadahbar@unc.edu.ar

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



2 Magria VicToria DAHBAR Y SasHA S. Hivas
SasHA S. Hiras (Cérdoba, Argentina): Licenciado y Profesor de Filosofia
por la Universidad Nacional de Cérdoba. Es doctorando en Filosofia, en la
Universidad Nacional de Cérdoba, con beca de CONICET, radicado en
el Instituto de Humanidades IDH-CONICET).

Lineas de investigacion: Sus lineas de investigacién exploran la relacién
entre la ética y los marcos temporales de la violencia, asi como la didspora
en tanto categoria critica. Escribe resefias bibliograficas y cinematograficas
para diversos medios y revistas.

Publicaciones recientes:

«;Quién llega a ser contempordneo? Una consideracién sobre
la temporalidad y la violencia en el pensamiento de Judith Butler»
(Buenos Aires).

«Un pédjaro y un paisaje. Figuras temporales para distorsionar el
presente» (Cdrdoba).

«Eterno presente y precariedad. Notas sobre la incertidumbre y la
orfandad temporal de nuestro tiempo» (Cérdoba).

Correo: sashahilas@gmail.com.

Claridades. Revista de filosoffa 17/1 (2025)



