
Walter Benjamin y Judith 
Butler: hacia una crítica 
de la violencia

Walter Benjamin and Judith Butler: 
towards a critique of violence

María Victoria Dahbar y Sasha S. Hilas 

IDH-CONICET (Argentina)

Fecha de envío: 01/09/2022

Fecha de aceptación:  24/02/2023

DOI: 10.24310/crf.17.1.2025.15203 

 

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025), pp. 39-72. 
ISSN: 1889-6855 ISSN-e: 1989-3787 DL.: PM 1131-2009 

Asociación para la promoción de la Filosofía y la Cultura en Málaga (FICUM)

Resumen

El texto posa algunas preguntas sobre 
la violencia en la articulación de las 
consideraciones críticas contenidas 
en textos de Walter Benjamin y 
Judith Butler. Reconocemos a 
Butler como una lectora atenta de 
la obra benjaminiana, que ha sabido 
retomar la potencia de su obra y 
volverla un insumo teórico valioso 
para sus reflexiones. Mediante un 
recorrido anacrónico por textos y 
comentarios, la hipótesis de lectura 

ensaya un diálogo que explora 
puntos de acercamiento y distancia 
en relación a la forma que ha tomado 
la crítica de la violencia en cada 
autorx. En esa dirección, aparece la 
discusión sobre el verdadero estado 
de excepción, el vínculo entre la 
reflexión mesiánica y la ética, la 
temporalidad, y la interrupción 
como modo de intervención política. 
Un diálogo que intenta, en definitiva, 
una tarea crítica de la violencia atenta 
a su reproducción pero también a sus 
puntos de fuga. 



40 María Victoria Dahbar y Sasha S. Hilas 

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Es de eso: de los males que se depositaron
como granos de arena a lo largo de los días,

hasta que desataron por acumulación una catástrofe
que pareció espontánea, caída por sorpresa.

Claudia Masín, Sol

Introducción

C ada vez que preguntamos por la violencia, parecen concurrir al 
encuentro dos fenómenos simultáneos. Quien pregunta parece 
ocupar un lugar por fuera del fenómeno, y parece también, que 

la pregunta por la violencia implica un eterno recomienzo: volver a sentar 
las bases, volver a definir. A contrapelo de esa costumbre, hay otras formas 
de ofrecer esa pregunta, fastidiosas, molestas, necesarias (à rebrousse-poil). 

Palabras claves

Violencia normativa; temporalidad; 
crítica; interrupción.

Abstract

The following article poses some 
questions about violence in the 
articulation of critical considerations 
contained in texts by Walter Benjamin 
and Judith Butler. We recognize 
Butler as an attentive reader of 
Benjamin’s work, who has been able 
to take up the power of his work and 
turn it into a valuable theoretical 
input for her reflections. Through 
an anachronistic journey through 
texts and commentaries, the reading 

hypothesis rehearses a dialogue that 
explores points of rapprochement and 
distance in relation to the form that 
the critique of violence has taken in 
each author. Considering the points 
of rapprochement and distance, 
the discussion on the true state of 
exception, the link between Messianic 
reflection and ethics, temporality, and 
interruption as a mode of political 
intervention appears. A dialogue that 
attempts, in summary, a critical task of 
violence attentive to its reproduction 
but also to its points of escape.

Keywords

Normative violence; temporality; 
critique; interruption.



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Walter Benjamin y Judith Butler: hacia una crítica de la violencia 41

Tal es el caso de Walter Benjamin y Judith Butler quienes, lejos en sus 
coordenadas, presentan afinidades en el modo de abordar la cuestión de la 
violencia. Queremos ofrecer en este escrito algunos puntos fundamentales 
de esa conversación, en una reconstrucción que es también una inventiva, 
y que intenta mostrar la recurrencia y la actualidad de una pregunta que 
nos constituye1. La crítica funciona aquí, y como quería la poeta Macky 
Corbalán, como una manera de tender puentes entre generaciones.

Como pequeña hipótesis de lectura, puede decirse que Butler recorre 
los textos y las reflexiones de Benjamin para tratar de pensar con él algunos 
nudos de su propio pensamiento en torno al lugar de la crítica, la violencia 
y su interrupción. Por esto, la vinculación que proponemos atiende a 
lugares donde Butler revisa los textos benjaminianos pero también ofrece 
un extemporáneo, genealógico diálogo que puede establecerse entre ambos 
en relación a una crítica de la violencia. Si bien en ocasiones previas hemos 
abordado el tema (Dahbar y Moretti 2015, Dahbar 2020, 2021; Hilas, 
2020, 2022), este acercamiento se ve animado por el entusiasmo de la 
escritura conjunta, y por el impulso de novedades bibliográficas en lengua 
hispana aparecidas en los últimos años2, que echan luz sobre algunos 
puntos nodales de la reflexión, sostienen la opacidad donde cabe sostenerla, 
y enriquecen ambas visiones de la violencia. 

Judith Butler, además de conversar sostenidamente con feministas y 
nombres canónicos de la historia de la filosofía occidental, ha conversado 
vital y anacrónicamente con dos referentes de la teoría crítica alemana, 
Theodor Adorno y Walter Benjamin. De su conversación con Adorno 

1. Agradecemos la lectura y los comentarios de la Dra. Verónica Galfione (IDH-CONICET) 
para la primera versión de este artículo. 
2. En lo que respecta a Butler, existen dos libros en que la cuestión reaparece con otro ímpetu: 
Sin miedo. Formas de resistencia a la violencia de hoy (2020b) y, aún más pertinente, La fuerza 
de la no violencia (2020a). La cuestión había aparecido en 2012 bajo un tratamiento detallado 
en Parting ways. Jewishness and the Critique of Zionism, donde se propuso justamente, poner 
a pensar a ciertos autores de la tradición judía, principalmente Emmanuel Levinas, Hannah 
Arendt y Walter Benjamin, en un horizonte no sionista. Parting Ways es, no obstante, uno 
de los pocos textos de Butler que no ha sido traducido en su totalidad al castellano, un dato 
al menos sugestivo para una obra que ha sido volcada al castellano con vehemencia en los 
últimos años. Existe una versión en portugués titulada Caminhos divergentes. Judaicidade e 
crítica do sionismo (Butler, 2017b). En el caso de Benjamin nos referimos a la retraducción 
del ensayo que emprendió Pablo Oyarzún Robles en 2017 —abonando la tesis de que la 
crítica de la violencia es en Benjamin un proyecto y no un texto aislado—.



42 María Victoria Dahbar y Sasha S. Hilas 

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

podemos decir que hay allí una pregunta ética rastreable tanto en el 
imprescindible Dar cuenta de sí mismo. Violencia ética y responsabilidad 
(2009a) como en su texto «¿Se puede llevar una buena vida dentro de una 
mala vida?», publicado en 2017 en Cuerpos aliados y lucha política pero con 
una primigenia versión en su Conferencia al recibir el Premio Adorno en la 
Ciudad de Frankfurt el 11 de septiembre de 2012. De su conversación con 
Walter Benjamin, puede decirse que hay, al menos, una pregunta política 
y una pregunta filosófica alrededor de la violencia, rastreable tanto en su 
comentario al ensayo sobre la violencia aparecido en Parting ways. Jewishness 
and the Critique of Zionism (2012), como en su trabajo con las tesis «Sobre 
el concepto de historia» presente en su necesario artículo «Política sexual, 
tortura, tiempo secular», aparecido en Marcos de Guerra (2010), así como 
en Sin miedo. Formas de resistencia a la violencia de hoy (2020b) y La fuerza 
de la no violencia (2020a). 

En este ir y venir por su bibliografía, proponemos revisar estos lugares 
recientemente citados de la obra de Butler, así como otros de la obra 
benjaminiana, a fin de explicitar el efectivo vínculo que Butler ve entre 
dos textos de Benjamin, «Para una crítica de la violencia» (1921) y las tesis 
«Sobre el concepto de historia» (1940). Existen dos nudos problemáticos en 
Benjamin que nos interesa destacar a la luz de los comentarios, reflexiones 
y lecturas de Butler. Por un lado, la afirmación presente en «Para una 
crítica de la violencia» según la cual el derecho no es más que la forma 
institucionalizada de esa opresión, lo que habilita en Butler la pregunta 
por la violencia en vínculo con la lógica instrumentalista. Por otro lado, la 
cuestión benjaminiana de lo que es olvidado, que en las Tesis se nomina 
como la tradición de los oprimidos o vencidos, una tradición que permite 
impugnar la hegemonía de ciertas versiones de la historia que pretenden ser 
universales. Butler se hace eco de estos argumentos al reflexionar en Marcos 
de guerra (2010) por quién cuenta como vida, y qué realidad cuenta como 
real, preguntándose por lo que dejan afuera los marcos de reconocimiento 
dominantes y cómo pueden estos ser, y de hecho son, cuestionados e 
interrumpidos. En este sentido, la figura benjaminiana de la violencia 
divina como forma de interrumpir la violencia legal y la perspectiva de 
que la historia no es otra cosa que la historia de la lucha entre oprimidos y 
opresores, permite analizar críticamente la figura del estado de excepción 



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Walter Benjamin y Judith Butler: hacia una crítica de la violencia 43

para oponerla a la idea de Benjamin de un «verdadero estado de excepción» 
como interrupción a cierto modo de la violencia sostenida en el tiempo.

En su comentario al ensayo benjaminiano, «Walter Benjamin y la 
crítica de la violencia», publicado en Parting Ways (2012) y traducido y 
revisado en los años subsiguientes (2013, 2014), Butler se pregunta por el 
significado que adquiere el término crítica cuando se trata de una crítica de 
la violencia, toda vez que la crítica —en clave foucaulteana— está siempre 
moldeada por su objeto. Así, entiende que «una crítica de la violencia es 
una investigación sobre las condiciones de la violencia, pero es también 
una pregunta por cómo la violencia está de entrada circunscrita por el 
modo en que la interpelamos» (Butler, 2013: 64). Poner en cuestión los 
marcos de inteligibilidad de la violencia, entiende Butler, constituye una 
clave incluso para reconocerla.

Ya en Vida precaria. El poder del duelo y la violencia (2009b), texto 
que inaugura para sus hermeneutas lo que se conoce como giro ético en 
su obra (Chambers y Carver, 2008)3 Butler señalaba una imbricación 
fundamental, con frecuencia olvidada. Comenzaba aquel segundo capítulo 
proponiendo «analizar una dimensión de la vida política relacionada con 
nuestra exposición a la violencia y nuestra complicidad con ella […] para 
encontrar en estas condiciones las bases para una comunidad». Lo primero 
que hay que decir, entonces, es que la crítica de la violencia en Butler 
nunca supone un afuera de la violencia. Está considerando desde el inicio 
a la violencia como una condición de la que se participa y a la que se 
está expuesta, una condición de la que participamos y a la que estamos 
expuestas, y en esa mutua contaminación es que hay que poder pensar. 
Esto no debería implicar una disolución del problema, de manera que 
la violencia, al estar en todos lados, no esté en ninguno. La crítica de la 
violencia es también la impugnación de su univocidad, del vicio de seguir 
llamando violencia a cualquier cosa, de esa reificación que en el concepto y 
en la experiencia implica nombrar todo como violencia. Impugnación que 
tiene una consecuencia productiva, la de habilitar la pregunta por el espectro 
de problemas que se abren, o dejan de estar obliterados, si desatamos 

3. Para ahondar en el llamado giro ético en Butler, se recomienda la lectura del texto de 
Chambers y Carver (2008a), así como el volumen editado por los mismos autores Judith 
Butler’s Precarious Politics (2008b), donde pueden verse, a través del recorrido trazado por 
los diferentes ensayos, las implicancias éticas dentro de ciertos problemas políticos en Butler.



44 María Victoria Dahbar y Sasha S. Hilas 

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

ese significante —violencia— de una serie de significados mediante los 
cuales este concepto puede nombrar casi cualquier fenómeno. De hecho, 
a tono con Benjamin, Butler ofrece una distinción entre distintos tipos de 
experiencias que en general son nombradas como violencias. Allí acepta 
desde luego que la agresión forma parte de la vida y de la política, pero que 
es necesario y posible separar agresión de violencia. La violencia, sugiere, es 
una forma que adopta la agresión y, lo que es más importante, «hay maneras 
de dar forma a la agresión que obran al servicio de la vida democrática, entre 
ellas el «antagonismo» y el conflicto discursivo, las huelgas, la desobediencia 
civil e, incluso, la revolución» (Butler, 2010: 77). Distinguir, como se ve, 
entre violencia, agresión, antagonismo, conflictos discursivos, huelgas, 
revoluciones incluso, no es un ejercicio transparente, pero como nos dice 
Butler es necesario reflexionar acerca de «las condiciones sociales y los 
marcos interpretativos» (2010: 220), que hacen perceptibles ciertos tipos 
de violencias y obturan otras, que aparecen sencillamente como respuestas 
afectivas primarias ante el horror moral. En otro texto aparecido en Marcos 
de guerra, llamado «La pretensión de la no-violencia», Butler distingue 
entre la violencia contra personas, contra seres sintientes, contra el medio 
ambiente, contra la propiedad (2010: 229). Inclusive, sostiene, distinguir 
formas de violencia que buscan detener otras, o «la realizada en los esfuerzos 
revolucionarios por instituir una política democrática» (2010: 229). 

Las afinidades con el ensayo benjaminiano son evidentes en el esfuerzo 
de distinguir dos violencias, aquella denominada mítica y aquella 
denominada divina, que se le opone. Entendía Benjamin junto a una 
extensa tradición crítica del derecho que en esta dialéctica, la función del 
derecho al monopolizar la violencia no es aquí preservar a la persona aislada 
ni a la comunidad, sino la de preservarse —re-producirse— a sí mismo. 
De allí que nos invitaba a considerar que la «sorprendente posibilidad del 
interés del derecho en la monopolización de la violencia frente a la persona 
particular no se explica por la intención de defender los fines legales, sino, 
más bien, el derecho mismo» (Benjamin en Oyarzún et al, 2017: 22). La 
violencia divina por su parte, sobre la que mucho se ha especulado en la 
exégesis posterior, es destructiva, dice Benjamin, solo en un sentido: es 
letal, aunque incruenta. La violencia divina detiene el movimiento cíclico 
de la violencia mítica consistente en producir y conservar el derecho. Se 
opone estrictamente a la mítica, en tanto destruye el derecho sin límites, 



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Walter Benjamin y Judith Butler: hacia una crítica de la violencia 45

exculpa, y, como dijimos, es letal sin jamás derramar sangre. La distinción 
que realiza Benjamin acerca de en qué sentido la violencia divina resulta 
letal aunque incruenta no es en modo alguno evidente y, justamente 
este pasaje, uno de los más controvertidos del ensayo, ha sido objeto 
de numerosas interpretaciones y discusiones. Lo presentamos aquí, en 
cambio, para dar cuenta de la complejidad en la tarea de una crítica de 
la violencia, que en su cometido no solo necesita del incesante trabajo de 
delimitar su objeto sino que, al mismo tiempo, procura la impugnación 
de los marcos culturales que vuelven ciertos tipos de violencia posibles al 
volver imposible su percepción como tales. 

Como especifica el comienzo del ensayo benjaminiano, ya centenario, 
la pregunta por la violencia se delimita en relación al derecho y a la justicia. 
En los textos de Butler, tanto los que refieren puntualmente al ensayo de 
Benjamin como aquellos que lo aluden, la pregunta por la violencia aparece 
en cambio en relación con las normas que preceden a la formación del 
sujeto y con las posibilidades de ese sujeto de resistirlas. La crítica se realiza 
en relación con unas normas que nos preceden y con las que es necesario 
negociar, imaginar otro posible vínculo. Preguntar por la violencia en 
relación al derecho y a la justicia, en un caso, y en relación a las normas, 
en el otro, guarda sin embargo sus puntos de contacto. Las normas a las 
que refiere Butler, se codifican muchas veces en la violencia de Estado y 
en la legislación, pero exceden la letra escrita. Tal es el caso de las normas 
heterosexistas que regulan el género y materializan el sexo, punto de partida 
de la crítica butleriana. Aunque con frecuencia legislan explícitamente, 
como es el caso de códigos de convivencia y de faltas, muchas veces regulan 
lo que cuenta como sujeto mediante normas más tácitas. Es a partir de la 
revisión de esas normas sexuales y genéricas, que Butler realiza una crítica 
al funcionamiento de las normas que regulan al sujeto en general, y en esa 
crítica es que reconoce la falla de todo vínculo normativo. De modo que 
hay un lugar donde la reflexión sobre la violencia en relación con las normas 
y en relación al derecho, se intersecan. De hecho, en la obra reciente de 
Butler, y en sintonía con el carácter no esencialista de su filosofía, aparece 
una vez más su preocupación por el binomio violencia-no violencia, donde 
su atención por la violencia normativa se acerca a la consideración de la 
violencia ejercida por el Estado. Particularmente, en su texto La fuerza de 
la no violencia (2020a), señala cómo la pregunta por si se está a favor o en 



46 María Victoria Dahbar y Sasha S. Hilas 

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

contra de la violencia se torna rápidamente en una pregunta por los modos 
en que se define la violencia, quién es denominado como «violento»  y con 
qué fines, como tendremos ocasión de desarrollar.

Puestas a imaginar una conversación efectiva entre Walter Benjamin y 
Judith Butler acerca de la violencia, el abanico de cuestiones que ese diálogo 
puede abarcar es ilimitado. Para trazar algunas coordenadas, en cambio, en 
este escrito vamos a ocuparnos de algunos puntos de esa conversación, 
en la que los autores guardan distancia y cercanía. Así, el recorrido del 
texto comienza preguntando por la violencia con relación al derecho y a 
las normas, el verdadero estado de excepción, lo mesiánico y su dimensión 
ética, y la temporalidad. Para finalizar hacemos lugar a la vieja pregunta 
acerca de aquello que puede interrumpir el ciclo de la violencia mítica, 
desde la mirada de ambos autores. 

I
El diálogo entre Judith Butler y Walter Benjamin en torno a una crítica de 
la violencia recorre entonces diferentes lugares a tener en cuenta. En esta 
primera sección nos ocuparemos de la recepción butleriana de Benjamin, 
centrándonos no sólo en el ensayo «Para una crítica de la violencia» sino 
también en algunos pasajes y momentos de las tesis «Sobre el concepto de 
historia». Como señalamos, mientras Benjamin se centró en una crítica 
de la violencia estatal, Butler, sin dejarla de lado, precisa su crítica con 
relación a la violencia normativa, es decir, rastrea en la obra de Benjamin 
aquellos elementos que puedan pensarse en términos normativos. Así, y 
en relación con la temporalidad de esas normas ya siempre fundadas y 
sostenidas en la violencia, puede trazarse una hipótesis de lectura4 según 
la cual Butler vincula en distintas oportunidades «Para una crítica de la 
violencia» [1921] y «Sobre el concepto de historia» [1940] señalando, en 
sintonía con Benjamin, que donde hay que pensar la crítica de la violencia 
es en la filosofía de su historia. Butler recurre a las tesis para revisar el 

4. El carácter hipotético o exploratorio de esta lectura tiene que ver con que la vinculación 
no está efectivamente desarrollada en los textos butlerianos en tanto programa crítico, al 
menos no siguiendo específicamente la estela de Benjamin. Sin embargo el señalamiento 
está, y de allí deriva nuestra insistencia.



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Walter Benjamin y Judith Butler: hacia una crítica de la violencia 47

vínculo entre historia, progreso y violencia, que en Benjamin toma la 
forma de la lucha histórica entre opresores y oprimidos5. 

En este diálogo, uno de los lugares que nos interesa rescatar es un 
momento presente en «Sobre el concepto de historia». Podemos ver que las 
tesis VII y VIII proponen como clave de lectura de la historia la lucha entre 
opresores y oprimidos. El texto en general está escrito bajo la urgencia de 
un tiempo convulsionado pero enmarcado en el metódico proyecto del 
Libro de los pasajes [1982]. La tesis VII contiene algunas líneas críticas a 
ciertas formas de hacer historia que olvidan o niegan la experiencia de los 
oprimidos. Al comienzo el alemán recupera la recomendación hecha por 
Fustel de Coulanges al historiador, que «se quite de la cabeza todo lo que 
sabe del curso sucesivo de la historia» (Benjamin, 2021: 62). Benjamin 
advierte que esta forma de entender el conocimiento histórico sólo está 
constituido por una línea narrativa, que se compone de los hechos, 
nombres y acontecimientos que «marcan» la marcha y el desarrollo de 
la historia, confundiéndose con facticidad. Aquí se pierde la posibilidad 
de «apoderarse de la verdadera imagen histórica que fulgura fugazmente» 
(Benjamin, 2021: 62), y es donde el historicismo simpatiza con la narración 
de los vencedores. Tal como afirma Reyes Mate, «comprender el pasado es 
estar atento a las concreciones de esa virtualidad del pasado» (2009: 136); 
el pasado latente6 es lo que no pudo ser y está esperando ser actualizado. 

5. Una primera insinuación en Butler sobre estos temas aparece hacia el final de «Política 
sexual, tortura y tiempo secular» en Marcos de guerra (2010), y de manera más sustancial 
en los ensayos «Walter Benjamin and the critique of Violence» y «Flashing Up. Benjamin’s 
Messianic Politics», ambos capítulos de su libro Parting Ways (2012).
6. Una de las diferencias fundamentales entre el materialismo benjaminiano y el 
historicismo a la hora de abordar el pasado está en la disposición metodológica con 
la cual se acercan a los eventos, y por lo tanto, en la discusión acerca del objeto de la 
historia. Mientras que el historicismo, recoge hechos pasados como si fueran objetos sin 
vida, consignables dentro de una historia compuesta por un tiempo lineal y homogéneo 
(empatizando con la perspectiva de los vencedores y dejando al margen todo lo que hay 
de historia frustrada), el materialista benjaminiano es capaz de recoger esos deshechos de 
historia olvidada, siendo verdaderamente universal. No confunde realidad (compuesta 
por lo que es y los deseos y anhelos pendientes) con facticidad. El concepto benjaminiano 
de ahora (jetztzeit) aparece como el salto de tigre que debemos dar hacia el pasado 
para rescatar lo que el pasado tiene de ahora, de actualidad pendiente. Y el principio 
constructivo en la metodología de Benjamin es la cita, ese salto de tigre hacia el pasado.



48 María Victoria Dahbar y Sasha S. Hilas 

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Esta idea benjaminiana es apuntada por Butler hacia el final de «Política 
sexual», texto que impugna algunas ideas que operan a la base de la noción 
de modernidad como marco de reconocimiento temporal (2010:189). Allí 
señala que el pasado se encuentra en el presente, en una concepción de 
la temporalidad como tiempo abierto a ese pasado «virtual» que espera 
ser realizado. Desde una crítica postsecularista, cuando hablamos de este 
tiempo estamos refiriéndonos a ideas sustantivas en torno a lo que debe ser 
este tiempo. Operan normas temporales que marcan una frontera entre 
quienes pueden reconocerse como contemporáneos y quienes aún no 
han llegado a incorporar ese sujeto temporal ejemplar, y viven entonces 
diferentes formas de violencia producto de la irrealidad de su condición. El 
pasado y el presente, desde una mirada crítica, tienen un reverso que espera 
ser descubierto: se trata del pasado que espera no ser dejado en el olvido 
y de un presente posible que se haga eco de las diversas temporalidades 
que lo componen. En otros términos, se trata de un tiempo abierto a la 
rememoración de la tradición de los oprimidos de la historia. Benjamin 
entiende la responsabilidad que implica narrar el pasado: se construye y 
reconstruye lo que tuvo y no tuvo lugar al decidir qué narrar.

En un cruce entre Benjamin y Butler, el acto de justicia que implica la 
rememoración de los que se han caído del relato dominante, no es otro 
que el de reconocer que aquellos relatos efectivamente están allí, lo que en 
Butler aparece como versiones minoritarias de la norma (Butler, 2006a:16). 
Sensibilizarse por la narración del punto de vista de los vencedores significa 
continuar con la violencia que invisibiliza y naturaliza el sufrimiento de los 
oprimidos. La tesis VIII expone la complicidad entre progreso y violencia, 
tema caro para Butler en el texto que señalamos. Aquí también puede 
notarse el vínculo entre derecho y violencia, aspecto que recorre el diálogo 
anacrónico que estamos desplegando. Comienza Benjamin «[l]a tradición 
de los oprimidos nos enseña entretanto que el “estado de emergencia” en 
que vivimos es la regla» (2021: 64). La tesis inicia con la referencia al 
estado de excepción, noción desarrollada por Carl Schmitt en 1921 en 
su Teología política. El estado de excepción es definido por el jurista del 
Tercer Reich como la suspensión del orden existente. En esa capacidad de 
suspender el estado de derecho crea, justamente, derecho, y se manifiesta 
lo más característico del soberano, esto es, su capacidad para volver ley una 
decisión. Este planteo schmittiano toca los intereses de Benjamin sobre 



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Walter Benjamin y Judith Butler: hacia una crítica de la violencia 49

el estado de excepción, a la hora de pensar la relación entre violencia y 
política. La idea de Benjamin es que la violencia es parte constitutiva del 
derecho. Señalándonos que el estado de excepción en el que vivimos es, 
de hecho, la regla desde el punto de vista de los oprimidos, Benjamin 
nos revela que la excepcionalidad no golpea a todos con el mismo rigor. 
Los oprimidos sufren este estado de excepción de manera permanente. 
Volviendo a Butler podríamos decir que el estado de excepción somete 
de manera desigual, que la opresión queda distribuida diferencialmente, 
de forma tal que algunos quedan más expuestos al poder que otros, y por 
lo tanto su vulnerabilidad queda maximizada. Aquella desigualdad queda 
manifiesta en la figura de la detención indefinida (Butler, 2009b), donde 
entiende que se actualiza el gesto soberano de la excepción, en un marco 
pretendidamente democrático. Benjamin por su parte apunta a relacionar 
estado de excepción a estado de derecho. Para los oprimidos de la historia 
el estado de excepción es la norma histórica como estado en el cual, a través 
de la ley y el orden establecido, los vencidos no cuentan con protección, y 
son violentados de manera permanente e indefinida. 

Tanto Benjamin como Schmitt, aunque perteneciendo a tradiciones 
opuestas, tienen una crítica fuerte a los pilares de la modernidad: el 
progreso, la democracia liberal y la tradición ilustrada. Esta revisión no es 
realizada necesariamente desde una postura conservadora. Como pudimos 
ver con Benjamin, el autor es consciente de que la soberanía moderna 
y la construcción del poder político que tiene como núcleo al Estado, 
es una solidificación de un ejercicio absoluto de la violencia en donde 
quien es creador de la ley se ubica por fuera de ella. Esta solidificación 
Benjamin la ha observado en el proceso de consolidación burguesa y en 
la orientación parlamentaria que ha tomado el Estado. De este modo, el 
estado de excepción en el que vive la tradición de los oprimidos es la regla, 
la catástrofe significa que las cosas sigan así. La violencia divina propuesta 
por Benjamin, es aquella capaz de interrumpir la violencia fundadora y 
conservadora del derecho, y por esto, la única capaz de hacer justicia. Es 
por ello que va a introducir la noción de un verdadero estado de excepción, 
una fuerza que interrumpe ese estado de cosas. La potencia renovadora de 
la revolución ocupa el lugar de la violencia divina. En definitiva podríamos 
decir que los dos autores comprenden el papel único que cumple el estado 



50 María Victoria Dahbar y Sasha S. Hilas 

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

de excepción, a pesar de estar atravesados por tradiciones de pensamiento 
y demandas políticas divergentes. 

En cuanto a Benjamin, la noción de estado de excepción aparece en la 
octava tesis como antesala de la crítica al progreso explicitada en la novena 
tesis. Los adversarios del fascismo, decía, lo enfrentan en nombre del 
progreso como norma histórica. Y no hay nada de filosófico, continuaba, 
en asombrarse de que las cosas que estamos viviendo sean «aún» posibles 
en este siglo. Porque no hay ninguna ley histórica que nos permita 
afirmar que las cosas van a mejor, que las sociedades «avanzan». Porque 
esa suposición parte de una idea de la historia insostenible. Y porque la 
revolución era para Benjamin, rectificando a Marx, no el motor de la 
historia sino el gesto mediante el cual quienes viajan en ese tren activan el 
freno de emergencia. De modo que cuando nos asombra que determinados 
gestos conservadores, machistas, racistas, clasistas, sean aún posibles, y nos 
sorprende porque estamos en el siglo XXI, ¿de qué orden es ese asombro? 
Pareciera operar allí una suerte de inversión. ¿Qué regularidad estamos 
suponiendo para que algo nos resulte asombroso? Ya en su texto de 1928 
Calle de mano única, apuntaba con especial ironía que ni la decadencia ni 
el auge deberían causarnos sorpresa (2014: 56). De hecho, solamente un 
cálculo que vea en la caída «la única razón de la situación actual podría, 
superando el debilitador asombro ante lo que se repite a diario, considerar 
los fenómenos de la decadencia como lo estable por antonomasia y sólo a 
la salvación como algo extraordinario» (Benjamin, 2014: 56). En cambio y 
como señalamos, el verdadero asombro radica para Benjamin en reconocer 
que aquel estado de excepción en que vivimos es la regla. 

Lo que el autor proponía como «la introducción de un verdadero 
estado de excepción», quizás sea justamente romper con esa lógica. Esta 
es la línea en la que reflexiona Sigrid Weigel, al detenerse en la otra cara 
de esa regularidad de los fenómenos que se adscriben a un estado de 
excepción: aquella introducción del verdadero estado de excepción «exige 
por ello una ruptura con ese concepto de la historia que se basa en la 
idea de Progreso como regla y que califica así a todo lo que se escapa a 
esa regla como excepción, retroceso, barbarie, irracionalidad o cosas por 
el estilo» (Weigel, 1996:261). Hay en Calle de mano única un fragmento 
significativo al respecto, titulado «Panorama imperial. Viaje a través de la 
inflación alemana»  donde el filósofo reflexiona, también mordaz: 



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Walter Benjamin y Judith Butler: hacia una crítica de la violencia 51

Del tesoro de frases hechas en las que a diario se revela el estilo de 
vida del burgués alemán, esa fusión de estupidez y cobardía, resulta 
especialmente memorable la de la catástrofe inminente, según la cual 
«esto no puede seguir así». La torpe fijación a conceptos de posesión 
de décadas anteriores le impide al hombre promedio percibir las 
estabilidades de tipo completamente novedoso que subyacen la 
situación actual (Benjamin, 2014a: 55).

De modo que si el estado de excepción en que vivimos es la regla, ¿hacia 
dónde conviene orientar la reflexión? Dice Weigel: 

Para Benjamin, por el contrario, la introducción del verdadero 
estado de excepción no se da asociada a una decisión, sino a una 
cesura epistemológica, es decir, a otra concepción de la historia que 
aparece posibilitada por un estupor no filosófico y que, al mismo 
tiempo, diferencia un asombro por lo vivenciado en el siglo XX de la 
figura de lo que es «todavía posible» (Weigel, 1999: 261-262). 

Aquello que interrumpe, es entonces, también una herida en lo 
que podemos conocer. En esta línea, Judith Butler aborda en «Walter 
Benjamin y la crítica de la violencia» el vínculo entre violencia, estado de 
excepción y crítica, mostrando en él dos aristas posibles para abordarlo. 
En la Introducción comentamos que esta reflexión no intenta proponer 
un «afuera» de las normas, como así tampoco un «afuera» de la violencia. 
La atención que Butler pone en «Para una crítica de la violencia» se debe 
a que encuentra allí no solo una exploración crítica que se pregunta por 
las condiciones de la violencia; sino también por «cómo la violencia está 
de entrada circunscrita por el modo en que la interpelamos» (Butler, 
2014: 65). Por ello preguntaba ya en Deshacer el género por la relación 
entre la violencia y la irrealidad que espera a quienes son configurados a 
partir de esa deshumanización, en un planteo que deja claro que no hay 
un afuera de las normas y los marcos. Y respondía:

A nivel del discurso algunas vidas no se consideran en absoluto 
vidas, no pueden ser humanizadas; no encajan en el marco dominante 
de lo humano, y su deshumanización ocurre primero en este nivel. 
Este nivel luego da lugar a la violencia física, que, en cierto sentido, 



52 María Victoria Dahbar y Sasha S. Hilas 

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

transmite el mensaje de la deshumanización que ya está funcionando 
en nuestra cultura (Butler, 2006a: 45). 

Es la cultura entonces el terreno propicio para pensar en el 
funcionamiento de ese mensaje de deshumanización que está ya siempre 
operando, aunque de formas cambiantes. No puede afirmarse de un modo 
tan lineal no obstante —como parece sugerir esta cita— que el terreno de 
la cultura sea el que dé lugar, así sin más, a la violencia física. Es la noción 
de marcos la que permite complejizar la rejilla de análisis. Si bien Butler no 
parece estar pensando la sucesión en un sentido cronológico, quizás habría 
que decir no que la violencia discursiva da lugar a la violencia física, sino 
que la violencia es posible porque está enmarcada. Impugnar la univocidad 
de la violencia, reconocer sus marcos de inteligibilidad, incluso los que 
delimitan el criterio de demarcación violencia/no-violencia, supone un 
trabajo crítico que es al mismo tiempo material y perceptual. Porque la 
prohibición moral de la violencia, opera de manera selectiva. Por eso afirma 
Butler en Marcos de guerra que la crítica de la violencia debería comenzar 

[...] por la pregunta de la representabilidad de la vida como tal: 
¿qué permite a una vida volverse visible en su precariedad y en su 
necesidad de cobijo y qué es lo que nos impide ver o comprender 
ciertas vidas de esta manera? (2010: 80).

Tomando la posta de la mencionada octava tesis, el estado de excepción 
que Benjamin critica no es una interrupción al derecho mediante un 
gesto soberano. Por este motivo, no se puede contraponer el derecho a la 
violencia, sino más bien atender a sus continuidades. Si la violencia tiene 
lazos indisolubles con el derecho y el Estado, podríamos preguntarnos en 
qué consistiría una alternativa a la violencia, si es que realmente existe una. 
La perspectiva mesiánica en Benjamin, como interrupción a ciertas formas 
de historia y violencia, parece ser la clave. Al principio de su comentario 
y en relación con los textos de «Para una crítica de la violencia» y «Sobre 
el concepto de historia», Butler nos invita a concebir la fuerza mesiánica 
de la violencia divina como una ruptura con la violencia legal, en vínculo 
con la lucha por salvar del olvido la historia de los oprimidos (2014: 64). 
Lo mesiánico entonces representa en la obra de Benjamin un esfuerzo 
por interrumpir una concepción de tiempo y con ello, tomando la figura 
de la violencia divina, una forma de interrumpir a ese derecho que exige 



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Walter Benjamin y Judith Butler: hacia una crítica de la violencia 53

obediencia, produce culpa, ejerce violencia y provoca un borramiento de 
la historia de los oprimidos.

Dentro del análisis benjaminiano encontramos que hay dos funciones 
de la violencia, la que crea derecho y la que lo preserva7. Butler comenta 
que el derecho necesita para resguardarse volver, una y otra vez, a reafirmar 
su carácter vinculante con los sujetos, lo que implica repetir su acto 
fundacional. Si la repetición es condición para su preservación, la ruptura 
de esa reiteración es la forma de interrumpir el flujo. El modo en el cual 
podemos encontrar una alternativa a la violencia mítica, a esta violencia 
legal, es estropeando su repetición para interrumpir su carácter vinculante. 
Esta ruptura toma en «Para una crítica de la violencia» el nombre de 
violencia divina. Ella se manifiesta por medio de un mandamiento que no 
es despótico ni coactivo, por lo cual no puede imponerse por medio del 
derecho. El mandamiento bíblico «no matarás» no es punitivo, y por lo 
tanto rompe la lógica de la culpa y del castigo que el derecho y la violencia 
legal necesitan8.

Veamos cómo Butler aborda la cuestión. Tanto el derecho en el Estado 
moderno, como la figura del destino expuesta en los mitos clásicos, 
comienzan su existencia en el momento en el cual aparece el castigo por 
una falta cometida, sin que esta falta constituya una infracción a un derecho 
previo o contra una norma de los dioses. Cuando el castigo se hace patente 
el triunfo del derecho y del destino es, en sus palabras, «precisamente 
el establecimiento del derecho mismo» (Butler, 2014: 77). Creación y 

7. Benjamin señaló en el texto dos violencias distinguibles, una a la que llamó violencia 
mítica en el sentido en que fundaba el derecho y otra a la que llamó violencia divina 
[göttliche gewalt], que era capaz de discutirlo. En la violencia mítica, Benjamin 
encontraba dos funciones, una función fundadora del derecho [rechtsetzende] y una 
función sostenedora [rechtserhaltende] Así, la violencia funda el derecho y lo sostiene, 
en una circularidad, un hamacarse dialéctico, que guarda una característica: también la 
violencia mítica, conservadora de derecho, es una violencia amenazante.
8. Si bien este artículo se aboca a un diálogo entre fuentes, para una discusión actualizada 
del debate puede remitirse a la edición crítica de Peter Fenves y Julia Ng Toward the 
Critique of Violence: A Critical Edition (2021), donde la selección de fragmentos que 
acompañan el ensayo de 1921 colabora en la formación de una constelación alrededor del 
problema de la violencia. También es menester mencionar, dentro del citado trabajo de 
Oyarzún, P. (2017) Letal e incruenta ya referido, el texto que acompaña «El círculo mítico: 
Walter Benjamin sobre la política y su interrupción» de Aukje van Rooden. Además, sería 
de utilidad revisar el texto de Hamacher, W. (2013). Lingua Amissa. 



54 María Victoria Dahbar y Sasha S. Hilas 

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

preservación están unidos y se dan en cada momento en el cual el derecho 
reitera su acto fundacional. El destino fija las condiciones coactivas 
del derecho al producir al sujeto de la culpa, y su efecto es generar una 
atadura con el derecho, estableciendo al sujeto como causa singular de su 
sufrimiento. El derecho y el destino hacen de las personas sujetos culpables 
«suspendiendo la vida en el momento de la culpa» (Butler, 2014:77), lo 
cual nos evoca el final de la novela de Kafka El proceso [1925] (1983), 
donde la humillación de K. por el sometimiento al castigo, produce una 
vergüenza que parece sobrevivirle9. Y en esa circularidad su justificación es 
su propia instauración. Podemos advertir que este planteo benjaminiano es 
similar al que realiza Butler respecto de los marcos normativos que regulan 
el reconocimiento de la vida.

A diferencia del derecho y del destino, el mandamiento implica un 
vínculo ético. Es un modo de responsabilidad que no se impone como 
obligación, sino que ocupa el lugar de una directriz. Esta responsabilidad 
es algo que se forma en relación al mandamiento pero no es dictado por 
él, de modo tal que no exige obediencia pero sí implica una lucha. Al ser 
una directriz no coactiva, deja cierto margen, cierta libertad. Parece que 
la responsabilidad conlleva un lazo no coactivo y no culposo, suspende el 
estado de parálisis del sujeto, reanimando «la capacidad de una persona de 
llegar a acuerdo con esta demanda ética que se le ha impuesto» (2014: 91). 

Butler advierte un punto importante en el ensayo benjaminiano. La 
violencia divina, como destructora de la violencia legal (habíamos dicho 
mítica), «no debe entenderse ni como algo distinto al Estado, ni como 
una alternativa al derecho positivo» (Butler, 2014: 89). Así, del mismo 
modo que el ahora del tiempo mesiánico en «Sobre el concepto de 
historia» no inaugura un tiempo nuevo, sino sólo un ajuste de cuentas, 
la violencia divina aparece como el límite necesario del derecho en tanto 
que se propone desatar las ataduras que tienen amarrado al sujeto a la 
ley, a un tipo de responsabilidad propia del estado de derecho. Se trata 
de una violencia precisa en su objetivo, que «[p]articipa del lenguaje con 

9. Es importante mencionar que hay un enfoque común sobre la violencia en el ensayo 
de 1921 y el «Franz Kafka: En el décimo aniversario de su muerte» de 1934. Ya en el 
primer apartado del «Franz Kafka» Benjamin está abocado a explicitar cómo en la obra del 
autor checo se puede observar un orden mítico de la violencia dentro del sistema judicial 
secular. Para seguir esta línea temática, se recomienda la lectura de Hanssen, B. (1998). 
Walter Benjamin’s other history: of stones, animals, human beings, and angels.



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Walter Benjamin y Judith Butler: hacia una crítica de la violencia 55

el que Benjamin describe la huelga general, aquella que pone de rodillas 
la totalidad de un sistema legal» (Bulter, 2014: 89), en la medida en que 
la huelga general no tendría el objetivo de lograr unas modificaciones 
mínimas y unas concesiones excesivas, sino de reanudar el trabajo cuando 
este esté cambiado por completo. El objetivo es desbaratar el orden legal 
establecido. Butler intenta recuperar la figura de la huelga general para 
pensar en una forma de interrumpir las condiciones del derecho al negarse 
a instituirlo. En sus palabras:

Imaginen, si pueden, que Apolo y Artemisa le dicen a Latona 
que se calme, y rechacen su mandato o que el ejército, negándose a 
romper una huelga, efectivamente vaya él mismo a huelga, deponga 
sus armas, abra las fronteras, rechace cerrar los puntos de control, 
aliviando a todos sus miembros de la culpa que mantiene a la 
obediencia y la violencia de Estado en su lugar, y los instruya para 
refrenar sus acciones, ya sea por el recuerdo o por la anticipación 
de la pena y el duelo, y que todo esto sea hecho en nombre de lo 
viviente (Butler, 2014: 98).

Es en ese ejercicio de imaginación donde Butler parece ver, al interior 
del propio derecho, las posibilidades de socavarlo.

II 
Una de las vías posibles para ingresar a la crítica de la violencia en relación 
al derecho, a las normas, y a las zonas donde se intersecan, es la pregunta 
por la temporalidad. El comentario butleriano al ensayo de Benjamin nos 
devuelve a esta pregunta, en un recorrido alrededor de la idea según la cual 
«la crítica de la violencia es la filosofía de su historia», aquel pasaje que abre 
el párrafo final del ensayo (Benjamin, 2017: 39).   

Si bien podríamos acordar que tanto Benjamin como Butler están 
preocupados finalmente por la cuestión de la justicia, la crítica de la 
violencia butleriana se distingue en algunos puntos fundamentales que 
intentamos desandar aquí. Cuando Benjamin piensa la violencia lo hace 
en relación al derecho10 (Recht) y cuando Butler encara esa empresa lo 

10. Cabe sin embargo hacer una salvedad que complejiza nuestro paisaje. En el Workshop 
«Walter Benjamin y Para una crítica de la violencia. Cien años después. Constelaciones 
actuales e inactuales», acontecido en septiembre de 2021 en Argentina, se generó un 



56 María Victoria Dahbar y Sasha S. Hilas 

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

hace en relación a las normas (normative violence). Como señalamos al 
comienzo, si bien pueden reconocerse adyacencias concretas entre violencia 
estatal y violencia normativa, esta última desborda. Entre las incontadas 
mediaciones que pueden aparecer entre la ley y la norma, entre Benjamin 
y Butler, encontramos una que es quizás la más sugerente, y que radica 
en la analítica del poder desde la cual Butler mira, heredera en buena 
medida de Michel Foucault. Porque estamos pensando en unas normas 
que, sin desligarse de la ley, sin embargo la exceden. En las conferencias 
que Foucault dio en 1975 tituladas Los anormales (2000), especifica una 
noción capital para este desarrollo y es la de poder de normalización. No 
como un campo de oposición sino de gradación, de lo normal a lo anormal, 
de lo humano a lo inhumano, antes que una línea que delimite de modo 
tajante qué queda de cada lado. Un campo constituido por ese conjunto de 
técnicas y de prácticas minuciosas que transforman al resto de los poderes. 
Allí Foucault insiste, como se ha dicho, en un análisis no represivo sino 
productivo o positivo del poder, que tiene una forma histórica específica 
y que el autor sitúa a fines del XVII y comienzos del XVIII: un poder 
que no obra por exclusión sino por inclusión analítica y rigurosa de sus 
elementos. De modo que cuando Butler está pensando en la violencia, 
aquella que hace sujetos, que interviene necesariamente en la producción 
de la subjetividad, aborda aquellas normas que regulan la producción de 
un sujeto, normas que muchas veces se articulan en tractos legislativos, 
pero que no pueden reducirse a la violencia estatal. 

En lo que toca a la relación fundante entre violencia y derecho, o entre 
violencia y normas, podríamos afirmar entonces que ambos autores parten 
de un suelo común. No obstante, aparece aquí una segunda distancia. 

debate propiciado por las organizadoras del Eje —la investigadora Daniela Lossigio entre 
ellas— con respecto a si había algo en el derecho capaz de horadarlo, teniendo como caso 
testigo la lucha por la legalización del aborto en Argentina. Al respecto, señalaba Fransisco 
Naishtat, otro de los participantes, una posible distinción en Benjamin según la cual el 
objeto de la crítica es el derecho y no los derechos. Esa distinción, reconocible en idioma 
inglés en los términos law y right, podemos encontrarla en alemán en relación a recht y 
a gesetz. Lo que esta reflexión habilita, en algún sentido, permite pensar ciertas luchas 
en términos de conquista de derechos por fuera del ciclo de la violencia mítica. Cabe sin 
embargo una rectificación. La crítica en Benjamin no es al derecho en sí mismo, si no a 
la violencia mítica inscrita en su fundación y conservación. En tal sentido es difícil pensar 
en los derechos por fuera de esa dialéctica. 



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Walter Benjamin y Judith Butler: hacia una crítica de la violencia 57

Cuando Butler lee a Benjamin —al menos en Marcos de guerra (2010), 
Parting ways (2012) y La fuerza de la no violencia (2020a)—, está ya 
mediada por una analítica del poder que, de herencia derrideana, implica 
en un sentido elemental que el hecho de que la norma se origine en la 
violencia no supone que cada repetición de la norma vaya a reproducir 
o reforzar la violencia de su origen. Que la violencia del origen no se 
instancie cada vez que se actúa una norma, depende de la noción de 
performatividad en la que Butler se sostiene. No parece materializarse, 
en tal sentido, un hamacarse dialéctico entre la violencia que funda y la 
violencia que sostiene, al que luego le sobreviene la violencia divina. Lo 
que hay es una estructura reiterativa de la norma la cual, si bien tiene su 
origen en la violencia, no repite en cada instancia la violencia de su origen. 
Esa posibilidad —que no es una certeza, siempre es necesario recordarlo— 
es la que abre en este tiempo los espacios de un desplazamiento, de una 
contestación a las normas más restrictivas. La ruptura, decía Butler, 
no es otra cosa que «una serie de cambios significativos resultantes de 
la reiterable estructura de la norma» (2010: 232). Se trata entonces de 
horizontes normativos que se reproducen para sobrevivir, y que en esa 
reproducción siempre pueden fallar y dar lugar, así, a versiones minoritarias 
de la norma. La relación crítica con las normas, el sostenimiento de 
versiones minoritarias, es de hecho para Butler la tarea de la crítica, una 
capacidad decididamente colectiva en la que insistía ya en la Introducción 
a Deshacer el género (2006a: 16). Postular que hay unos marcos normativos 
que se reproducen para sobrevivir y que en esa reproducción pueden fallar, 
depende de una concepción de la temporalidad según la cual no hay un 
marco temporal prevalente que en algún momento podrá ser impugnado 
y al que le sobrevendrá la construcción de algo nuevo, algo radicalmente 
otro. Al contrario, hay algo que excede al marco, dice Butler, que está 
perturbando nuestro sentido de la realidad. Es por eso que no hay nada 
que esperar. Es sobre el mundo que existe que cabe pensar, antes que 
sobre el mundo por llegar. Son esos otros marcos temporales que ya están, 
esos otros cuerpos y esas materialidades que también están, viviendo y 
disputando otras narrativas acerca del tiempo.

En la medida en que no hay un corte radical al que conviene apostar, 
una violencia divina que es letal sin derramar sangre según las palabras 
de Benjamin, cuando Butler piensa la violencia en relación a las normas, 



58 María Victoria Dahbar y Sasha S. Hilas 

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

podríamos decir que hay una referencia a aquella violencia que origina 
o funda la norma, pero no a la violencia que sostiene. Por una parte, 
pensamos en unos marcos normativos de los que depende el sujeto para su 
constitución, pero también en la capacidad de contestar esas normas que 
la propia violencia normativa aloja. Que la reiteración sea necesaria es una 
señal de que la materialización nunca es completa, de que «los cuerpos 
nunca acatan enteramente las normas mediante las cuales se impone su 
materialización» (Butler, 2002: 18). Antes bien, son las inestabilidades, 
las posibilidades de rematerialización abiertas por este proceso las que 
marcan un espacio en el cual la fuerza de la ley reguladora puede volverse 
contra sí misma y producir rearticulaciones que pongan en tela de juicio 
la fuerza de esas mismas leyes reguladoras.

Entre las posibles articulaciones entre violencia y temporalidad, 
Butler retoma en su comentario al ensayo de 1921 la idea de lo viviente 
para vincularla a sus propias consideraciones en torno a una ontología 
social-corporal, apoyada en la noción de interdependencia. Hacia el final 
del comentario (2014), Butler menciona que actuar y vivir en nombre de 
lo viviente abre la pregunta por quién finalmente cuenta como una vida. 
En discusión con su presente, un presente atravesado por los conflictos 
armados entre el Estado Israelí y los pueblos tanto del sur de Libia, como 
de Palestina, articula esta formulación benjaminiana para pensar en 
contra de la violencia normativa que opera al interior de una violencia 
estatal. Regresando al problema inscrito en el quinto mandamiento del 
decálogo judeo-cristiano, afirma que el «no matarás» implica distinguir 
entre los verdaderos momentos de defensa propia, de su uso cínico por 
parte de un aparato estatal represivo. Si toda obviación del mandamiento 
es denominada como defensa propia entonces la defensa propia deja 
de funcionar como una justificación válida para matar, abriendo la 
pregunta por quién es este «sí mismo» que debe defenderse y de quién, 
preguntas a las que vuelve en su reciente libro La fuerza de la no violencia 
(2020a), justamente a propósito de la represión estatal en nombre de 
su propia preservación. Sabemos, según el ensayo benjaminiano, que 
el interés en ese monopolio de la violencia no está en defender fines 
legales, sino en defender al derecho mismo (2017:22). La frontera entre 
este «sí mismo» que busca preservarse y lo que lo amenaza es siempre 
un lugar de adyacencia, una manera de mantener una relación con lo 



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Walter Benjamin y Judith Butler: hacia una crítica de la violencia 59

que está excluido. Cómo supo advertir Edward Said en Orientalismo, 
quiénes sean aquellos que están del otro lado define en buena medida 
ese «sí mismo» que busca preservarse (2008: 20). Si toda frontera es un 
modo de relación, esta manera de vincularse a través de la autodefensa 
estatal exacerbada y su aparato represivo, es un modo de subyugación 
encubierta que niega la interdependencia como modo ontológico de 
estar en este mundo.

En este horizonte de un programa crítico de la violencia, cabe pensar 
también en la temporalidad de lo mesiánico, que aquí toma la forma de la 
violencia divina, y que parece tratarse de astillas o chispas de otro tiempo 
que hacen mella en el presente, transformándolo. En este sentido, no se 
trata simplemente de un futuro que llega o un pasado que ajusta cuentas, 
sino de otra manera de comprender el tiempo. Con una mano en el 
ensayo de 1921, y otra en las tesis «Sobre el concepto de historia» [1940], 
Butler encuentra lo mesiánico reconstruido en este último texto como una 
tempestad que se opone a la marcha histórica que tiene al progreso como 
motor, en nombre de un verdadero estado de excepción. Es decir, se trata de 
romper con cierta fe en el progreso como norma histórica, una ruptura con 
determinados sentidos y experiencias del tiempo. El tiempo azotado por 
la tempestad mesiánica da como resultado un presente transformado en lo 
que Benjamin ha denominado «el tiempo-ahora» [jetztzeit]. 

En los trabajos tempranos de Benjamin, apunta Butler, lo mesiánico 
aparece asociado al perdón y a la pérdida de memoria; mientras que en las 
Tesis el autor insiste en la importancia de recordar una historia marginada. 
Teniendo en cuenta estas dos variantes, Butler entiende que el perdón 
opera contra el castigo como su exterioridad, puesto que si el progreso, 
así como el desarrollo, tienden a comprender al presente «en términos del 
futuro que este hace emerger, o del pasado que lo engendra, entonces la 
punición también instala al presente bajo la luz de un pasado dañino o y 
de un futuro de venganza y compensación» (Butler, 2014: 102). Hacia 
1921 Benjamin encontró en la huelga general proletaria esta modalidad 
del perdón. Se trataba de una acción revolucionaria donde el obrero y 
el ciudadano aplicarían los frenos de emergencia, —aquella rectificación 
a la premisa marxista, aparecida en las notas preparatorias a las Tesis 
(Reyes Mate, 2009: 307)— y quedarían liberados de los lazos que los 
unen constrictivamente al Estado y al derecho. Decirle «no» al Estado y 



60 María Victoria Dahbar y Sasha S. Hilas 

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

ser liberado son acciones que ocurren a una misma vez, siendo ese hiato 
temporal, ese momento de ruptura y de dislocación «lo que constituye el 
tiempo presente de la excepción» (Butler, 2014:102). El acto de perdón 
como instancia de lo mesiánico, tal como lo comprende la lectura de 
Butler, implica una tempestad que destruye el proyecto mismo de castigo y 
expiación que sostienen el régimen legal, y se postula como su alternativa. 
Es importante señalar, sin embargo, que esta instancia mesiánica que 
recoge Butler de los textos benjaminianos no se ajusta al tiempo mesiánico 
tal como lo entienden las tradiciones rabínicas plasmadas en el Talmud11. 
Su mirada es en muchos sentidos más modesta. En la epistemología 
benjaminiana de las Tesis el materialista histórico quiere ser verdaderamente 
universal, por eso atiende a lo marginado por la construcción «universal» 
de la historia convencional. De ahí la importancia clave de la memoria a 
distancia de la hipótesis revisionista. Para la memoria, el pasado no está 
ahí inerte, en cambio, le viene al encuentro; el conocimiento que persigue 
la memoria toma la forma de una semilla, figura que aparece en la tesis 
XVII (Benjamin, 2021:70-71). A diferencia del tiempo mesiánico, tiempo 
redentor en donde lo que hoy aparece como exigido, allí se da como 
realizado, el tiempo-ahora no salva propiamente. El jetztzeit solo plantea 
el derecho a la felicidad de quienes han sido postergados, de quienes no 
son reconocidos. El momento mesiánico del ahora saca al pasado dado por 
perdido, y lo presenta ante los ojos de las generaciones posteriores como 
una exigencia de justicia, una particular forma de reconocimiento que el 
comentario butleriano del ensayo pone en valor. 

A la manera de un cuarto lugar donde pensar la relación entre violencia 
y temporalidad en ambos autores, ofrecemos una digresión sobre aquello 

11. Hay múltiples lugares dentro de los tratados del Talmud donde aparece el tiempo 
mesiánico como tema de discusión, sin que haya una mirada unívoca sobre el tema. La 
referencia más famosa es el tratado Sanedrín 99 a, donde se encuentra la polémica entre 
Rabí Yochanan y Samuel. Mientras que el primero piensa al tiempo mesiánico como el fin 
de la violencia política y de la desigualdad económica (una relación con el otro basada en 
la fraternidad), Samuel piensa un horizonte más amplio, en donde la vida espiritual como 
vida moral no puede separarse de la solidaridad con el otro (la acción de dar a quien no 
tiene) y la culminación mesiánica de la política no podría anularla. El tiempo mesiánico 
como una apertura a hacerse cargo del sufrimiento de los demás tiene múltiples formas 
de interpretarse, y el tratado al que hacemos referencia da cuenta de ello. Estas reflexiones 
pueden encontrarse en otra de las valiosas fuentes de Butler, la obra de Levinas, E. (2004). 
Difícil libertad. Ensayos sobre el judaísmo, especialmente citada en Parting ways (2012) . 



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Walter Benjamin y Judith Butler: hacia una crítica de la violencia 61

que es capaz de interrumpir la violencia. ¿Cuáles son nuestras imágenes 
de la interrupción? ¿Tiene el mismo carácter la interrupción para Walter 
Benjamin que para Judith Butler? Vayamos por partes. Para Benjamin 
hay, al menos en lo que toca a este texto, una vinculación íntima entre 
revolución e interrupción. La interrupción es un momento revolucionario, 
es la posibilidad de la revolución. ¿La interrupción de qué? Del ciclo de la 
violencia mítica, pero también del pensamiento. Del pensamiento como 
continuidad, como homenaje, y como apología: una cesura epistemológica. 
Ahora bien, en el contexto de entreguerras que habitó Benjamin, su 
consideración acerca de la interrupción siempre tuvo una dimensión 
teológica a la vez que política. En tanto motivo teológico, si bien la venida 
del Mesías cuenta con abundante literatura, cuando el autor echa mano de 
ese motivo está pensando en la figura del Mesías como la instancia de una 
interrupción. Por eso se refiere en la segunda Tesis a aquella débil fuerza 
mesiánica de la que el pasado exige sus derechos, que tanto recuperaba 
Michel Löwi. En un sentido político, volvamos sobre las notas preparatorias 
a las Tesis, donde Benjamin presentaba la visitada metáfora del freno de 
emergencia: «Marx dijo que las revoluciones son la locomotora de la 
historia mundial» (Benjamin en Reyes Mate, 2009: 307). Y seguidamente 
objetaba: «Pero tal vez las cosas se presenten de muy distinta manera. Puede 
ser que las revoluciones sean el acto por el cual la humanidad que viaja en 
ese tren aplica los frenos de emergencia» (2009: 307). A contrapelo de un 
materialismo que se regía por la idea de progreso como ley histórica, la 
revolución no era para Benjamin una necesidad sino una posibilidad.

No es el caso de Butler. En primer lugar, porque no está especialmente 
preocupada por la revolución12. Pero hay una razón subsidiaria. Hay algo 
en la lógica de funcionamiento de los marcos normativos, algo en sus 
carácter reproducible, performativo, que habilita no sólo su reproducción 
sino su interrupción. Pero parece tratarse de una interrupción de otro 
tenor. Como señalamos a su tiempo, si la reiteración de la norma no reitera 
la violencia de su origen, la interrupción de la violencia normativa no 
ocurre como un acontecimiento radicalmente otro, sino como la incesante 

12. Al respecto, sería más preciso decir que una concepción radical de la política para 
Butler es la que vincula revolución con democracia, la propia idea de la democracia 
radical es la que se sostiene como alternativa. El elemento revolucionario en las revueltas 
donde Butler pone la mirada como es el caso de la llamada primavera árabe, tiene como 
horizonte la instauración de una política democrática (Butler, 2017a).  



62 María Victoria Dahbar y Sasha S. Hilas 

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

diferencia que puede haber en la repetición. Butler no está pensando 
en imágenes radicales, en la huelga general proletaria, o en una política 
acontecimental. Cuando las normas que nos preocupan son precisamente 
las normas temporales, una ruptura, una interrupción en esa experiencia y 
en esos sentidos del tiempo, no implica una transformación intempestiva, 
según apuntábamos, sino «una serie de cambios significativos resultantes 
de la reiterable estructura de la norma» (Butler, 2010: 232). Esos cambios 
significativos, además, ocasionan la pregunta acerca de la configuración 
nada menos que de otra temporalidad: «¿surge otra temporalidad —o varias 
temporalidades— en el transcurso de sus reiteraciones?» (2010: 232). La 
reiterabilidad entonces, por un lado colabora a la hora de entender por qué 
las normas no actúan de manera determinista (2010: 231), pero también 
permite avizorar otra posible temporalidad.

Retomando su comentario al ensayo de 1921, Butler señala que en verdad 
lo mesiánico «emerge como una forma de hacer estallar esa cronología y 
esa historia específicas, recogiendo por dispersión los restos de un pasado 
sufriente que veladamente nos conminan a poner fin a aquellos regímenes 
cuya violencia es tanto moral como física» (2014: 65). Para Butler se 
trata de un esfuerzo antidogmático para romper con la homogeneidad de 
determinados regímenes temporales, por ello hace sentido atender a su 
observación de que la revolución tiene que ver más con apretar el freno 
de emergencia que con continuar a como dé lugar, justamente cuando esa 
reiteración normativa se produce en nombre de un proceso civilizador. 
Sin embargo, esa interrupción no tiene, decíamos, un carácter unívoco. 
Aún más, en el caso de Butler, ni siquiera se trata de una instancia de 
suyo celebratoria: porque si bien las fallas en el reconocimiento muestran 
que un horizonte de normatividad no puede darse por descontado, lo que 
sucede es que esas fallas, cuando se sostienen, «exigen de manera implícita 
el establecimiento de nuevas normas» (2009a: 40), y esas normas pueden 
tener un horizonte emancipatorio para la vida y la política o bien cada uno 
vez más restrictivo13.

13. Cabe señalar que Butler recurre a aquellas obras de Benjamin («Para una crítica de la 
violencia», «Sobre el concepto de historia») donde podemos ver la cara más revolucionaria 
del concepto de interrupción. Sin embargo, otros ensayos de Benjamin nos brindan un 
costado más modesto y menos destructivo de la misma noción, como «Franz Kafka: en el 
décimo aniversario de su muerte» [1934] (2014b) y «El narrador» [1936] (2008). Con sus 
diferencias, en ambos ensayos la interrupción se vuelve una acción pequeña, destinada a una 



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Walter Benjamin y Judith Butler: hacia una crítica de la violencia 63

Pensar desde Butler ese horizonte emancipatorio nos obliga a revisar uno 
de sus trabajos más recientes, La fuerza de la no violencia (2020a), donde 
aborda de una manera derivada la posibilidad de la interrupción del ciclo 
de la violencia mítica, mediante una reflexión acerca de la no violencia. 
Los capítulos que integran el libro intentan indagar sobre la posibilidad 
de la no-violencia como una práctica que no está situada por fuera de la 
violencia. A su vez, intenta pensar que la no-violencia integra formas de 
agresión articuladas como modos de resistir a la violencia de Estado y a 
formas de la violencia normativa. El horizonte de la práctica de la no-
violencia es la construcción de un mundo social libre e igualitario, que 
tenga a bien preservar los lazos que nos unen los unos a los otros (aquello 
que ha denominado como interdependencia). Y por último, se entrega al 
análisis de las formas dominantes de justificar la violencia, lo que la lleva 
una vez más a las consideraciones benjaminianas sobre la violencia. 

Butler retoma el ensayo benjaminiano, esta vez para afirmar que las formas 
de justificar la violencias están cooptadas por una lógica instrumentalista. 
Una de las principales preguntas que se plantean en el texto es «¿por qué 
se ha aceptado el marco del instrumentalismo como el necesario para 
reflexionar sobre la violencia?» (Butler, 2020: 33). Al apuntar a un marco 
instrumentalista como punto de partida para pensar el fenómeno de la 
violencia, lo que nos está señalando Butler a través de Benjamin es cómo la 
discusión entre medios y fines de la violencia está, de hecho, ya circunscrita 
dentro de este marco. Para más precisión, Butler apunta las siguientes 
preguntas: «¿Es posible pensar en la violencia y en la no violencia más allá del 
marco instrumentalista? ¿Qué nuevas posibilidades de pensamiento crítico 
surgen de esa apertura para abordar la ética y la política?» (2020a: 33). La 

salvación que no supone la destrucción de un orden imperante. Tal como leemos en  «Franz 
Kafka», la intervención mesiánica no va a «transformar el mundo con violencia, sino que 
solamente lo arreglará en una diminuta proporción» (Benjamin, 2014b:56). En el caso de  
«El narrador», los cuentos de Nikolai Leskov que Benjamin recoge muestran el potencial 
emancipatorio presente en géneros literarios menores, como los cuentos de hadas, las fábulas 
y las narraciones, que permitirían según el autor berlinés contrarrestar las fuerzas míticas 
que determinan un  destino. La introducción de Pablo Oyarzún al texto benjaminiano 
es sumamente esclarecedora a este respecto (Benjamin, 2008). Hacia el final de «Sobre el 
concepto de historia» también podemos ver tanto en la versión francesa de la tesis XII como 
del fragmento B, aquella dimensión más modesta de la interrupción mesiánica, seguramente 
debido al contexto sociopolítico del año 1940, donde las esperanzas de un levantamiento 
revolucionario contra el fascismo estaban prácticamente apagadas.



64 María Victoria Dahbar y Sasha S. Hilas 

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

perspectiva benjaminiana que recoge Butler es, justamente, dejar pendiente 
la reflexión sobre qué justifica o no la violencia para atender a un asunto igual 
de importante: al cuestionar el marco instrumentalista está poniendo sobre 
la mesa que la violencia como herramienta está ya operando en el mundo 
desde antes de que alguien la asuma. Observa que «la herramienta ya forma 
parte de una práctica, lo cual presupone un mundo propicio para su uso; el 
empleo de la herramienta construye o reconstruye una clase particular de 
mundo, y activa un legado sedimentado de uso» (Butler, 2020a: 34). Esto 
quiere decir que aquello que parecía ser solo un instrumento, una tekné, es 
en realidad una praxis, «un medio que postula un fin en el momento en el 
que se concreta» (2020a: 34). 

Finalmente, y en un esfuerzo por alejarse de ciertas lecturas desmesuradas 
que se hicieron del ensayo, Butler propone otra interpretación posible, al 
preguntar si 

¿podría la violencia divina inaugurar la posibilidad de técnicas 
de gobernabilidad que excedan la ley, y de ese modo abrir un debate 
interpretativo sobre qué se considera una justificación y cómo el 
marco de justificación determina parcialmente lo que llamamos 
«violencia»?(2020a:35). 

¿Pero qué formas adquiere esa no-violencia? No se trata estrictamente 
de una falta de acción, señala Butler, sino de

una afirmación física de las reivindicaciones de la vida, una 
afirmación viva, un reclamo que se hace con la palabra, los gestos y 
la acción, mediante redes, acampes y asambleas, con el fin de definir 
a las personas como dignas de valor, como potencialmente dignas 
de ser lloradas, precisamente en las condiciones en las cuales se las 
borra para que no se las vea o se las abandona a formas irreversibles 
de precariedad (2020a: 39).

Es entonces la arena de la lucha política, como lugar de unas prácticas 
transformadoras aquí no violentas, la que puede hacerle frente a la violencia 
normativa, encarnada con frecuencia en la violencia de estado. Y esa acción 
política es (evocando su discusión con Hannah Arendt), tanto la que se 
identifica a la instancia paradigmática de la palabra, como la que la excede. 



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Walter Benjamin y Judith Butler: hacia una crítica de la violencia 65

Conclusión

Y qué es salvarse: quedar atado de un hilo
 siempre a punto de romperse, tan fino
 que se corta en dos al menor contacto.

Claudia Masín, La desobediencia

A lo largo de este escrito intentamos ofrecer algunas pistas para acercarse 
al diálogo entre Walter Benjamin y Judith Butler en relación a la violencia, 
atendiendo tanto a sus puntos de cercanía como a sus puntos de distancia 
o desacuerdo. 

Así, en el primer apartado nos propusimos retomar de cerca algunos 
núcleos problemáticos de las dos obras de Benjamin que Butler más ha 
revisado para sus propósitos teóricos. Por un lado exploramos los argumentos 
expuestos por Benjamin para reponer su crítica de la violencia; y por otro, 
señalamos el modo en que estos argumentos son sopesados por Butler, para 
mostrar dónde y cómo ha recurrido al filósofo berlinés. En un segundo 
apartado, siguiendo este mismo espíritu, señalamos más detenidamente 
los lugares de cercanía y distancia del diálogo Butler-Benjamin, poniendo 
el ojo especialmente en la cuestión del tiempo vinculado a la violencia 
normativa. De este modo pudimos ver cómo la consideración por el tiempo 
atraviesa la crítica de la violencia en cada autor. En la obra de Benjamin 
esta consideración se ha desarrollado sustantivamente, mientras que en 
Butler la cuestión se plantea tentativamente, bajo un carácter exploratorio. 
A modo de últimas consideraciones, quisiéramos ocuparnos de algunos 
aspectos de la noción de interrupción; aunque fue trabajado aquí a título 
de apuntes, creemos que provee en buena medida la riqueza del diálogo 
anacrónico entre estos autores.

Dado que la interrupción no cumple la misma función teórico-
metodológica en Butler y en Benjamin, no es tarea sencilla consignar 
los puntos de encuentro. Señalamos dos lugares que entendemos dan 
cuenta del potencial que encierra la noción de interrupción dentro de la 
reflexión butleriana (2010, 2012, 2014, 2020a), sosteniendo un diálogo 
con Benjamin. En primer término, el concepto de interrupción aparece en 
relación a los marcos normativos, según hemos desarrollado en el apartado 
anterior. Parece tratarse de un enlace entre los marcos normativos y una 
reflexión crítica en torno al tiempo. En segundo término, la noción de 



66 María Victoria Dahbar y Sasha S. Hilas 

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

interrupción es utilizada por Butler en el contexto de sus reflexiones sobre 
la no violencia, como crítica a las normas pero también como crítica al 
Estado. Si bien, decíamos, el horizonte butleriano no contempla de 
manera enfática la figura de la revolución, la interrupción como ruptura 
de aquellos lazos que nos vinculan al Estado y a la violencia legal ejercida 
por él, parece acercarse de manera modesta a la figura benjaminiana de la 
huelga general.

Como primera instancia, Butler recurre a Benjamin en las últimas 
páginas de «Política sexual» (2010) a propósito de desvelar que detrás de 
las apreciaciones de Occidente (especialmente Estados Unidos) en torno 
al tiempo y a las culturas de Medio Oriente, operan marcos normativos 
de reconocimiento diferencial que refuerzan la precaridad de unas vidas 
marcadas como menos que humanas, y por lo tanto no sólo indignas 
de cuidado y protección sino también potencialmente peligrosas. Toma 
para ello algunos argumentos benjaminianos de las Tesis, en función de 
trazar cierta dirección a la que debe orientarse una crítica postsecularista 
de estos asuntos. Esa dirección la lleva al concepto de «tiempo ahora» o 
jetztzeit, que utiliza para trazar la ubicación de sus preocupaciones no en 
pos de un futuro ideal sino de prácticas interruptivas en y sobre el presente, 
entendiendo al presente no como un conjunto de hechos fácticos, sino como 
un tiempo abierto a un pasado que reclama sus derechos. Por este motivo 
podemos pensar que el tiempo no es una línea recta, homogénea y vacía, 
sino una temporalidad plena. Lo que nos conduce a sopesar al progreso 
no como aquella promesa occidental de un futuro mejor, sino como la 
que nos devuelve un tiempo presente cargado de violencia hacia quienes 
son marcados como menos que humanos por las normas temporales de 
reconocimiento dominantes. Entonces, señala Butler, volver a Benjamin 
nos permite comprender cómo «cada segundo era la pequeña puerta por 
la que podía entrar el Mesías» (Benjamin, 2021: 72), lo que establece 
«una condición histórica en la que la responsabilidad política del presente 
existe precisamente ahora» (Butler, 2010: 89). En los últimos párrafos del 
ensayo, Butler vincula su crítica postsecularista del progreso con el Estado 
y su fuerza coercitiva. Este asunto amerita una cita en extenso:

No en vano Benjamin entendió la acción revolucionaria como 
huelga, como rechazo del poder estatal coercitivo. Ese poder se basa 
en cierta supuesta noción del progreso histórico, a fin de legitimarse 



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Walter Benjamin y Judith Butler: hacia una crítica de la violencia 67

como el logro supuestamente moderno. Separar el “tiempo ahora” 
de estas pretensiones de modernidad es cortar de raíz el marco 
temporal14 que apoya de manera acrítica al poder estatal, su efecto 
legitimador y sus instrumentalidades coercitivas. (...) Solo mediante 
dicha crítica de la violencia estatal tendremos la posibilidad de 
encontrar y reconocer las alianzas ya existentes y los sitios de contacto 
con otras minorías para poder considerar sistémicamente cómo la 
coacción pretende dividirnos y mantener nuestra atención apartada 
de la crítica de la violencia (Butler, 2010: 189). 

Esto nos lleva a la reflexión butleriana sobre la no violencia. Hacia el 
final de su ensayo «La pretensión de la no violencia»15 de Marcos de guerra 
(2010) Butler se interroga sobre el vínculo entre la no violencia como 
práctica ética y política de resistencia a las normas de reconocimiento 
dominantes, y la idea benjaminiana de intervención. La no violencia, 
entiende, no necesita decidir o afirmar lo que será «una vida», sino exigir 
una lucha en el ámbito de las representaciones y los sentidos, «preguntando 
por la mejor manera de organizar los medios a fin de superar las maneras 
diferenciales, como es asignada la capacidad de ser llorados, y como una 
vida es considerada una vida digna de vivirse» [sic] (Butler, 2010: 248). Este 
modo de abordar el problema parte de comprender que, ontológicamente, 
antes de poder calcular los alcances y los límites de nuestros lazos con 
las instituciones y los demás, estamos entregados a esos lazos más allá (o 
más acá) de nuestra voluntad. Entonces, ¿cómo plantear una lucha en 
contra de las normas que distribuyen diferencialmente el reconocimiento 
y producen formas concretas de violencia hacia algunos sujetos? Butler 
piensa con Benjamin que para paralizar la reiteración, aparentemente 
inexorable, de las normas o marcos normativos que perpetran formas de 
violencia, es necesario un gesto de interrupción. Recuerda entonces la 

14. Para ahondar en la noción de marcos temporales, presentada por Butler en Marcos 
de guerra (2010) aunque no continuada en sus trabajos posteriores, Cf. Dahbar 2020 y 
2021 e Hilas 2020.
15. El título del ensayo traducido en esta edición de la editorial Paidós genera ciertas 
reticencias al traducir el original «claim» por «pretensión», en lugar de «reclamo», un 
término en nuestro idioma quizá más adecuado, sobre todo teniendo presente el contenido 
del ensayo, preocupado por presentar un modo de entender la interrupción del ciclo de la 
violencia a través de la acción política.  



68 María Victoria Dahbar y Sasha S. Hilas 

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

ya citada declaración benjaminiana sobre la imagen de la revolución en 
tanto freno de emergencia Reflexionando a partir de las guerras, Butler 
explica que el acto de negarse a actuar, sobre todo cuando actuar implica 
alinearse y sostener una maquinaria bélica, puede ser justamente un acto 
que nos ubique de un modo más afortunado en la lucha «por mantenernos 
receptivos» al dolor y a la vulnerabilidad de los demás; en ese caso, implica 
«un modo de resistencia, especialmente cuando rechaza y rompe los marcos 
mediante los cuales se forja la guerra una y otra vez» (Butler, 2010: 252). 
Su pensamiento sobre la no violencia es un modo de responder, en este 
esquema teórico, a la posibilidad de la interrupción del ciclo de la violencia 
mítica, esa promesa inconclusa de la tarea crítica.

Hemos intentado en estas páginas reflexionar sobre la violencia en tanto 
que lazo en su doble valencia: un lazo al que se está expuesto y del que, 
a la vez y necesariamente, se participa. El intento por pensar la violencia 
también en relación a su opuesto, la no-violencia, es una operación crítica 
que busca descentralizar ambos términos para ser capaces de mirarlos en 
su mutua contaminación. Esa tarea deja ver la inmanencia de la crítica 
toda vez que la alternativa que aparece en Butler se traduce no en un 
corte abrupto con esas normas originadas en la violencia si no en una 
relación crítica con esas normas, en una negociación. En Benjamin y a 
diferencia del lazo de culpa/castigo que establece la ley, aquella relación 
crítica puede señalarse en el vínculo ético que admite el mandamiento: hay 
allí una apertura que parece, al menos, no reforzar a la violencia mítica en 
su función sostenedora. 

Referencias bibliográficas:
–Traducciones consultadas del ensayo «Zur Kritik der Gewalt» [1921]:
Benjamin, w. (1991): Gesammelte Schriften. Band II.I: Aufsätze, Essays, 

Vorträge, Frankfurt am Main: Suhrkamp, 179-203.
Oyarzún, P., Pérez López, C. y Rodríguez F. (2017): (comp.). Letal e 

incruenta. Walter Benjamin y la crítica de la violencia. Santiago de Chile: Lom.
Benjamin, W. [1968] (2021): Ensayos escogidos. Buenos Aires: El cuenco 

de plata.



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Walter Benjamin y Judith Butler: hacia una crítica de la violencia 69

Benjamin, W. (2007): Conceptos de filosofía de la historia. La Plata: 
Terramar. 

Benjamin, W. (2009): Estética y política. Buenos Aires: Las cuarenta.
         Benjamin, W. (2001): Para una crítica de la violencia y otros ensayos. 

Iluminaciones IV. Madrid: Taurus.
–Traducciones consultadas de «Über den Begriff der Geschichte»: 
Benjamin, W. (1942): En memoria de Walter Benjamin. Los Ángeles: 

Instituto de Investigaciones Sociológicas. V.o. de las Thèses «Sur le concept 
d’histoire » en francés [1940].

En Reyes Mate, M. (2009): Medianoche en la historia. Comentarios a 
las tesis de Walter Benjamin «Sobre el concepto de historia». Madrid: Trotta.

Benjamin, W. (2009): Estética y política. Buenos Aires: Las cuarenta.
–Bibliografía General:
Benjamin, W. (2021): Ensayos escogidos. Buenos Aires: El cuenco de plata.
Benjamin, W. (2005). Libro de los pasajes. Madrid: Akal. 
Benjamin, W. (2014a): Calle de mano única. Buenos Aires: El cuenco 

de plata.
Benjamin, W. (2014b): «Franz Kafka: en el décimo aniversario de 

su muerte», en Sobre Kafka. Textos, discusiones, apuntes. Buenos Aires: 
Eterna Cadencia.

Benjamin, W. (2012): El origen del Trauerspiel alemán. Madrid: 
Abada Editores.

Benjamin, W. (2008): El narrador. Santiago de Chile: Metales pesados.
Butler, J. (2020a): La fuerza de la no violencia. Buenos Aires: Paidós.
Butler, J. (2020b): Sin miedo. Formas de resistencia a la violencia de hoy. 

Barcelona: Taurus.
Butler, J. (2017a): Cuerpos aliados y lucha política. Hacia una teoría 

performativa de la asamblea. Barcelona: Paidós.
Butler, J. (2017b): Caminhos divergentes. Judaicidade e crítica do 

sionismo. São Paulo: Boitempo
Butler, J. (2016): «Violencia-no violencia. Sartre en torno a Fanon», en 

Los sentidos del sujeto. Barcelona: Herder.
Butler, J. (2014): ¿A quién le pertenece Kafka? y otros ensayos. Santiago 

de Chile: Palinodia.



70 María Victoria Dahbar y Sasha S. Hilas 

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Butler, J. (2012): Walter Benjamin and the Critique of Violence», en 
Parting Ways. Jewishness and the Critique of Zionism. (69-98). New York: 
Columbia University Press.

Butler, J. (2010): Marcos de Guerra. Las vidas lloradas. Buenos Aires: Paidós.
Butler, J. (2009a): Dar cuenta de sí mismo. Violencia ética y responsabilidad. 

Buenos Aires: Amorrortu.
Butler, J. (2009b): Vida precaria. El poder del duelo y la violencia. Buenos 

Aires: Paidós.
Butler, J. (2006a): Deshacer el género. Barcelona: Paidós.
Butler, J. (2006b): «Critique, Coercion, and Sacred Life in Benjamin’s 

‘‘Critique of Violence’’», en De Vries, H. & Lawrence E. S. (eds.) (2006). 
Political theologies: public religions in a post-secular world. New York: 
Fordham University Press.

Butler, J. (2002): Cuerpos que importan: sobre los límites materiales y 
discursivos del «sexo». Buenos Aires: Paidós.

Butler, J. (1997): Mecanismos psíquicos del poder. Teorías de la sujeción. 
Madrid: Cátedra.

Chambers, S. y Terrell C. (2008a): Judith Butler and political theory: 
troubling Politics. London-New York: Routledge.

Chambers, S. y Terrell C. (eds.) (2008b): Judith Butler’s Precarious 
Politics. Critical encounters. London-New York: Routledge.

Dahbar, M. V. (2021): Otras figuraciones. Sobre la violencia y sus marcos 
temporales. Córdoba: Asentamiento Editora.

Dahbar, M. V. (2020): Marcos temporales de la violencia. Hacia una 
configuración de lo humano-inhumano. Buenos Aires: Teseo.

Dahbar, M. V. y Moretti, I. [en línea]: «El largo trueno que después 
retumba. Detención en la historia para una crítica de la violencia», en 
El laberinto de arena 4 (2015), http://www2.hum.unrc.edu.ar/ojs/index.
php/Filosofia/article/view/310/pdf_9 [Consultado: 30/06/2022].

Fenves, P. y Ng, J.(2021): (eds.) Walter Benjamin. Toward the Critique of 
Violence: A Critical Edition. Stanford: Stanford University Press.

Foucault, M. (2000): Los anormales. México: FCE
Hamacher, W. (2013): Lingua amissa. Madrid: Miño y Dávila editores.
Hanssen, B. (1998): Walter Benjamin’s other history: of stones, animals, 

human beings, and angels. California: University of California Press. 



Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Walter Benjamin y Judith Butler: hacia una crítica de la violencia 71

Hilas, S. (2022). Thèses «Sur le concept d’ histoire» / Tesis «Sobre el concepto 
de historia». Córdoba: Portaculturas (en prensa).

Hilas, S. (2020). Temporalidades en pugna. Apuntes para una ética de la 
cohabitación. Tesis no publicada. Córdoba: FFyH, UNC.

Kafka, F. (1983): El proceso. Buenos Aires: Círculo de lectores
Levinas, E. (2004): Difícil libertad. Ensayos sobre el judaísmo. Buenos 

Aires: Lilmod.
Oyarzún, P., Pérez López, C. y Rodriguez F. (2017): (comp.) Letal e 

incruenta. Walter Benjamin y la crítica de la violencia. Santiago de Chile: Lom.
Reyes Mate, M. (2009): Medianoche en la historia. Comentarios a las 

tesis de Walter Benjamin «Sobre el concepto de historia». Madrid: Trotta.
Weigel, S. (1999): «El estupor no filosófico o la escritura en perpetuo 

asombro. La posición de Benjamin después del Holocausto», en Cuerpo, 
imagen y espacio en Walter Benjamin. Una relectura. Buenos Aires: Paidós.

María Victoria Dahbar (Córdoba, Argentina): Doctora en Ciencias 
Sociales por la Universidad de Buenos Aires (UBA), Magister en 
Comunicación y Cultura Contemporánea por el CEA (UNC) y Licenciada 
en Comunicación Social por la UNC. Investigadora Docente del Instituto 
de Humanidades (IDH-CONICET) y Profesora en la Facultad de Ciencias 
de la Comunicación, así como en diversas carreras de posgrado.

Líneas de investigación: Sus líneas de investigación articulan crítica de 
la violencia, temporalidad y emociones en el horizonte de una crítica al 
capitalismo, desde la teoría feminista y los estudios sociales del tiempo.

Publicaciones recientes:
– Sus últimos artículos publicados son «La tarea crítica en Judith Butler: 

de la teoría de la performatividad de género a una teoría performativa de 
la asamblea» (España); «La temporalidad de la imagen y su función crítica» 
(Brasil) y «Un pájaro y un paisaje. Figuras temporales para distorsionar el 
presente» (Argentina).

– Sus últimos libros publicados son Otras figuraciones. Sobre la violencia 
y sus marcos temporales (Asentamiento Editora) y, en coautoría con val 
Flores, Asunto: (sobre)vivir en diferido (Ediciones Temporales).

Correo: victoriadahbar@unc.edu.ar



72 María Victoria Dahbar y Sasha S. Hilas 

Claridades. Revista de filosofía 17/1 (2025)

Sasha S. Hilas (Córdoba, Argentina): Licenciado y Profesor de Filosofía 
por la Universidad Nacional de Córdoba. Es doctorando en Filosofía, en la 
Universidad Nacional de Córdoba, con beca de CONICET, radicado en 
el Instituto de Humanidades (IDH-CONICET).

Líneas de investigación: Sus líneas de investigación exploran la relación 
entre la ética y los marcos temporales de la violencia, así como la diáspora 
en tanto categoría crítica. Escribe reseñas bibliográficas y cinematográficas 
para diversos medios y revistas.

Publicaciones recientes:
«¿Quién llega a ser contemporáneo? Una consideración sobre 

la temporalidad y la violencia en el pensamiento de Judith Butler» 
(Buenos Aires).

«Un pájaro y un paisaje. Figuras temporales para distorsionar el 
presente» (Córdoba).

«Eterno presente y precariedad. Notas sobre la incertidumbre y la 
orfandad temporal de nuestro tiempo» (Córdoba). 

Correo: sashahilas@gmail.com.


